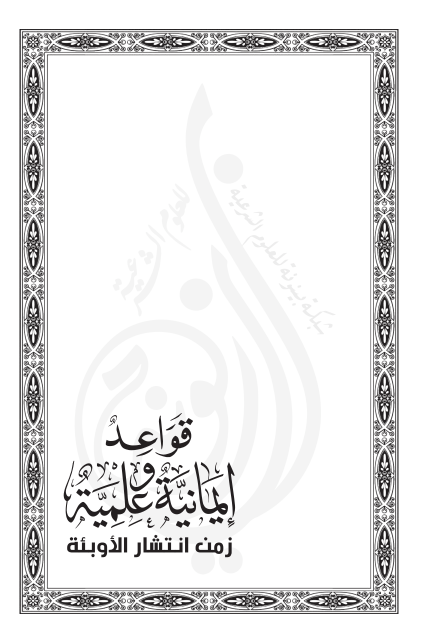
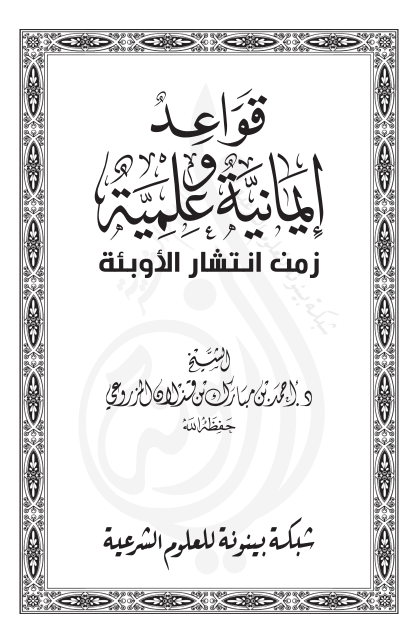


الليخ و الافكر بي برك في تركل في المركبي











## بشي السَّالِحَ الْحَالِي فِي اللَّهِ الْحَالِي فِي اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّاللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّاللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّاللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

الحمد لله الذي جعل القرآن للأمراض شفاء، والصلاة والسلام على رسوله الذي بيَّن أنه ما من داء إلا وله دواء، فاللهم صل وسلم عليه وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الفصل والقضاء، أما بعد،

فإن الأمراض والأسقام مما ابتلى الله به عباده، ولا بدلهم منها في هذه الدنيا، وقد ابتلى الله أفضل خلقه؛ فها هو أيوب عَيْنَهُ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ مسَّه الضر، وها هو سيد المرسلين محمد صَّ السَّمَ عَيْنَهُ وَسَلَمَ أصيب ومرض.

فليس حلول هذا المرض على العبد المسلم دليل السخط، بل هو من الله لعباده المؤمنين رحمة يرفع به الدرجات ويحط بها السيئات قال رسول الله صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: « مَنْ يُردِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُصِبْ مِنْهُ » (١)، بل من لطيف الأسرار أن العبد مع النعم قد يبتعد عن ربّه، والله يريد أن يقربه إليه لمحبته له أو ليرفع من منزلته فيبتليه بشيء من الأمراض والأسقام؛ فيُحدث العبد انكسارًا وذُلًّا بشيء من الأمراض والأسقام؛ فيُحدث العبد انكسارًا وذُلًّا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري(٥٦٤٥).

ورجوعًا لله، فلو لا هذا الابتلاء لما رجع إلى ربّه، فالواجب على العبد الصبر على كل مُصاب، قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «إِنَّ عِظَمَ الجَزَاءِ مَعَ عِظَمِ البَلاءِ، وَإِنَّ اللهَ إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا ابْتَلاَهُمْ، فَمَنْ رَضِيَ فَلَهُ الرَّضَا، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السَّخَطُ» (٢)، فعليه أن يوقن أن الله لم يبتله ليعذّبه بل ليهذبه، كما أنه ينبغي عليه أن يعلم أن هذه الدنيا دار المنغّصات والنَّقص والخوف والمرض والموت، فلا يرجو منها كما لا، قال تعالى: ﴿ وَلنَبَلُونَكُم مِشَى عِمِنَ ٱلْمَوْلِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِّ وَبَشِرِالصَّهِ مِنَ ٱلْمَوْلِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِّ وَبَشِرِالصَّهِ مِنَ ٱلْمَوْلِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِّ وَبَشِرِالصَّهِ مِنَ اللهُ مَوْلِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِّ وَبَشِرِالصَّهِ مِنَ اللهُ مَوْلِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِّ وَبَشِرِالصَّهِ مِنَ اللهُ وَالْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِّ وَبَشِرِالصَّهِ مِن اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِّ وَبَشِرِالصَّهُ الصَّهُ وَالْمَالِهُ وَالْأَنفُسِ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالِمِ وَالْمَالِهُ وَالْمَالُهُ الللّهُ لَهُ عَلَيْهِ وَالْمَالِقُولُ وَالْمَالِهُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالِمُ وَالنَّهُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالَةُ وَلَهُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَلَالَالُهُ وَالْمَالَةُ وَلَالَةً وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَلَالْمَالَةُ وَلَالَةً وَالْمَالَةُ وَلَالَةً وَالْمَالَةُ وَلَالَالَةً وَالْمَالَةُ وَلَالَةً وَالْمَلْمَالُولُ وَالْمَالَةُ وَلَالَةً وَالْمَالَةُ وَلَالَةً وَالْمَالَةُ وَلَالْمَالَةُ وَلَالَةً وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَلَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَلَالَالْمَالَةُ وَلَالَهُ وَالْمَالَةُ وَلَالَالَةُ وَلَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَلَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَا

ثم ليُعلم أن هذه الابتلاءات بالأمراض على نوعين:

النوع الأول: خاص بأشخاص أو مجموعات، وهذا ما لا يكاد يسلم منه أحد حتى الأنبياء عَلَيْهِ السَّلَامُ.

والنوع الثاني: عام على المجتمعات والدول، وهذا الذي يمرُّ بالعالم بين فترات زمنية متفاوتة وهو ما يسمى بالوباء (٤).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٣٩٦).

<sup>(</sup>٣) البقرة:٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) فائدة: هل الوباء هو الطاعون؟ قال النووي كَنْلَشْهُ: «والصحيح الذي قاله المحققون أنه مرض الكثيرين من الناس في جهة من الأرض دون سائر الجهات، ويكون مخالفًا للمعتاد من أمراض في الكثرة وغيرها، ويكون مرضهم نوعًا واحدًا، بخلاف سائر الأوقات فإن=

وقد أصيب أهل الإيمان بالأوبئة والأمراض العامة من قديم، ومن ذلك ما أُصيب به المؤمنون في عهد الخليفة الراشد عمر الفاروق وَحَلَيْنَهُ عَنْهُ حيث أصيب أهل الشام بطاعون عَمَواس سنة ١٨هـ حتى مات فيه ما يقارب عشرين ألفًا منهم من كان من خيار الناس وعلمائها، مات فيها أبو عبيدة بن الجراح أحد العشرة المبشرين بالجنة، ومات فيها جبل العلم معاذ بن جبل وغيرهم رَحَالَيْهُ عَنْهُ (٥).

وفي زمن ابن الزبير رَحَوَلِكُمْ في سنة ٦٩هـ، ابتلي المؤمنون ببلاء عظيم؛ بالطاعون الجارف الذي جرف الناس جرفًا، «وَكَانَ مُعْظَمَ ذَلِكَ بِالْبَصْرَةِ، وَكَانَ ذَلِكَ فِي ثَلاثَةِ أَيَّامٍ؛ فَمَاتَ فِي أَوَّلِ يَوْمٍ من الثلاثة مِنْ أَهْلِ الْبَصْرَةِ سَبْعُونَ أَلْفًا، وَفِي الْيَوْمِ الثاني منها إحدى وسبعون أَلفًا، وفي اليوم الثالث منها ثَلاثَةٌ وَسَبْعُونَ أَلْفًا، وَأَصْبَحَ النَّاسُ فِي الْيَوْمِ الرابع موتى إلا قليل مِنْ آحَادِ النَّاسِ»(١٠)، «ومات بنو عجل(١٧)، الْيَوْمِ الرابع موتى إلا قليل مِنْ آحَادِ النَّاسِ»(١٠)، «ومات بنو عجل(١٧)، فقالت:

.

<sup>=</sup> أمراضهم فيها مختلفة، قالوا: وكلُّ طاعون وباء وليس كل وباء طاعونا». شرح النووي على مسلم (١٤/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: البداية والنهاية لابن كثير (٧/ ١٨٧)، والاكتفاء في معرفة الخلفاء (١/ ٣٥٣)، والكامل لابن الأثير (٢/ ٣٧٦)، وشرح مسلم للنووي (١/ ١٠٦).

<sup>(</sup>٦) البداية والنهاية لابن كثير (٩/ ٨)، وشرح مسلم للنووي (١٠٦/١).

<sup>(</sup>٧) ينظر: الأنساب للسمعاني (٩/ ٢٣٩).

ألا أيُّها الذِّئْبُ المنادي بسُّحْرَةٍ بدالي أنِّي قد يَتِمْتُ وأنَّني ولاضَيرَ أنِّي سوف أتبعُ مَنْ مَضَىٰ

هلمَّ أُنبِّنْكَ الذي قد بَدَا لِيا بقيةُ قومٍ أورثُوني المَباكيا ويتبعُني مَنْ كانبعديَ تاليا»(^)

ومما يصف لك عظيم وقع هذا الطاعون ما قاله معدي عن رجل يكنَّىٰ أبا النفيد وكان قد أدرك زمن الطاعون -أي الجارف-، قال: «كنَّا نطوف في القبائل وندفن الموتىٰ، ولما كثروا لم نقوا علىٰ الدفن، فكنَّا ندخل الدار قد مات أهلها فنسد بابها، قال: فدخلنا دارًا ففتشناها فلم نجد فيها أحدًا حيًا، فسددنا بابها، فلمَّا مضت الطواعين كنَّا نطوف علىٰ القبائل ننزع تلك السدد التي سددناها، فانتزعنا سدَّ ذلك الباب الذي دخلناه ففتشنا الدار فلم نجد أحدًا حيًا، فإذا نحن بغلام في وسط الدار طري دهين كأنما أخذ ساعته من حجر أمه.

قال: ونحن وقوف على الغلام نتعجب منه فدخلت كلبة من شقً في الحائط تلوذ بالغلام، والغلام يحبو إليها حتى مصَّ من لبنها، فقال معدى: رأيت هذا الغلام في مسجد البصرة قد قبض على لحيته»(٩).

<sup>(</sup>٨) ينظر: مرآة الزمان في تواريخ الأعيان لسبط ابن الجوزي (٩/ ٨).

<sup>(</sup>٩) المنتظم لابن الجوزي (٦/ ٢٦).

وقد وصف ابن خلدون حال البلاد لما نزل بها طاعون جارف فقال: «نزل بالعمران شرقًا وغربًا في منتصف هذه المائة الثَّامنة من الطَّاعون الجارف الَّذي تحيَّف الأمم، وذهب بأهل الجيل، وطوئ كثيرًا من محاسن العمران ومحاها، وجاء للدُّول علىٰ حين هرمها وبلوغ الغاية من مداها؛ فقلَّص من ظلالها، وفلَّ من حدِّها وأوهن من سلطانها، وتداعت إلىٰ التَّلاشي والاضمحلال أموالها، وانتقض من سلطانها، وتداعت إلىٰ التَّلاشي والاضمحلال أموالها، وانتقض عمران الأرض بانتقاض البشر؛ فخربت الأمصار والمصانع ودرست السُّبل والمعالم، وخلت الدِّيار والمنازل وضعفت الدُّول والقبائل وتبدَّل السَّاكن» (۱۰۰).

وهذه الحال التي وصفها رَحَمُدُاللَهُ قريبة من الحال التي حل فيها وباء فايروس كورونا الذي انتشر في عام ١٤٤١هـ الموافق ٢٠٢٠م، فايروس لا يرئ بالعين المجردة، أحدث قلقًا، وخوف دولًا؛ وأربك بشرًا، حيث أن الأرض سكنت، والناس في بيوتها اعتزلت، والطرقات من المواصلات خلت، والصلاة في المساجد علقت، والأسواق عطّلت، والمرافق العامة أغلقت، فأصيب بعض الناس

<sup>(</sup>١٠) مقدمة ابن خلدون (١/ ٥٣)، ملاحظة: ينسب إلى ابن خلدون مقولة: «إذا رأيت الناس تكثر الكلام المضحك وقت الكوارث! فاعلم أن الفقر قد أبقع عليهم، وهم قوم بهم غفلة واستعباد ومهانة؛ كمن يساق للموت وهو مخمور»، وهي في الحقيقة ليست له.

بالهلع، وتساهل آخرون فلم يكترثوا فانتشر المرض في بلادهم ووقع، والمؤمن العاقل من يتوسط الأمر؛ فيعمل بالشرع، ويسلم للقدر، ويتخذ الأسباب التي تقيه المرض والضرر.

وفي مثل هذه الأوبئة العامة، يحتاج المسلم أن يتذكر بعض القواعد الشرعية الإيمانية والعلمية المهمة؛ حتى لا يقع في فخ الشيطان أو الخرافات أو الإشاعات، أو تصيبه الغفلة فيبتعد عن ربِّ البريات.

# القاعدة الأولى: كمال العبودية يترتب عليه كمال ألا العبودية الكفاية.

قال تعالىٰ: ﴿ أَلِيُسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُۥ ﴿ (١١) ، فمن تمم العبودية لله كمل الله له الكفاية والحفظ (١١) من كل ما يخشاه، ففي فترة انتشار الأوبئة أحوج ما يكون العبدله أن يكون قريبًا من ربِّه، يعبده ويتقرب إليه بأنواع العبادات؛ ولهذا كان مسروق رَحْمُ أُللَّهُ يجتهد زمن الطاعون في العبادة، فعَنْ أَنَسِ بْنِ سِيرِينَ، قَالَ: «بَلَغَنَا بِالْكُوفَةِ أَنَّ مَسْرُوقًا

<sup>(</sup>۱۱) الزمر:۳۳.

<sup>(</sup>١٢) ينظر: الوابل الصيب لابن القيم (٧).

كَانَ يَفِرُّ مِنَ الطَّاعُونِ، فَأَنْكَرَ ذَلِكَ مُحَمَّدٌ وَقَالَ: انْطَلِقْ بِنَا إِلَىٰ امْرَأَتِهِ فَلْنَسْأَلْهَا، فَدَخَلْنَا عَلَيْهَا فَسَأَلْنَاهَا عَنْ ذَلِكَ فَقَالَتْ: كَلَّا وَاللهِ، مَا كَانَ يَفُرّ، وَلَكِنَّهُ كَانَ يَقُولُ: أَيَّامُ تَشَاغُلٍ فَأُحِبُّ أَنْ أَخْلُو لِلْعِبَادَةِ، فَكَانَ يَقُولُ: أَيَّامُ تَشَاغُلٍ فَأُحِبُّ أَنْ أَخْلُو لِلْعِبَادَةِ، فَكَانَ يَتَنَحَّىٰ فَيَخْلُو لِلْعِبَادَةِ، قَالَتْ: فَرُبَّمَا جَلَسْتُ خَلْفَهُ أَبْكِي مِمَّا أَرَاهُ يَتَنَحَىٰ فَيَخْلُو لِلْعِبَادَةِ، قَالَتْ: فَرُبَّمَا جَلَسْتُ خَلْفَهُ أَبْكِي مِمَّا أَرَاهُ يَصْنَعُ بِنَفْسِهِ، قَالَتْ: وَكَانَ يُصَلِّي حَتَّىٰ تَوَرَّمَ قَدَمَاهُ» (١٣٠).

## القاعدة الثانية: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۗ ٤ ﴿ ١١٤).

فاعتماد القلب على الله مع اتخاذ الأسباب الوقائية توكل على الله مع اتخاذ الأسباب الوقائية توكل على الله حقَّ توكله فإن الله حسبه وكافيه وكفى بالله حسببًا، وليس من الشرع ترك الأسباب الوقائية؛ فيإنَّ ترْكها إخلال بالشرع، وقدح في العقل، وقد قال رسول الله صَلَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : ﴿ إِذَا سَمِعْتُمْ بِهِ فِي أَرْضٍ، فَلا تَقْدَمُ وا عَلَيْه، وَإِذَا وَقَعَ بِأَرْضٍ وَأَنْتُمْ بِهَا فَلا تَخْرُجُ وا فِرَارًا مِنْهُ »(١٠)، وقال:

<sup>(</sup>۱۳) الطبقات الكبرى لاين سعد (٦/ ٨١).

<sup>(</sup>١٤) الطلاق:٣.

<sup>(</sup>١٥) رواه مسلم (٢٢١٩).

« لا يُسورِدُ مُمْرِضٌ عَلَىٰ مُصِحِّ »(١٦)، ومن اتخاذ الأسباب لزوم البيت وعدم مخالطة الناس.

ومن جميل توجيهات الصحابة الوقائية في زمن طاعون عمواس ما قاله الصحابي الجليل عَمْرُو بْنُ الْعَاصِ وَعَيَّلِكُعَنْهُ: « أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ هَذَا الْوَجَعَ إِذَا وَقَعَ فَإِنَّمَا يَشْتَعِلُ اشْتِعَالَ النَّارِ، فتجبَّلوا منه في الجبال » (۱۷)، أي تحصنوا منه بدخولكم في الجبال، واليوم في انتشار وباء كورونا التحصُّن منه يكون بلزوم البيوت.

مسألة مهمة: قال رسول الله صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : ( لا عَدُوكَى ) (۱۱)، فنفي رسول الله صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ للعدوى لا يعني نفي انتقالها؛ بل المقصود نفي كونها مؤثرة بنفسها استقلالًا من دون قدرة الله، إذن العدوى تكون بتقدير الله، ثم جعل الله عدم سلوك السبب في الوقاية منها سببًا لانتقالها، وعليه فقد يغلط بعض الناس من جعل العدوى مؤثرة بنفسها، ويغلط بعضهم فيظن أنها لا تنتقل و تعدى.

<sup>(</sup>١٦) مسلم (١٢٢).

<sup>(</sup>۱۷) تاریخ الطبری(۱/ ۲۲)

<sup>(</sup>۱۸) رواه البخاري(٥٧٥٦)، ومسلم(٢٢٢٠).

### القاعدة الثالثة: « احْفَظِ اللهَ يَحْفَظْكَ » (١٩).

فمن حفظ شرع الله وعمل به حفظه الله، فعلىٰ قدر الحفظ يكون الحفظ، فمن أخطر الأمور أن يكون العبد في زمن البلاء مضيعًا لشرع الله، تاركًا لما أوجب الله، واقعا فيما حرم الله، قال النعمان بن بشير رَحَوَلِيَّهُ عَنْهُ: « إِنَّ الْهَلَكَةَ كُلَّ الهلكة أن تعمل السيئات فِي زَمَانِ الْبَلَاءِ»(٢٠٠)، وأخص بالذكر الصلاة، لا سيما وقد علَّقت الصلاة في المساجد وأمر بها في البيوت، فإياك ثم إياك أن تضيع صلاتك، بل اجتهد في أدائها وإقامتها علىٰ شروطها وأركانها، وأكثر من النوافل ما استطعت، قال رسول الله صَاَّلِتَهُ عَلَيْهِ وَسَالَّمَ: ﴿ خَمْسُ صَلُواتِ افْتَرَضَهُنَّ اللهُ -تَعَالَىٰ - مَنْ أَحْسَنَ وُضُوءَهُنَّ وَصَلَّاهُنَّ لِوَ قْتِهِنَّ وَأَتَمَّ رُكُوعَهُنَّ وَخُشُوعَهُنَّ كَانَ لَهُ عَلَىٰ اللهِ عَهْدٌ أَنْ يَغْفِرَ لَهُ، وَمَنْ لَمْ يَفْعَلْ فَلَيْسَ لَهُ عَلَىٰ اللهِ عَهْدٌ، إِنْ شَاءَ غَفَرَ لَهُ، وَإِنْ شَاءَ عَذَّبَهُ ﴾ (٢١).

<sup>(</sup>۱۹) رواه الترمذي (۲۵۱۶).

<sup>(</sup>٢٠) البداية والنهاية لابن كثير (٨/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>۲۱) رواه أبو داود (۲۲).

لفتة مهمة من علامات تعظيم الصلاة: «رعاية أوقاتها وحدودها والتفتيش على أركانها وواجباتها وكمالها، والحرص على تحينها في أوقاتها، والمسارعة إليها عند وجوبها، والحزن والكآبة والأسف عند فوت حق من حقوقها، كمن يحزن على فوت الجماعة ويعلم أنه تقبلت منه صلاته منفرداً فإنه قد فاته سبعة وعشرون ضعفًا»(۲۲).



<sup>(</sup>٢٢)الوابل الصيب (١٦).

## القاعدة الرابعة: ﴿ وَعَسَىٰٓ أَن تَكُرُهُواْشَيْعًا وَهُوَخَيْرٌ لِلَّكُمُّ وَعَسَىٰٓ أَن تُحِبُّواْ شَيْعًا وَهُوَشَرُّ لَكُمُ اللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُهُ لَكُمُ ﴿ ﴾ (٣٢)

«فِي هَذِه الآيَة عدَّة حكم وأسرار ومصالح للْعَبد؛ فَإِن العَبْد إِذا علم أَن الْمَكْرُوه قد يَأْتِي بالمحروب والمحبوب قد يَأْتِي بالمكروه، لم يَأْمَن أَن توافيه الْمضرَّة من جَانب المسرَّة، وَلم ييأس أَن تَأْتيه المسرة من جَانب المضرَّة؛ لعدم علمه بالعواقب، فَإِن الله يعلم مِنْهَا مَا لا يُعلمهُ العَبْد»(٢٤).

فكم في هذه النازلة الوبائية من حكم ومصالح للعباد ومن ذلك: رجوع العبد إلى ربه، وترابطه بقيادته، وتعاونه مع مجتمعه، ووقوفهم صفًا واحدًا متلاحمًا أمام هذه الابتلاءات، وكذلك ما حصل للعبد من معرفة نعمة الله عليه حال الرخاء، وما استشعره

<sup>(</sup>٢٣) البقرة:٢١٦.

<sup>(</sup>٢٤) الفوائد لابن القيم (١٩٨).

الإنسان من أن كثيرًا من الكماليات يمكن الاستغناء عنها، مع ما يصحب ذلك من العلم الذي يتعلمه العبد والعمل الذي عمل به والخبرات التي اكتسبها مما لم يكن يحصل عليه في حال الرخاء، وصدق من قال: «الناس سواء فإذا جاءت المحن تباينوا».

## القاعدة الخامسة: الرضا بالقدر راحة القلب والصدر.

قال تعالىٰ: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلاّ بِإِذْنِ اللّهِ وَمَن يُؤْمِن بِاللّهِ يَهْدِ قَلْمَهُ، وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (٢٥)، فكل ما يصيب الأرض من الأوبئة والأمراض فإنه بإذن الله وبقدر من الله، فعلىٰ العبد أن يؤمن به ويسلم لقدره؛ حتىٰ يهتدي قلبه وينشرح صدره، فلا يجزع ولا يهلع، بل عليه بالصبر، فما من مصيبة نزلت إلا رفعت، ولا توالت إلا تولت، ولا كبرت إلا صغرت، ولا جلّت إلا تجلّت.

وهنا وقفة مهمة: قال ابن القيم وَهَهُ أَللَهُ: «إذا ابتلىٰ الله عبده بشيء من أَنواع البلايا والمحن، فإن ردَّه ذلك الابتلاء والمحن إلىٰ ربِّه

<sup>(</sup>۲۵) التغابن:۱۱.

وجمعه عليه وطرحه ببابه؛ فهو علامة سعادته وإرادة الخير به، والشدَّة بتراء لا دوام لها وإن طالت، فتقلع عنه حين تقلع وقد عوض منها أجلَّ عوض وأفضله؛ وهو رجوعه إلى الله بعد أن كان شاردًا عنه، وإقباله عليه بعد أن كان نائيًا عنه، وانطراحه على بابه بعد أن كان معرضًا، وللوقوف على أبواب غيره متعرضًا، وكانت البلية في حق هذا عين النعمة »(٢٠).

## القاعدة السادسة: لا يأس من رحمة الله ولا أمن من مكر الله.

الحذر من القنوط من رحمة الله، والأمن من مكر الله، فالمسلم يسير بين الخوف والرجاء لا يقنط وييأس من رحمة الله، فالله رحيم بعباده أرحم بهم من أمهاتهم وقد كتب على نفسه الرحمة، وكذلك يحذر العبد من الأمن من مكر الله فلا يأمن العذاب وهو واقع في السيئات والذنوب، مفرط في الواجب، قال تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُدُرَىٰ ءَامَنُواْ وَاتَّ عَوْاً لَهُ نَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُنتِ مِّنَ ٱلسَّكَاةِ

<sup>(</sup>٢٦) طريق الهجرتين (١/ ٣٤٨).

فما تراه من خوف وهلع مفرط ويأس وقنوط مخالفٌ للشرع مبعد عن الرب، وما تراه من أمن وتساهل واستهتار مخالف للشرع مؤذن بغضب الرب.

والخوف إن زاد أفضىٰ لقنوط كما يفضى الرجاء لأمن المكر والنقم

القاعدة السابعة: التوبة من الذنوب نجاة للشعوب.

«التوبة من الذنوب ترفع المصائب والابتلاءات عن الشعوب، فإن الذنوب تُزِيلُ النَّعَمَ، وَتُحِلُّ النَّقَمَ، فَمَا زَالَتْ عَنِ الْعَبْدِ نِعْمَةٌ إِلَّا بِذَنْبٍ، كَمَا قَالَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي اللَّا بِذَنْبٍ، كَمَا قَالَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ رَحَالِتُهُ عَنْهُ: « مَا نَزَلَ بَلاءٌ إِلَّا بِذَنْبٍ، وَلا رُفِعَ إِلَّا بِتَوْبَةٍ »، وَقَدْ طَالِبٍ رَحَالَيْهُ عَنْهُ: « مَا نَزَلَ بَلاءٌ إِلَّا بِذَنْبٍ، وَلا رُفِعَ إِلَّا بِتَوْبَةٍ »، وَقَدْ قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا أَصَدَبَكُم مِن مُصِيبَ فِفِيما كَسَبَتُ أَيْدِيكُمُ قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا أَصَدَبَكُم مِن مُصِيبَ فِفِيما كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ

<sup>(</sup>٢٧) الأعراف:٩٦-٩٩.

وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾(٢٨) «٢٩).

وهنا وقفة تأمل وتفكر، قال ابن القيم رَحَمُ اللهِ: «وَلَمْ تَزَلْ أَعْمَالُ بَنِي آدَمَ وَمُحَالَفَتُهُمْ لِلرُّسُلِ تُحْدِثُ لَهُمْ مِنَ الْفَسَادِ الْعَامِّ وَالْخَاصِّ مَا يَجْلِبُ عَلَيْهِمْ مِنَ الْأَسْوَامِ، وَالْأَسْقَامِ، وَالطَّوَاعِينِ، وَالْقُحُوطِ يَجْلِبُ عَلَيْهِمْ مِنَ الْآلامِ وَالْأَمْرَاضِ، وَالْأَسْقَامِ، وَالطَّوَاعِينِ، وَالْقُحُوطِ وَالْجُدُوبِ، وَسَلْبِ مَنَافِعِهَا وَالْجُدُوبِ، وَسَلْبِ مَنَافِعِهَا وَالْجُدُوبِ، وَسَلْبِ مَنَافِعِهَا وَالْجُدُوبِ، وَسَلْبِ مَنَافِعِهَا أَوْ نُقْصَانِهَا أَمُورًا مُتَتَابِعَةً يَتْلُو بَعْضُهَا بَعْضًا، فَإِنْ لَمْ يَتَسِعْ عِلْمُكَ لَوْ نُقْصَانِهَا أَمُورًا مُتَتَابِعَةً يَتْلُو بَعْضُهَا بَعْضًا، فَإِنْ لَمْ يَتَسِعْ عِلْمُكَ لِهَذَا فَاكْتُفِ بِقَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ طَهَرَ الْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِيمَا كَسَبَتَ لِهَذَا فَاكْتُفِ بِقَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ طَهَرَ الْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِيمَا كَسَبَتَ لَقَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ طَهَرَ الْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِيمَا كَسَبَتَ لَقَوْلِهِ مَالَىٰ اللّهُ وَاللّهَ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَلَا لَمْ اللّهُ مَا لَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ مُلْ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مَا لَهُ عَلَىٰ لَهُ عَلَيْنَ اللّهُ مَا اللّهُ وَلَا لَا عَلَيْ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَمْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَعْلَالُهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا عَلَالَهُ وَاللّهُ وَلَا لَا عَلَالَهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا عَلَالَهُ اللّهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَالُونَا اللّهُ وَلَالِعَالَالُونَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ومن المهم هنا أن يكثر الناس من الاستغفار، فللاستغفار أثر عظيم في رفع البلاء ودفعه، قال تعالى: ﴿وَمَاكَاكَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾(٣٢).

وهاهنا تنبيه مهمٌّ: وهو حمل هذه المصائب على علَّة توهن الرجوع إلى الله، فإن بعض الناس إن وجِّه للتوبة والاستغفار، وبيِّن

<sup>(</sup>۲۸) الشورئ:۳۰.

<sup>(</sup>٢٩) الداء والدواء لابن القيم (١١٨).

<sup>(</sup>٣٠) الروم:٤١.

<sup>(</sup>٣١) زاد المعاد (٤/ ٣٣٢)

<sup>(</sup>٣٢) الأنفال:٣٣.

له أن هذه المصائب سببها سيئات الإنسان؛ علَّلها بأنها حروب بيولوجية أو حروب اقتصادية أو سياسية؛ فينشغل بهذه التحليلات عن المقصود الكبير هو الرجوع إلى الله بالتوبة من السيئات.

## القاعدة الثامنة: حسن الظَّنِّ بالله سرُّ السعادة والنجاة.

حسن الظن بالله في هذه الامتحانات والابتلاءات والأوبئة من أهمً ما يحرص عليه المسلم، وقد قال رسول الله صَلَّاللهُ عَيْدِوسَالِم: (قَالَ اللهُ عَنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي، فَلْيَظُنَّ بِي مَا شَاءً »(٣٣)؛ فمن ظنَّ خيرًا وجد خيرًا، ومن ظن شرًّا وجد شرًّا، ومن الخطورة بمكان أن يظن العبد أن الله لا يكشف هذا الوباء، أو أنه يبيد المؤمنين عامة، وقد توعَّد الله الظَّانِين به السوء أشدَّ الوعيد، فقال: ﴿ وَيُعَذِبَ المُنْفِقِينَ وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكِينَ الظَّانِينَ بِاللهِ ظَنَ السَّوَءُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءَتَ مَصِيرًا ﴾ (٣٤).

<sup>(</sup>٣٣) رواه أحمد (١٦٠١٦).

<sup>(</sup>٣٤) الفتح: ٦.

## القاعدة التاسعة: الطبُّ النبويُّ طبُّ ربانيٌّ.

المواظبة على الطبّ النبويّ؛ فإن الأعشاب النبوية لها أثر في علاج الأمراض والحماية منها، ولك في وصفة طبية نبوية واحدة العبرة، فقد قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْكُمْ إِلَهُ فِي فَإِنَّ السَّوْدَاءِ؛ فَإِنَّ فقد قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْكُمْ إِلَهَ فِي الْحَبَّةِ السَّوْدَاءِ؛ فَإِنَّ فقد قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْكُمْ إِلَهُ إِلَا السَّامَ »(٥٠٠).

يقول ابن القيم رَحَمُ اللهُ في بيان منزلة الطبِّ النبوي: «نِسْبَةُ طِبِّ الْطَرْقِيَّةِ وَالْعَجَائِزِ إِلَىٰ الْطَبِّهِمْ»، ثم بين أن طبَّ النبي-كنِسْبَةِ طِبِّ الطَّرْقِيَّةِ وَالْعَجَائِزِ إِلَىٰ طِبِّهِمْ»، ثم بين أن طبَّ الأطباء مستخرج إما من قياس أو تجربة، أما طبُّ النبي صَلَّلَهُ عَلَيْهِوَسَلَّمَ فهو طبُّ رباني فقال: «وَأَيْنَ يَقَعُ هَذَا وَأَمْثَالُهُ مِنَ الْوَحْيِ اللهُ إِلَىٰ رَسُولِهِ بِمَا يَنْفَعُهُ وَيَضُرُّهُ وَإِمْثَالُهُ مِنَ الْوَحْيِ اللهُ إِلَىٰ مَلْا الْوَحْيِ كَنِسْبَةِ مَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْعُلُومِ إِلَىٰ مَا جَاءَتْ بِهِ الْأَنْبِيَاءُ، بَلْ هَاهُنَا مِنَ الْأَدْوِيَةِ الَّتِي تَشْفِي اللهُ إِلَىٰ مَا الْمَوْرَةِ اللّهِ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٣٥) رواه البخاري (٥٦٨٨)، ومسلم (٢٢١٥).

<sup>(</sup>٣٦) زاد المعاد (٤/ ١٠)، قد أودع ابن القيم في كتاب زاد المعاد بابًا نفيسًا في الطيب النبوي، حريٌّ =

### القاعدة العاشرة: الارتباط بالأمراء عند حلول البلاء.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرُ مِنْ أَلْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَا عُواْ بِهِ عَلَى وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِى الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمهُ اللَّذِينَ يَسْتَنَابِطُونَهُ وَلَوْ رَخْمَتُهُ لِانَّبَعْتُهُ الشَّيْطَنَ إِلَا قَلِيلًا ﴾ (٧٧) فهذه النوازل العامَّة تُردُّ إلى ولاة الأمر، ليس لأفراد الناس أن يفتاتوا أو يتقدَّموا فيها بقرارات أو توجيهات حتى لا تحدث الفوضى والاختلافات، وقد وجه ولاة الأمر ببعض القرارات الوقائية التي تحفظ للشعب صحته، فلزم على الشعب الأخذ بها، والتعاون على تحقيقها.

وليحذر المسلم من الدخلاء والمتطفّلين الذي يريدون إرباك المجتمعات وتخويفها، أو إضعاف المبادرات الوقائية، أو قلب تلك المبادرات إلى مذمة أو جريمة مجتمعية أو مخالفة شرعية؛ كما فعل بعض دعاة الفتنة في قلب مفاهيم قرارات

بمن أراد التفقه في هذا الباب أن ينظر فيه.
(٣٧) النساء: ٨٣.

تعليق الصلاة في المساجد.

لفتة مهمة: من السمع والطاعة لولاة الأمر الالتزام بقرار المكث في البيوت، وعدم التَّجول والخروج سواء كان منعًا كليًّا أو منعًا جزئيًا؛ لأن ذلك يندرج تحت نصوص السمع والطاعة لهم بالمعروف، ولك في أئمة الدين القدوة في ذلك، فقد قَالَ فَقير: قُلْتُ لَيْلَةً لأَبِي وَهْبِ: «قُمْ بِنَا لزيَارَةِ فُلاَن. قَالَ: وَأَيْنَ العِلْمُ؟ وَلِيُّ الأَمْرِ لَهُ طَاعَة، وَقَدْ منعَ مِنَ المشِي ليلاً»(٢٨).

نصيحة: عند لزومِك البيت استغل وقتك فيما فيه نفع لك ولأسرتك، فقسم وقتك بين قراءة القرآن والكتب النافعة (٢٩)، وأداء العبادات، والجلوس مع الأهل، ومتابعة تعليم الأبناء، والتدريبات الرياضية، والتواصل الهاتفي مع أقاربك وأصدقائك وغير ذلك مما فيه خير لك في دينك ودنياك، ولا تترك الوقت يمضي عليك دون استثمار، فإنَّ أعظم الخسارة أن تخسر وقتك فتضيع عليك ساعات عمرك فيما لا ينفعك في دينك وحياتك.

<sup>(</sup>٣٨) سير أعلام النبلاء (١٥/٧٠٥).

<sup>(</sup>٣٩) ومن تلك الكتب المختصرة المفيدة: تفسير العلامة السعدي، رياض الصالحين للنووي، عقيدة أهل السنة والجماعة لابن عثيمين، الفوائد والداء والدواء لابن القيم، أدب الدين والدنيا للماوردي، نور اليقين في سيرة سيد المرسلين للشيخ الخضري، وغيرها من الكتب النافعة.

موعظة صغيرة: «النفس إن لم تشغلها بالحق شغلتك بالباطل، وهو القلب إن لم تسكنه محبة الله على سكنه محبة المخلوقين و لا بد، وهو اللسان إن لم تشغله بالذكر شغلك باللغو وما هو عليك و لا بد، فاختر لنفسك إحدى الخطتين، وأنزلهها في إحدى المنزلتين»(نن).

القاعدة الحادية عشرة: الارتباط بالعلماء الربانيين في زمن انتشار الأوبئة والطواعين.

قال تعالى: ﴿فَسَنُكُواْأَهُلُ الدِّكَرِ إِن كُنتُهُ لاَتَعْلَمُونَ ﴾ (١٤)، في زمن الابتلاءات وانتشار الأوبئة يحتاج الناس إلى من يرجعون إليه؛ فيوجههم الوجهة الصحيحة، ويسكن نفوسهم المضطربة، وقلوبهم الخائفة، وليس ذلك لأحد مثل أهل العلم الربانيين المعتدلين، يقول علي وَعَالِيَهُ عَنْهُ: ﴿ أَلا أُخبر كم بالفقيه حق الفقيه؟ الذي لا يقنط الناس من رحمة الله، ولا يرخص للمرء في معاصي الله (٢١)، فهذه من صفات العلماء المعتدلين، أما علماء السوء فهم بين تقنيط

<sup>(</sup>٤٠) الوابل الصيب لابن القيم (١٩٨)

<sup>(</sup>٤١) الأنبياء:٧.

<sup>(</sup>٤٢) العلم لأبي خيثمة (١٤٣).

للعباد وإثارتهم ضد دولهم أو فتح أبواب البدع والفساد عليهم.

## القاعدة الثانية عشرة: الفأل الحسن يبعث الأمل.

الفأل الحسن: هو الكلمة الطيبة، فقد كان النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ يعجبه الفأل، ولما سئل عنه قال: «الْكَلِمَةُ الصَّالِحَةُ يَسْمَعُهَا أَحَدُكُمْ »(٢٤)، فمن الأمور الشرعية المهمة ومما يهدئ النفوس ويريح القلوب الكلمة الطيبة، التي منبعها حسن الظن بالله خصوصًا عند نزول الأوبئة، ومما لا يصلح ما يبثه بعض الناس من كلمات اليأس والإحباط التي منبعها سوء الظن بالله، أو كلمات الشؤم التي يتناقلها بعض الناس من أن هذه سنة شؤم أو نحس.



<sup>(</sup>٤٣) رواه أحمد (٧٦١٨)

## القاعدة الثالثة عشرة: كلُّ داءٍ لا بدُّ له من دواء.

قال رسول الله صَلَّاتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ: «مَا أَنْزَلَ اللهُ دَاءً إِلَّا أَنْزَلَ لَهُ شِفَاءً» فأبشروا وأمِّلوا فإن الدواء عما قريب يعرف، والمرض -بإذن الله - ينجلي ويكشف؛ لأن الله لم ينزل داء إلا أنزل له دواء ليرفعه ويعالجه.

لكن ينبغي أن يتفطن لأمر مهم: وهو أن الذي أنزل الدواء هو الذي يهدي العباد لمعرفته، وأن هذا الدواء لا يشفي إلا بإذن من أنزله، فرجع الأمر إلى الله؛ فلزم الرجوع إلى الله.

### القاعدة الرابعة عشرة: المحافظ على الأذكار يحفظه العزيز الغفار.

الحصن الحصين ذكر الله في الصباح والمساء، وبعد كل صلاة، وقبل النوم وبعده، وإذا نزل منزلًا، وإذا خرج من بيته، وإذا دخل الخلاء، ودخل قرية أو بلدة، وتأمَّلُ من قال حين يصبح ويمسي:

« بِسْمِ اللهِ الَّذِي لا يَضُرُّ مَعَ اسْمِهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاءِ وَهُوَ السَّمِاءِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ » (ثلاث مرات) لم يضره شيء (٤٥٠)، هذا في ذكر واحد، فكيف إن كان العبد محافظًا علىٰ جميع الأذكار؟! فإنه لا يزال في حفظ الله ومعيته (٢٤٠).

قال ابن القيم رَحَدُالله في فوائد الذكر: «أن ذكر الله في يسهل الصعب، وييسر العسير، ويخفف المشاق، فما ذكر الله في على صعب إلا هان، ولا على عسير إلا تيسر، ولا مشقة إلا خفت، ولا شدة إلا زالت، ولا كربة إلا انفرجت، فذكر الله -تعالى - هو الفرج بعد الشدة، واليسر بعد العسر، والفرج بعد الغم والهم»(٧٤).



<sup>(</sup>٤٥) رواه أبو داود (٥٠٨٨) وغيره.

<sup>(</sup>٤٦) من الكتيبات المفيدة الجامعة للأذكار: حصن المسلم لسعيد القحطاني.

<sup>(</sup>٤٧) الوابل الصيب (١٨٤).

## القاعدة الخامسة عشرة: صدق الدعاء يصير البلاء كالهباء.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعُوةً الدّاع إِذَا دَعَانِ ﴾ (١٤)، فمهما كبر البلاء فعند صدق الدعاء يكون كالهباء، فالهج يا عبد الله في مثل هذه الابتلاءات إلى الله؛ فهو مجيب دعوة المضطر، وكاشف الضُرِّ لا يكشفه إلا هو، وهل كشف الله البلاء الذي وقع بالأنبياء إلا بعد الدعاء ؟! ولك أن تتأمل في سورة الأنبياء: ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ ﴾ بعد دعاء نوح وأيوب ويونس وزكريا الأنبياء: ﴿ وَلَا الله الله مَ وَبِعد التأمُّل تدبَّرُ النجاة من الكرب العظيم، ودفع الضر، والنجاة من الغمِّ، ووهب الولد؛ تعرف منزلة الدعاء.

وقد كان النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يسأل الله العافية ويحث علىٰ ذلك (٤٩)، وكان ويستعيذ من الأمراض (٥٠) والأسقام.

<sup>(</sup>٤٨) البقرة:١٨٦.

<sup>(</sup>٤٩) ينظر: البخاري (٢٩٦٦)، ومسلم (٢٧١٢)، وسنن أبي داود (٥٠٧٤)، وسنن ابن ماجه (٣٨٧١).

<sup>(</sup>۵۰) سنن أبي داود (۱۵۵٤).

#### القاعدة السادسة عشرة: عند الابتلاءات احذر الإشاعات

قال تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبِا فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا فَوَمَا بِهَ فَلَيْس كل خبر مقبول؛ فَوَمَا بِحَهَا لَهِ فَلْصِيحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَكِرِمِينَ ﴾ ((٥) فليس كل خبر مقبول؛ وإنما تؤخذ الأخبار من مصادرها المعتمدة في الدولة ومن أهل التخصص في هذا الشأن، وعليه فالحذر من الإشاعات ونقلها دون تثبت، وقد قال رسول الله صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّةً: ﴿ كَفَيْ بِالْمَرْءِ كَلِبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ ﴾ (٥٠).

وكذلك علينا الحذر ممن يتكلم في غير فنِّه، أو من المجاهيل الذين يتصدرون المشهد.



<sup>(</sup>٥١) الحجرات:٦.

<sup>(</sup>۵۲) رواه أبو داود(٤٩٩٢)

## القاعدة السابعة عشرة: الصدقات تدفع المحن والابتلاءات.

قد مثل رسول الله صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ مَسَلَّمُ لصاحب الصدقة مثالًا عظيمًا فقال: « وَآمُرُكُمْ بِالصَّدَقَةِ فَإِنَّ مَثْلَ ذَلِكَ كَمَثُلِ رَجُلٍ أَسَرَهُ العَدُوُّ، فقال: أَنَا أَفْدِيهِ مِنْكُمْ فَأُوثَقُوا يَدَهُ إِلَىٰ عُنْقِهِ وَقَدَّمُوهُ لِيَضْرِبُوا عُنْقَهُ، فَقَالَ: أَنَا أَفْدِيهِ مِنْكُمْ بِالقَلِيلِ وَالكَثِيرِ، فَفَدَىٰ نَفْسَهُ مِنْهُمْ » (٥٠).

قال ابن القيم رَحَمُّالَّهُ: «هذا أيضًا من الكلام الذي برهانه وجوده، ودليله ووقوعه، فإن للصدقة تأثيرًا عجيبًا في دفع أنواع البلاء ولو كانت من فاجر أو من ظالم بل من كافر، فإن الله تعالىٰ يدفع بها عنه أنواعًا من البلاء، وهذا أمر معلوم عند الناس خاصتهم وعامتهم، وأهل الأرض كلهم مقرون به لأنهم جربوه»(نه).

فهنيئًا لأهل الأموال والتجارات الذين بذلوا أموالهم وقدَّموا التبرعات، ويا خيبة ذلك التَّاجر الذي استغلَّ فترة الوباء ليغالي في الأسعار، قال رسول الله صَلَّاتَهُ عَيْمُوسَلَمَ: « إِنَّ التُّجَّارَ يُبْعَثُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ

<sup>(</sup>۵۳) رواه الترمذي (۲۸۶۳).

<sup>(</sup>٥٤) الوابل الصيب ٦٩.

فُجَّارًا، إِلَّا مَنِ اتَّقَىٰ اللهَ وَبَرَّ وَصَدَقَ » (٥٥)، ويا خسارة ذلك التاجر الذي احتكر البضائع ليغالي بالأسعار في فترات الوباء، في وقت يتنافس فيه الناس في الخير ويتعاونون في دفع البلاء، وقد قال رسول الله صَلِّلَةُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: « لا يَحْتَكِرُ إِلَّا خَاطِئٌ » (٥٦).

## القاعدة الثامنة عشرة: الجزاء من جنس العمل.

قال رسول الله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : ﴿ مَنْ نَفَّسَ عَنْ مُؤْمِنٍ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ اللهُ عَلَىٰ مُعْسِرٍ ، اللهُ عَلَيْهِ عَنهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَىٰ مُعْسِرٍ ، يَسَّرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا ، سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا ، سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ، وَاللهُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ » (٥٠٠) ، فكلُّ وَاللهِ خِرَةٍ ، وَاللهُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ » (٥٠٠) ، فكلُّ من سعىٰ في علاج الأمراض عن غيره عالج الله عنه تلك الأمراض ، وكلُّ من خفف ألماً خفَف الله ألمه ، وهكذا حتىٰ يكون العبد في عونِ من الله ، وأيَّ عون أعظم وأجل وأنفع للعبد من عون الله له .

فاحرص علىٰ هذا الباب غايتك لا سيما في زمن انتشار الأمراض

<sup>(</sup>٥٥) رواه الترمذي(١٢١٠).

<sup>(</sup>٥٦) رواه مسلم(١٦٠٥).

<sup>(</sup>٥٧) رواه مسلم (٢٦٩٩).

والأوبئة فإن الناس في حاجة لإخوانهم، وقد قال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: « صَنَائِعُ الْمَعْرُوفِ تَقِي مَصَارِعَ السُّوعِ، وَالآفَاتِ، وَالْهَلَكَاتِ » (٥٠٠، وفي هذه القاعدة بشارة للقطاع الصحي الذي كان في الصف الأول في مواجهة هذه الوباء، فنيئًا لهم هذه الثمرة والجزاء.

القاعدة التّاسعة عشرة: لا تعمل في زمن المحن بما يخالف السّنن.

قال رسول الله صَلَّلتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ( مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ ) وَهُ عندما تحلُّ الفتن والابتلاءات يضطر العباد إلىٰ الرجوع إلىٰ الله بفعل العبادات، فمن لم تكن له قاعدة علمية شرعية ردَّه الشيطان إلىٰ عبادات بدعية أو شركية؛ كدعاء غير الله، كمن يدعو الحسين أو الأولياء، أو دعاء الله بأدعية محدثة، كمن يدعو بدعاء يظنه مخصوصًا بالوباء، أو ذكر الله بطريقة مخترعة، كالذي أحدث في الواتساب من تحديد ساعة لاستغفار جميع العالم، أو الصلاة لله

<sup>(</sup>٥٨) رواه الطبراني في المعجم الكبير (٨٠١٤)، دون لفظ: «وَالآفَاتِ، وَالْهَلَكَاتِ»، وقد صححها الألباني في صحيح الجامع (٣٧٩٥). (٥٩) رواه مسلم (١٧١٨).

بصلاة محدثة كتحديد ساعة ليصلي فيها جميع العالم، وكل تلك الأعمال مردودة لعدم موافقتها للشريعة، أما من كانت عنده قاعدة شرعية علمية رجع إليها؛ فأدَّى العبادات مخلصًا لله، متبعًا فيها رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْدُوسَكِّة.

أسأل الله القوي المتين العزيز الرحيم أن يلطف بنا، ويصرف عنا هذا الوباء، ويسلم لنا بلادنا وجميع بلاد المسلمين.

## الفهرس

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                | ثم ليُعلم أن هذه الابتلاءات بالأمراض على نوعين:                                                                |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٠                                                   | القاعدة الأولى: كمال العبودية يترتب عليه كمال الحفظ والكفايا                                                   |
| W                                                    | القاعدة الثانية: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۗ :                                        |
| ١٣                                                   | القاعدة الثالثة: « احْفَظِ اللهَ يَحْفَظْكَ »                                                                  |
| , تُحِبُّواُ شَيْئًا وَهُوَ شَرُّ لَكُمْ ۗ وَٱللَّهُ | القاعدة الرابعة: ﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكْرُهُواْ شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمٍّ وَعَسَىٰۤ أَن                       |
| ١٥                                                   | يَعْلَمُ وَأَنتُ مْ لِاتَقَلَمُونَ ﴾                                                                           |
| ١٦                                                   | <b>القاعدة الخامسة</b> : الرضا بالقدر راحة القلب والصدر                                                        |
| ١٧                                                   | <b>القاعدة السادسة</b> : لا يأس من رحمة الله ولا أمن من مكر الله                                               |
| ١٨                                                   | <b>القاعدة السابعة</b> : التوبة من الذنوب نجاة للشعوب                                                          |
| ۲۰                                                   | <b>القاعدة الثامنة</b> : حسن الظَّنِّ بالله سرُّ السعادة والنجاة                                               |
|                                                      | <b>القاعدة التاسعة</b> : الطبُّ النبويُّ طبُّ ربانيٌّ. ٢١                                                      |
|                                                      | <b>القاعدة العاشرة</b> : الارتباط بالأمراء عند حلول البلاء                                                     |
| ر الأوبئة والطواعين٢٤                                | <b>القاعدة الحادية عشرة</b> : الارتباط بالعلماء الربانيين في زمن انتشا                                         |
| 70                                                   | <b>القاعدة الثانية عشرة</b> : الفأل الحسن يبعث الأمل                                                           |
|                                                      | <b>القاعدة الثالثة عشرة</b> : كلُّ داءٍ لا بدَّ له من دواء                                                     |
| بار                                                  | <b>القاعدة الرابعة عشرة</b> : المحافظ على الأذكار يحفظه العزيز الغن                                            |
| ۸۰۸۶                                                 | القاعدة الخامسة عشرة: صدق الدعاء يصير البلاء كالهباء                                                           |
| ۲۹                                                   | <b>القاعدة السادسة عشرة</b> : عند الابتلاءات احذر الإشاعات                                                     |
| ٣٠                                                   | <b>القاعدة السابعة عشرة</b> : الصدقات تدفع المحن والابتلاءات                                                   |
| ٣١                                                   | القاعدة الثامنة عشرة: الجزاء من جنس العمل                                                                      |
| we                                                   | القامة الأسال في عند المناسبة |

# حقوق الطبع محفوظته





تنبكة بينونة للعلوم التنرعية