المَوْلَفَا ثُنَاكُمُ اللَّهِ لِلسَّاخِ عَبِّدًا للَّهَ ٱلْبَسَّا هُم (١)

# بلنايرالحرا

شرئح عُمْدةِ الأَخْكَامِ

تهذيب وتأليف الشيخ

المراح بي المحالية ال

(A1274 - A1727)

عُضَوُ هَيَنَةِ كِارالعُلَمَاءٌ بِالمَثَلَكة

أشرَهَ عَلى المراجَعَةِ وَالطَّيَاعَةِ السَّامُ بن عباستِ البَسَامُ

الجزع الأولت

دارالميمان



لِدَارِالمِيمَانِ للمنتشيرِوالتّوزيع ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م

موجَبٌ عَقَدَالامْتياز (محضري المُبُرِم بَين الدّار وَوَرِيْتُ المُؤلِّفُ

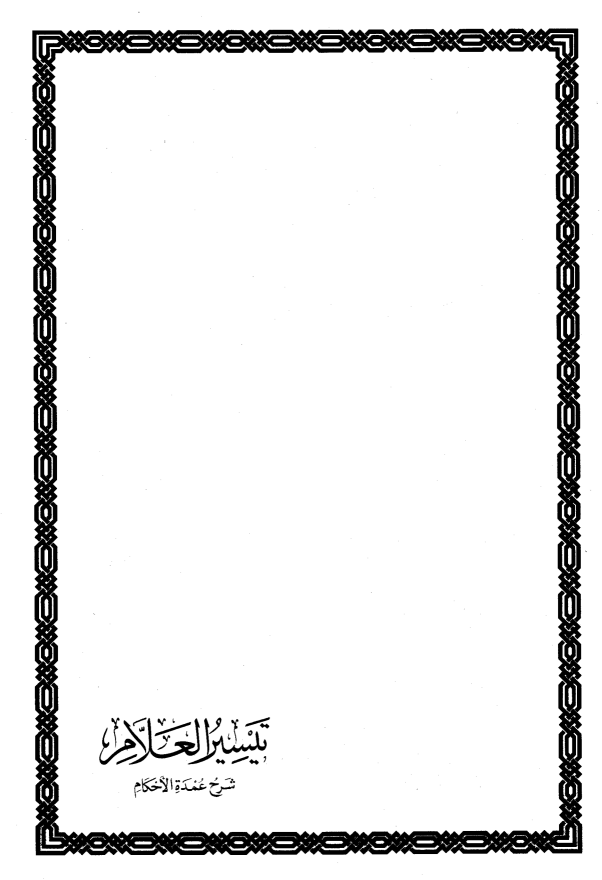
طبّعة جَديثُكة

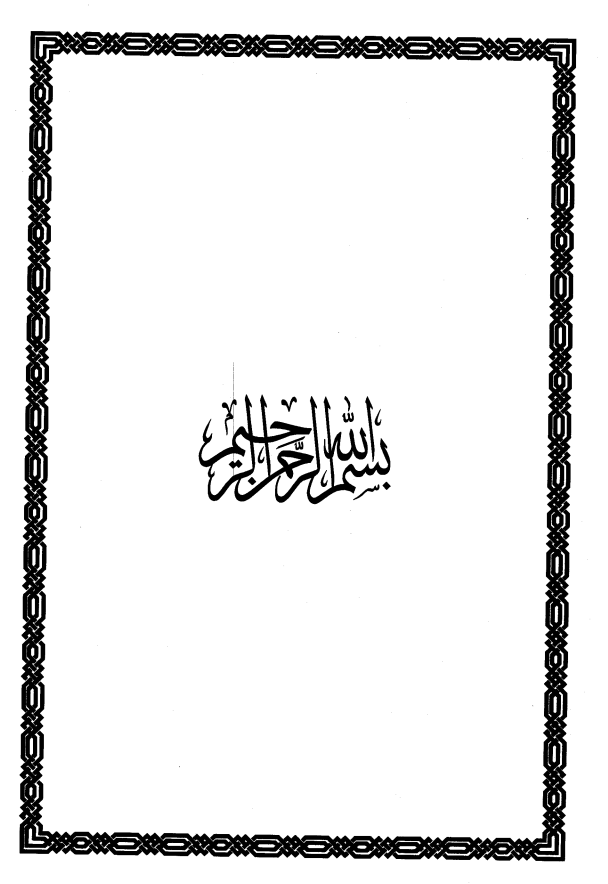
تنضمّنُ اضَافاتُ وَسَفِيهَاتُ مَرَكَهَا ٱلمُوَلِّفُ وَلَيْتُ وَلَيْتُ وَلِيْتُ وَلِيْتُ وَلِيْتُ الْأُولِيْتُ



للنشروالنوزيع

المسملكة العَرَبِيَّةِ السَّعُودِيَّةِ الرِّياض ١٦١٣ ـ صرب ٩٠٠٠ شارع العليَّا العَامُ هَاتَف: ٢٣٣٣٦ - ٤٥٥٥٤٤ - ١٨٥٥٤٦٤ (١٦٢٩) + فاكسُّ :١٨٥٠٨٨ (١٦٢٩) + فاكن الإِنَّةِ العَامَة: ١٣٢١٢٢٦٤ (١٦٢٩) +





# مفدمنه سبسیالتالرحمرالرحیم

الحمد لله نحمده، ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

أما بعد؛ فلقد عقدت العزم، واستعنت بالله تعالى، وشرعت في إعادة إخراج وطباعة جميع كتب والدي الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن البسام -رحمه الله-، سواء المطبوع منها أو المخطوط، والعناية بنصوصها تدقيقًا ومراجعة وتخريجا.

فهذا الكتاب الذي بين يديك، هو الطبعة الشرعية الأولى والوحيدة بعد وفاة المؤلف -رحمه الله- من كتاب "تيسير العلام شرح عمدة الأحكام"، أقدمها للقارئ الكريم، راجين الله سبحانه وتعالى أن ينفع بها، كما نفع بطبعاتها السالفة، سائلين المولى أن يثيب والدنا بها الأجر والثواب.

وقد تم إعادة ترقيم كتبه وأبوابه وأحاديثه، وإضافة بعض التعليقات الموجزة وتصويب جميع الأخطاء المطبعية التي وقعت في الطبعات غير الشرعية للكتاب، وبعمل الفهارس الفنية المتعددة لها، وتتميز هذه الطبعة: بتنضيد جديد لحروفها، وإخراجها بصورة تسر الناظرين، والاعتناء بطباعتها على أجمل صورة تيسيرا على القارئ الكريم.

وقبل أن أختم كلمتي، لابد لي من إزجاء الشكر إلى كل من أسهم في إخراج هذه الطبعة، وخاصة الإخوة العاملين في دار الميمان للنشر والتوزيع جزاهم الله خيرًا.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

جدة في غرة صفر ١٤٢٦هجري

بسًا بن عراسترالبسّم



# مفدمة الطبعة السابعة ‹›

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله محمد الأمين وعلى آله وصحبه أجمعين، والتابعين لهم بإحسان إِلَى يوم الدين.

وبعد: فقد حصل إقبال -ولله الحمد والمنة- على هذا الشرح لم نكن نتوقعه مما شجعنا على إعادة طباعته ونشره بكمية كبيرة ليتيسر لأصحاب الطلبات الكثيرة الملحة الحصول عليه.

ورغبة منا في زيادة فائدة الكتاب، وليكون في مستوى يسد حاجة المستفيد، فقد أضفنا إليه بحوثًا قيمة وفوائد هامة استقيناها من مصادر عديدة، وأكثرنا من الاعتماد على (مجموع الفتاوى) لشيخ الإسلام ابن تيمية، وعلى شرح العمدة للعلامة ابن دقيق العيد، وحاشيته للأمير الصنعاني، كما أننا تلافينا أخطاء مطبعية وقعت في الطبعة السابقة، ونسأل اللَّه تعالى أن يجعله خالصًا لوجهه الكريم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

المؤلف

<sup>(</sup>١) الطبعة الأخيرة في حياة المؤلف رحمه الله.



# نرجمة ابن قدامة المقدسي

هذه ترجمة للمؤلف لخصناها من طبقات الحافظ (ابن رجب) رحمه اللَّه تعالى، فإنه قد أطال فِي ترجمته، ونحن نلخص ما يكفي القارئ للاطلاع على شيء من حياته ومنزلته وآثاره.

هو الشيخ عبد الغني بن عبد الواحد بن علي بن سرور بن رافع بن حسن بن جعفر الجمَّاعيلي مولدًا، المقدسي مقامًا، الحنبلي مذهبًا، ولد في عام ٤١هه، وكان سنه في سن الإمام المشهور الموفق ابن قدامة وبينهما صحبة وزمالة في الدراسة، إلَّا أن الموفق يميل إِلَى الفقه، والمؤلف يميل إِلَى الحديث.

رحلا جميعًا إِلَى (بغداد) لطلب العلم، فلقيا بها أفاضل العلماء، فأخذا عنهم، ومن مشايخهما فِي (بغداد) الشيخ عبد القادر الجيلاني وابن المني (۱)، وكان المترجم له - رحمه الله - جوالًا فِي طلب العلم ورحالًا إليه، فدخل (مصر) ثُمَّ (أصبهان) ثُمَّ رجع إِلَى (دمشق) ولقي فِي هذه البلاد كبار العلماء، فقرأ عليهم، وأخذ عنهم، وباحثهم، فلما استقر به التسيار فِي (دمشق) عكف على التدريس والتأليف والنسخ والعبادة.

ثم ذكر ابن رجب ثناء العلماء عليه، وحفظه لمتون الأحاديث وأسانيدها حتى لقبه بـ(أمير المؤمنين فِي الحديث) أنه أنه وصفه بالعبادة والورع وحسن العقيدة؛ لاقتفائه آثار السلف الصالح.

<sup>(</sup>١) هو الشيخ الفقيه العلامة نصر بن فتيان بن المنى، قَالَ ابن الأثير: لم يكن فِي الحنابلة له نظير فِي زمنه، ووفاته عام ٥٨٣هـ.

<sup>(</sup>٢) وقد أطنب (ابن رجب) فِي ترجمته وتعديد مشايخه وتلاميذه وكتبه وفتاويه، فمن أراد الاطلاع الواسع على حياته فليرجع إليه فِي أول الجزء الثاني من طبقات الحنابلة، والله الموفق.

ووصفه الموفق بأنه رفيقه فِي العبادة، فقال: ما كنا نستبق إِلَى خير إِلَّا سبقني إلى القليل. وكان آمرًا بالمعروف، ناهيًا عَنْ المنكر بيده ولسانه وجنانه، لا تأخذه فِي اللَّه لومة لائم، فصادم السلاطين والقضاة والمبتدعين؛ ولذا حصل له أذية وعداوة من المبتدعين والضالين، وهذا دأب المصلحين.

ووصفه بالكرم والإحسان إِلَى الناس، والتواضع وحسن الخلق، ومع هذا هيبته تملأ الصدور.

ثم ذكر له من المصنفات ما يزيد على أربعين كتابًا، منها الكبير ذو الأجزاء العديدة، ومنها الصغير الواقع فِي جزء، وكلها فِي تحقيق العلوم الشرعية من الحديث، والتوحيد، والفقه، والمواعظ، والأخلاق، وسير بعض الشخصيات الكبيرة.

وكتابه الَّذِي معنا (العمدة) يدل على حسن اختياره، وجودة فهمه، فالإنسان معروف باختياره.

توفي - رحمه الله - يوم الاثنين، الثالث والعشرين من شهر ربيع الأول من سنة ستمائة، فبكاه الناس، وأثنوا عليه، ورثوه بالقصائد الطوال، وتأسفوا على فقده، رحمه الله تعالى، وأسكنه فسيح جناته، ووالدينا وإخواننا وأقاربنا، ومشايخنا، والمحسنين إلينا، والمسلمين أجمعين، آمين.

وصلى اللَّه وسلم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.



# زجمة الشارح

هو عبد اللَّه بن عبد الرحمن بن صالح بن حمد بن محمد بن حمد بن إبراهيم آل بسام أبو عبد الرحمن العُنَيْزي - نسبة لعنيزة مدينة بالقصيم الحنبلي.

وآل بسام أسرة تميمية، وهي من أشهر الأسر النجدية الغنية والخيرة ولها ذكر حسن في بذل الخير والإحسان.

كما عُرفت هذه الأسرة بمحبتها للعلم والعلماء، وجمع نفائس الكتب، والرغبة فِي الاطلاع لا سيما فِي التاريخ والأنساب والآداب، فكانت مجالسهم عامرة بالأدبيات والمسائل التاريخية والمناقشات المفيدة.

والمترجم له ولد في مدينة عُنيْزة عام ١٣٤٦هـ، حيث تقيم أسرته، وبعد سن التمييز أدخله والده كتاتيب بلده، وأشهر كتّاب دخله هو كتاب الشيخ الداعية: عبد اللّه بن محمد القرعاوي، رحمه اللّه تعالى، ثُمَّ شرع بالقراءة على والده، فأكمل عليه حفظ القرآن الكريم، وأخذ عنه - مع شقيقه الشيخ صالح - مبادئ علم الفقه بكتاب أخصر المختصرات (١) - ومبادئ علم النحو في العمريطية (٢) نظم الآجُرُومِيَّة، وكان والده مرجعًا في السيرة النبوية، والتاريخ الإسلامي، والأنساب، والأخبار، ويحفظ من الأشعار والأخبار الشيء الكثير، فاستفاد منه في ذلك فوائد جليلة، ذلك أن مجالس أبيهما معهما عامرة بذكر قصص الأنبياء، والسيرة النبوية، والأخبار، والأشعار، والأشعار، والأشعار، عند والده مكتبة طيبة استفاد منها كثيرًا، قرأ فيها تفسير ابن كثير،

<sup>(</sup>١) كتاب في الفقه الحنبلي للشيخ بدر الدين بن بلبان المتوفى ١٠٨٣ هـ.

<sup>(</sup>٢) - منظومة في النحو لشرف الدين يحيى بن نور الدين العمريطي المتوفى ٩٨٩ هـ.

والبداية والنهاية، وأسد الغابة فِي أسماء الصحابة، والعقد الفريد، ومجمع الأمثال، وغيرها.

ثم شرع بالقراءة على الشيخ العلامة عبد الرحمن بن ناصر بن سعدي رحمه اللَّه تعالى مدة ثمان سنوات، قرأ عليه مع عموم الطلبة في التفسير والحديث وأصوله والتوحيد والفقه وأصوله والنحو والصرف حتى أدرك في ذلك كله مما جعل شيخه يصنفه من قراء المنتهى (۱)حينما جعل التلامن بعضهم يقرأ في المنتهى وبعضهم يقتصر في الروض المربع (۲).

وحفظ أثناء قراءته على شيخه الشيخ عبد الرحمن السعدي:

- ١ القرآن الكريم.
- ٢ وبلوغ المرام.
- ٣ والعمريطية نظم الورقات فِي أصول الفقه.
- ٤ ومختصر المقنع (متن زاد المستقنع) فِي الفقه.
  - ٥ وقطر الندا فِي النحو.
  - ٦ وألفية ابن مالك فِي النحو.

كما قرأ فِي أثناء قراءته على الشيخ عبد الرحمن السعدي على كبار تلاميذه، ومنهم الشيخ الفقيه سليمان بن إبراهيم البسام في الفقه، والشيخ محمد بن عبد العزيز المطوع في التوحيد والنحو، ثُمَّ التحق بمدرسة دار التوحيد بالطائف، فوجد فيها كبار علماء الأزهر، قد جلبهم إليها رئيسها العلامة الشيخ محمد بن عبد العزيز بن مانع، رحمه اللَّه تعالى، فأكمل دراسته في:

<sup>(</sup>١) - كتاب في الفقه الحنبلي لمحمد بن حمد الفتوحي المعروف بابن النجار المتوفى ٩٧٢ هـ.

<sup>(</sup>٢) - كتاب في الفقه الحنبلي للشيخ منصور البهوتي المتوفى ١٠٥١ هـ

- ١ التفسير.
- ٢ وأصوله.
- ٣ والحديث وأصوله.
  - ٤ والتوحيد.
  - ٥ والفقه وأصوله.
  - ٦ والسيرة النبوية.
- ٧ والتاريخ الإسلامي.
  - ٨ والنحو والصرف.
    - ٩ والبلاغة.
  - ١٠ وتاريخ الأدب.
- وكان من مشايخه فِي دار التوحيد:
  - ١ الشيخ عبد الرزاق عفيفي.
- ٢ والشيخ محمد حسين الذهبي.
  - ٣ والشيخ إبراهيم عيسى.
    - ٤ والشيخ رياض هلال.
  - ٥ والشيخ محمد عبد الحليم.
    - ٦ والشيخ محمد أبو سياد.
      - ٧ والشيخ محمد قنديل.
- ٨ والشيخ عبد الله بن صالح الخليفي.

واغتنم المترجم وجود هؤلاء العلماء الكبار، فكان يسألهم عن كل شيء بدا له، ويأتيهم فِي بيوتهم فِي غير وقت الدراسة للأخذ عنهم حتى استفاد منهم كل فِي مجاله وما تخصص به.

ثم التحق بكلية الشريعة فِي مكة المكرمة، فزاد اهتمامه لقربه من المسجد الحرام، وحلقات الدروس فيه، فصار يتردد بين مشايخه فِي الكلية، وبين حلقات الدروس فِي المسجد الحرام، فكان من مشايخه فِي الكلية المفسر الكبير الشيخ إبراهيم زيدان، والشيخ العلامة محمد متولي الشعراوي، والأصولي المطلع الشيخ علي جبر، والسلفي المحقق محمد خليل هراس، والنحوي الكبير عبد الخالق عظيمة، والعلامة اللغوي النحوي يوسف الضبع، وغيرهم من كبار العلماء.

وكان منذ صباه يحب مجالسة العقلاء المسنين المطلعين، فكان ممن أطال صحبتهم وأكثر من مجالستهم والاستفادة منهم بالتاريخ والأنساب والأخبار:

- ١ والده الشيخ عبد الرحمن بن صالح آل بسام
- ٢ والشيخ السلفي محمد حسين نصيف وجيه الحجاز.
  - ٣ ومعالى الشيخ محمد سرور الصبان.
  - ٤ والمؤرخ محمد بن إبراهيم بن معتق.
    - ٥ والراوية محمد بن على العبيد.
    - ٦ والشيخ إبراهيم بن محمد البسام.
  - ٧- والوجيه إبراهيم بن عبد الرحمن البسام.
    - ٨ والشيخ محمد بن صالح البسام.
- ٩ والشيخ سليمان بن صالح البسام. وهما عما المترجم له.

١٠ - الشيخ عبد العزيز بن محمد بن سليمان البسام - أحد أقاربه.

وكل هؤلاء من حفظة التاريخ والأنساب والأخبار.

وفي عام ١٣٧٤هـ تخرج المترجم من كلية الشريعة وعين قاضيًا في المحكمة المستعجلة الثالثة وقوة المجاهدين بمكة المكرمة واستمر فيها حتى عين رئيسًا للمحكمة الكبرى بالطائف، واستمر فيها حتى عين قاضي تمييز في محكمة تمييز الأحكام الشرعية للمنطقة الغربية، وفي عام ١٤١٠هـ عين رئيسًا لمحكمة التمييز.

## وظائفه وأعماله:

- ١ رئيس محكمة التمييز للمنطقة الغربية.
  - ٢ عضو مجلس هيئة كبار العلماء.
    - ٣ مدرس فِي المسجد الحرام.
- ٤ عضو فِي مجمع الفقه الإسلامي التابع لرابطة العالم الإسلامي.
- ٥ عضو في مجمع الفقه الإسلامي التابع لمنطقة المؤتمر الإسلامي.
  - ٦ عضو في المجلس الأعلى لدار الحديث بمكة المكرمة.
  - ٧ عضو في هيئة المراقبة الشرعية في الإغاثة الإسلامية العالمية.
  - ٨ عضو فِي هيئة المراقبة الشرعية فِي شركة الراجحي للاستثمار.
    - ٩ رئيس المشروع الخيري للزواج بمكة المكرمة.
    - ١٠ عضو فِي اللجنة الثقافية برابطة العالم الإسلامي.
    - ١١ عضو فِي مجمع الإعجاز العلمي فِي الكتاب والسنة.

# نشاطه في الدعوة إِلَى اللَّه تعالى:

مَثَّلَ المملكة العربية السعودية ورابطة العالم الإسلامي في عدة مؤتمرات وندوات ودعوات في كل قارات العالم عدا أمريكا:

#### مؤلفاته

- ١ تيسير العلام شرح عمدة الأحكام وهو كتابنا هذا.
  - ٢ توضيح الأحكام من بلوغ المرام.
- ٣ نيل المآرب تهذيب عمدة الراغب ومعه الاختيارات الجلية في المسائل الخلافية.
  - ٤ حاشية على عمدة الفقه للموفق ابن قدامة.
    - ٥ شرح على كشف الشبهات.
    - ٦ تقنين الشريعة آثاره ومضاره.
- ٧ مجموعة محاضرات ألقاها في مواسم رابطة العالم الإسلامي
   وغيرها من المجامع العلمية والفقهية.
  - ٨ الفقه المختار من كلام الأئمة الأخيار.
    - ٩ علماء نجد خلال ثمانية قرون.
      - ١٠ أنساب القبائل العربية.
      - ١٠ أنساب القبائل العربية.

وقد رزقه اللَّه تعالى ستة أبناء وهم: عبد الرحمن كان مهندسا وتوفي في حياة الشيخ سنة ١٤١٥ هـ، وخالد ويعمل في الخطوط السعودية، والشيخ بسام مدير إدارة محكمة التمييز بالمنطقة الغربية، وطارق ويعمل في الديوان الملكى، وعدنان موظف بالادعاء العام، وتميم طبيب درس الطب ببريطانيا،

وست بنات، وجميع أولاده البنين والبنات جامعيون، وقد أقر الله عينه ببرهم وصلاحهم.

#### وفاته

توفى الشيخ فى ضحى يوم الخميس الموافق ٢٧ / ١١ / ١٤٢٣ هـ إثر سكتة قلبية وصلي على الشيخ في مسجد الحرم بمكة المكرمة بعد صلاة الجمعة.

فرحم الله الشيخ وأسكنه فسيح جناته.

وصلى اللَّه وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

CARC CARC CARC



# مف دمنزالشارح

الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهد الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، ونشهد أن لا إله إلله وحده لا شريك له، ونشهد أن محمدًا عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان.

وبعد فإن هذه (العمدة) نخبة منتقاة من أصح آثار النبي رضي وهما الكتابان الجليلان (صحيح البخاري) و(صحيح مسلم).

فقد اختارها المؤلف رحمه اللَّه منهما، ورتبها حسب تبويب الفقهاء فِي كتب الفروع؛ لتكون عونًا لمن حفظها وتأملها، وعلى أخذ المسائل من أدلتها الصحيحة فإنها أصول وقواعد يرجع إليها المنتهي، وسُلَّمٌ يصعد به المبتدئ إلَى دواوين الإسلام المأثورة عَنْ خير الأنام.

وقد حظيت من العلماء بشروح وخدمة، ولكن لم يُقَدَّر - حتى الآن - لشيء من تلك الشروح أن تنشر للناس، ولا نعلم: أما تزال محفوظة، أم أتت عليها حوادث الزمان (۱۱) عدا شرح العلامة المجتهد ابن دقيق العيد المتداول بين الناس.

وهذا الشرح - على جلالة قدر صاحبه - وعظيم فائدته فِي نهجه (وهو تفريع المسائل على الضوابط والقواعد الأصولية)، فإن عنايته بهذه البحوث شغلته عَنْ كثير من دقائق فقه الحديث، والأحكام المطلوبة، وتوضيح ما تعارضت فيه الآراء.

ومع هذا فإن طبيعة البحوث الَّتِي تصدى لها المؤلف غامضة متينة ترتفع على أفهام كثير من طلاب العلم، ومريدي المعرفة.

<sup>(</sup>۱) أخبرني البحاثة فضيلة الشيخ (سليمان بن عبد الرحمن الصنيع) أنه رأى شرح ابن الملقن على عمدة الأحكام في (دار الكتب المصرية) واسمه (الإعلام بفوائد عمدة الأحكام) وهو مخروم من الآخر، وكذلك في مكتبة (الأزهر) منه نسختان، إحداهما ناقصة. اهـ.

لذا فإني استعنت بالله تعالى على وضع شرح سهل الأسلوب، قريب المأخذ، مفصل المواضيع؛ لئلا تتداخل مسائله، وتختلط بحوثه فيورث الحيرة والارتباك، فتكلمت أولًا على (المعنى المجمل) متحريًا مطابقة ظاهر اللفظ، ومبينًا في ذلك ما طوي تحت الألفاظ من حكمة وتشريع، أو توطئة وتمهيد وغير ذلك مما توحيه الجمل والألفاظ.

وإذا احتاج المقام إِلَى توضيحه من بعض طرق الحديث الَّتِي لم يوردها المؤلف، أجملتها معه، منبهًا على ذلك، لتتم الفائدة، ويستقيم البحث.

ثُمَّ أستخرج من الحديث ما يدل عليه من الأحكام والآداب، ثُمَّ أذكر ما قوي من خلاف العلماء، مع ذكر أدلتهم ومآخذهم، معرضًا عَنْ ضعيف الخلاف الَّذِي لا يستند إِلَى أدلة قوية، لئلا يقع القارئ فِي بلبلة فكر لا داعي إليها.

وحرصت على بيان (حكمة التشريع) وجمال الإسلام وسُمُو أهدافه، وجليل مقاصده، من وراء هذه النصوص، ليقف القارئ على محاسن دينه وشريف أغراضه، ويعرف أنه (دين ودولة) كيلا تؤثر فيه الدعاوى الباطلة ضد الإسلام ومبادئه السامية. فإنه - مع الأسف - يوجد كثير من مدعي الإسلام، أغرتهم وغرتهم هذه الحضارة الغربية الزائفة فلا يرفعون لهذه الأحكام الإسلامية والآداب المحمدية رأسًا، ويرون أنها عقبة في سبيل التقدم، ولو سألتهم عَنْ حجتهم، ما وجدتها إلّا كحجة الذين قالوا: ﴿ إِنّا وَجَدْنا عَاباتَهَا عَلَى أُمّةٍ وَإِنّا عَلَى المنتق الزائفة إلّا نقيق أَمّةً وَالنّا في النه الدين من الغربيين.

فأسأل اللَّه تعالى أن ينفع به ليكون تذكرة للمنتهي، وتبصرة للمبتدئ، وأن يجعله خالصًا لوجهه الكريم، مقربًا إليه فِي دار النعيم. آمين.

وصلى اللَّه على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

# مف رمذ المؤلف

قال الشيخ الحافظ تقي الدين أبو محمد عبد الغني بن عبد الواحد بن علي بن سرور المقدسي، رحمه الله تعالى:

الحمد لله الملك الجبار، الواحد القهار، وأشهد أن لا إله إِلَّا اللَّه وحده لا شريك له، رب السماوات والأرض وما بينهما العزيز الغفار، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله المصطفى المختار، صلى اللَّه عليه وعلى آله وصحبه الأطهار والأخيار.

أما بعد، فإن بعض إخواني سألني اختصار جملة في أحاديث الأحكام، مما اتفق عليه الإمامان أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم البخاري ومسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري، فأجبته إِلَى سؤاله (۱)، رجاء المنفعة به، وأسأل الله أن ينفعنا به، ومَن كتبه، أو سمعه، أو قرأه، أو حفظه، أو نظر فيه، وأن يجعله خالصًا لوجهه الكريم، موجبًا للفوز لديه في جنات النعيم، فإنه حسبنا ونعم الوكيل.

#### 

<sup>(</sup>۱) قد يخالف المؤلف - رحمه اللَّه - نهجه فيقتصر على ما فِي أحد الصحيحين أو غيرهما، ولقد عثرت على (تعليقة) مخطوطة للزركشي الشافعي، تعقب فيها المصنف، فبين الأحاديث الَّتِي أخلف بها وعده، فأخرجها من غير (المتفق عليه)، ولم يكن الزركشي يتعقب المصنف فيما اختلفا فيه لفظًا، فإذا اتفقا على معنى الحديث لم ينبه إليه. وقد لخصت منها تعليقات ألحقتها بهوامش هذا الشرح. اه.



تا الطهارة



# تما<u>الطهارة</u> الحديث الأول

(١) عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ أَبِي حَفْص (عُمَرَ بِنِ الْخَطَّابِ) رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَّهُ يَقُولُ: ﴿إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ، البخاري رقم (١) لِلنَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَمَلْمُ رَقَم (١).

#### OOO

## غريب الحديث:

- ١ إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنَّيَّاتِ: كلمة (إِنَّمَا) تفيد الحصر، فهو هنا قصر موصوف على صفة، وهو إثبات حكم الأعمال بالنيات، فهو فِي قوة (ما الأعمال إلَّا بالنيات) وينفي الحكم عما عداه.
- ٢ النية لغة: القصد. ووقع بالإفراد فِي أكثر الروايات. قَالَ البيضاوي: النية عبارة عَنْ انبعاث القلب نحو ما يراه موافقًا لغرض من جلب نفع أو دفع ضر. اهـ. وشرعًا: العزم على العبادة تقرُبًا إِلَى اللَّه تعالى.
  - ٣ فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ . . . إلخ: مثال يقرر ويوضح القاعدة السابقة.
- ٤ فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ: جملة شرطية. فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ: جواب الشرط، واتحد الشرط والجواب؛ لأنهما على تقدير (من كانت هجرته إلى اللّه ورسوله نية وقصدًا فهجرته إلى اللّه ورسوله ثوابًا وأجرًا).

# المعنى الإجمالي:

هذا حديث عظيم وقاعدة جليلة من قواعد الإسلام هي القياس الصحيح لوزن الأعمال، من حيث القبول وعدمه، ومن حيث كثرة الثواب وقلته.

فإن النبي على يخبر أن مدار الأعمال على النيات، فإن كانت النية صالحة، والعمل خالصًا لوجه اللّه تعالى، فالعمل مقبول، وإن كانت غير ذلك، فالعمل مردود، فإن اللّه تعالى أغنى الشركاء عَنْ الشرك. ثُمَّ ضرب على مثلًا يوضح هذه القاعدة الجليلة بالهجرة، فمن هاجر من بلاد الشرك، ابتغاء ثواب اللّه، وطلبًا للقرب من النبي على وتعلم الشريعة، فهجرته في سبيل اللّه، والله يثيبه عليها، ومن كانت هجرته لغرض من أغراض الدنيا، فليس له عليها ثواب، وإن كانت إلى معصية، فعليه العقاب.

والنية تميز العبادة عَنْ العادة، فالغُسل - مثلًا - يقصد عَنْ الجنابة، فيكون عبادة، ويراد للنظافة أو التبرد، فيكون عادة.

وللنية فِي الشرع بحثان: أحدهما: الإخلاص فِي العمل لله وحده، وهو المعنى الأسمى، وهذا يتحدث عنه علماء التوحيد، والسير، والسلوك.

الثاني: تمييز العبادات بعضها عَنْ بعض، وهذا يتحدث عنه الفقهاء.

وهذا من الأحاديث الجوامع الَّتِي يجب الاعتناء بها وتفهمها، فالكتابة القليلة لا تؤتيه حقه. وقد افتتح به الإمام البخاري - رحمه اللَّه تعالى - صحيحه لدخوله في كل مسألة من مسائل العلم وكل باب من أبوابه.

#### ما يؤخذ من الحديث:

۱ - إن مدار الأعمال على النيات، صحة وفسادًا، وكمالًا ونقصًا، وطاعة ومعصية، فمن قصد بعمله الرياء أثم، ومن قصد بالجهاد مثلًا إعلاء كلمة اللَّه فقط كمل ثوابه، ومن قصد ذلك والغنيمة معه نقص ثوابه، ومن قصد الغنيمة وحدها لم يأثم ولكنه لا يعطى أجر المجاهد.

فالحديث مسوق لبيان أن كل عمل، طاعة كان فِي الصورة أو معصية يختلف باختلاف النبات.

٢ - إن النية شرط أساسي فِي العمل، ولكن بلا غلو فِي استحضارها يفسد على المتعبد عبادته، فإن مجرد قصد العمل يكون نية له بدون تكلف استحضارها وتحقيقها.

٣ - إن النية محلها القلب، واللفظ بها بدعة.

٤ - وجوب الحذر من الرياء والسمعة والعمل لأجل الدنيا، ما دام أن شيئًا
 من ذلك يفسد العبادة.

٥ - وجوب الاعتناء بأعمال القلوب ومراقبتها.

٦ - إن الهجرة من بلاد الشرك إِلَى بلاد الإسلام من أفضل العبادات إذا قصد بها وجه الله تعالى.

فائدة: ذكر ابن رجب أن العمل لغير الله على أقسام: فتارة يكون رياء محضًا لا يقصد به سوى مراءاة المخلوقين لتحصيل غرض دنيوي، وهذا لا يكاد يصدر عَنْ مؤمن ولا شك فِي أنه يحبط العمل وأن صاحبه يستحق المقت من الله والعقوبة، وتارة يكون العمل لله ويشاركه الرياء، فإن شاركه من أصله فإن النصوص الصحيحة تدل على بطلانه وإن كان أصل العمل لله ثُمَّ طرأ عليه نية الرياء، ودفعه صاحبه فإن ذلك لا يضره بغير خلاف، وقد اختلف العلماء من السلف فِي الاسترسال فِي الرياء الطارئ، هل يحبط العمل أو لا يضر فاعله ويجازى على أصل نيته؟ اه بتصرف.

#### 

# الحديث الثاني

(٢) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَا يَقْبَلُ اللَّهُ صَلَاةَ أَحَدِكُمْ إِذَا أَحَدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأَ». البخاري رقم (١٣٥) و (١٩٥٤).

OOO

#### غريب الحديث:

- ١ لَا يَقْبَلُ اللَّهُ: بصيغة النفي، وهو أبلغ من النهي؛ لأنه يتضمن النهي،
   وزيادة نفي حقيقة الشيء.
- ٢ أَحْدَثَ: أي حصل منه الحَدَث، وهو الخارج من أحد السبيلين أو غيره من نواقض الوضوء. وفي الأصل: الْحَدَثُ: الإيذاء.
- ٣ الْحَدَثُ: وصف حكمي مقدر قيامه بالأعضاء، يمنع وجوده من صحة العبادة المشروط لها الطهارة.

# المعنى الإجمالي:

الشارع الحكيم أرشد من أراد الصلاة أن لا يدخل فيها إِلَّا على حال حسنة وهيئة جميلة؛ لأنها الصلة الوثيقة بين الرب وعبده، وهي الطريق إِلَى مناجاته، لذا أمره بالوضوء والطهارة فيها، وأخبره أنها مردودة غير مقبولة بغير ذلك.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن صلاة المحدث لا تقبل حتى يتطهر من الحدثين الأكبر والأصغر.
  - ٢ إن الحدث ناقض للوضوء، ومبطل للصلاة، إن كان فيها.
  - ٣ المراد بعدم القبول هنا: عدم صحة الصلاة وعدم إجزائها.
    - ٤ الحديث يدل على أن الطهارة شرط لصحة الصلاة.

## الحديث الثالث

(٣) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَمْرِو بْنِ العَاصِ، وَأَبِي هُرَيْرَةَ، وَعَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمْ، قَالُوا: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿وَيْلٌ لِلْأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ». البخاري (٦٠) و(٩٦) و(٩٦)، ومسلم (٢٤١).

000

### غريب الحديث:

- ١ الويل: العذاب والهلاك. والويل: مصدر لا فعل له من لفظه.
- ٢ الْأَعْقَاب: جمع (عقب) وهو مؤخر القدم، والمراد أصحابها. و(أل) في
   (الأعقاب) للعهد، أي الأعقاب الَّتِي لا ينالها الماء، وبهذا يستقيم الوعيد.

# المعنى الإجمالي:

يحذر النبي ﷺ من التهاون بأمر الوضوء والتقصير فيه، ويحث على الاعتناء بإتمامه. ولما كان مؤخر الرِّجل - غالبًا - لا يصل إليه ماء الوضوء، فيكون الخلل في الطهارة والصلاة منه. أخبر أن العذاب مُنصَبُّ عليه وعلى صاحبه المتهاون في طهارته الشرعية.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب الاعتناء بأعضاء الوضوء، وعدم الإخلال بشيء منها. وقد نص
   الحديث على القدمين، وبقية الأعضاء مقيسة عليهما، مع وجود نصوص لها.
  - ٢ الوعيد الشديد للمخل فِي وضوئه.
- ٣ إن الواجب فِي الرجلين الغسل فِي الوضوء، وهو ما تضافرت عليه
   الأدلة الصحيحة، وإجماع الأمة، خلافًا لشذوذ الشيعة الذين خالفوا به

جماهير الأمة، وخالفوا به الأحاديث الثابتة فِي فعله وتعليمه ﷺ للصحابة إياه، كما خالفوا القياس المستقيم من أن الغسل للرِّجْلَيْنِ أُولَى وأنقى من المسح، فهو أشد مناسبة وأقرب إِلَى المعنى.

# الحديث الرابع

(٤) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا تَوَضَّا أَحَدُكُمْ فَلْيَجْعَلْ فِي أَنْفِهِ مَاءً ثُمَّ لِيَسْتَنْثِرْ، وَمَنِ اسْتَجْمَرَ فَلْيُوتِرْ، وَإِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ فَلْيَجْعَلْ فِي أَنْفِهِ مَاءً ثُمَّ لِيَسْتَنْثِرْ، وَمَنِ اسْتَجْمَرَ فَلْيُوتِرْ، وَإِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ وَيُ أَيْنَ مِنْ نَوْمِهِ فَلْيَغْسِلْ يَدَيْهِ قَبْلَ أَنْ يُدْخِلَهُمَا فِي الْإِنَاءِ ثَلَاثًا، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي أَيْنَ بَانَتْ يَدُهُ وَفِي لفظ: «مَنْ تَوَضَّأَ بَانَتْ يَدُهُ وَفِي لفظ: «مَنْ تَوَضَّأَ فَلْيَسْتَنْشِقْ بِمِنْخَرَيْهِ مِنَ الْمَاءِ ». وفي لفظ: «مَنْ تَوَضَّأَ فَلْيَسْتَنْشِقْ ». البخاري (١٦٢)، ومسلم (٢٧٨).

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

## غريب الحديث:

- ١ تَوَضَّأَ أَحَدُكُمْ: يعني إذا شرع فِي الوضوء.
- ٢ ليَسْتَنْثِرْ: يعني ليخرج الماء من أنفه، بعد إدخاله فيه، وإدخاله هو
   الاستنشاق.
- ٣ اسْتَجْمَر: استعمل الجمار وهي الحجارة لقطع الأذى الخارج من أحد السبيلين وهو الاستنجاء بالحجارة.
- ٤ فَلْيُوتِرْ: لِيُنْهِ استجماره على وتر، وهو الفرد، مثل ثلاث أو خمس أو نحوهما، ولا يكون قطعه الاستجمار لأقل من ثلاث.
  - ٥ فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي. . . إلخ: تعليل لغسل اليد بعد الاستيقاظ.
- ٦ بَاتَتَ يَدُهُ: حقيقة المبيت يكون من نوم الليل. وقد حكى الزمخشري، وابن حزم، والآمدي، وابن برهان، أنها تكون بمعنى (صار) فلا تختص بوقت، وإذا أطلقت اليد، فالمراد بها الكف.
  - ٧ فَلْيَسْتَنْشِقْ: الاستنشاق هو إدخال الماء فِي الأنف.

# المعنى الإجمالي:

يشتمل هذا الحديث على ثلاث فقرات، لكل فقرة حكمها الخاص بها.

- ١ فذكر أن المتوضئ إذا شرع في الوضوء، أدخل الماء في أنفه، ثمَّ أخرجه منه وهو الاستنشاق، والاستنثار المذكور في الحديث؛ لأن الأنف من الوجه الَّذِي أمر المتوضئ بغسله. وقد تضافرت الأحاديث الصحيحة على مشروعيته؛ لأنه من النظافة المطلوبة شرعًا.
- ٢ ثُمَّ ذكر أيضًا أن من أراد قطع الأذى الخارج منه بالحجارة، أن يكون قطعه على وتر، أقلها ثلاث وأعلاها ما ينقطع به الخارج، وتنقي المحل إن كانت وترًا، وإلا زاد واحدة، تُوتِر أعداد الشفع.
- ٣ وذكر أيضًا أن المستيقظ من نوم الليل لا يُدخِلُ كفه فِي الإناء، أو يمس بها شيئًا رطبًا، حتى يغسلها ثلاث مرات؛ لأن نوم الليل غالبًا يكون طويلًا، ويده تطيش فِي جسمه، فلعلها تصيب بعض المستقذرات وهو لا يعلم، فشرع له غسلها للنظافة المشروعة.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي النوم الَّذِي يشرع بعده غسل اليد، فذهب الشافعي والجمهور إِلَى أنه بعد كل نوم من ليل أو نهار؛ لعموم قوله: (مِنْ نَوْمِهِ). وخصه الإمامان أحمد وداود الظاهري بنوم الليل، وأيدوا رأيهم بأن حقيقة البيتوتة لا تكون إِلَّا من نوم الليل، وبما وقع فِي رواية الترمذي، وابن ماجه: "إِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنَ اللَّيْلِ"(۱).

والراجح المذهب الأخير؛ لأن الحكمة الَّتِي شرع من أجلها الغَسْل غير واضحة، وإنما يغلب عليها التعبدية، فلا مجال لقياس النهار على الليل وإن طال

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٤)، والنسائي (٤٤١)، وأبو داود (١٠٣)، وابن ماجه (٣٩٣)، وأحمد (٧٣٩٠)

فيه النوم؛ لأنه على خلاف الغالب، والأحكام تتعلق بالأغلب، وظاهر الأحاديث التخصيص.

ثم اختلفوا أيضًا: هل غسلها واجب أو مستحب؟ فذهب الجمهور إِلَى الاستحباب، وهو رواية لأحمد، اختارها الخرقي والموفق والمجد، والمشهور من مذهب الإمام أحمد الوجوب، ويدل عليه ظاهر الحديث.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب الاستنشاق والاستنثار. قَالَ النووي: فيه دلالة ظاهرة على أن
   الاستنثار غير الاستنشاق.
- ٢ إن الأنف من الوجه فِي الوضوء، أخذًا من هذا الحديث مع الآية:
   ﴿ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ [المائدة: ٦].
- ٣ مشروعية الإيتار لمن استنجى بالحجارة. قَالَ المجد فِي المنتقى: وهو
   محمول على أن القطع على وتر سنة فيما زاد على الثلاث.
- ٤ قَالَ ابن حجر: استنبط قوم من الحديث أن موضع الاستنجاء مخصوص بالرخصة مع بقاء أثر النجاسة عليه.
- مشروعية غسل اليد من نوم الليل، وتقدم الخلاف في تخصيص الليل،
   والخلاف في وجوب الغَسْل أو استحبابه.
  - ٦ وجوب الوضوء من النوم.
- ٧ النهي عَنْ إدخالها الإناء قبل غسلها، وهو إما للتحريم أو للكراهية، على الخلاف في وجوب الغَسْل أو استحبابه.
- ٨ الظاهر من تعليل مشروعية غَسلها النظافة، ولكن الحكم للغالب، فيشرع غَسلها، ولو حفظها بكيس ونحو ذلك.

٩ - قوله: (وَإِذَا اسْتَيْقَظَ) ظاهره أنه حديث واحد كما فِي البخاري، فقد جعلهما حديثًا واحدًا لاتحاد سندهما، ولكنهما فِي الموطأ وعند مسلم حديثان.

# الحديث الخامس

(٥) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَا يَبُولَنَّ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاءِ الدَّائِمِ الَّذِي لَا يَجْرِي، ثُمَّ يَغْتَسِلُ مِنْهُ».البخاري (٢٣٩)، ومسلم (٢٨٢)، ولمسلم: «لَا يَغْتَسِلْ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاءِ الدَّائِمِ وَهُوَ جُنُبٌ» .مسلم رقم (٢٨٣).

#### OOO

### غريب الحديث:

- ١ لَا يَبُولَنَّ: (لا) ناهية، والفعل مجزوم المحل بها، وحُرِّك بالفتح؛
   لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة.
- ٢ اللّذِي لَا يَجْرِي: تفسير للدائم، وهو المستقر فِي مكانه كالغدران فِي البرية، أو الموارد.
- ٣ ثُمَّ يَغْتَسِلُ مِنْهُ: برفع الفعل على المشهور، والجملة خبر والمبتدأ تقديره:
   هو يغتسل منه، وجملة المبتدأ والخبر محلها الجزم، عطفًا على (لَا يَبُولَنَّ).
  - ٤ لَا يَغْتَسِلْ: مجزوم لفظًا بـ(لَا) الناهية.
  - ٥ وَهُوَ جُنُبٌ: الجملة فِي موضع نصب على الحال.

# المعنى الإجمالي:

نهى النبي على عن البول فِي الماء الدائم الَّذِي لا يجري، كالخزانات والصهاريج، والغدران فِي الفلوات، والموارد الَّتِي يستسقي منها الناس؛ لئلا يلوثها عليهم ويكرهها؛ لأن هذه الفضلات القذرة سبب فِي انتشار الأمراض الفتاكة. كما نهى عَنْ الاغتسال بغمس الجسم أو بعضه فِي الماء الَّذِي لا يجري،

حتى لا يكرهه ويوسخه على غيره، بل يتناول منه تناولًا، وإذا كان المغتسل جنبًا فالنهي أشد، فإن كان الماء جاريًا، فلا بأس من الاغتسال فيه والتبول، مع أن الأحسن تجنيبه البول لعدم الفائدة في ذلك وخشية التلويث، وضرر الغير.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء هل النهي للتحريم أو الكراهية؟ فذهب المالكية إلَى أنه مكروه، وذهب الحنابلة والظاهرية إلَى أنه للتحريم، وذهب بعض العلماء إلَى أنه محرم فِي القليل، مكروه فِي الكثير.

وظاهر النهي التحريم فِي القليل والكثير، لكن يخص من ذلك المياه المستبحرة باتفاق العلماء.

واختلفوا فِي الماء الَّذِي بِيلَ فيه هل هو باق على طهوريته أو تنجس؟

فإن كان متغيرًا بالنجاسة، فإن الإجماع منعقد على نجاسته، قليلًا كان أو كثيرًا.

وإن كان غير متغير بالنجاسة وهو كثير، فالإجماع أيضًا على طهوريته، وإن كان قليلًا غير متغير بالنجاسة، فذهب أبو هُرَيْرَة، وابن عباس، والحسن البصري، وابن المسيب، والثوري، وداود، ومالك، والبخاري، إلَى عدم تنجسه. وقد سرد البخاري عدة أحاديث ردًّا على من قَالَ: إنه نجس. وذهب ابن عمر، ومجاهد، والحنفية، والشافعية، والحنابلة، إلَى أنه تنجس بمجرد ملاقاة النجاسة، ولو لم يتغير ما دام قليلًا، مستدلين بأدلة، منها حديث الباب، وكلها يمكن ردها، واستدل الأولون بأدلة كثيرة، منها ما رواه أبو داود، والترمذي وحسنه: «الْمَاءُ طَهُورٌ لَا يُنَجِّسُهُ شَيْءٌ»(۱) . وأجابوا عَنْ حديث الباب بأن النهي لتكريهه على السقاة والواردين لا لتنجيسه.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (٦٦)، والنسائي (٣٢٦)، وأبو داود (٦٦)، وأحمد (١٠٨٦٤)

والحق ما ذهب إليه الأولون، فإن مدار التنجس على التغير بالنجاسة، قلَّ الماء أو كثر، وهذا هو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله. ومن هذا نعلم أن الراجح أيضًا طهورية الماء المغتسل فيه من الجنابة، وإن قلَّ، خلافًا للمشهور من مذهبنا، ومذهب الشافعي، من أن الاغتسال يسلبه صفة الطهورية ما دام قليلًا.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ النهي عَنْ التبول فِي الماء الَّذِي لا يجري وتحريمه، وأولى بالتحريم التغوط، سواء أكان قليلاً أم كثيرًا، دون المياه المستبحرة، فإن ماءها لا يتنجس بمجرد الملاقاة، بل ينتفع به لحاجات كثيرة غير التطهر به من الأحداث.
- ٢ النهي عَنْ الاغتسال فِي الماء الدائم بالانغماس فيه، لا سيما الجنب ولو
   لم يبُل فيه كما فِي رواية مسلم، والمشروع أن يتناول منه تناولًا.
  - ٣ جواز ذلك فِي الماء الجاري، والأحسن اجتنابه.
    - ٤ النهي عَنْ كل شيء من شأنه الأذى والاعتداء.
- ٥ جاء فِي بعض روايات الحديث: «ثُمَّ يَغْتَسِلُ مِنْهُ»(١)، وجاء فِي بعضها: «ثُمَّ يَغْتَسِلُ فِيهِ»(٢)، ومعناهما مختلفان، إذ إن (في) ظرفية فتفيد الانغماس فِي الماء المتبول فيه، و(من) للتبعيض فتفيد معنى التناول منه. وقد ذكر الحافظ ابن حجر أن رواية (فيه) تدل على معنى الانغماس بالنص وتمنع معنى التناول بالاستنباط، ورواية (منه) بعكس ذلك.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۸۲)، والنسائي (٥٨)، وأبو داود (٦٩)، وأحمد (٨٣٥٣)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۳۹)، والنسائي (۳۹۸)، وأبو داود (۷۰)، وأحمد (۹۳۱۳)

## الحديث السادس

(٦) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا شَرِبَ الْكَلْبُ فِي إِنَاءِ أَحَدِكُمْ فَلْيَغْسِلْهُ سَبْعًا» .ولمسلم: ﴿أُولَاهُنَّ بِالتُّرابِ». البخاري رقم (١٧٢)، ومسلم رقم (٢٧٩).

وله فِي حديث عبد اللَّه بن مغفل أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِذَا وَلَغَ الْكَلْبُ فِي وَلَهُ الْكَلْبُ فِي الْإِنَاءِ فَاغْسِلُوهُ سَبْعًا وَعَفِّرُوهُ الثَّامِنَةَ بِالتُّرَابِ». مسلم رقم (٢٨٠).

 $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$ 

#### غريب الحديث:

- ١ إذًا وَلَغَ (ومضارعه يَلَغ بالفتح فيهما): شرب بطرف لسانه، وهو أن يدخل لسانه في الماء وغيره من كل مائع، فيحركه ولو لم يشرب، فالشرب أخص من الولوغ.
  - ٢ عَفِّرُوهُ: التعفير التمريغ فِي العفر، وهو التراب.
- ٣ أُولَاهُنَّ: تأنيث الأول، والهاء ضمير المرات. وجاء في بعض الروايات أولهن بلفظ المذكر؛ لأن تأنيث المرة غير حقيقى.

## المعنى الإجمالي:

لما كان الكلب من الحيوانات المستكرهة الَّتِي تحمل كثيرًا من الأقذار والأمراض، أمر الشارع الحكيم بغسل الإناء الَّذِي ولغ فيه سبع مرات، الأولى منهن مصحوبة بالتراب ليأتي الماء بعدها، فتحصل النظافة التامة من نجاسته وضرره.

#### اختلاف العلماء:

هناك خلافات للعلماء فِي أشياء، منها: هل يجب التسبيع والتتريب؟ ولما

كان القول الحق هو ما يستفاد من هذا الحديث الصحيح الواضح، ضربنا عَن الإطالة بذكرها صفحًا؛ لأنها لا تعتمد على أدلة صحيحة واضحة.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ التغليظ فِي نجاسة الكلب؛ لشدة قذارته، ولذا فإنه ينجس وإن لم تظهر
   فيه آثار النجاسة وتفسيره يأتى قريبًا إن شاء الله.
- ٢ إن ولوغ الكلب فِي الإناء، ومثله الأكل، ينجس الإناء، وينجس ما
   فضل منه.
  - ٣ وجوب غسل ما ولغ فيه سبع مرات.
- ٤ وجوب استعمال التراب مرة، والأولَى أن يكون مع الأولَى ليأتي الماء بعدها، وتكون هي الثامنة المشار إليها في الرواية الأخرى. ولا فرق بين أن يطرح الماء على التراب أو التراب على الماء أو أن يؤخذ التراب المختلط بالماء، فيغسل به، أما مسح موضع النجاسة بالتراب فلا يجزئ.
- ٥ إن ما قام مقام التراب من المنقيات يعطي حكمه فِي ذلك؛ لأنه لَيْسَ القصد للتراب، وإنما القصد النظافة، وهو مذهب أحمد وقول الشافعي والمشهور فِي مذهبه تعين التراب. وقواه ابن دقيق العيد بأن التراب جاء به النص، وهو أحد المطهرين؛ ولأن المعنى المستنبط إذا عاد على النص بالإبطال فهو مردود. قَالَ النووي: ولا يقوم الأشنان ولا الصابون أو غيرهما مقام التراب على الأصح .قلت: وقد ظهر فِي البحوث العلمية الحديثة أنه يحصل من التراب إنقاء لهذه النجاسة لا يحصل من غيره، وإن صح هذا فإنه يظهر إحدى معجزات الشرع الشريف. ولفظ (عَفَرُوهُ) يؤيد اختصاص التراب؛ لأن العفر لغة هو: وجه الأرض والتراب.

- 7 عظمة هذه الشريعة المطهرة، وأنها تنزيل من حكيم خبير، وأن مؤديها صلوات اللَّه عليه لم ينطق عَن الهوى، وذلك أن بعض العلماء حار فِي حكمة هذا التغليظ فِي هذه النجاسة، مع أنه يوجد ما هو مثلها غلظة، ولم يشدد فِي التطهير منها، حتى قَالَ فريق من العلماء: إن التطهير على هذه الكيفية من ولوغ الكلب تعبدي لا تعقل حكمته، حتى جاء الطب الحديث باكتشافاته ومكبراته، فأثبت أن فِي لعاب الكلب مكروبات وأمراضًا فتاكة، لا يزيلها الماء وحده. فسبحان العليم الخبير، وهنيئًا للموقنين، وويلًا للجاحدين.
- ٧ ظاهر الحديث أنه عام في جميع الكلاب، أما الكلاب الَّتِي أذن الشارع باتخاذها، مثل كلاب الصيد والحراسة والماشية، فقد قيل: إن إيجاب الغسل على ما يحصل منها فيه حرج، فالرخصة باتخاذها قرينة تقود إلَى تخصيص التسبيع بغيرها.



# الحديث السابع

(٧) عَنْ حُمْرَانَ مَوْلَى عُثْمَانَ بْنِ عَفانَ، «أَنَهُ رَأَى عُثْمَانَ دَعَا بِوَضُوءٍ فَأَفْرَغَ عَلَى يَدَيْهِ مِنْ إِنَائِهِ فَغَسَلَهُمَا ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، ثُمَّ أَدْخَلَ يَمِينَهُ فِي الْوَضُوءِ، ثُمَّ تَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ وَاسْتَنْثَر، ثُمَّ غَسَلَ وَجْهَهُ ثَلاثًا، وَيَدَيْهِ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ ثَلَاثًا، ثُمَّ مَسَحَ بِرَأْسِهِ، ثُمَّ غَسَلَ كِلْتَا رِجْلَيْهِ ثَلَاثًا، ثُمَّ قَالَ: رَأَيْتُ النَّبِيَ ﷺ تَوَضَّاً نَحْوَ وُضُوئِي هَذَا ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ لَا يُحَدِّثُ فِيهِمَا فَضُوئِي هَذَا ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ لَا يُحَدِّثُ فِيهِمَا نَفْسَهُ غَفَرَ اللَّهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ». البخاري (١٦٤)، ومسلم (٢٢٦).

#### $\circ \circ \circ$

#### غريب الحديث:

- ١ وَضُوء: (بفتح الواو): الماء الَّذِي يتوضأ به. قَالَ النووي: يقال: الوضوء والطهور بضم أولهما إذا أريد الفعل الَّذِي هو المصدر، وبفتح أولهما إذا أريد الماء الَّذِي يتطهر به. وأصل الوضوء من الوضاءة، وهي الحسن والنظافة، فسمي وضوء الصلاة وضوءًا لأنه ينظف صاحبه.
  - ٢ فَأَفْرَغَ: قلب من ماء الإناء على يديه.
- ٣ لا يُحَدِّثُ فِيهِمَا نَفْسَهُ: حديث النفس، هو الوسواس والخطرات.
   والمراد بها هنا ما كان فِي شئون الدنيا، يعني فلا يسترسل فِي ذلك،
   وإلا فالأفكار يتعذر السلامة منها.
  - ٤ إِلَى الْمِرْفَقَينِ: (إلى) بمعنى (مع) يعني مع المرفقين.
- ٥ ثُمَّ: لم يقصد بها هنا التراخي كما هو الأصل فِي معناها، وإنما قصد بها مجرد الترتيب. وقد أشار ابن هشام فِي المغني والرضي فِي شرح الكافية إلَى أنها قد تأتى لمجرد الترتيب.

٦ - نَحْو وُضُوئِي: جاء فِي بعض ألفاظ هذا الحديث: «مِثْلَ وُضُوئِي هَذَا»(١) ومعنى (نَحْو) و(مِثْل) متفاوت، فإن لفظة (مثل) تقتضي ظاهر المساواة من كل وجه، أما (نحو) فما تعطي معنى المثلية إِلَّا مجازًا. والمجاز هنا متعين؛ لارتباط الثواب بالمماثلة.

## المعنى الإجمالي:

اشتمل هذا الحديث العظيم على الصفة الكاملة لوضوء النبي على المؤلفة الكاملة لوضوء النبي المؤلفة بطريق رضي اللَّهُ عَنْهُ - من حسن تعليمه وتفهيمه - علمهم صفة وضوء النبي المؤلفة بطريق عملية؛ ليكون أبلغ تفهمًا، وأتم تصورًا في أذهانهم، فإنه دعا بإناء فيه ماء، ولئلا يلوثه، لم يغمس يده فيه، وإنما صب على يديه ثلاث مرات حتى نظفتا، وبعد ذلك أدخل يده اليمنى في الإناء، وأخذ بها ماء تمضمض منه واستنشق، ثم غسل وجهه ثلاث مرات، ثم غسل يديه مع المرفقين ثلاثًا، ثم مسح جميع رأسه مرة واحدة، ثم غسل رجليه مع الكعبين ثلاثًا، فلما فرغ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ من هذا والحضوء، أخبرهم أنه رأى النبي على توضأ مثل هذا الوضوء، ولما فرغ على من هذا الوضوء الكامل، أخبرهم أنه من توضأ مثل وضوئه، وصلى ركعتين، مُحضِرًا قلبه بين يدي ربه عز وجل فيهما، فإنه - بفضله تعالى - يجازيه على هذا الوضوء الكامل، وهذه الصلاة الخالصة بغفران ما تقدم من ذنبه.

#### اختلاف العلماء:

ذهب الأئمة أبو حنيفة، ومالك، والشافعي، وسفيان، وغيرهم، إلَى أن الاستنشاق مستحب فِي الوضوء لا واجب، والمشهور عند الإمام أحمد الوجوب، فلا يصح الوضوء بدونه، وهو مذهب ابن أبي ليلى، وإسحاق، وغيرهما.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۲۰)، مسلم (۲۲۹)، والنسائي (۸۵)، وأبو داود (۱۰٦)، وابن ماجه (۲۸۵)، وأحمد (٤٦١)

استدل الأولون على قولهم بحديث: «عَشْرٌ مِنْ سُنَنِ الْمُرْسَلِينَ»(١)، ومنها الاستنشاق، والسنة غير الواجب. واستدل الموجبون بقوله تعالى: ﴿ فَأَغْسِلُواْ وَجُوهَكُمْ ﴿ [المَاندة: ٢]، والأنف من الوجه، والأحاديث الكثيرة الصحيحة من صفة فعله على وأمره بذلك، وأجابوا عَنْ دليل غير الموجبين بأن المراد بالسنة في الحديث الطريقة؛ لأن تسمية السنة لغير الواجب اصطلاح من الفقهاء المتأخرين، ولهذا ورد في كثير من الأحاديث ومنها «عَشْرٌ مِنَ الْفِطْرَةِ»(٢). ولا شك في صحة المذهب الأخير لقوة أدلته، وعدم ما يعارضها – في علمي – والله أعلم.

وقد اتفق العلماء على وجوب مسح الرأس، واتفقوا أيضًا على استحباب مسح جميعه، ولكن اختلفوا، هل يجزئ مسح بعضه أو لا بد من مسحه كله؟ فذهب الثوري، والأوزاعي، وأبو حنيفة، والشافعي، إلَى جواز الاقتصار على بعضه، على اختلافهم في القدر المجزئ منه. وذهب مالك، وأحمد، إلَى وجوب استيعابه كله.

استدل الأولون بقوله تعالى: ﴿ وَأُمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ ﴾ [المائدة: ٦] على أن الباء للتبعيض، وبما رواه مسلم عَنْ المغيرة بلفظ: «أَنَّه ﷺ تَوَضَّأَ فَمَسَحَ بِنَاصِيَتِهِ وَعَلَى الْعِمَامَةِ» (٣).

واستدل الموجبون لمسحه كله بأحاديث كثيرة، كلها تصف وضوء النبي ﷺ، منها حديث الباب، ومنها ما رواه الجماعة: «مَسَحَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ فَأَقْبَلَ بِهِمَا وَأَدْبرَ، بَدَأَ بِمُقَدَّم رَأْسِهِ، ثُمَّ ذَهَبَ بِهِمَا إِلَى قَفَاهُ، ثُمَّ رَدَّهُمَا إِلَى الْمَكَانِ الَّذِي بَدَأَ مِنْهُ (٤).

<sup>(</sup>۱) أورده ابن حجر في تلخيص الحبير برقم (٧٥) ٧٧/١ وقال: إنه لم يرد بلفظ: عشر من السنن، بل بلفظ: من الفطرة

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۲۱)، والنسائي (۵۰٤۰)، والترمذي (۲۷۵۷)، وأبو داود (۵۳)، وابن
 ماجه (۲۹۳)، وأحمد (۲٤٥٣۹)

<sup>(</sup>٣) رواه بهذا اللفظ مسلم (٢٧٤)، والنسائي (١٠٨)، وأحمد (١٧٧٧)

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٨٥)، ومسلم (٢٣٥)، والترمذي (٣٢)، والنسائي (٩٨)، وأبو داود (١١٨)، وابن ماجه (٤٣٤)، وأحمد (١٦٠٠٣)

وأجابوا عَنْ أدلة المجيزين لمسح بعضه، بأن (الباء) لم ترد فِي اللغة للتبعيض، وإنما معناها فِي الآية الإلصاق، أي: ألصقوا المسح برءوسكم، والإلصاق هو المعنى الحقيقي للباء. وقد سُئل نفطويه وابن دريد عَنْ معنى التبعيض في الباء فلم يعرفاه. وَقَالَ ابن برهان: من زعم أن الباء للتبعيض فقد جاء عَنْ أهل العربية بما لا يعرفونه.

قال ابن القيم: لم يصح فِي حديث واحد أنه اقتصر على مسح بعض رأسه البتة.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية غسل اليدين ثلاثًا قبل إدخالهما فِي ماء الوضوء عند التوضؤ.
  - ٢ التيامن فِي تناول ماء الوضوء لغسل الأعضاء.
- ٣ مشروعية التمضمض، والاستنشاق، والاستنثار على هذا الترتيب. ولا خلاف في مشروعيتهما، وإنما الخلاف في وجوبهما، وتقدم أنه هو الصحيح.
- ٤ غسل الوجه ثلاثًا، وَحَدُّه من منابت شعر الرأس إِلَى الذقن طولًا، ومن الأذن إلَى الأذن عرضًا.
- وكذلك يثلث فِي المضمضة والاستنشاق؛ لأن الأنف والفم من مسمى الوجه. فالوجه عند العرب ما حصلت به المواجهة.
  - ٥ غَسل اليدين مع المرفقين ثلاثًا.
  - ٦ مسح جميع الرأس مرة واحدة، يقبل بيديه عليه، ثُمَّ يدبر بهما.
    - ٧ غسل الرجلين مع الكعبين ثلاثًا.
- ٨ وجوب الترتيب في ذلك، لإدخال الشارع الممسوح، وهو الرأس بين المغسولات، ملاحظة للترتيب بين هذه الأعضاء.

- ٩ إن هذه الصفة هي صفة وضوء النبي ﷺ الكاملة.
  - ١٠ مشروعية الصلاة بعد الوضوء.
- 1۱ إن سبب تمام الصلاة وكمالها حضور القلب بين يدي اللَّه تعالى، وفيه الترغيب بالإخلاص، والتحذير من عدم قبول الصلاة ممن لَهَا فيها بأمور الدنيا، ومن طرأت عليه الخواطر الدنيوية وهو في الصلاة فطردها يرجى له حصول هذا الثواب.
  - ١٢ فضيلة الوضوء الكامل، وأنه سبب لغفران الذنوب.
- 17 الثواب الموعود به يترتب على مجموع الأمرين، وهما الوضوء على النحو المذكور، وصلاة ركعتين بعده على الصفة المذكورة ولا يترتب على أحدهما فقط، إِلَّا بدليل خارجي. وقد خص العلماء الغفران الَّذِي هنا بصغائر الذنوب، أما الكبائر فلا بد لغفرانها من التوبة منها. قَالَ تعالى: ﴿ إِن تَجْتَنِبُوا كَبَايِر مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنكُمُ سَيَّاتِكُمُ ﴾ والنِسَاء: ٣١].

# الحديث الثامن

(٨) عَنْ عَمْرِو بْنِ يَحْيَى الْمَازِنِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: «شَهِدْتُ عَمْرُو بْنَ أَبِي الْحَسَنِ سَأَلَ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ زَيْدٍ عَنْ وُضُوءِ النَّبِيِّ ﷺ، فَدَعَا بِتَوْرٍ مِنْ مَاءٍ، فَتَوَضَّأَ لَهُمْ وُضُوءَ النَّبِيِّ ﷺ، فَدَعَا بِتَوْرٍ مِنْ مَاءٍ، فَتَوَضَّأَ لَهُمْ وُضُوءَ النَّبِيِّ ﷺ، فَلَاثًا، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فِي التَّوْرِ وَضَحْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ وَاسْتَنْثَرَ ثَلَاثًا بِثَلَاثِ غَرَفَاتٍ، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فِي التَّوْرِ فَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ وَاسْتَنْثَرَ ثَلَاثًا بِثَلَاثِ غَرَفَاتٍ، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فِي التَّوْرِ فَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ وَاسْتَنْثَرَ ثَلَاثًا بِثَلَاثِ غَرَفَاتٍ، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فِي التَّوْرِ فَمَسْمَ وَاسْتَنْمَ أَدْخَلَ يَدَيْهِ فَعَسَلَهُمَا مَرَّتَيْنِ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَيْهِ فَعَسَلَهُمَا مَرَّتَيْنِ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَيْهِ فَعَسَلَهُ مَا وَأَدْبَرَ مَرَّةً وَاحِدَةً، ثُمَّ غَسَلَ رِجْلَيْهِ البخاري رقم فَمَسَحَ بِهِمَا رَأْسَهُ فَأَقْبَلَ بِهِمَا وَأَدْبَرَ مَرَّةً وَاحِدَةً، ثُمَّ غَسَلَ رِجْلَيْهِ البخاري رقم (١٨٥)، ومسلم رقم (٢٣٥). وفي رواية: «بَدَأَ بِمُقَدَّمِ رَأْسِهِ، ذَهَبَ بِهِمَا إِلَى قَفَاهُ، ثُمَّ رَدَّهُمَا حَتَّى رَجَعَ إِلَى الْمَكَانِ الَّذِي بَدَأَ مِنْهُ . وفي رواية: «أَتَانَا رَسُولُ اللَّهِ مُأَدَّرَجُنَا لَهُ مَاءً فِي تَوْرٍ مِنْ صُفْرٍ » متفق عليه. (التور) شبه الطست.

#### OOO

#### غريب الحديث:

- ١ بِتَوْرٍ مِنْ مَاءٍ (بالمثناة): الطست، وهو الإناء الصغير. قَالَ الزمخشري:
   وهو مذكر عند أهل اللغة.
- ٢ فَأَكْفَأَ عَلَى يَدَيْهِ: أمال وصب على يديه. وفي بعض الروايات (على يده).
   قَالَ ابن حجر: تحمل رواية الإفراد على إرادة الجنس.
  - ٣ مِنْ صُفْرٍ (بضم الصاد وسكون الفاء): نوع من النحاس.
- ٤ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ مَرَّتَيْنِ: قَالَ الصنعاني: كذا فِي نسخة العمدة لفظ (مرتين)،
   ولفظ البخاري فِي هذا الحديث (مرتين مرتين)، وكذا فِي مسلم مكررًا،
   ولم ينبه الزركشي إلى هذا.

# المعنى الإجمالي:

هذا الحديث يعرف معناه مما تقدم فِي شرح حديث عثمان؛ لأن كلا

الحديثين يصف الوضوء الكامل للنبي ﷺ، إِلَّا أنه يوجد فِي هذا الحديث زيادة فوائد على الحديث السابق نجملهما بما يلى:

- ١ صرح هنا بأن المضمضة والاستنشاق كانتا ثلاثًا ثلاثًا من ثلاث غرفات.
- ٢ فِي الحديث السابق ذكر أن غسل اليدين كان ثلاثًا، وفي هذا الحديث
   ذكره مرتين فقط.
- ٣ قوله: (ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فَغَسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثًا) إفراد اليد رواية مسلم وأكثر روايات البخاري. قَالَ النووي بعد ذكره أحاديث الروايتين: هي دالة على أن ذلك سنة، ولكن المشهور الَّذِي قطع به الجمهور أن المستحب أخذ الماء للوجه باليدين جميعًا لكونه أسهل وأقرب إلى الإسباغ.
- ٤ قَالَ فِي الحديث السابق: (ثُمَّ مَسَحَ بِرَأْسِهِ) وهذا التعبير يمكن تأويله ببعض الرأس كما أولت الآية ﴿ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ ﴾ [المائدة: ٦]. وفي هذا الحديث صرح بمسحه كله، وفصل كيفية المسح، والشرع يبين بعضه بعضًا، فدل على وجوب مسحه كله كما تقدم.
- وفي الحديثين يذكر عند المضمضة والاستنشاق أنه يدخل يدًا واحدة. وفي هذا الحديث ذكر أنه أدخل يديه عند غسلهما ومسح الرأس بيديه، أقبل بهما وأدبر مرة واحدة. قَالَ أبو داود: أحاديث الصحاح كلها تدل على أن مسح الرأس مرة واحدة. قَالَ ابن المنذر: إن الثابت عَن النبي عَلَيْهُ فِي المسح مرة واحدة.
- ٦ الحديث صرح بغسل الرجلين وهنا لم يذكره، وغسلهما من الفروض المتفق عليها، فلا يكون فِي ترك ذكرهما هنا ما يدل على عدم وجوب غسلهما.
- ٧ يؤخذ من هذا جواز مخالفة أعضاء الوضوء بتفضيل بعضها على بعض، وأن
   التثليث هو الصفة الكاملة وما دونها يجزئ، كما صحت بذلك الأحاديث.

٨ - اختلف العلماء فِي البداءة بالمسح، فهي من المقدم إِلَى المؤخر عند ابن دقيق العيد والصنعاني. وفهم بعضهم من قوله: (فَأَقَبْلَ بِهِما وَأَدْبَرَ) أن المسح من مؤخر الرأس إِلَى مقدمه، ثُمَّ يعاد باليدين إِلَى قفا الرأس.

# الحديث التاسع

(٩) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُعْجِبُهُ التَّيَمُّنُ فِي تَنَعُّلِهِ وَتَرَجُّلِهِ وَطُهُورِهِ وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ». البخاري (١٦٨) و(٥٨٥٤)، ومسلم (٢٦٨).

#### غريب الحديث:

- ١ يُعْجِبُهُ التَّيَمُّنُ: يفضل تقديم الأيمن على الأيسر. قَالَ الصنعاني: كل فعل يحبه اللَّه أو رسوله، فهو يدل على مشروعيته للشركة بين الإيجاب والندب.
  - ٢ فِي تَنَعُّلِهِ: لبس نعله.
  - ٣ وَتَرَجُّلِهِ: تسريح شعر رأسه ولحيته بالمشط.
- ٤ وَطُهُورِهِ (بضم الطاء): التطهر، ويشمل الوضوء والغسل وإزالة النجاسة.
- ٥ وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ: من الأشياء المستطابة كهذه الأمثلة المذكورة. قَالَ الشيخ تقي الدين: (وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ) عام مخصوص بمثل دخول الخلاء والخروج من المسجد ونحوهما مما يبدأ فيه باليسار.

## المعنى الإجمالي:

من فضل أمهات المؤمنين رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُن، لا سيما الحافظة العالمة الصديقة بنت الصديق، أنهن روين للأمة من أفعال النبي على الأسيما الأفعال المنزلية الَّتِي لا يطلع عليها غير أهل بيته، روين علمًا كثيرًا، فهنا عائشة تخبرنا عَنْ عادة النبي المحببة إليه، وهي تقديم الأيمن فِي لبس نعله، ومشط شعره، وتسريحه، وتطهره من الأحداث، وفي جميع أموره الَّتِي من نوع ما ذكر، كلبس القميص والسراويل، والنوم، والأكل والشرب ونحو ذلك، كل هذا من باب التفاؤل

الحسن وتشريف اليمين على اليسار. وأما الأشياء المستقذرة فالأحسن أن تقدم فيها اليسار، ولهذا نهى النَّبِيّ عَنْ الاستنجاء باليمين، ونهى عَنْ مس الذكر باليمين؛ لأنها للطيبات، واليسار لما سوى ذلك.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ان تقديم اليمين للأشياء الطيبة هو الأفضل شرعًا وعقلًا وطبًا. قَالَ
   النووي: قاعدة الشرع المستمرة استحباب البداءة باليمين في كل ما كان
   من باب التكريم والتزين، وما كان بضدها استحب فيه التياسر.
  - ٢ إن جعل اليسار للأشياء المستقذرة هو الأليق شرعًا وعقلًا.
  - ٣ إن الشرع الشريف جاء لإصلاح الناس وتهذيبهم ووقايتهم من الأضرار.
- إن الأفضل فِي تقديم الوضوء ميامن الأعضاء على مياسرها. قَالَ النووي: أجمع العلماء على أن تقديم اليمنى فِي الوضوء سنة، من خالفها فاته الفضل وتم وضوءه. قَالَ فِي المغني: لا يعلم فِي عدم الوجوب خلاف.

#### CONCESSAGE CONTRACTOR

# الحديث العاشر

(١٠) عَنْ نُعَيْمِ الْمُجْمِرِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ، أَنَّهُ قَالَ: «إِنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرَّا مُحَجَّلِيْنَ مِنْ آثَارِ الْوُضُوءِ، فَمَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ». البخاري رقم (١٣٦)، ومسلم رقم (٢٤٦) ورم المنتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ». البخاري رقم (١٣٦)، ومسلم رقم (٢٤٦) وفي لفظ آخر: «رَأَيْتُ أَبًا هُرَيْرَةَ يَتَوَضَّأَ، فَغَسَلَ وَجْهَهُ وَيَدَيْهِ حَتَّى كَادَ يَبُلُغُ الْمَنْكِبَيْنِ، ثُمَّ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: إِنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنْ آثَارِ الوُضُوءِ، فَمَنْ السَّتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ وَتَحْجِيلَهُ فلْيَفْعَلْ». مسلم رقم (٢٤٦). وفي لفظ المسلم: سَمِعْتُ خَلِيلِي ﷺ يَقُولُ: «تَبْلُغُ الْحِلْيَةُ مِنْ المُؤْمِنِ حَيْثُ يَبْلُغُ الوُضُوءُ». لمسلم: سَمِعْتُ خَلِيلِي ﷺ يَقُولُ: «تَبْلُغُ الْحِلْيَةُ مِنْ المُؤْمِنِ حَيْثُ يَبْلُغُ الوُضُوءُ». مسلم (٢٥٠).

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

#### غريب الحديث:

- ١ يُدْعَوْنَ: مبني للمجهول، ينادون نداء تشريف وتكريم.
- ٢ غُرًا (بضم الغين وتشديد الراء): جمع (أغر)، أصلها لمعة بيضاء فِي
   جبهة الفرس، فأطلقت على نور وجوههم.
- ٣ مُحَجَّلِينَ: من (التحجيل)، وهو بياض يكون فِي قوائم الفرس، والمراد
   به هنا النور الكائن فِي هذه الأعضاء يوم القيامة، تشبيهًا بتحجيل
   الفرس.
  - ٤ الوُضُوء (بضم الواو)، هو الفعل.
  - ٥ مِنْ آثَارِ الوُضُوءِ: علة للغرة والتحجيل.

## المعنى الإجمالي:

يبشر النّبِيُّ عَلَيْهُ أمته بأن اللّه سبحانه وتعالى يخصهم بعلامة فضل وشرف يوم القيامة من بين الأمم، حيث ينادون فيأتون على رءوس الخلائق تتلألا وجوههم وأيديهم وأرجلهم بالنور، وذلك أثر من آثار هذه العبادة العظيمة، وهي الوضوء الّذِي كرروه على هذه الأعضاء الشريفة ابتغاء مرضاة اللّه، وطلبًا لثوابه، فكان جزاؤهم هذه المحمدة العظيمة الخاصة. ثُمَّ يقول أبو هريرة: من قدر على إطالة هذه الغرة فليفعل؛ لأنه كلما طال مكان الغسل من العضو طالت الغرة والتحجيل؛ لأن حلية النور تبلغ ما بلغ ماء الوضوء.

#### الخلاف فِي إطالة الغرة:

اختلف العلماء فِي مجاوزة حد المفروض من الوجه واليدين والرجلين للوضوء، فذهب الجمهور إِلَى استحباب ذلك عملًا بهذا الحديث، على اختلاف بينهم فِي قدر حد المستحب. وذهب مالك ورواية عَنْ أحمد إِلَى عدم استحباب مجاوزة محل الفرض، واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية، وابن القيم، وشيخنا عبد الرحمن بن ناصر السعدي، وأيدوا رأيهم بما يأتي:

- ١ مجاوزة محل الفرض، على أنها عبادة دعوى تحتاج إلى دليل، والحديث الَّذِي معنا لا يدل عليها، وإنما يدل على نور أعضاء الوضوء يوم القيامة. وعمل أبي هُرَيْرة فَهمٌ له وحده من الحديث، ولا يصار إلى فهمه مع المعارض الراجح. أما قوله: (فَمَنِ اسْتَطَاعَ... إلخ) فرجحوا أنها مدرجة من كلام أبي هُرَيْرة، لا من كلام النَّبي عَيَيْ.
- ٢ لو سلمنا بهذا لاقتضى أن نتجاوز الوجه إِلَى شعر الرأس، وهو لا يسمى غرة، فيكون متناقضًا.
- ٣ لم ينقل عَنْ أحد من الصحابة أنه فهم هذا الفهم وتجاوز بوضوئه محل الفرض، بل نقل عَنْ أبي هُرَيْرة أنه كان يستتر خشية من استغراب الناس لفعله.

- ٤ إن كل الواصفين لوضوء النّبي على لم يذكروا إلّا أنه يغسل الوجه واليدين إلى المرفقين، والرجلين إلى الكعبين، وما كان ليترك الفاضل في كل مرة من وضوئه . وَقَالَ فِي الفتح: لم أر هذه الجملة فِي رواية أحد ممن روى هذا الحديث من الصحابة وهم عشرة، ولا ممن رواه عَنْ أبي هُرَيْرَة غير رواية نعيم هذه.
- ٥ الآية الكريمة تحدد محل الفرض بالمرفقين والكعبين، وهي من أواخر القرآن نزولًا، وإليك نص كلام ابن القيم في كتابه (حادي الأرواح)، قَالَ: أخرجا فِي الصحيحين والسياق لـ(مسلم)، عَنْ أبي حازم، «قَالَ: كُنْتُ خَلْفَ أَبِي هُرَيْرَةَ وَهُو يَتَوَضَّأُ لِلصَّلَاةِ، فَكَانَ يَمُدُّ يَدَهُ حَتَّى يَبْلُغَ لِبِطَهُ، فَقُلْتُ: يَا أَبَا هُرَيْرَةَ، مَا هَذَا الْوُضُوءُ؟ فَقَالَ: يَا بَنِي فَرُوخَ، أَنْتُم هَهُنَا؟ لَوْ عَلِمْتُ أَنَّكُمْ هَهُنَا مَا تَوَضَّأْتُ هَذَا الْوُضُوءُ؟ سَمِعْتُ خَلِيلِي عَلَيْ الْعُولُ: تَبْلُغُ الْحِلْيَةُ مِنَ الْمُؤْمِنِ حَيْثُ يَبْلُغُ الْوُضُوءُ» (١) . وقد احتج بهذا من يَقُولُ: تَبْلُغُ الْحِلْيَةُ مِنَ الْمُؤْمِنِ حَيْثُ يَبْلُغُ الْوُضُوءُ» (١) . وقد احتج بهذا من يرى استحباب غسل العضد وإطالته، وتطويل التحجيل. وممن استحبه بعض الحنفية والمنافعية والحنابلة. وقد اقتصر النَّبِيُّ على غسل الوجه والمرفقين والكعبين، ثُمَّ قَالَ: «فَمَنْ زَادَ عَلَى هَذَا فَقَدْ أَسَاءَ وَظَلَمَ» (٢)، فهذا يرد قولهم، ولذا فإن الصحيح أنه لا يستحب، وهو قول أهل فهذا يرد قولهم، ولذا فإن الصحيح أنه لا يستحب، وهو قول أهل المدينة، وورد فيه عَنْ أحمد روايتان. والحديث لا يدل على الإطالة، فإن الحلية إنما تكون زينة فِي الساعد والمعصم، لا فِي العضد والكتف. فإن الحلية إنما تكون زينة فِي الساعد والمعصم، لا فِي العضد والكتف.

وأما قوله: «فَمَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ»، فهذه الزيادة مدرجة فِي الحديث من كلام النَّبِي عَلَيْهُ، بَيَّن ذلك غير واحد من الحفاظ.

وفي مسند الإمام أحمد فِي هذا الحديث، قَالَ نعيم: فلا أدرى قوله «مَن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٩٥٣)، ومسلم (٢٥٠)، والنسائي (١٤٩)، وأحمد (٨٦٢٣)

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (۱۳۵)، والنسائي (۱٤٠)، وابن ماجه (٤٢٢)

اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ» من كلام النَّبِي ﷺ، أو شيء قاله أبو هُرَيْرَة من عنده. وكان شيخنا يقول: هذه اللفظة لا يمكن أن تكون من كلام رَسُولِ اللَّهِ عَلِيهُ، فإن الغرة لا تكون فِي اليد، ولا تكون إِلَّا فِي الوجه، وإطالته غير ممكنة، إذ تدخل فِي الرأس فلا تسمى تلك غرة. اهـ كلامه رحمه الله.

# باب خوال تحلاء والايت طابه

هذا الباب يذكر فيه آداب دخول الخلاء، والجلوس فيه، والخروج منه، كما يذكر فيه كيفية الاستطابة من الأنجاس في المخرجين بحجر وما يقوم مقامه والتحرز منها، وهذا من أبواب كتاب الطهارة المذكور سابقًا.

# الحديث الحادي عشر

(١١) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا دَخَلَ الْخَلَاءَ قَالَ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخُبُثِ وَالخَبَاثِثِ».البخاري (١٤٢) و(٣٣٢)، ومسلم (٣٧٥). الخُبُث (بضم الخاء والباء) جمع خبيث، و(الخبائث) جمع خبيث، استعاذ من ذُكران الشياطين وإناثهم.

#### OOO

### غريب الحديث:

- ١ إِذَا دَخَلَ الْخَلاء: يعني إذا أراد الدخول، كقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرُءَانَ فَاسْتَعِدُ بِاللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ النَّحل: ١٩٨، يعني: فإذا أردت قراءة القرآن. وكما صرح البخاري في (الأدب المفرد) بهذا حيث روى عَنْ أنس قَالَ: كان النَّبِي ﷺ إذا أراد أن يدخل الخلاء قال. وذكر حديث الباب.
- ٢ الْخَلاء (بالمد): المكان الخالي، وهنا المكان المقصود والمعد لقضاء الحاجة، فإن قصد فضاء كصحراء لقضاء حاجته، فلا حاجة إلَى تأويل الدخول بإرادة الدخول.
- ٣ الخُبُث وَالْخَبَائِث: الخبث، ضبط بضم الخاء والباء كما ذكر المصنف، ومعناه ذكور الشياطين، وضبطه جماعة بإسكان الباء، ومعناه على هذا

يكون الشر، وهو معنى جامع، حيث قد استعاذ من الشر وأهله، وهم الخبائث، فينبغي للقائل مراعاة هذا المعنى العام.

## المعنى الإجمالي:

أنس بن مالك المتشرف بخدمة النّبِيّ عَلَيْ ، يذكر لنا فِي هذا الحديث أدب النّبِيّ عَلَيْ حين قضاء حاجته، وهو أنه عَلَيْ - من كثرة التجائه إِلَى ربه - لا يدع ذكره والاستعانة به على أية حال، فهو عَلَيْ إذا أراد دخول المكان الّذِي سيقضي فيه حاجته، استعاذ بالله والتجأ إليه أن يقيه من الشر الّذِي منه النجاسة، وأن يعصمه من الخبائث، وهم الشياطين الذين يحاولون فِي كل حال أن يفسدوا على المسلم أمر دينه وعبادته.

فَإِذَا كَانَ النَّبِيُّ ﷺ - وهو المحفوف بالعناية - يخاف من الشر وأهله، فجدير بنا أن يكون خوفنا أشد، وأن نأخذ بالاحتياط لديننا من عدونا.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ استحباب هذا الدعاء عند إرادة دخول الخلاء، ليأمن من الشياطين الذين
   يحاولون إفساد صلاته.
- ٢ إن من أذى الشياطين أنهم يسببون التنجس لتفسد صلاة العبد فيستعيذ منهم ليتقي شرهم.
- ٣ وجوب اجتناب النجاسات، وعمل الأسباب المنجية منها، فقد صح أن
   عدم التحرز من البول من أسباب عذاب القبر.

# الحديث الثاني عشر

(١٢) عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الْأَنْصَارِيِّ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: 
﴿إِذَا أَتَيْتُمُ الْغَائِطَ فَلَا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ بِغَائِطٍ وَلَا بَوْلٍ وَلَا تَسْتَدْبِرُوهَا، وَلَكِنْ شَرِّقُوا 
أَوْ خَرِّبُوا» .قَالَ أَبُو أَيُّوبَ: ﴿فَقَدِمْنَا الشَّامَ فَوَجَدْنَا مَرَاحِيضَ قَدْ بُنِيَتْ نَحْوَ الْكَعْبَةِ، 
فَنَنْحَرِفُ عَنْهَا، وَنَسْتَغْفِرُ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ». البخاري (٣٩٤)، ومسلم (٢٦٤).

#### OOO

#### غريب الحديث:

- ١ الْغَائِط: المطمئن من الأرض، وكانوا ينتابونه لقضاء الحاجة، فكنوا به عَنْ الحدث نفسه.
- ٢ وَلَكِنْ شَرِّقُوا أَوْ خَرِّبُوا: اتجِهوا نحو المشرق أو المغرب. وهذا بالنسبة
   لأهل المدينة ومن في سمتهم ممن لا يستقبلون القبلة ولا يستدبرونها إذا
   شرقوا أو غربوا.
- ٣ وَالْمَرَاحِيض: جمع مرحاض، وهو المغتسل، وقد كنوا به أيضًا عَنْ
   موضع قضاء الحاجة.

## المعنى الإجمالي:

يرشد النّبِيُّ عَلَيْهِ إِلَى شيء من آداب قضاء الحاجة بأن لا يستقبلوا القبلة، وهي الكعبة المشرفة، ولا يستدبروها حال قضاء الحاجة؛ لأنها قبلة الصلاة، وموضع التكريم والتقديس، وعليهم أن ينحرفوا عنها قِبَلَ المشرق أو المغرب إذا كان التشريق أو التغريب لَيْسَ موجهًا إليها، كقبلة أهل المدينة. ولما كان الصحابة رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمْ أسرع الناس قبولًا لأمر النّبِيّ عَلَيْهِ الّذِي هو الحق، ذكر أبو أيوب أنهم لما قدموا الشام إثر الفتح وجدوا فيها المراحيض المعدة لقضاء الحاجة قد بنيت متجهة إلى الكعبة، فكانوا ينحرفون عَنْ القبلة، ولكن قد يقع منهم السهو فيستقبلون الكعبة، فإذا فطنوا انحرفوا عنها، وسألوا اللّه الغفران عما بدر منهم سهوًا.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ النهى عَن استقبال القبلة واستدبارها حال قضاء الحاجة.
  - ٢ الأمر بالانحراف عَن القبلة فِي تلك الحال.
- ٣ إن أوامر الشارع ونواهيه تكون عامة لجميع الأمة، وهذا هو الأصل. وقد تكون خاصة لبعض الأمة، ومنها هذا الأمر فإن قوله: «وَلِكنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرِبُوا» هو أمر بالنسبة لأهل المدينة ومن هو فِي جهتهم ممن إذا شرقوا أو غربوا لا يستقبلون القبلة.
- ٤ الحكمة فِي ذلك تعظيم الكعبة المشرفة واحترامها. فقد جاء فِي حديث مرفوع: «إِذَا أَتَى أَحَدُكُمُ الْبَرَازَ فَلْيُكْرِمْ قِبْلَةَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَلَا يَسْتَقْبِلِ الْقِبْلَةَ»(١).
- المراد بالاستغفار هنا الاستغفار القلبي لا اللساني؛ لأن ذكر الله
   باللسان في حال كشف العورة وقضاء الحاجة ممنوع.

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في الكبرى (٥٣٨)، والدارقطني (٧/١١) عن طاوس مرسلا

# الحديث الثالث عشر

(١٣) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: «رَقِيتُ يَوْمًا عَلَى بَيْتِ حَفْصَةَ، فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقْضِي حَاجَتَهُ مُسْتَقْبِلَ الشَّامِ مُسْتَدْبِرَ الْكَعْبَةِ». البخاري (١٤٨)، ومسلم (٢٦٦).

OOO

## المعنى الإجمالي:

ذَكَرَ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ «أَنَّهُ جَاءَ يَوْمًا إِلَى بَيْتِ أُخْتِهِ حَفْصَةَ، زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ، فَرَأَى النَّبِيَّ ﷺ يَقْضِي حَاجَتَهُ وَهُوَ مُتَّجِهٌ نَحْوَ الشَّام وَمُسْتَدْبِرٌ الْقِبْلَةَ»(١).

## اختلاف العلماء والتوفيق بين الحديثين:

اختلف العلماء في حكم استقبال القبلة واستدبارها في قضاء الحاجة، فذهب إلّى التحريم مطلقًا، راوي الحديث أبو أيوب، ومجاهد، والنخعي، والثوري، ونصر هذا القول ابن حزم وأبطل سواه من الأقوال في كتابه (المحلى) وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم، وقواه ورد غيره من الأقوال في كتابيه (زاد المعاد) و(تهذيب السنن) واحتجوا بالأحاديث الصحيحة الواردة في النهي المطلق عَنْ ذلك، ومنها حديث أبي أيوب هذا الَّذِي معنا.

وذهب إِلَى جوازه مطلقًا عروة بن الزبير، وربيعة، وداود الظاهري، محتجين بأحاديث، منها حديث ابن عمر الَّذِي معنا.

وذهب الأئمة مالك، والشافعي، وأحمد، وإسحاق، وهو مروي عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بُنِ عُمَرَ، والشعبي، إلَى التفصيل فِي ذلك، فيحرمونه فِي الفضاء، ويبيحونه فِي البناء ونحوه. وهذا هو المذهب الحق الَّذِي تجتمع فيه الأدلة الشرعية الصحيحة الواضحة، فإن التحريم مطلقًا يبطل العمل بجانب من الأحاديث، والإباحة مطلقًا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٤٨)، ومسلم (٢٦٦)، وأحمد (٤٥٩٢)

كذلك، والتفصيل يجمع بين الأدلة، ويعملها كلها، وهذا هو الحق، فإنه مهما أمكن الجمع بين النصوص، وجب المصير إليه قبل كل شيء، وهناك قول رابع لا يقل عَنْ هذا قوة، وهو القول بالكراهة لا التحريم. قَالَ الصنعاني: لا بد من التوفيق بين الأحاديث بحمل النهي على الكراهة لا التحريم، وهذا – وإن كان خلافًا لأصل النهي – إلَّا أن قرينة إرادته فعله على بخلافه للتشريع وبيان الجواز. وحمل أحاديث الباب على هذا هو الأقرب عندي. وقد ذهب إليه جماعة، وبهذا يؤول تعارض أحاديث الباب.

قلت: وعلى كل ينبغي الانحراف عن القبلة في البناء أيضًا، اتقاء للأحاديث الناهية في ذلك، ولما فيه من الخلاف القوي الَّذِي نصره هؤلاء المحققون.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - جواز استدبار الكعبة عند قضاء الحاجة، ويفيد بأنه فِي البنيان.

٢ - جواز استقبال بيت المقدس عند قضاء الحاجة خلافًا لمن كرهه.

CARCETAR CARC

# الحديث الرابع عشر

(١٤) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَدْخُلُ الْخَلَاء، فَأَحْمِلُ أَنَا وَغُلَامٌ نَحْوِي إِدَاوَةً مِنْ مَاءٍ وَعَنَزَةٍ فَيَسْتَنْجِي بِالْمَاءِ». البخاري (١٥٢)، ومسلم (٢٧١). العنزة: الحربة الصغيرة.

OOO

#### غريب الحديث:

١ - وَغُلامٌ نَحْوِي: الغلام، هو المميز حتى يبلغ، و(نَحْوِي) يعني هو مقارب لي فِي السن.

٢ - إِدَاوَةً مِنْ مَاءٍ (بكسر الهمزة): هي الإناء الصغير من الجلد يجعل للماء.

٣ - العَنْزَة: عصا أقصر من الرمح لها سنان.

## المعنى الإجمالي:

يذكر خادم النَّبِيِّ عَلَيْهِ أنس بن مالك، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ حينما يدخل موضع قضاء الحاجة كان يجيء هو وغلام معه بطهوره الَّذِي يقطع به الأذى، وهو ماء في جلد صغير، وكذلك يأتيان بما يستتر به عَنْ نظر الناس، وهو عصا قصيرة في طرفها حديدة يغرزها في الأرض ويجعل عليها شيئًا يقيه من نظر المارين.

#### ما يؤخذ من الحديث:

١ - جواز الاقتصار على الماء في الاستنجاء، وهو أفضل من الاقتصار على الحجارة؛ لأن الماء أنقى، والأفضل الجمع بين الحجارة والماء، فيقدم الحجارة، ثُمَّ يتبعها الماء؛ ليحصل الإنقاء الكامل. قَالَ النووي: فالذي عليه جماعة السلف والخلف، وأجمع عليه أهل الفتوى من أئمة الأمصار أن الأفضل أن يجمع بين الماء والحجارة، فيستعمل الحجر

#### تيسير العلام شرح عمدة الأحكام

- أولًا لتخف النجاسة وتقل مباشرتها بيده، ثُمَّ يستعمل الماء، فإن أراد الاقتصار على أحدهما جاز الاقتصار على أيهما شاء، سواء وجد الآخر أو لم يجده، فإن اقتصر على أحدهما فالماء أفضل من الحجر.
- ٢ استعداد المسلم بطهوره عند قضاء الحاجة؛ لئلا يحوجه إلى القيام فيتلوث.
- ٣ تحفظه عَنْ أن ينظر إليه أحد؛ لأن النظر إِلَى العورة محرم، فكان يركز
   العنزة في الأرض وينصب عليها الثوب الساتر.
  - ٤ جواز استخدام الصغار، وإن كانوا أحرارًا.

# الحديث الخامس عشر

(١٥) عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الْحَارِثِ بْنِ رِبْعِيِّ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ وَهُوَ يَبُولُ، وَلَا يَتَمَسَّحْ مِنَ الْخَلَاءِ وَهُوَ يَبُولُ، وَلَا يَتَمَسَّحْ مِنَ الْخَلَاءِ بِيَمِينِهِ وَهُوَ يَبُولُ، وَلَا يَتَنَفَّسْ فِي الْإِنَاءِ». البخاري رقم (١٥٤)، مسلم رقم (٢٦٧).

 $\circ \circ \circ$ 

## المعنى الإجمالي:

يشتمل هذا الحديث الشريف على ثلاث جمل من النصائح الغالية، والفوائد الثمينة، الَّتِي تهذب الإنسان، وتجنبه الأقذار والأضرار والأمراض.

فالأولي والثانية: أن لا يمس ذكره حال بوله، ولا يزيل النجاسة من القبل أو الدبر بيمينه؛ لأن اليد اليمنى أعدت للأشياء الطيبة، ومباشرة الأشياء المرغوب فيها كالأكل والشرب، فإذا باشرت النجاسات وتلوثت، ثُمَّ باشرت الطعام والشراب والمصافحة وغير ذلك، كرهته، وربما حملت معها شيئًا من الأمراض الخفية.

والثالثة: النهي عَنْ التنفس فِي الإناء الَّذِي يشرب منه؛ لما فِي ذلك من الأضرار الكثيرة الَّتِي منها تكريهه للشارب بعده، كما أنه قد يخرج من أنفه بعض الأمراض الَّتِي تلوث الماء فتنتقل معه العدوى، إذا كان الشارب المتنفس مريضًا. وقد يحصل من التنفس حال الشرب ضرر على الشارب، حينما يدخل النفس الماء ويخرج منه. والشارع لا يأمر إلَّا بما فيه الخير والصلاح، ولا ينهى إلَّا عما فيه الضرر والفساد.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء هل النهي للتحريم أو للكراهة؟ فذهب الظاهرية إِلَى التحريم، أخذًا بظاهر الحديث، وذهب الجمهور إلَى الكراهة، على أنها نواه تأديبية.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ النهي عَنْ مس الذكر باليمني حال البول.
  - ٢ النهي عَنْ الاستنجاء باليمني.
    - ٣ النهي عَن التنفس فِي الإناء.
- ٤ اجتناب الأشياء القذرة، فإذا اضطر إِلَى مباشرتها فليكن باليسار.
  - ٥ بيان شرف اليمين وفضلها على اليسار.
- ٦ الاعتناء بالنظافة العامة، لا سيما المأكولات والمشروبات الَّتِي يحصل من تلويثها ضرر فِي الصحة.
  - ٧ سمو الشرع، حيث أمر بكل نافع، وحذر من كل ضار.

# الحديث السادس عشر

(١٦) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمَا قَالَ: «مَرَّ النَّبِيُّ ﷺ بِقَبْرَيْنِ، فَقَالَ: إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ، وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ؛ أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنَ الْبَوْلِ، وَأَمَّا الْآخِرُ فَكَانَ يَمْشِي بِالنَّمِيمَةِ. فَأَخَذَ جَرِيدَةً رَطْبَةً فَشَقَّهَا نِصْفَيْنِ، فَغَرَزَ فِي كُلِّ قَبْرٍ وَاحِدَةً، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، لِمَ فَعَلْتَ هَذَا؟ قَالَ: لَعَلَّهُ يُخَفَّفُ عَنْهُمَا مَا لَمْ يَبْسَا». البخادي (٢١٦)، ومسلم (٢٩٢).

#### OOO

#### غريب الحديث:

- ١ إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ: المراد يعذب من فيهما، من إطلاق اسم المحل على
   الحال فيه.
- ٢ لَا يَسْتَتِرُ مِنَ الْبَوْلِ (بتائين): أي لا يجعل سترة تقيه من بوله. وروي: «لَا يَسْتَبْرِئً»<sup>(۱)</sup>.
  - ٣ يَمْشِي بِالنَّمِيمَةِ: ينقل كلام الغير بقصد الإضرار.
  - ٤ فَأَخَذَ جَرِيدَةً: عسيب النخل الَّذِي لَيْسَ فيه سعف.
  - ٥ \_ فَغَرَز بالزاي، ورواه (مسلم) بالسين \_ أي غرس.

قال أبو مسعود: «وموضع الغرس كان بإزاء الرأس»(٢)، ثبت بإسناد صحيح.

## المعنى الإجمالي:

مرَّ النَّبِيُ ﷺ ومعه بعض أصحابه بقبرين، فكشف اللَّه سبحانه وتعالى له عنهما، فرأى من فيهما يعذبان، فأخبر أصحابه بذلك، تحذيرًا لأمته وتخويفًا، فإن

<sup>(</sup>١) رواه بهذا اللفظ النسائي (٢٠٦٨)

<sup>(</sup>٢) ذكر السيوطي في شرحه على سنن النسائي (٣٠/١): قاله الزركشي عن الحافظ سعد الدين

صاحبي هذين القبرين يعذب كل منهما بذنب يسير تركه والابتعاد عنه، لمن وفقه اللّه لذلك، فأحد المعذبين لا يحترز من بوله عند قضاء حاجته، ولا يتحفظ منه، فتصيبه النجاسة فتلوث بدنه وثيابه، والآخر شيطان يسعى بين الناس بالنميمة الّتي تسبب العداوة والبغضاء بين الناس، ولا سيما الأقارب والأصدقاء، يأتي إلَى هذا فينقل إليه كلام ذاك، ويأتي إلَى ذاك فينقل كلام هذا، فيولد بينهما القطيعة والخصام، والإسلام إنما جاء بالمحبة والألفة بين الناس وقطع المنازعات والمخاصمات، ولكن الكريم الرحيم أدركته عليهما الشفقة والرأفة، فأخذ جريدة نخل رطبة، فشقها نصفين، وغرز على كل قبر واحدة، فسأل الصحابة النّبيّ عليهما عن هذا العمل الغريب عليهم، فقال: «لَعَلّ اللّهَ يُخفّفُ عَنْهُمَا مَا هُمَا فِيهِ مِنَ الْعُذَاب، مَا لَمْ تَيْبَسْ هَاتَانِ الْجَريدَتَانِ» (۱).

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء في وضع الجريدة على القبر، فذهب بعضهم إلَى استحباب وضع الجريدة على القبر؛ لأنهم جعلوا هذا الفعل من النّبِيّ ﷺ تشريعًا عامًّا، والعلم عند هؤلاء مفهومة، وهي أن الجريدة تسبح عند صاحب القبر ما دامت رطبة، فلعله يناله من هذا التسبيح ما ينور عليه قبره.

وذهب بعضهم إلَى عدم مشروعية ذلك؛ لأنه شرع عبادة، وهو يحتاج إلَى دليل، وليس فِي الشرع ما يثبته، أما هذه فقضية عين، حكمتها مجهولة؛ ولذا لم يفعلها النَّبِي ﷺ مع غير صاحبي هذين القبرين، وكذلك لم يفعله من أصحابه أحد، إلَّا ما روي عَنْ بريدة بن الحصيب، من أنه أوصى أن يجعل على قبره جريدتان. أما التسبيح، فلا يختص بالرطب دون اليابس، والله تعالى يقول: ﴿ وَإِن مِن شَيْءِ إِلَّا يُسَبِّحُ بِعَدِهِ الإسراء: ١٤٤، ثُمَّ قالوا: لو فرضنا أن الحكمة معقولة، وهي تسبيح الجريد الرطب، فنقول: تختص بمثل هذه الحال الَّتِي حصلت للنبي

<sup>(</sup>۱) رواه بمعناه البخاري (۲۱۸)، ومسلم (۲۹۲)، والنسائي (۲۰۲۹) والترمذي (۷۰)، وأبو داود (۲۰)، وابن ماجه (۳٤۷)

عَلَيْ عند هذين القبرين، وهي الكشف له من عذابهما. قَالَ القاضي عياض: علل غرزهما على القبر بأمر مغيب وهو قوله: «لَيُعَذَّبَانِ»(١) فلا يتم القياس؛ لأنا لا نعلم حصول العلة.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إثبات عذاب القبر كما اشتهرت به الأخبار، وهو مذهب أكثر الأمة.
- ٢ عدم الاستبراء من النجاسات سبب في هذا العذاب، فالواجب الاستبراء منها، فالحديث يدل على أن للبول بالنسبة إلى عذاب القبر خصوصية. ويؤكد ذلك ما رواه الحاكم وابن خزيمة وهو: «أَكْثَرُ عَذَابِ الْقَبْرِ مِنَ الْبُولِ» (٢). قَالَ ابن حجر: وهو صحيح الإسناد.
  - ٣ تحريم النميمة بين الناس وأنها من أسباب عذاب القبر.
  - ٤ رحمة النَّبِيِّ ﷺ بأصحابه وحرصه على إبعاد الشر عنهم.
- ٥ الستر على الذنوب والعيوب، فإنه لم يصرح باسمي صاحبي القبرين،
   ولعله مقصود.
- 7 قوله: «مَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ» (٣) أي بسبب ذنب كبير تركه عليهما، فإن ترك النميمة والتحرز من البول ليسا من الأمور الصعبة الشاقة، وقد كبر عذابهما لما يترتب على فعلتيهما من المفاسد.

فائدة: اختلف العلماء فِي انتفاع الميت بعمل الحي حينما يجعل الحي ثواب قربته البدنية أو المالية إِلَى الميت، فَقَالَ الإمام أحمد: الميت يصل إليه كل خير

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۱۸)، ومسلم (۲۹۲)، والنسائي (۲۰۲۹) والترمذي (۷۰)، وأبو داود (۲۰)، وابن ماجه (۳٤۷)

<sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجه (۳٤۸)، وأحمد (۸۸۱٦)

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه

للنصوص الواردة فيه. أما ابن تيمية فقد نقل عنه فِي ذلك قولان، أحدهما: أنه ينتفع بذلك باتفاق الأئمة، والثاني: أنه لم يكن من عادة السلف إذا فعلوا إحدى القربات تطوعًا أن يهدوا ذلك لموتى المسلمين، واتباع نهج السلف أولى. وَقَالَ الصنعاني: الميت يصح أن يوهب له أية قربة.. أما لحوق سائر القرب ففيها خلاف. والحق لحوقها. وذكر ابن تيمية أن الأخبار قد استفاضت بمعرفة الميت بأحوال أهله وأصحابه فِي الدنيا، وسروره بالسار منها وحزنه للقبيح.



# بالبالسواك

السواك: بكسر السين، اسم للعود الَّذِي يتسوك به، وللفعل الَّذِي هو دَلكُ الأسنان بالعود أو نحوه، لتذهب الصفرة والأوساخ، وليطهر الفم ويحصل الثواب.

مناسبة ذكره هنا أنه من سنن الوضوء، ومن الطهارة المرغب فيها، فهو أحد أبواب (كتاب الطهارة) المتقدم، وفيه من الفوائد ما يفوت الحصر من النظافة، والصحة، وقطع الرائحة الكريهة، وطيب الفم، وتحصيل الثواب، واتباع النَّبِي عَيِيدً.

# الحديث السابع عشر

(١٧) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لَوْلَا أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي لَأَمَرْتُهُمْ بِالسِّوَاكِ عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ». متفق عليه. البخاري رقم (٨٨٧)، ومسلم رقم (٢٥٢).

#### $\mathbf{O} \mathbf{O} \mathbf{O}$

## المعنى الإجمالي:

من كمال نصح النّبِيّ عَلَيْهُ ومحبته الخير لأمته، ورغبته أن يلجوا كل باب يعود عليهم بالنفع لينالوا كمال السعادة، أن حثهم على التسوك، فهو على لما علم من كثرة فوائد السواك، وأثر منفعته عاجلًا وآجلًا، كاد يلزم أمته به عند كل صلاة. ولكن - لكمال شفقته ورحمته - خاف أن يفرضه اللّه عليهم، فلا يقوموا به فيأثموا، فامتنع من فرضه عليهم خوفًا وإشفاقًا، ومع هذا رغبهم فيه وحضهم عليه.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - استحباب السواك وفضله الَّذِي بلغ به درجة الواجبات فِي الثواب.

- ٢ تأكد مشروعية السواك عند الصلاة. قَالَ ابن دقيق العيد: السر أنّا مأمورون فِي كل حالة من أحوال التقرب إِلَى اللّه عز وجل أن نكون فِي حالة كمال ونظافة إظهارًا لشرف العبادة، وقد قيل: إن ذلك الأمر يتعلق بالملك، فإنه يتأذى بالرائحة الكريهة. قَالَ الصنعاني: ولا يبعد أن السر مجموع الأمرين المذكورين؛ لما أخرجه مسلم من حديث جابر: "مَنْ أَكَلَ الثَّوْمَ أَوِ الْبَصَلَ أَوِ الْكُرّاث، فَلَا يَقْرَبَنَّ مَسْجِدَنَا؛ فَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ تَتَأَذَى مِمَّا يَتَأَذَى بِهِ بَنُو آدَمَ»(١).
  - ٣ فضل الوضوء والصلاة المستعمل معهما السواك.
  - ٤ إنه لم يمنع من فرض السواك إِلَّا مخافة المشقة فِي القيام به.
    - ٥ كمال شفقة النَّبِيِّ ﷺ بأمته، وخوفه عليهم.
      - ٦ إن الشرع يسر لا عسر فيه ولا مشقة.
    - ٧ إن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح.

وهذه قاعدة عمومية نافعة جدًّا، فإن الشارع الحكيم ترك فرض السواك على الأمة مع ما فيه من المصالح العظيمة، خشية أن يفرضه اللَّه عليهم فلا يقوموا به، فيحصل عليهم فساد كبير بترك الواجبات الشرعية.

#### OF COMPLETE

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۵۲۶)، والنسائي (۷۰۷)، والترمذي (۱۸۰٦)، وأبو داود (۳۸۲۲)، وأحمد (۱٤٥٩٦)

## الحديث الثامن عشر

(١٨) عَنْ حُلَيْفَةَ بِنِ الْيَمَانِ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيْلِ يَشُوصُ فَاهُ بِالسِّوَاكِ». البخاري (٨٨٩) و(١١٣٦)، ومسلم (٢٥٥).

قال المؤلف: معناه يغسل ويدلك، يقال: شاصه يشوصه، وماصه يموصه، إذا غسله.

#### o o o

## المعنى الإجمالي:

من محبة النَّبِيِّ عَلَيْهِ للنظافة وكراهته للرائحة الكريهة، كان إذا قام من نوم الليل الطويل الَّذِي هو مظنة تغير رائحة الفم، دلك أسنانه على بالسواك، ليقطع الرائحة، ولينشط بعد مغالبة النوم على القيام، ؛ لأن من خصائص السواك أيضًا التنبيه والتنشيط.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ تأكد مشروعية السواك بعد نوم الليل، وعلته أن النوم مقتض لتغير رائحة
   الفم، والسواك هو آلة تنظيفية، ولهذا فإنه يسن عند كل تغير.
- ٢ تأكد مشروعية السواك عند كل تغير كريه للفم، أخذًا من المعنى السابق.
- ٣ مشروعية النظافة على وجه العموم، وأنها من سنة النَّبِيّ ﷺ، ومن الآداب السامية.

# الحديث التاسع عشر

(١٩) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «دَخَلَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي بَكْرٍ الصِّلِيقِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْ وَأَنَا مُسْنِدَتُهُ إِلَى صَدْرِي وَمَعَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الصَّاكُ رَطْبٌ يَسْتَنُّ بِهِ، فَأَلَّهُ يَلِي بَصَرَهُ، فَأَخَذْتُ السِّواكَ فَقَضِمْتُهُ وَطَيَّبْتُهُ، ثُمَّ دَفَعْتُهُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْ فَاسْتَنَّ بِهِ، فَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ اسْتَنَّ اسْتِنَانًا وَطَيَّبْتُهُ، ثُمَّ دَفَعْتُهُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْ فَاسْتَنَّ بِهِ، فَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ السَّنَ السِّنَانًا الْمَعْنَ مِنْهُ، فَمَا عَدَا أَنْ فَرَغَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ وَكَانَتْ تَقُولُ: مَاتَ بَيْنَ حَاقِنَتِي الرَّفِيقِ الْأَعْلَى – ثلاثًا – ثُمَّ قُضِيَ عَلَيْهِ، وَكَانَتْ تَقُولُ: مَاتَ بَيْنَ حَاقِنَتِي الرَّفِيقِ الْأَعْلَى – ثلاثًا – ثُمَّ قُضِيَ عَلَيْهِ، وَكَانَتْ تَقُولُ: مَاتَ بَيْنَ حَاقِنَتِي الرَّفِيقِ الْأَعْلَى – ثلاثًا – ثُمَّ قُضِيَ عَلَيْهِ، وَكَانَتْ تَقُولُ: مَاتَ بَيْنَ حَاقِنَتِي وَذَاقِنَتِي ". البخاري رقم (٨٩٠) و(٤٤٣٨)، وفي لفظ: «فَرَأَيْتُهُ يَنْظُرُ إِلَيْهِ، وَعَرَفْتُ وَذَاقِنَتِي ". البخاري رقم (٨٩٠) و(٤٤٤٩)، وفي لفظ: «فَرَأَيْتُهُ يَنْظُرُ إِلَيْهِ، وَعَرَفْتُ النَّهُ يُخِبُّ السِّواكَ فَقُلْتُ: آخُذُهُ لَكَ؟ فَأَشَارَ بِرَأْسِهِ أَنْ نَعَمْ ". البخاري رقم (٨٩٠) دوه. لَيْسَ الحديث بهذا المعنى عند مسلم. هذا لفظ البخاري، ولـ(مسلم) نحوه. لَيْسَ الحديث بهذا المعنى عند مسلم.

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

### غريب الحديث:

- ١ يَسْتَنُّ بِهِ: يُمِر السواك على أسنانه، كأنه يحددها.
- ٢ فَأَبَدُّهُ: بتخفيف الباء الموحدة، وتشديد الدال، مد إليه بصره وأطاله.
- ٣ بَيْنَ حَاقِنَتِي وَذَاقِنَتِي: (الحاقنة) ما بين الترقوتين وحبل العاتق، و(الذاقنة)
   طرف الحلقوم الأعلى.
- ٤ فَقَضِمْتُهُ: بفتح القاف وكسر الضاد المعجمة، كذا ضبطه ابن الأثير وغيره، أي مضغته بأسنانها لِيَلِينَ، و(القضم) بأطراف الأسنان و(الخضم) بالفم كله.

## المعنى الإجمالي:

تذكر عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قصة تبين لنا مدى محبة النَّبِيّ ﷺ للسواك وتعلقه به، وذلك أن عبد الرحمن بن أبي بكر - أخا عائشة - دخل على النَّبِيّ ﷺ فِي

حال النزع ومعه سواك رطب، يدلك به أسنانه، فلما رأى النّبِيُ عَلَيْهَ السواك مع عبد الرحمن، لم يشغله عنه ما هو فيه من المرض والنزع، من محبته له، فمد إليه بصره كالراغب فيه، ففطنت عائشة رَضِيَ اللّه عَنْهَا له، فأخذت السواك من أخيها، وقصت رأس السواك المنقوض، ونقضت له رأسًا جديدًا ونظفته وطيبته، ثُمَّ ناولته النّبِيَ عَلَيْهُ فاستاك به، فما رأت عائشة تسوكًا أحسن من تسوكه، فلما طهر وفرغ من التسوك رفع إصبعه يوحد اللّه تعالى، ويختار النقلة إلى ربه تعالى، ثُمَّ توفي من التسوك رفع عائشة رَضِيَ اللّه عَنْهَا مغتبطة، وحق لها ذلك، بأنه عَلَيْهُ توفي ورأسه في صدرها.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ الاستياك بالسواك الرطب.
  - ٢ إصلاح السواك وتهيئته.
- ٣ الاستياك بسواك الغير بعد تطهيره وتنظيفه.
  - ٤ العمل بما يفهم من الإشارة والدلالة.
- ٥ الرفيق الأعلى: هم المشار إليهم فِي سورة النساء، وهم: ﴿ النِّينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّئَ وَالشَّهُدَآءِ وَالصَّلِحِينَ ﴾ [النِّيمَاء: ٦٩].

CAN DAY DAY

# الحديث العشرون

(٢٠) عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «أَتَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ وَهُوَ يَشُولُ: أَعْ أَعْ. يَسْتَاكُ بِسِوَاكٍ رَطْبٍ \_ قَالَ - وَطَرَفُ السِّوَاكِ عَلَى لِسَانِهِ، وَهُوَ يَقُولُ: أَعْ أَعْ. وَالسِّوَاكُ فِي فِيهِ كَأَنَّهُ يَتَهَوَّعُ». البخاري (٢٤٤)، ومسلم (٢٥٤).

000

### غريب الحديث:

١ - أُعْ أُعْ (بضم الهمزة وسكون المهملة): حكاية صوت المتقيئ، أصلها
 هع هع، فأبدلت همزة.

٢ - كَأَنَّهُ يَتَهَوَّعُ: التهوع التقيؤ بصوت.

# المعنى الإجمالي:

يذكر أبو موسى الأشعري أنه جاء إِلَى النَّبِيِّ ﷺ وهو يستاك بسواك رطب؛ لأن إنقاءه أكمل، فلا يتفتت فِي الفم فيؤذي، وقد جعل السواك على لسانه، وبالغ فِي التسوك، حتى كأنه يتقيأ.

# ما يؤخذ من الحديث:

١ - مشروعية التسوك بالعود الرطب، وأن السواك من العبادات والقربات.

٢ - مشروعية المبالغة فِي التسوك؛ لأن فِي المبالغة كمال الإنقاء.

٣ - أن يستعمل السواك فِي لسانه فِي بعض الأحيان.

# بالمسيح انخفين

هذا الباب يذكر فيه شيء من أدلة مشروعية المسح على الخفين؛ لأن المسح عليهما بدل غسلهما، فهو الطهارة الشرعية المجمع عليها بين المعتبرين من علماء المسلمين؛ لما تواتر فيها من النصوص الشرعية الصحيحة الواضحة، ولله الحمد، ولا يعتبر شذوذ بعض الطوائف في عدم شرعيتها والأخذ بأحاديثها لردهم النصوص الصحيحة الصريحة المتواترة، والمسح على الخفين من الرخص الّتي يحب اللّه أن تؤتى، ومن تسهيلات هذه الشريعة السمحة.

# الحديث الحادي والعشرون

(٢١) عَنِ الْمُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَةَ قَالَ: «كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فِي سَفَرٍ، فَأَهْوَيْتُ لِأَنْزِعَ خُفَيْهِ، فَقَالَ: دَعْهُمَا، فَإِنِّي أَدْخَلْتُهُمَا طَاهِرَتَيْنِ. فَمَسَحَ عَلَيْهِمَا». البخاري (٢٠٦)، ومسلم (٢٧٤).

 $\circ \circ \circ$ 

# غريب الحديث:

- فَأَهْوَيْتُ لِأَنْزِعَ: مددت يدي لإخراجهما من رجليه لغسلهما.

# المعنى الإجمالي:

كان المغيرة مع النَّبِي ﷺ فِي أحد أسفاره، فلما شرع النَّبِيُ ﷺ فِي الوضوء، وغسل وجهه ويديه، ومسح رأسه، أهوى المغيرة إِلَى خُفَّيِ النَّبِيّ ﷺ لينزعهما لغسل الرجلين.

فقال النَّبِيُّ عَلَيْقِ: دعهما ولا تنزعهما، فإني أدخلت رجلي وأنا على طهارة، فمسح النَّبيُ عَلَيْقِ على خفيه بدل غسل رجليه.

#### اختلاف العلماء:

شذت الشيعة فِي إنكار المسح على الخفين، وروي أيضًا عَنْ مالك وبعض الصحابة. لكن قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: إن الرواية عنهم بإنكارهم ضعيفة. وأما مالك، فالرواية الثابتة عنه القول به، وأطبق أصحابه من بعده على الجواز. وأما الشيعة فهم الذين خالفوا الإجماع، مستمسكين بقراءة الجر من (وَأَرْجُلَكُمْ)؛ لأن الآية ناسخة للأحاديث عندهم.

وذهبت الأمة جمعاء إِلَى جواز المسح واعتقاده، محتجين بالسنة المتواترة.

والقراءة - على فرض الأخذ بها - تكون مجرورة للمجاورة، أو لتقييد المسح على الخفين، وكان أصحاب عبد الله بن مسعود يعجبهم حديث جرير بن عبد الله في المسح على الخفين؛ لأن إسلامه كان بعد نزول سورة المائدة، فيكون في الآية رد على من لم ير المسح أخذًا بقراءة الجر في (وَأَرْجُلَكُمْ). وَقَالَ ابن دقيق العيد كلامًا مؤداه أن المسح على الخفين اشتهر جوازه حتى صار شعار أهل السنة، وإنكاره شعار أهل البدعة.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية المسح على الخفين عند الوضوء، والمسح يكون مرة واحدة باليد، ويكون على أعلى الخف دون أسفله كما جاء في الآثار.
- ٢ اشتراط الطهارة للمسح على الخفين، وذلك بأن تكون الرجلان على طهارة قبل دخولهما في الخف.
  - ٣ استحباب خدمة العلماء والفضلاء.
- ٤ جاء فِي بعض روايات هذا الحديث أن ذلك فِي غزوة تبوك لصلاة الفجر.

# الحديث الثاني والعشرون

(٢٢) عَنْ حُلَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ قَالَ: «كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فِي سَفَرٍ، فَبَالَ وَتَوَضَّأَ وَمَسَحَ عَلَى خُفَّيْهِ». (مختصر). البخاري (٢٠٣)، ومسلم (٢٧٣).

OOO

# المعنى الإجمالي:

ذكر حذيفة أنه كان مع النَّبِيّ عَيْكُ فِي أحد أسفاره، فبال وتوضأ ومسح على خفيه.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية المسح على الخفين في السفر، ومدة المسح على الخفين والعمامة في السفر ثلاثة أيام بلياليها، ومدة المسح للمقيم يوم وليلة أي
   ٢٤ ساعة يحسب ابتداؤها في السفر أو الحضر من ساعة المسح على أصح الأقوال.
- ٢ المسح على الخفين بعد الوضوء من البول وثبت المسح على الخفين وعلى العمامة من كل حدث أصغر، في أحاديث كثيرة. أما الحدث الأكبر الموجب للغسل كالجنابة، فلا يكفي فيه المسح على الخفين ولا على العمامة، بل لابد من الاغتسال، أما الجبيرة والجروح المعصوبة فإنه يمسح عليها من الحدثين الأصغر والأكبر، أما إذا كان المسح يضرها أو يخشى منه الضرر فلا تمسح ويتيمم عنها، ولكن مع غسل سائر الأعضاء الصحيحة.

#### OFFI COMP COMP



# بابیخ المذیب وغیرہ

المذي: هو السائل الَّذِي يخرج من الذكر عند هيجان الشهوة، ويخرج بلا دفق ولا لذة، ولا يعقبه فتور، وقد لا يحس بخروجه، ويكون ذلك للرجل والمرأة. وَقَالَ الأطباء: إنه يخرج من مجرى البول مع إفراز الغدد المبالية عند الملاعبة.. والمراد هنا بيان أحكامه من حيث النجاسة ونقض الوضوء، وفي الباب عدة من الأحاديث تتعلق بنقض الوضوء وإزالة النجاسات.

# الحديث الثالث والعشرون

(٢٣) عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «كُنْتُ رَجُلًا مَذَّاءً، فَاسْتَحْيَيْتُ أَنْ أَسْأَلَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لِمَكَانِ ابْنَتِهِ مِنِّي، فَأَمَرْتُ الْمِقْدَادَ بْنَ الْأَسْوَدِ، فَسَأَلَهُ، فَقَالَ: يَغْسِلُ ذَكَرَهُ وَيَتَوَضَّأُ». البخاري (٢٦٩)، ومسلم (٣٠٣). وللبخاري: «اغْسِلْ ذَكَرَكَ وَتَوَضَّأْ». ولمسلم: «تَوَضَّأْ وَانْضَحْ فَرْجَكَ». مسلم (٣٠٣).

#### OOO

### غريب الحديث:

- ١ مَذَّاءً: وزن فعَّال من صيغ المبالغة، والمراد كثير المذي.
- ٢ انْضَحْ فَرْجَكَ: يراد بالنضح الرش، وهو الأكثر، وقد يراد به الغسل،
   وهو المراد هنا، ليوافق الرواية الأخرى المصرحة بالغسل.
  - ٣ يَغْسِلُ: برفع اللام، هكذا الرواية على صيغة الخبر، ومعناه الأمر.
- ٤ اسْتَحْيَيْتُ: بيائين هي اللغة الفصحى، ويأتي بياء واحدة كما فِي قراءة:
   ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحْيَ ﴾ [البَقرَة: ٢٦].

# المعنى الإجمالي:

يقول علي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: كُنْتُ رجلاً كثير المذي، وكنت أغتسل منه حتى شق عليَّ الغسل؛ لأني ظننت حكمه حكم المني، فأردت أن أتأكد من حكمه، وأردت أن أسأل النَّبِيَّ عَلَيْ ولكون هذه المسألة تتعلق بالفروج وابنته تحتي، فاستحييت من سؤاله، فأمرت المقداد أن يسأله، فسأله فقال: إذا خرج منه المذي فليغسل ذكره حتى يتقلص الخارج الناشئ من الحرارة برشه بالماء، ويتوضأ لكونه خارجًا من أحد السبيلين والخارج من أحدهما هو أحد نواقض الوضوء، فيكون عداً رشد السائل بهذا الجواب إلى أمر شرعي وأمر طبي.

#### اختلاف العلماء:

ذهب الحنابلة وبعض المالكية إِلَى وجوب غَسْلِ الذكر كله، مستدلين بهذا الحديث وغيره، حيث صرحت بِغَسْل الذكر، وهو حقيقة يطلق عليه كله. وذهب الجمهور إِلَى وجوب غسل المحل الَّذِي أصابه المذي؛ لأنه الموجب للغسل فيقتصر عليه. والقول الأول أرجح لأمور:

الأول: أن غسله هو الحقيقة من الحديث، وغسل بعضه مجاز يحتاج إِلَى قرينة قوية.

الثاني: أن المذي فيه شبه من المنيِّ من ناحية سبب خروجهما وتقارب لونهما وغير ذلك، فهو أشبه ما يكون بجنابة صغرى، يقتصر فيه عَنْ غسل البدن كله على غسل الفرج.

الثالث: أنه يتسرب من حرارة الشهوة فنضحه كله مناسب ليتقلص الخارج بتبريده.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - نجاسة المذي، وأنه يجب غسله، ولكن يعفى عَنْ يسيره بسبب المشقة
 كما ذكر بعض العلماء.

- ٢ إنه من نواقض الوضوء؛ لأنه خارج من أحد السبيلين.
- ٣ وجوب غسل الذكر، وقد ورد فِي بعض الأحاديث: "وَغَسْل الْأُنْتَيَيْنِ" (١).
  - ٤ إنه لا يوجب غسل البدن كالجنابة، وهو إجماع.
- ٥ إنه لا يكفي فِي إزالة المذي الاستجمار بالحجارة كالبول بل لا بد من الماء.

<sup>(</sup>۱) رواه بمعناه أحمد(۱۰۳۸)، أبو داود (۲۰۷)

# الحديث الرابع والعشرون

(٢٤) عَنْ عَبَّادِ بْنِ تَمِيم، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدِ بْنِ عَاصِمِ الْمَازِنِيِّ، قَالَ: «شُكِيَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ الرَّجُلُّ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ أَنَّهُ يَجِدُ الشَّيْءَ فِي الصَّلَاةِ، فَقَالَ: لَا يَنْصَرِفْ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجِدَ رِيحًا». البخاري (١٣٧) و(٢٠٥٦)، ومسلم ينْصَرِفْ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجِدَ رِيحًا». البخاري (١٣٧)

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

# المعنى الإجمالي:

هذا الحديث - كما ذكر النووي رحمه اللَّه - من قواعد الإسلام العامة، وأصوله الَّتِي تبنى عليها الأحكام الكثيرة الجليلة، وهي أن الأصل بقاء الأشياء المتيقنة على حكمها، فلا يعدل عنها لمجرد الشكوك والظنون، سواء قويت الشكوك أو ضعفت، ما دامت لم تصل إِلَى درجة اليقين، وأمثلة ذلك كثيرة لا تخفى، ومنها هذا الحديث.

فما دام الإنسان متيقنًا للطهارة، ثُمَّ شك فِي الحدث، فالأصل بقاء طهارته، وبالعكس فمن تيقن الحدث وشك فِي الطهارة، فالأصل بقاء الحدث، ومن هذا الثياب والأمكنة، فالأصل فيها الطهارة، إِلَّا بيقين نجاستها، ومن ذلك عدد الركعات فِي الصلاة، فمن تيقن ثلاثًا مثلًا وشك فِي الرابعة، فالأصل عدمها، ومن ذلك من شك فِي طلاق زوجته، فالأصل بقاء النكاح، وهكذا من المسائل الكثيرة التّي لا تخفى.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ القاعدة العامة وهي: أن الأصل بقاء ما كان على ما كان.
- ٢ إن مجرد الشك فِي الحدث لا يبطل الوضوء ولا الصلاة.
  - ٣ تحريم الانصراف من الصلاة لغير سبب بَيِّن.

- ٤ إن الريح الخارجة من الدبر، بصوت أو بغير صوت، ناقضة للوضوء.
- ٥ يراد من سماعه الصوت ووجدان الريح في الحديث التيقن من ذلك، فلو
   كان لا يسمع ولا يشم، وتيقن بغير هذين الطريقين انتقض وضوءه.

# الحديث الخامس والعشرون

(٢٥) عَنْ أُمِّ قَيْسٍ بِنْتِ مِحْصَنِ الْأُسدِيَّةِ، «أَنَّهَا أَنَتْ بِابْنِ لَهَا صَغِيرٍ لَمْ يَأْكُلِ الطَّعَامَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي حِجْرِهِ، فَبَالَ عَلَى ثَوْبِهِ، فَلَاعَامَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي حِجْرِهِ، فَبَالَ عَلَى ثَوْبِهِ، فَذَعَا بِمَاءٍ فَنَضَحَهُ عَلَى ثَوْبِهِ وَلَمْ يَغْسِلْهُ». البخاري رقم (٢٢٣)، ومسلم رقم (٢٨٧).

وفي حديث عَائِشَةَ أُمِّ الْمُؤْمِنيِنَ: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أُتِيَ بِصَبِيٍّ، فَبَالَ عَلَى ثَوْبِهِ، فَدَعَا بِمَاءٍ فَأَتْبَعَهُ إِيَّاهُ». وَلِمُسْلِمٍ: «فَأَتْبَعَهُ بَوْلَهُ وَلَمْ يَغْسِلْهُ». البخاري (٢٢٢) و(٤٥٦٨)، ومسلم (٢٨٦).

#### 000

# المعنى الإجمالي:

كان الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ يأتون النَّبِيَّ ﷺ بأطفالهم لينالوا من بركته وبركة دعائه لهم.

وكان على من لطافته، وكرم أخلاقه، يستقبلهم بما جبله الله عليه من البشر والسماحة، فجاءت أم قيس بابن لها صغير يتقوت باللبن، ولم يصل إلى سن التقوت بغير اللبن، فمن رحمته أجلسه في حجره الكريم، فبال الصبي على ثوب النّبيّ على ألله فطلب ماء فرش مكان البول من ثوبه رشًّا، ولم يغسله غسلًا.

### اختلاف العلماء:

يرى طائفة من العلماء أن الذكر والأنثى سواء فِي الاكتفاء بالنضح، قياسًا للأنثى على الذكر. وترى طائفة أخرى أنهما سواء فِي وجوب الغسل وعدم الاكتفاء بالنضح. وكلا الطائفتين لم تستندا إِلَى دليل.

و(النضح) للذكر و(الغسل) للأنثى، هو الَّذِي تدل عليه الأحاديث الصحيحة الصريحة، وهو مذهب الأئمة الشافعي وأحمد وإسحاق والأوزاعي وابن حزم وابن

تيمية وابن القيم، واختاره شيخنا ابن سعدي وكثير من المحققين.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ نجاسة بول الغلام وإن لم يأكل الطعام لشهوة.
- ٢ كفاية الرش الَّذِي لا يبلغ درجة الجريان لتطهير بول الغلام.
  - ٣ أخلاق النَّبِيِّ ﷺ الكريمة وتواضعه الجم.

فائدة: اختلف العلماء فِي السبب الَّذِي أوجب التفريق بين بول الغلام وبول الجارية، وتلمس كل منهم حكمة، صارت - فِي نظره - الفارقة المناسبة. وأحسن هذه التلمسات أحد أمرين:

الأول: أن الغلام عنده حرارة غريزية زائدة على حرارة الجارية، تطبخ الطعام، وتلطف الفضلات الخارجة، ومع هذه الحرارة الزائدة كون طعام الطفل لطيفًا؛ لأنه لبن. والجارية لَيْسَ لديها الحرارة الملطفة، ويؤيد هذا تقييد نضح النجاسة بعدم أكل الطعام إلّا اللبن.

والثاني: أن الغلام - عادة - أرغب إِلَى الناس من الجارية، فيكثر حمله ونقله، وتباشر نجاسته مما يسبب المشقة والحرج، فسومح بتخفيف نجاسته، ويؤيده ما يعرف عَنْ الشريعة من السماح والتيسير. والقاعدة العامة تقول: (المشقة تجلب التيسير). على أن بعض العلماء جعلوه من المسائل التعبدية الَّتِي لا تعقل حكمتها، والله أعلم بمراده.

# الحديث السادس والعشرون

(٢٦) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «جَاءَ أَعْرَابِيٌّ فَبَالَ فِي طَائِفَةِ الْمَسْجِدِ، فَزَجَرَهُ النَّبِيُّ عَلَيْهُمُ النَّبِيُّ عَلَيْهُ، فَلَمَّا قَضَى بَوْلَهُ أَمَرَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ بِذَنُوبٍ مِنْ مَاءٍ فَأُهْرِيقَ عَلَيْهِ». البخاري (٢٢١)، ومسلم (٢٨٥).

000

### غريب الحديث:

- ١ أَعْرَابِيُّ: بفتح الهمزة، نسبة إِلَى الأعراب، وهم سكان البادية، وقد جاءَت النسبة فيه إلى الجمع دون الواحد.
  - ٢ فِي طَائِفَةِ الْمَسْجِدِ: فِي ناحية المسجد.
    - ٣ فَزَجَرَهُ النَّاسُ: نهروه.
- ٤ بِذَنُوبٍ مِنْ مَاءٍ: بفتح الذال المعجمة، الدلو الملأى ماء ولا تسمى ذنوبًا إلَّا إذا كان فيها ماء.

فَأُهْرِيقَ عَلَيْهِ - أصله (أريق عليه) أبدلت الهمزة هاء، فصار (فهريق) ثُمَّ زيدت همزة أخرى، فصار (فأهريق) وهو بسكون الهاء، مبني للمجهول.

# المعنى الإجمالي:

من عادة الأعراب الجفاء والجهل، لبعدهم عَنْ تعلم ما أنزل اللَّه على رسوله فبينما كان النَّبِيُّ عَلَيُّ فِي أصحابه فِي المسجد النبوي، إذ جاء أعرابي وبال فِي أحد جوانب المسجد، ظنَّا منه أنه كالفلاة، فعظم فعله على الصحابة لعظم حرمة المساجد، فنهروه فِي أثناء بوله. ولكن صاحب الخلق الكريم الَّذِي بعث بالتبشير والتيسير، ولما يعلمه من حال الأعراب، نهاهم عَنْ زجره؛ لئلا يلوث بقعًا كثيرة من المسجد، ولئلا يصيبه الضرر بقطع بوله عليه وليكون أدعى

لقبول النصيحة والتعليم حينما يعلمه النَّبِيُّ ﷺ، وأمرهم أن يطهروا مكان بوله، بصب دلو من ماء عليه.

## ما يؤخذ من الحديث:

- البول على الأرض يطهر بغمره بالماء، ولا يشترط نقل التراب من المكان بعد ذلك ولا قبله.
  - ٢ احترام المساجد وتطهيرها.
- ٣ سماحة خلق النَّبِيِّ عَلَيْقٍ، فقد أرشد الأعرابي برفق ولين بعدما بال مما جعله يقول: «اللَّهُمَّ ارْحَمْنِي وَمُحَمَّدًا، وَلَا تَرْحَمْ مَعَنَا أَحَدًا»(١) كما جاء في صحيح البخاري.
  - ٤ بُعدُ نظره ﷺ ومعرفته لطبائع الناس.
- عند تزاحم المفاسد، يرتكب أخفها، فقد تركه يكمل بوله، لأجل ما يترتب من الأضرار بقطعه عليه.
  - ٦ إن البعد عَن الناس والمدن يسبب الجفاء والجهل.
    - ٧ الرفق بتعليم الجاهل.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۰۱۰)، والترمذي (۱٤۷)، والنسائي (۱۲۱٦)، وأبو داود (۳۸۰)، وأحمد (۷۲۱۶)

# الحديث السابع والعشرون

(٢٧) عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «الْفِطْرَةُ خَمْسٌ: الْخِتَانُ، وَالِاسْتِحْدَادُ، وَقَصُّ الشَّارِبِ، وَتَقْلِيمُ الْأَظَافِرِ، وَنَتْفُ الْفِطْرَةُ خَمْسٌ: الْإِبِطِ». البخاري (٥٨٨٩)، ومسلم (٢٥٧).

### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

# المعنى الإجمالي:

يذكر أبو هُرَيْرَة أنه سمع النَّبِيَّ ﷺ يقول خَمْسُ خِصَالٍ مِنْ دِينِ الْإِسْلَامِ الْذِي فَطَرَ اللَّهُ الْنَاسَ عَلَيْهِ، فَمَنْ أَتَى بِهَا فَقَدْ قَامَ بِخِصَالٍ عِظَامٍ مِنَ الْدِينِ الْحَنيفِ. وهذه الخمس المذكورة فِي هذا الحديث من جملة النظافة الَّتِي أتى بها الإسلام:

أولها: قطع قلفة الذكر الَّتِي يسبب بقاؤها تراكم النجاسات والأوساخ، فتحدث الأمراض والجروح.

وثانيها: حلق الشعور الَّتِي حول الفرج، سواء أكان قبلاً أم دبرًا؛ لأن بقاءها فِي مكانها يجعلها معرضة للتلوث بالنجاسات، وربما أخلت بالطهارة الشرعية.

وثالثها: قص الشارب الَّذِي بقاؤه يسبب تشويه الخلقة، ويكره الشراب بعد صاحبه، وهو من التشبه بالمجوس.

ورابعها: تقليم الأظافر الَّتِي يسبب بقاؤها تجمع الأوساخ فيها، فتخالط الطعام، فيحدث المرض، وأيضًا ربما منعت كمال الطهارة لسترها بعض الفرض.

وخامسها: نتف الإبط الَّذِي يجلب بقاؤه الرائحة الكريهة.

وبالجملة فإزالة هذه الأشياء من محاسن الإسلام الَّذِي جاء بالنظافة والطهارة والتأديب والتهذيب؛ ليكون المسلم على أحسن حال وأجمل صورة، فإن النظافة من الإيمان.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن فطرة اللَّه تعالى تدعو إِلَى كُلُّ خير، وتبعد عَنْ كُلُّ شر.
- ٢ إن هذه الخصال الخمس الكريمة من فطرة اللَّه الَّتِي يحبها ويأمر بها،
   وجَبَلَ أصحاب الأذواق السليمة عليها ونفرهم من ضدها.
  - ٣ إن الدين الإسلامي جاء بالنظافة والجمال والكمال.
    - ٤ مشروعية تعاهد هذه الأشياء وعدم الغفلة عنها.
- ٥ العدد خمسة هنا لَيْسَ حصرًا، فإن مفهوم العدد لَيْسَ بحجة، وقد جاء في صحيح مسلم: وقد كان النَّبِيُّ عَيَّ يَذْكُر من أنواع الفطرة في كل موضع ما يناسبه.
- ٦ قَالَ ابن حجر: يتعلق بهذه الخصال فوائد دينية ودنيوية، منها تحسين الهيئة، وتنظيف البدن، والاحتياط للطهارة، ومخالفة شعار الكفار، وامتثال أمر الشارع. اهـ.
- ٧ إن ما يفعله الآن الشبان والشابات من تطويل الأظافر، وما يفعله الذكور من إعفاء الشوارب، من الأمور الممنوعة شرعًا، المستقبحة عقلًا وذوقًا، وإن الدين الإسلامي لا يأمر إلَّا بكل جميل ولا ينهى إلَّا عَنْ كل قبيح، غير أن التقليد الأعمى للفرنجة قد قلب الحقائق، وحَسَّنَ القبيح، ونفر من الحسن ذوقًا وعقلًا وشرعًا.

### اختلاف العلماء:

اتفق العلماء على استحباب فعل الأشياء المذكورة عدا الختان، فقد اختلفوا هل هو مستحب أو واجب، ومتى وقت وجوبه من عمر الإنسان؟ وهل هو واجب على الرجال والنساء، أو على الرجال فقط؟

والصحيح من هذه الخلافات أنه واجب، وأن وجوبه على الرجال دون النساء، وأن وقت وجوبه عند البلوغ، حينما تجب عليه الطهارة والصلاة.

فائدة: الختان الشرعي هو قطع القلفة الساترة لحشفة الذكر، ويوجد في البلاد المتوحشة من يسلخون - والعياذ بالله - الجلد الَّذِي يحيط بالقبل كله، ويزعمون - جهلًا - أن هذا ختان، وما هذا إِلَّا تعذيب وتمثيل، ومخالفة للسنة المحمدية، وهو محرم وفاعله آثم. وفقنا اللَّه جميعًا لاتباع شرعه الطاهر.

# بالبغسلمن الجنابة

الغُسل - بضم الغين - اسم الاغتسال، الَّذِي هو تعميم البدن بالماء.

وأصل (الجنابة) البعد، وإنما قيل لمن جامع أو خرج منه المني: جُنُب؛ لأن ماءه باعد محله، ويراد بهذا الباب الأحكام الَّتِي تتعلق بالغُسل وتبين أسبابه وآدابه، وغير ذلك، وهو من جملة الطهارة المشروعة للصلاة، ومن النظافة المرغب فيها.

﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَأَطَّهَرُواً ﴾ [المائدة: ٦] عدا ما فيه من فوائد صحية وقلبية، فإن المُجَامِعَ حينما تخرج منه النطفة الَّتِي تعتبر سلالة بدنه وجوهره، يحصل له بعد خروجها شيء من الإجهاد والتعب، ويحصل له فتور وكسل، وتبلد ذهن، وركود في حركة الدم، ومن رحمة الحكيم الخبير شرع هذا الغُسل، الَّذِي يعيد إِلَى الجسد قوته، وينشط دورة الدم فِي جسمه، فيعود إِلَى نشاطه، وكم فِي شرع اللَّه من حِكم وأسرار!! وفقنا اللَّه تعالى لفهمها، والإيمان بها.

# الحديث الثامن والعشرون

(٢٨) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَقِيَهُ فِي بَعْضِ طُرُقِ الْمَلِينَةِ وَهُوَ جُنُبُ، قَالَ: فَانْخَنَسْتُ مِنْهُ فَذَهَبْتُ فَاغْتَسَلْتُ، ثُمَّ جِعْتُ، فَقَالَ: أَيْنَ كُنْتَ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ؟. قَالَ: كُنْتُ جنبًا فَكَرِهْتُ أَنْ أُجَالِسَكَ وَأَنَا عَلَى غَيْرِ طَهَارَةٍ، فَقَالَ: سُبْحَانَ اللَّهِ إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَا يَنْجُسُ». البخاري (٢٨٣)، ومسلم (٣٧١).

#### OOO

### غريب الحديث:

- ١ انْخَنَسْتُ: بالنون ثُمَّ بالخاء المعجمة والسين المهملة، من الخنوس، وهو التأخر والاختفاء، يعني انسللت واختفيت. قَالَ ابن فارس: (الخنس) الذهاب بخفية، و(خنس) الرجل: تأخر.
- ٢ مِنْهُ: أي من أجله، حيث رأيت نفسي نجسًا بالنسبة إِلَى طهارته وجلالته ﷺ.
- ٣ كُنْتُ جُنبًا: أي كُنْتُ ذا جنابة، وتقع هذه اللفظة على الواحد والجمع المذكر والمؤنث، كما ورد في القرآن والحديث، قَالَ سبحانه: ﴿ وَإِن كُنْتُم جُنبًا فَاطَهَرُوا ﴾ [المائدة: ٦]، وقالت إحدى أمهات المؤمنين: كُنْتُ جُنبًا.
  - ٤ لَا يَنْجُسُ: بضم الجيم وفتحها.
  - ٥ سُبْحَانَ اللهِ: تعجب من اعتقاد أَبِي هُرَيْرَةَ التنجس من الجنابة.

# المعنى الإجمالي:

لقي أبو هُرَيْرَة النَّبِيَ ﷺ فِي بعض طرق المدينة، وصادف أنه جنب، فكان من تعظيمه للنبي ﷺ وتكريمه إياه، أن كره مجالسته ومحادثته وهو على تلك الحال، فانسل فِي خفية من النَّبِيّ ﷺ واغتسل، ثُمَّ جاء إليه، فسأله النَّبِيّ ﷺ إلَى

أين ذهب، فأخبره بحاله، وأنه كره مجالسته على غير طهارة، فتعجب النَّبِيُّ ﷺ من حال أَبِي هُرَيْرَة حين ظن نجاسة الجنب، وذهب ليغتسل، وأخبره أن المؤمن لا ينجس على أية حال.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ كون الجنابة ليست نجاسة تحُل البدن.
- ٢ كون الإنسان لا تنجس ذاته، لا حيًّا ولا ميتًا، وليس معناه أن بدنه لا تصيبه النجاسة أو تحل به، فقد تكون عينه أي ذاته متنجسة إذا أصابته النجاسة.
  - ٣ جواز تأخير الغسل من الجنابة.
- ٤ تعظيم أهل الفضل، والعلم، والصلاح، ومجالستهم على أحسن الهيئات.
- مشروعية استئذان التابع للمتبوع في الانصراف، فقد أنكر النّبيُّ على أبى هُرَيْرة ذهابه من غير علمه، وذلك أن الاستئذان من حسن الأدب.

# الحديث التاسع والعشرون

(٢٩) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا اغْتَسَلَ مِنَ الْجَنَابَةِ غَسَلَ يَدَيْهِ، ثُمَّ تَوَضَّأَ وُضُوءَهُ لِلصَّلَاةِ، ثُمَّ يُخَلِّلُ بِيَدَيْهِ شَعْرَهُ حَتَّى إِذَا ظَنَّ الْجَنَابَةِ غَسَلَ يَدَيْهِ، ثُمَّ تَوَضَّأَ وُضُوءَهُ لِلصَّلَاةِ، ثُمَّ يُخَلِّلُ بِيَدَيْهِ شَعْرَهُ حَتَّى إِذَا ظَنَّ أَنَّهُ قَدْ أَرْوَى بَشْرَتَهُ أَفَاضَ عَلَيْهِ الْمَاءَ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، ثُمَّ غَسَلَ سَائِرَ جَسَدِهِ». البخاري رقم (٢٧٢)، ومسلم رقم (٣١٦). وَقَالَتْ: «كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُولُ اللَّه البخاري رقم (٢٧٣)، ومسلم (٣٢١).

#### 000

## غريب الحديث:

- ١ إِذَا اغْتَسَلَ مِنَ الْجَنَابَةِ: يعني أراد ذلك. قَالَ الزمخشري: عبر عَنْ إرادة الفعل بالفعل؛ لأن الفعل يوجد بقدرة الفاعل عليه وإرادته له، والقصد الإيجاز في الكلام.
  - ٢ ثُمَّ يُخَلِّلُ بِيَكَيْهِ شَعْرَهُ: التخليل إدخال الأصابع بين أجزاء الشعر.
- ٣ قَدْ أَرْوَى بَشْرَتَهُ: أوصل الماء إِلَى أصول الشعر، والبشرة المرادة هنا ظاهر الجلد المستور بالشعر.
- ٤ إذا ظنّ: الظن يراد به هنا معنى الرجحان، إذ لا دليل على أنه لا بد من اليقين، والظن قد صح التعبد به في الأحكام.
  - ٥ أَفَاضَ عَلَيْهِ: أسال الماء على شعره.

# المعنى الإجمالي:

تصف عائشة غُسل النَّبِيِّ عَلَيْهُ بأنه إذا أراد الغُسل من الجنابة، بدأ بغَسل يديه لتكونا نظيفتين حينما يتناول بهما الماء للطهارة، وتوضأ كما يتوضأ للصلاة، ولكونه عَلَيْهُ ذا شعر كثيف، فإنه يخلله بيديه وفيهما الماء، حتى إذا

وصل الماء إِلَى أصول الشعر، وأروى البشرة، أفاض الماء على رأسه ثلاث مرات، ثُمَّ غسل باقي جسده، ومع هذا الغسل الكامل، فإنه يكفيه هو وعائشة إناء واحد، يغترفان منه جميعًا.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية الغسل من الجنابة، سواء أكان ذلك لإنزال المني أم لمجرد
   الإيلاج، كما سيأتي صريحًا في حديث أبي هريرة.
- ٢ إن الغسل الكامل ما ذكر فِي هذا الحديث من تقديم غسل اليدين، ثُمَّ الوضوء، ثُمَّ تخليل الشعر الكثيف وترويته، ثُمَّ غسل بقية البدن.
- ٣ قولها: كَانَ إِذَا اغْتَسَلَ: يدل على تكرار هذا الفعل منه عند الغسل من الجنابة.
  - ٤ جواز نظر أحد الزوجين لعورة الآخر وغسلهما من إناء واحد.
- تقديم غسل أعضاء الوضوء في ابتداء الغسل على الغسل من الجنابة،
   عدا غسل الرجلين، فإنه مؤخر إلى بعد الانتهاء من غسل البدن كله،
   كما سيأتي.
- ٦ قولها: (ثُمَّ تَوَضَّأُ وُضُوءَهُ لِلصَّلَاةِ.. ثُمَّ غَسَلَ سَاثِرَ جَسَدِهِ): يدل على أن غسل أعضاء الوضوء رافع للحدثين الأكبر والأصغر، فإن الأمر الَّذِي يوجب غسل هذه الأعضاء للجنابة ولرفع الحدث الأصغر واحد.
  - ٧ سائر الجسد: بقيته.

# الحديث الثلاثون

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

### غريب الحديث:

- ١ أَكْفاً الْإِنَاء: قلبه على وجهه، وكفأه: أماله، والحديث يفيد الإمالة بلا شك، وهذا ما يوافق رواية البخاري، وهي (كفأ) وأنكر بعضهم أن يكون (أكفأ) بمعنى قلب.
- ٢ ضَرَبَ يَدَهُ بِالْأَرْضِ أَوِ الْحَائِطِ: المراد منه مسح يده بأحدهما لإزالة
   اللزوجة بعد الاستنجاء.
  - ٣ إِفَاضَةُ الْمَاءِ عَلَى الشَّيْءِ: إفراغه عليه وإسالته فوقه.
- ٤ فَلَمْ يُرِدْهَا: بضم الياء وكسر الراء وإسكان الدال، من الإرادة لا من الرد، كما غلط بعضهم.

# ما يؤخذ من الحديث:

هذا الحديث نحو الحديث السابق، وفيه فوائد نجملها فيما يلي:

١ - الحديث الأول ذكر فيه غَسل يديه مجملًا، وفي هذا الحديث ذكر أن غسلهما مرتين أو ثلاثًا.

- ٢ فِي هذا الحديث أنه بعد غَسل اليدين غَسَلَ فرجه، ثُمَّ مسح يديه بالأرض مرتين أو ثلاثًا، وقد ذكر العلماء أنه يعفى عَنْ بقية الرائحة بعد دلكها بالأرض أو غسلها بمطهر آخر.
- ٣ يتعين أن ينوي بغسل فرجه ابتداء الجنابة لئلا يحتاج إِلَى غسله مرة أخرى.
- ٤ فِي الحديث الأول ذكر أنه توضأ وضوء الصلاة، ويقتضي أنه غسل رجليه، وهذا الحديث صرح أنه غسل رجليه بعد غسل الجسد، ولعل أحسن ما يجمع بينهما أن يقال: إنه توضأ فِي حديث ميمونة وضوءًا كاملًا، ولكنه غسل رجليه مرة ثانية بعد غسل الجسد فِي مكان آخر لكون المكان المغتسل فيه متلوثًا.
- وفي هذا الحديث أن ميمونة جاءته بخرقة لينشف بها أعضاءه، فلم يقبلها
   وإنما نفض يديه من الماء.
  - ٦ إنه لا يجب دلك الجسد في الغسل، وهو كالدلك في الوضوء سنة.
- ٧ إنه لا يغسل أعضاء الوضوء للجنابة بعد غسلها في الوضوء، فقد صحح
   النووي أنه يجزئ غسلة واحدة عَنْ الوضوء وعن الجنابة.
- ٨ إن غسل الجسد مرة واحدة وبعضهم يجعله ثلاثًا، قياسًا على الوضوء،
   ولا قياس مع النص هذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية وشيخنا عبد
   الرحمن السعدى وأحد الوجهين في مذهب أحمد.

# الحديث الحادي والثلاثون

(٣١) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ، «أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَيَرْقُدُ أَحَدُنَا وَهُوَ جُنُبٌ؟ قَالَ: نَعَمْ، إِذَا تَوَضَّأَ أَحَدُكُمْ فَلْيَرْقُدْ». البخاري رقم (٢٨٧)، ومسلم رقم (٣٠٦).

OOO

# المعنى الإجمالي:

كان الحدث من الجنابة عندهم كبيرًا؛ لذا أشكل عليهم: هل يجوز النوم بعده أو لا؟ فسأل عمر بن الخطاب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ النَّبِيَّ ﷺ: إن أصابت أحدهم الجنابة من أول الليل، فهل يرقد وهو جنب؟ فأذن لهم ﷺ بذلك، على أن يخففوا هذا الحدث الأكبر بالوضوء الشرعي، وحينئذ لا بأس من النوم مع الجنابة.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ جواز نوم الجنب قبل الغسل إذا توضأ.
- ٢ إن الكمال أن لا ينام الجنب حتى يغتسل؛ لأن الاكتفاء بالوضوء رخصة.
  - ٣ مشروعية الوضوء قبل النوم للجنب، إذا لم يغتسل.
    - ٤ كراهة نوم الجنب بلا غسل ولا وضوء.

# الحديث الثاني والثلاثون

(٣٢) عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَتْ: «جَاءَتْ أُمُّ سُلَيْم - امْرَأَةُ أَبِي طَلْحَةَ - إِلَى رَسُولِ اللَّهِ يَلِيُّ ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحْيِي مِنَ الْحَقِّ، هَلْ عَلَى الْمَرْأَةِ مِنْ غُسْلٍ إِذَا هِيَ احْتَلَمَتْ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى: نَعَمْ، إِذَا رَأْتِ الْمَاءَ». البخاري (١٣٠) و(٢٨٢)، ومسلم (٣١٣).

#### OOO

# المعنى الإجمالي:

جاءت أُمُّ سُلَيْم الأنصارية إِلَى النَّبِي ﷺ لتسأله، ولما كان سؤالها مما يتعلق بالفروج، وهي مما يستحيا من ذكره عادة، قدمت بين يدي سؤالها لإلقاء سؤالها حتى يخف موقعه على السامعين، فَقَالَت: إِنَّ اللَّهَ جل وعلا وهو الحيي، لا يمتنع من ذكر الحق الَّذِي يستحيا من ذكره من أجل الحياء، ما دام فِي ذكره فائدة، فلما ذكرت أُمُّ سُلَيْم هذه المقدمة الَّتِي لطفت بها سؤالها، دخلت فِي صميم الموضوع، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْكُ نَعم، عليها الغسل، إذا رأت نزول ماء الشهوة.

# ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن المرأة عليها الغسل حين تحتلم إذا أنزلت ورأت الماء.
- ٢ إن المرأة تُنزل كما يُنزل الرجل، ومن ذاك يكون الشبه فِي الولد، كما أشار إلَى هذا بقية الحديث.
- ٣ إثبات صفة الحياء لله جل وعلا، إثباتًا يليق بجلاله، على أنه لا يمتنع تعالى من قول الحق لأجل الحياء. قَالَ ابن القيم فِي البدائع: إن صفات السلب المحض لا تدخل فِي أوصافه تعالى، إِلَّا إذا تضمنت ثبوتًا، وكذلك الإخبار عنه بالسلب، كقوله تعالى: ﴿ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البَقَرَة: ٢٥٥]، فإنه يتضمن كمال حياته وقيوميته. اهـ.

- ٤ إن الحياء لا ينبغي أن يمنع من تعلم العلم، حتى فِي المسائل الَّتِي يُستحيا منها.
- و إن من الأدب وحسن المخاطبة أن يقدم أمام الكلام اللّذي يستحيا منه مقدمة تناسب المقام، تمهيدًا للكلام، ليخف وقعه، ولئلا ينسب صاحبه إلى الجفاء.

### OF COMPLETE

# الحديث الثالث والثلاثون

(٣٣) عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «كُنْتُ أَغْسِلُ الْجَنَابَةَ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَيَخْرُجُ إِلَى الْصَلَاةِ وإِنَّ بُقَعَ الْمَاءِ فِي ثَوْبِهِ». البخاري رقم (٢٢٩). وفي لفظ مسلم: «لقد كُنْتُ أَفْرُكُهُ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَرْكًا فَيُصَلِّي فِيهِ». مسلم (٢٨٨).

#### 000

# المعنى الإجمالي:

تذكر عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أنه كان يصيب ثوب رَسُولِ اللَّهِ ﷺ المني من الجنابة، فتارة يكون رطبًا فتغسله من الثوب بالماء، فيخرج إلَى الصلاة والماء لم يجف من الثوب، وتارة أخرى يكون المني يابسًا، وحينئذ تفركه من ثوبه فركًا، فيصلي فيه.

### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي نجاسة المني، فذهبت الحنفية والمالكية إِلَى نجاسته، مستدلين بأحاديث غَسْله من ثوب رَسُول اللَّهِ ﷺ، ومنها هذا الحديث الَّذِي معنا، وذهب الشافعي، وأحمد، وأهل الحديث، وابن حزم، وشيخ الإسلام ابن تيمية وغيرهم من المحققين، إِلَى طهارته، مستدلين بأدلة كثيرة منها ما يأتي:

- ١ صحة أحاديث فرك عائشة المني من ثوب رَسُول اللَّهِ ﷺ إذا كان يابسًا بظفرها، فلو كان نجسًا، لما كفي إلَّا الماء كسائر النجاسات.
- ٢ أن المني هو أصل الإنسان وسعدته، فلا ينبغي أن يكون أصله نجسًا خبيثًا، والله كرمه وطهره.
  - ٣ لم يأمر النَّبِيُّ ﷺ بغسله والتحرز منه كالبول.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ طهارة المني وعدم وجوب غسله من البدن والثياب وغيرها.
- ٢ استحباب إزالته عَنِ الثوب والبدن فيغسل رطبًا، ويفرك يابسًا.

CANCER CANCE

# الحديث الرابع والثلاثون

(٣٤) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا جَلَسَ بَيْنَ شُعَبِهَا الْأَرْبَعِ، ثُمَّ جَهَدَهَا وَجَبَ الْغُسْلُ». وفي لفظ لمسلم: ﴿وَإِنْ لَمْ يُنْزِلْ». البخاري (٢٩١)، ومسلم (٣٤٨).

#### o o o

### غريب الحديث:

- ١ شُعَبِهَا الْأَرْبَعِ: يريد بذلك يديها ورجليها، وهو كناية عَن الجماع.
- ٢ ثُمَّ جَهَدَها: بفتح الجيم والهاء، معناه: بلغ المشقة بكدها، وهو كناية
   عَن الإيلاج.

# المعنى الإجمالي:

يقول النَّبِيُّ عَلَيْهِ ما معناه: إذا جلس الرجل بين شعب المرأة الأربع اللائي هن اليدان والرجلان، ثُمَّ أولج ذكره فِي فرج المرأة، فقد وجب عليهما الغسل من الجنابة، وإن لم يحصل إنزال مني؛ لأن الإيلاج وحده أحد موجبات الغسل.

# ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب الغسل من إيلاج الذكر فِي الفرج، وإن لم يحصل إنزال.
- ٢ يكون هذا الحديث ناسخًا لحديث أبي سعيد «الْمَاءُ مِنَ الْمَاءِ»(١) المفهوم
   منه بطريق الحصر أنه لا غسل إلَّا من إنزال المني.

### OFFI DENO

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۳٤۳)، والنسائي (۱۹۹)، وأبو داود (۲۱۷)، وابن ماجه (۲۰۷)، وأحمد (۱۰۸۰)

# الحديث الخامس والثلاثون

(٣٥) عَنْ أَبِي جَعْفَرِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، «أَنَّهُ كَانَ هُوَ وَأَبُوهُ عِنْدَ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ وَعِنْدَهُ قُوْمٌ، فَسَأَلُوهُ عَنِ الْغُسْلِ، فَقَالَ: يَكْفِيكَ صَاعٌ، فَقَالَ رَجُلٌ: مَا يَكْفِينِي، فَقَالَ جَابِرٌ: كَانَ يَكْفِي مَنْ هُوَ أَوْفَرُ مِنْكَ شَعْرًا وَخَيْرٌ مِنْكَ - يُرِيدُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ - ثُمَّ أَمَّنَا فِي ثَوْبٍ». البخاري مِنْكَ شَعْرًا وَخَيْرٌ مِنْكَ - يُرِيدُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَلَى رَأْسِهِ ثَلَاثًا». البخاري (٢٥٥).

قال المصنف: الرجل الَّذِي قَالَ: (مَا يَكْفِينِي) هو الحسن بن محمد بن علي بن أبي طالب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أبوه محمد بن الحنفية.

#### 000

# المعنى الإجمالي:

كان أبو جعفر وأبوه عند الصحابي الجليل جابر بن عبد اللَّه وعنده قوم، فسأل القوم جابرًا عما يكفي من الماء فِي غسل الجنابة، فقال: يكفيك صاع.

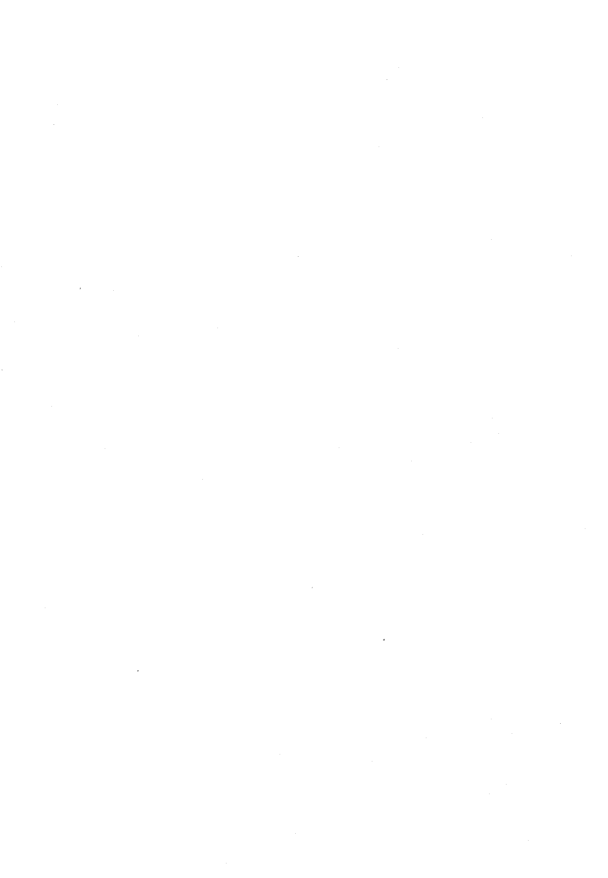
وكان الحسن بن محمد بن الحنفية مع القوم عند جابر، فقال: إن هذا القدر لا يكفيني للغسل من الجنابة، فَقَالَ جابر: كان يكفي من هو أوفر وأكثف منك شعرًا، وخير منك، فيكون أحرص منك على طهارته ودينه - يعني النَّبِيَّ عَيِي اللَّبِيَ عَلَي الله الصاع بعد أن اغتسل بهذا الصاع أمَّنَا فِي الصلاة، مما يدل على أنه تطهر بهذا الصاع الطهارة الكافية.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - وجوب الغسل من الجنابة، وذلك بإفاضة الماء على العضو وسيلانه
 عليه، فمتى حصل ذلك تأدى الواجب.

#### باب الغسل من الجنابة

- ٢ قَالَ فِي بداية المجتهد: لا يستدل به على لزوم الدلك ولا على عدمه.
- ٣ إن الصاع الَّذِي هو أربعة أمداد يكفي للغسل من الجنابة. قَالَ ابن دقيق العيد: وليس ذلك على سبيل التحديد، فقد دلت الأحاديث على مقادير مختلفة، وذلك والله أعلم لاختلاف الأوقات أو الحالات، كقلة الماء وكثرته، والسفر والحضر.
  - ٤ استحباب التخفيف في ماء الطهارة.
  - ٥ الإنكار على من يخالف سنة النَّبيِّ ﷺ.



# بالباتيم

التيمم في اللغة: القصد، قَالَ تعالى: ﴿ وَلا عَرْقِينَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحُرَامُ ﴾ [المائدة: ٢]. ثُمَّ نقل - في عرف الفقهاء - إِلَى مسح الوجه واليدين بشيء من الصعيد؛ لأن الماسح قصد إِلَى الصعيد. وقد عرفه بعض العلماء بقوله: طهارة ترابية تشتمل على مسح الوجه واليدين عند عدم الماء أو عدم القدرة على استعماله، وهو من خصائص هذه الأمة المحمدية الَّتِي يسر اللَّه أمورها، وسهل عليها شريعتها، وجعل لها من الحرج فرجًا، ومن الضيق مخرجًا، وطهر باطنها وظاهرها ببركة هذا النَّبِيّ الكريم على فإن من عدم الماء - الَّذِي هو أحد أصلي الحياة - تعوض عنه بالأصل الثاني الَّذِي هو التراب، لئلا يفقد الطهارة إطلاقًا، فإن طهارة الماء تطهر الظاهر والباطن، فإذا عدمت هذه الأداة الكاملة، رجعنا إِلَى صورة الطهارة بأداة التراب، لتحصل الطهارة الباطنة، فلا شك في حكمته، ولا ريب في فائدته، لمن التراب، لتحصل الطهارة الباطنة، فلا شك في حكمته، ولا ريب في فائدته، لمن رزق السعادة في الفهم، وهو ثابت في الكتاب العزيز، والسنة المطهرة، وإجماع الأمة المحمدية المهدية ويقتضيه القياس الصحيح.

### CAN DENO CAN

# الحديث السادس والثلاثون

(٣٦) عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ رَأَى رَجُلًا مُعْتَزِلًا لَمْ يُصَلِّ فِي الْقَوْمِ، فَقَالَ: يَا فُلَانُ، مَا مَنَعَكَ أَنْ تُصَلِّيَ فِي الْقَوْمِ؟ فَقَالَ: يَا فُلَانُ، مَا مَنَعَكَ أَنْ تُصَلِّيَ فِي الْقَوْمِ؟ فَقَالَ: يَا فُلانُ، مَا مَنَعَكَ أَنْ تُصَلِّي فِي الْقَوْمِ؟ فَقَالَ: يَا رُسُولَ اللَّهِ، أَصَابَتْنِي جَنَابَةٌ وَلَا مَاءَ. فَقَالَ: عَلَيْكَ بِالصَّعِيدِ فَإِنَّهُ يَكْفِيكَ». رواه البخاري رقم (٣٤٨).

#### OOO

### غريب الحديث:

١ - مُعْتَزِلًا: منفردًا عَنْ القوم، متنحيًا عنهم، وهو خلاد بن رافع رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وكان ممن شهد بدرًا.

٢ - الصَّعِيدُ: وجه الأرض وما علا منها.

# المعنى الإجمالي:

صلى النّبِيُّ عِي الصحابة صلاة الصبح، فلما فرغ من صلاته رأى رجلًا لم يصل معهم، فكان من كمال لطف النّبِي عَي ، وحسن دعوته إلَى اللّه، أنه لم يعنفه على تخلفه عَنِ الجماعة، حتى يعلم السبب فِي ذلك، فقال: يا فلان، ما منعك أن تصلي مع القوم؟ فشرح عذره - فِي ظنه - للنبي عَي بأنه قد أصابته جنابة ولا ماء عنده، فأخر الصلاة حتى يجد الماء ويتطهر، فَقَالَ عَي : إِنَّ اللّهَ تعالى قد جعل لك - من لطفه ما يقوم مقام الماء فِي التطهر، وهو الصعيد، فعليك به، فإنه يكفيك عَنِ الماء.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - التيمم ينوب مناب الغسل فِي التطهر من الجنابة.

٢ - إن التيمم لا يكون إلا لعادم الماء أو المتضرر باستعماله، وقد بسط الرجل عذره وهو عدم الماء، فأقره النّبيُّ على ذلك.

- ٣ لا ينبغي لمن رأى مقصرًا فِي عمل أن يبادره بالتعنيف أو اللوم، حتى يستوضح عَنِ السبب فِي ذلك، فلعل له عذرًا وأنت تلوم.
- خواز الاجتهاد في مسائل العلم بحضرة النّبيّ ﷺ، فقد ظن الصحابي أن من أصابته الجنابة لا يصلي حتى يجد الماء، وانصرف ذهنه إلى أن آية التيمم خاصة بالحدث الأصغر.

## الحديث السابع والثلاثون

(٣٧) عَنْ عَمَّارِ بْنِ يَاسِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: "بَعَثَنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي حَاجَةٍ فَأَجْنَبْتُ، فَلَمْ أَجِدِ الْمَاءَ، فَتَمَرَّغْتُ فِي الصَّعِيدِ كَمَا تَمْرُغُ الدَّابَّةُ، ثُمَّ أَتَيْتُ النَّبِيَ ﷺ فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لَهُ، فَقَالَ: إِنَّمَا كَانَ يَكْفِيكَ أَنْ تَقُولَ بِيَدَيْكَ هَكَذَا. ثُمَّ ضَرَبَ بِيكَيْهِ الْأَرْضَ ضَرْبَةً وَاحِدَةً، ثُمَّ مَسَحَ الشِّمَالَ عَلَى الْيَمِينِ، وَظَاهِرَ كَفَيْهِ وَوَجْهَهُ». البخاري (٣٤٧)، ومسلم (٣٦٨).

### OOO

### غريب الحديث:

١ - فَتَمَرَّغْتُ فِي الصَّعِيدِ: تقلب فِي الأرض حتى عم بدنه التراب.

٢ - أَنْ تَقُولَ بِيَدَيْكَ: يراد بالقول الفعل، وهو كثير فِي لسان الشرع ولغة العرب.

## المعنى الإجمالي:

بعث النّبِيُ عَلَيْ (عمار بن ياسر) فِي سفر لبعض حاجاته، فأصابته جنابة، فلم يجد الماء ليغتسل منه، وكان لا يعلم حكم التيمم للجنابة، وإنما يعلم حكمه للحدث الأصغر، فاجتهد وظن أنه كما مسح بالصعيد بعض أعضاء الوضوء عَنِ الحدث الأصغر، فلا بد أن يكون التيمم من الجنابة بتعميم البدن بالصعيد، قياسًا على الماء، فتقلب فِي الصعيد حتى عمه التراب وصلى، فلما جاء إِلَى النّبِي عَلَيْ، وكان فِي نفسه مما عمله شيء؛ لأنه عَنِ اجتهاد منه، ذكر له ذلك، ليرى هل هو على صواب أو لا؟ فَقَالَ النّبِيُ عَلَيْ: يكفيك عَنْ تعميم بدنك كله بالتراب أن تضرب بيديك الأرض ضربة واحدة، ثُمَّ تمسح شمالك على مينك، وظاهر كفيك ووجهك.

### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء: هل يجزئ في التيمم ضربة واحدة للوجه والكفين أو لا بد من ضربتين؟ وهل لا بد من المسح على اليدين إلى المرفقين؟ فذهب بعضهم ومنهم الشافعي - إلى أنه لا بد من ضربتين، واحدة للوجه والأخرى لليدين إلى المرفقين، محتجين بأحاديث، منها ما رواه الدارقطني، عَنِ ابن عمر: «التَّيَمُّمُ ضَرْبَتَانِ؛ ضَرْبَةٌ لِلْوَجْهِ وَضَرْبَةٌ لِلْيَدَيْنِ إِلَى الْمِرْفَقَيْن»(١).

وذهب الجمهور، ومنهم الإمام أحمد، والأوزاعي، وإسحاق، وأهل الحديث، إلَى أن التيمم ضربة واحدة، وأنه لا يُمسح إلَّا الوجه والكفان مستدلين بأحاديث صحيحة، منها حديث عمار هذا. قَالَ ابن حجر: وكان عمار يفتي به بعد زمن النَّبِي عَيُّ والراوي للحديث أعرف بمراده. وأجابوا عَنْ أحاديث الضربتين والمرفقين بما فيها من المقال المشهور. ولا نجعل تلك الأحاديث في صف الأحاديث الصحاح الواضحة. قَالَ ابن عبد البر: أكثر الآثار المرفوعة عَنْ عمار ضربة واحدة، وما روي من ضربتين فكلها مضطربة. وَقَالَ ابن دقيق العيد: ورد في حديث التيمم ضربتان، ضربة للوجه وضربة لليدين، إلَّا أنه لا يقاوم هذا الحديث في الصحة، ولا يعارض مثله بمثله. وَقَالَ الخطابي: ذهب جماعة من أهل العلم إلى أن التيمم ضربة واحدة للوجه والكفين، وهذا المذهب أصح في الرواية.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ التيمم للغسل من الجنابة.
- ٢ إنه لا بد من طلب الماء قبل التيمم.
- ٣ صفة التيمم، وهو ضرب الأرض مرة واحدة، ثُمَّ مسح الوجه واليدين إلى المرفقين وتعميمها بالمسح. قَالَ ابن رشد: إطلاق اسم اليد على الكف أظهر من إطلاقه على الكف والساعد.

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير (١٣٣٦٦)، والدارقطني ١٨٠/١، والبيهقي في السنن (٩٤١)

### تيسير العلام شرح عمدة الأحكام

- ٤ ذكر الصنعاني أن العطف في روايات هذا الحديث قد جاء بالواو وتفيد العطف المطلق وجاء بالفاء وثم وتفيدان الترتيب والترتيب زيادة، والزيادة من العدم مقبولة فيحمل مجموع ما في الصحيحين على الترتيب. ولم يرد عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ تقديم اليدين على الوجه لا قولًا ولا فعلًا.
- ٥ إن التيمم للحدث الأكبر، كالتيمم للحدث الأصغر فِي الصفة والأحكام.
  - ٦ الاجتهاد في مسائل العبادات.
- ٧ إن المجتهد إذا أداه اجتهاده إِلَى غير الصواب وفعل العبادة، ثُمَّ تبين له
   الصواب بعد ذلك، فإنه لا يعيد تلك العبادة.

## الحديث الثامن والثلاثون

(٣٨) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، «أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: أُعْطِيتُ خَمْسًا لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ قَبْلِي: نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرةَ شَهْرٍ، وَجُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا، فَأَيُّمَا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتْهُ الصَّلَاةُ فَلْيُصَلِّ، وَأُحِلَّتُ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا، فَأَيُّمَا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتْهُ الصَّلَاةُ فَلْيُصَلِّ، وَأُحِلَّتُ لِيَ الْغَنَائِمُ، وَلَمْ تَحِلَّ لِأَحَدٍ قَبْلِي، وَأُعْطِيتُ الشَّفَاعَة، وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ وَأُحِلَّتُ لِلَي النَّاسِ كَافَّةً». البخاري رقم (٣٣٥) و(٤٣٨)، ومسلم رقم (٢١٥).

OOO

### غريب الحديث:

- لَمْ تَحِلَّ: يجوز ضم التاء وفتح الحاء، على البناء للمفعول، ويجوز فتح التاء وكسر الحاء على البناء للفاعل، وهو أكثر، قاله الشيخ نور الدين الهاشمي.

### المعنى الإجمالي:

خُصَّ نبينا عليهم السلام، فنال هذه الأمة المحمدية - ببركة هذا النَّبِيّ الكريم الميمون - شيء من هذه الفضائل والمكارم، فمن ذلك ما ثبت في هذا الحديث من هذه الخصال الخمس الكريمة اللائي أولاهن: أنَّ اللَّه سبحانه وتعالى نصره وأيده على أعدائه بالرعب الَّذِي يَجِل بأعدائه، فيوهن قواهم، ويضعضع كيانهم، ويفرق صفوفهم، ويفل جمعهم ولو كان النَّبِيُّ على مسيرة شهر منهم، تأييدًا من اللَّه ونصرًا لنبيه وخذلانًا وهزيمة لأعداء دينه، ولا شك أنها إعانة كبيرة من اللَّه تعالى.

ثانيها: أَنَّ اللَّهَ سبحانه وتعالى وسع على هذا النَّبِيّ الكريم وأمته المرحومة بأن جعل لهم الأرض مسجدًا، فأينما تدركهم الصلاة فليصلوا، فلا تتقيد بأمكنة مخصوصة، كما كان مَنْ قبلهم لا يؤدون عباداتهم إِلَّا فِي الكنائس أو الْبِيَع،

وهكذا فإن اللَّه رفع الحرج والضيق عَنْ هذه الأمة، فضلاً منه وإحسانًا وكرمًا وامتنانًا، وكذلك كان من قبل هذه الأمة، لا يطهرهم إِلَّا الماء، وهذه الأمة جعل التراب لمن لم يجد الماء طهورًا، ومثله العاجز عَن استعماله لضرره.

ثالثها: أن الغنائم الَّتِي تؤخذ من الكفار والمقاتلين، حلال لهذا النَّبِي ﷺ وأمته، يقتسمونها على ما بيَّن اللَّه تعالى بعد أن كانت محرمة على الأنبياء السابقين وأممهم، حيث كانوا يجمعونها، فإن قبلت نزلت عليها نار من السماء فأحرقتها.

رابعها: أنَّ اللَّه سبحانه وتعالى خصه بالمقام المحمود، والشفاعة العظمى، يوم يتأخر عنها أولو العزم من الرسل فِي عرصات القيامة، فيقول: أنا لها، ويسجد تحت العرش، ويمجد اللَّه تعالى بما هو أهله، فيقال: اشفع تشفع، وسل تعطه، حينئذ يسأل اللَّه الشفاعة للخلائق بالفصل بينهم فِي هذا المقام الطويل، فهذا هو المقام المحمود الَّذِي يغبطه عليه الأولون والآخرون.

خامسها: أن كل نبي من الأنبياء السابقين تختص دعوتهم بقومهم، وقد جعل اللّه تعالى فِي هذا النّبِيّ العظيم، وفي رسالته السامية الصلاحية والشمول لأن تكون الدستور الخالد، والقانون الباقي لجميع البشر، على اختلاف أجناسهم، وتباين أصنافهم، وتباعد أقطارهم، فهي الشريعة الصالحة لكل زمان ومكان، ولما كانت بهذه الصلاحية والسمو، كانت هي الأخيرة؛ لأنها لا تحتاج إِلَى زيادة ولا فيها نقص، وجعلت شاملة لما فيها من عناصر البقاء والخلود.

### ما يؤخذ من الحديث:

هذا حديث عظيم، وفيه فوائد جمة، ونقتصر على البارزة منها:

١ - تفضيل نبينا على سائر الأنبياء، وتفضيل أمته على سائر الأمم.

٢ - تعديد نعم الله على العبد، وإن ذكرها - على وجه الشكر لله، وذكر
 آلائه - يُعد عبادة وشكرًا لله.

- ٣ كونه ﷺ نُصر بالرعب، وأحلت له الغنائم، وبعث إِلَى الناس عامة، وأعطي الشفاعة، وجعلت الأرض له ولأمته مسجدًا وطهورًا، كل هذا من خصائصه، وقد عدت خصائصه فكانت سبع عشرة خصلة، وهي عند الصنعاني إحدى وعشرون، ومن تتبع الجامعين الصغير والكبير وجد زيادة على هذا العدد.
  - ٤ إن صحة الصلاة لا تختص ببقعة دون أخرى.
  - ٥ إن الأصل فِي الأرض الطهارة للصلاة والتيمم.
    - ٦ إن كل أرض صالحة ليتيمم منها.
- ٧ سعة هذه الشريعة وعظمتها؛ لذا جعلت لتنظيم العالم كله في عباداته
   ومعاملاته، على اختلاف أمصاره وتباعد أقطاره.
- ٨ قوله: «أَيُّمَا رَجُلٍ» لا يراد به جنس الرجال وحده، وإنما يراد أمثاله من النساء أيضًا؛ لأن النساء شقائق الرجال.
- ٩ قَالَ الصنعاني: إنما خص مسافة الشهر دون مسافة أبعد منه؛ لأنه لم
   يكن بينه وبين من أظهر العداوة له أكثر من ذلك.



## بالبحسيض

الحيض دم جعله اللَّه تعالى - من رحمته وحكمته - فِي رحم المرأة، غذاء لجنينها، فإذا وضعت تحول إِلَى لبن لغذاء طفلها، فإذا كانت غير حامل ولا مرضع، برز الزائد منه فِي أوقات معلومة؛ لهذا يندر أن تحيض الحامل أو المرضع، ويتعلق بخروجه أحكام فِي العبادات وغيرها.

## الحديث التاسع والثلاثون

(٣٩) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، «أَنَّ فَاطِمَةَ بِنْتَ أَبِي حُبَيْشٍ سَأَلَتِ النَّبِيَّ وَقَلَ، فَقَالَتْ: إِنِّي أُسْتَحَاضُ فَلَا أَطْهُرُ، أَفَأَدَعُ الصَّلَاةَ؟ قَالَ: لَا، إِنَّ ذَلِكِ عِرْقٌ، وَلَكِنْ دَعِي الصَّلَاةَ قَدْرَ الْأَيَّامِ الَّتِي كُنْتِ تَحِيضِينَ فِيهَا، ثُمَّ اغْتَسِلِي وَصَلِّي». وَلَكِنْ دَعِي الصَّلَاةَ قَدْرَ الْأَيَّامِ الَّتِي كُنْتِ تَحِيضِينَ فِيهَا، ثُمَّ اغْتَسِلِي وَصَلِّي». البخاري رقم (٣٢٥)، ومسلم رقم (٣٣٣). وفي رواية: «وَلَيْسَتْ بِالْحَيْضَةِ، فَإِذَا أَقْبَلَتِ الْحَيْضَةُ فَاتْرُكِي الصَّلَاةَ، فَإِذَا ذَهَبَ قَدْرُهَا فَاغْسِلِي عَنْكِ الدَّمَ وَصَلِّي». البخاري رقم (٣٠٦).

### OOO

### غريب الحديث:

- ١ ذَلِكِ: بكسر الكاف، خطابًا للمرأة السائلة.
- ٢ عِرْقٌ: أي عرق انفجر، كما جاء في إحدى الروايات، ويقال لهذا العرق: العاذل، وهو في أدنى الرحم دون قعره، ودم الحيض يخرج من قعر الرحم.
- ٣ إِذَا أَقْبَلَتِ الْحَيْضَةُ: قَالَ الخطابي: بكسر الحاء، وغلط من فتحها؛ لأن المراد الحالة، وجوَّز القاضي عياض وغيره الفتح، وهو أقوى؛ لأن المراد الحيض.

٤ - ذكر الصنعاني أن (فدعي الصلاة) أولى من «فَاتْرُكِي الصَّلَاةَ»؛ لأنه مما
 اتفقا عليه.

### المعنى الإجمالي:

ذكرت فاطمة بنت أبي حبيش للنبي على أن دم الاستحاضة يصيبها، فلا ينقطع عنها، وسألته هل تترك الصلاة لذلك؟ فَقَالَ النّبِيُ عَلَيْ : لا تتركي الصلاة؛ لأن الدم الّذِي تترك لأجله الصلاة هو دم الحيض، وهذا الدم الّذِي يصيبك لَيْسَ دم حيض، وإنما هو دم عرق منفجر، وإذا كان الأمر كما ذكرتِ من استمرار خروج الدم في أيام حيضتك المعتادة وفي غيرها، فاتركي الصلاة أيام حيضتك المعتادة فقط، فإذا انقضت فاغتسلي واغسلي عنك الدم ثُمَّ صلي، ولو كان دم الاستحاضة معك.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ الفرق بين دم الاستحاضة وبين دم الحيض، فدم الاستحاضة هو المطبق، وأما دم الحيض فله وقت خاص.
  - ٢ إن دم الاستحاضة لا يمنع من الصلاة وسائر العبادات.
- ٣ إن دم الحيض يمنع من الصلاة من غير قضاء لها. وذكر ابن دقيق العيد
   أن ذلك كالمجمع عليه من الخلف والسلف إلا الخوارج.
- ٤ إن المستحاضة الَّتِي تعرف قدر عادة حيضها تحسبها، ثُمَّ تغتسل بعد انقضائها لتقوم أيام طهرها بالعبادات الَّتِي تتجنبها الحائض.
  - ٥ إن الدم نجس يجب غسله.
  - ٦ إنه لا يجب على المستحاضة تكرار الغسل لكل دخول وقت صلاة.
- ٧ ذكر ابن دقيق العيد أن قوله: «فَاغْسِلِي عَنْكِ الدَّمَ وَصَلِّي» مشكل في ظاهره؛ لأنه لم يذكر الغسل، ولا بد فيه بعد انقضاء أيام الحيض من

الغسل، والجواب الصحيح أن هذه الرواية وإن لم يذكر فيها الغسل فهي متضمنة له لوروده فِي الرواية الأخرى الصحيحة الَّتِي قَالَ فيها: «وَاغْتَسِلِي»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۲۲۷)، وأحمد (۲٦٦٠٣)

## الحديث الأربعون

(٤٠) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، «أَنَّ أُمَّ حَبِيبَةَ اسْتُحِيضَتْ سَبْعَ سِنِينَ، فَسَأَلَتْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ ذَلِكَ، فَأَمَرَهَا أَنْ تَغْتَسِلَ، فَكَانَتْ تَغْتَسِلُ لِكُلِّ صَلَاةٍ». البخاري رقم (٣٢٧) واللفظ له، ومسلم رقم (٣٣٤).

OOO

### المعنى الإجمالي:

أصابت الاستحاضة أم حبيبة بنت جحش سبع سنين، فسألت النَّبِيَّ ﷺ عَنْ كيفية الطهر من ذلك، فأمرها أن تغتسل، فكانت تفعل ذلك لكل صلاة.

### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي غسل المستحاضة لكل صلاة، هل يجب أو لا؟ فذهب بعضهم إِلَى وجوبه، عملًا بأحاديث وردت بذلك فِي بعض السنن.

وذهب الجمهور من السلف ومنهم علي، وابن عباس، وعائشة، والخلف، ومنهم الأئمة أبو حنيفة، ومالك، وأحمد، إِلَى عدم وجوبه، مستدلين بالبراءة الأصلية، وهو أن الأصل عدم الوجوب، وأجابوا عَنْ أحاديث الأمر بالغسل أنه لَيْسَ فيها شيء ثابت، وغسل أم حبيبة لكل صلاة إنما هو من عندها، لَيْسَ أمرًا من النّبِيّ عَيْلًا لها فِي كل صلاة، وإنما أمرها بالغسل فقط، كما هو في الروايات الثابتة. وذكر ابن دقيق العيد أنه لَيْسَ فِي الصحيحين ولا أحدهما أنه أمرها بالاغتسال لكل صلاة.

### ما يؤخذ من الحديث:

- وجوب الغسل على المستحاضة عند انتهاء عدة أيام حيضها.

CAN DAY DAY

## الحديث الحادي والأربعون

(٤١) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ، كِلَانَا جُنُبٌ». البخاري رقم (٢٩٩)، ومسلم رقم (٣٢١). «فَكَانَ يَأْمُرُنِي فَأَتَّزِرُ فَيُبَاشِرُنِي وَأَنَا حَائِضٌ». البخاري رقم (٣٠٠)، ومسلم رقم (٣٠١)، «وَكَانَ يُخْرِجُ رَأْسَهُ إِلَيَّ وَهُوَ مُعْتَكِفٌ فَأَغْسِلُهُ وَأَنَا حَائِضٌ». البخاري رقم (٣٠١)، ومسلم رقم (٢٩٧).

OOO

### المعنى الإجمالي:

اشتمل هذا الحديث على ثلاث مسائل:

الأولى: أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ وزوجته كانا يغتسلان من الجنابة من إناء واحد؛ لأن الماء طاهر لا يضره غرف الجنب منه، إذا كان قد غسل يديه قبل إدخالهما في الإناء.

والثانية: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أراد أن يشرع لأمته فِي القرب من الحائض بعد أن كان اليهود لا يؤاكلونها ولا يضاجعونها.

والثالثة: أن الحائض لا تدخل المسجد، لئلا تلوثه؛ ولهذا كان النَّبِيُّ ﷺ يُسُخْرِجُ إليها فِي بيتها رَأْسَهُ، وهو فِي المسجد فتغسله، مما يدل على أن قرب الحائض لا مانع منه لمثل هذه الأعمال، وقد شرع توسعة بعد حرج اليهود.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ جواز اغتسال الجُنُبَيْنِ من إناء واحد.
- ٢ جواز مباشرة الحائض فيما دون الفرج، وأن بدنها طاهر لم تحل فيه نجاسة بحيضها.

- ٣ استحباب لبسها الإزار وقت المباشرة.
- ٤ اتخاذ الأسباب المانعة من الوقوع فِي المحرم.
  - ٥ منع دخول الحائض المسجد.
- ٦ إباحة مباشرتها الأشياء رطبة أو يابسة، ومن ذلك غسل الشعر وترجيله.
- ٧ إن المعتكف إذا أخرج رأسه من المسجد لا يعد خارجًا منه، ويقاس عليه غيره من الأعضاء، إذا لم يخرج جميع بدنه.

### CHACKACKAC

## الحديث الثاني والأربعون

(٤٢) عَنْ عَاثِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَتَّكِئُ فِي حِجْرِي وَأَنَا حَائِضٌ فَيَقْرَأُ الْقُرْآنَ». البخاري رقم (٢٩٧) و(٧٥٤٩)، ومسلم رقم (٣٠١).

### OOO

### غريب الحديث:

- يَتَّكِئُ فِي حِجْرِي: (يتكئ) مهموز، ويجوز الفتح والكسر فِي الحاء من (حجري) وهما لغتان.

### المعنى الإجمالي:

ذكرت عائشة أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كان يقرأ القرآن فِي حجرها وهي حائض، مما يدل على أن بدن الحائض طاهر، لم ينجس بالحيض.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - جواز قراءة القرآن فِي حجر الحائض؛ لأنها طاهرة البدن والثياب.

٢ - تحريم قراءة القرآن على الحائض، أخذًا من توهم امتناع القراءة في
 حجر الحائض. قاله ابن دقيق العيد.

### CAN DENO DENO

## الحديث الثالث والأربعون

(٤٣) عَنْ مُعَاذَةَ قَالَتْ: «سَأَلْتُ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا فَقُلْتُ: مَا بَالُ الْحَائِضِ تَقْضِي الطَّوْمَ وَلَا تَقْضِي الصَّلَاةَ؟ فَقَالَتْ: أَحَرُورِيَّةٌ أَنْتِ؟ فَقُلْتُ: لَسْتُ بِحَرُورِيَّةٍ، وَلَكِنِّي أَسْأَلُ، فَقَالَتْ: كَانَ يُصِيبُنَا ذَلِكَ فَنُؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّوْمِ وَلَا نُؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّوْمِ وَلَا نُؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّوْمِ وَلَا نُؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّلَاةِ». البخاري رقم (٣٢١)، ومسلم رقم (٣٣٥).

OOO

### غريب الحديث:

- أَحَرُورِيَّةُ أَنْتِ: نسبة إِلَى بلدة قرب الكوفة اسمها (حروراء)، خرجت منها أول فرقة من الخوارج على عليّ بن أبي طالب، فصار الخوارج يعرفون بالحرورية.

### المعنى الإجمالي:

سألت معاذة عائشة عن السبب الَّذِي من أجله جعل الشارع أن الحائض تقضي أيام حيضها الَّتِي أفطرتها ولا تقضي صلواتها زمن الحيض، مع اشتراك العبادتين فِي الفرضية، بل إن الصلاة أعظم من الصيام، وكان عدم التفريق بينهما فِي القضاء هو مذهب الخوارج المبني على الشدة والحرج، فقالت لها عائشة منكرة عليها -: أحرورية أنت تعتقدين مثل ما يعتقدون، وتشددين كما يشددون؟ فقالت: لست حرورية، ولكني أسأل سؤال متعلم مسترشد. فقالت عائشة: كان الحيض يصيبنا زمن النَّبِي عَيْ ، وكنا نترك الصيام والصلاة زمنه، فيأمرنا عَيْ بقضاء الصوم ولا يأمرنا بقضاء الصلاة، ولو كان القضاء واجبًا لأمر به ولم يسكت عنه، فكأنها تقول كفي بامتثال أوامر الشارع والوقوف عند حدوده حكمة ورشدًا.

### ما يؤخذ من الحديث:

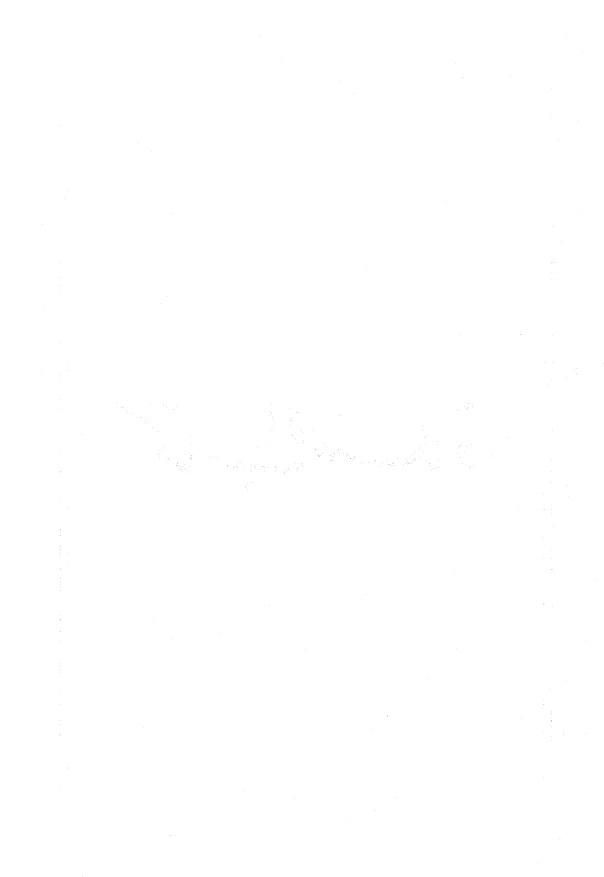
١ - إن الحائض تقضي الصيام ولا تقضي الصلاة؛ لأن الصلاة تتكرر كل يوم
 خمس مرات، فهي عبادة مستمرة، ويحصل من إعادتها وقضائها مشقة أيضًا.

- ٢ إن تقرير النَّبيِّ ﷺ أمته على شيء يعد من السنة.
- ٣ الإنكار على كل من سأل سؤال تعنت ومجادلة.
  - ٤ تبيين العلم لمن طلبه للتعلم والاسترشاد.
- ٥ كون الحائض لا تقضي الصلاة لأجل المشقة، من الأدلة الَّتِي تقرر القاعدة الإسلامية العامة وهي (إن المشقة تجلب التيسير).

CARCEARCEARCEARCE



قابلصلة



## تماليصلاة

الصلاة فِي اللغة الدعاء. قَالَ القاضي عياض: هو قول أكثر أهل العربية والفقهاء، وتسمية الدعاء صلاة معروف فِي كلام العرب. والعلاقة بين الدعاء والصلاة الجزئية، فإن الدعاء جزء من الصلاة؛ لأنها قد اشتملت عليه.

وفي الشرع: أقوال وأفعال مفتتحة بالتكبير ومختتمة بالتسليم مع النية.

والصلوات الخمس أحد أركان الإسلام الخمسة، بل أعظمها بعد الشهادتين، وثبوتها بالكتاب والسنة والإجماع، فمن جحدها فقد كفر، وفي مشروعيتها من الفوائد ما يفوت الحصر من الوجهة الدينية والدنيوية، والصحية، والاجتماعية، والسياسية والنظامية. ولو ذهب الكاتب يعدها عدًّا، لطال عليه الكلام. والله سبحانه وتعالى أحكم الحاكمين، حين فرضها، فبقيامها قيام الدنيا والآخرة. ولها فروض، وشروط، ومكملات، كما أن لها مبطلات ومنقصات. تقدم أحد شروطها، وهو الطهارة، وتأتي بقية أحكامها في الأحاديث التالية إن شاء اللَّه تعالى.



# بالبالمواقيت

المواقيت: جمع (ميقات) والمراد هنا - المواقيت الزمانية الَّتِي هي المقدار المحدود لفعل الصلوات المفروضات وغيرها.

ودخول وقت المفروضة، وهو الشرط الثاني من شروط الصلاة.

## الحديث الرابع والأربعون

(٤٤) عَنْ أَبِي عَمْرِو الشَّيْبَانِيِّ - وَاسْمُهُ (سَعْدُ بْنُ إِيَاسٍ) - قَالَ: حَدَّثَنِي صَاحِبُ هَذِهِ الدَّارِ - وَأَشَارَ بِيَدِهِ إِلَى دَارِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ - قَالَ: «سَأَلْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ: أَيُّ الْأَعْمَالِ أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ؟ قَالَ: الصَّلَاةُ عَلَى وَقْتِهَا، وَسُولَ اللَّهِ عَنَّ وَجَلَّ؟ قَالَ: الصَّلَاةُ عَلَى وَقْتِهَا، قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ. قَالَ: فُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ. قَالَ: عَدَّثَنِي بِهِنَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَلَوِ اسْتَزَدْتُهُ لَزَادَنِي». البخاري رقم (٧٢٧) و(٢٧٨٢) و(٩٧٠).

OOO

### غريب الحديث:

- ١ الصَّلَاةُ عَلَى وَقْتِهَا: يريد بها الصلاة المفروضة؛ لأنها هي المرادة عند
   الإطلاق.
- ٢ أَيُّ: استفهامية معربة، وقيل: إنها غير منونة مع إعرابها، وذلك لتقدير الإضافة.

### المعنى الإجمالي:

سأل ابن مسعود رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ النَّبِيَّ ﷺ عَنِ الطاعات لله، أيها أحب إِلَى اللَّه تعالى؟ فكلما كان العمل أحب إِلَى اللَّه كان ثوابه أكثر، فَقَالَ ﷺ - مبينًا -:

إن أحبها إِلَى اللَّه تعالى الصلاة المفروضة فِي وقتها الَّذِي حدده الشارع؛ لأن فيه المبادرة إِلَى نداء اللَّه تعالى والامتثال لأمره، والاعتناء بهذا الفرض العظيم، ومن رغبته رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي الخير، لم يقف عند هذا، بل سأله عَنِ الدرجة الثانية، من محبوبات اللَّه تعالى، قَالَ: بر الوالدين، فإن الأول محض حق اللَّه، وهذا محض حق اللَّه تعالى، وحق الوالدين يأتي بعد حق اللَّه، بل إنه سبحانه من تعظيمه له يقرن حقهما وبرهما مع توحيده فِي مواضع من القرآن الكريم؛ لما لهما من الحق الواجب، مقابل ما بذلاه من التسبب فِي إيجادك وتربيتك، وتغذيتك، وشفقتهما وعطفهما عليك، فالبر بهما وفاء لبعض حقهما.

ثم إنه - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - استزاد من لا يبخل، عَنِ الدرجة الثالثة من سلسلة هذه الأعمال الفاضلة، فقال: الجهاد فِي سبيل اللَّه، فإنه ذروة سنام الإسلام وعموده الَّذِي لا يقوم إِلَّا به، وبه تعلو كلمة اللَّه وينشر دينه، وبتركه - والعياذ بالله - هدم الإسلام، وانحطاط أهله، وذِهاب عزهم، وسلب ملكهم، وزوال سلطانهم ودولتهم، وهو الفرض الأكيد على كل مسلم، فإن من لم يغز، ولم يحدث نفسه بالغزو مات على شعبة من النفاق.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن أحب الأعمال إِلَى اللّه تعالى الصلاة فِي وقتها، ثُمَّ بر الوالدين، ثُمَّ الجهاد فِي سبيل اللّه، وذلك بعد وجود أصل الإيمان، فإن العبادات فروعه وهو أساسها.
- ٢ يقصد بهذا السؤال الأعمال البدنية، بقرينة تخصيص الجواب بالصلاة وبر الوالدين والجهاد، ولم يدخل في السؤال ولا جوابه شيء من أعمال القلوب الَّتِي أعلاها الإيمان.
- ٣ إن الأعمال ليست في درجة واحدة في الأفضلية، وإنما تتفاوت حسب تقريبها من الله تعالى، ونفعها، ومصلحتها، فسأله عما ينبغي تقديمه منها.

- ٤ إن الأعمال تفضل عَنْ غيرها من أجل محبة اللَّه لها.
  - ٥ إثبات صفة المحبة لله تعالى، إثباتًا يليق بجلاله.
- حضل السؤال عَنِ العلم، خصوصًا الأشياء الهامة، فقد أفاد هذا السؤال نفعًا عظمًا.
- ٧ ترك بعض السؤال عَنِ العلم لبعض الأسباب كمخافة الإضجار والهيبة
   من المسؤول.

فائدة: سُئل النَّبِيُّ عَنِ المفاضلة فِي الأعمال عدة مرات، وكان على يعبب على ذلك بما يناسب المقام، ويصلح لحال السائل؛ ولذا فإنه تارة يقول: الصلاة فِي أول وقتها، وتارة يقول: الجهاد فِي سبيل اللَّه، وتارة الصدقة، وذلك على حسب حال المخاطب وما يليق به.

ولا شك أن هذه أجوبة الحكمة والسداد، وفتاوى من يريد العمل والصالح العام، فإن الدين الإسلامي دين الواقع فِي أحكامه وأعماله؛ لذا ينبغي أن تكون المفاضلة بين الأعمال مبنية على هذا الأساس، فإن لكل إنسان عملًا يصلح له ولا ينجح إلَّا به، فينبغي توجيهه إليه، وكذلك الوقت يختلف، فحينًا تكون الصدقة أفضل من غيرها، كوقت المجاعات والحاجة، وتارة يكون طلب العلم الشرعي أنفع للحاجة إليه، وكذلك وظائف اليوم والليلة، فساعة يكون الاستغفار والدعاء أولى من القراءة، وساعة أخرى تكون الصلاة، وهكذا.

## الحديث الخامس والأربعون

(٤٥) عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «لَقَدْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي الْفَجْرَ، فَتَشْهَدُ مَعَهُ نِسَاءٌ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ مُتَلَفِّعَاتٍ بِمُرُوطِهِنَّ، ثُمَّ يَرْجِعْنَ إِلَى بُيُوتِهِنَّ مَا يَعْرِفُهُنَّ أَحَدٌ؛ مِنَ الْغَلَسِ». البخاري رقم (٥٧٨) و(٨٦٧)، ومسلم رقم (٦٤٥).

قال: المروط، أكسية معلمة تكون من خز، وتكون من صوف. و(متلفعات): ملتحفات. و(الغلس): اختلاط ضياء الصبح بظلمة الليل.

### 000

### غريب الحديث:

- ١ معلَّمة: بفتح اللام وتشديدها.
- ٢ الْغَلَس: بفتح الغين المعجمة واللام.
- ٣ بِمُرُوطِهِنَّ: الْمِرط بكسر الميم كساء مخطط بألوان. وزاد بعضهم أنها مربعة.
  - ٤ مُتَلَفِّعَاتٍ: متلففات، أي غَطَّيْنَ أبدانهن ورءوسهن.

## المعنى الإجمالي:

تذكر عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أن نساء الصحابة كن يلتحفن بأكسيتهن ويشهدن صلاة الفجر مع النَّبِيِّ عَلَيْهُ، ثُمَّ يرجعن بعد الصلاة إلَى بيوتهن، وقد اختلط الضياء بالظلام، إلَّا أن الناظر إليهن لا يعرفهن؛ لوجود بقية الظلام المانعة من ذلك.

### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي الأفضل فِي وقت صلاة الفجر، فذهب الحنفية إِلَى أن الإسفار بها أفضل؛ لحديث: «أَسْفِرُوا بِالْفَجْرِ، فَإِنَّهُ أَعْظَمُ لِلْأَجْرِ»(١). قَالَ

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۱۰٤)، والنسائي (٥٤٨)، وأبو داود (٤٢٤)، وابن ماجه (٦٧٢)، وأحمد (٢٣١٢٤)

الترمذي: حسن صحيح. وذهب الجمهور ومنهم الأئمة الثلاثة إِلَى أن التغليس بها أفضل؛ لأحاديث كثيرة منها حديث الباب. وأجابوا عَنْ حديث «أَسْفِرُوا بِالْفَجْرِ... إلخ»(١) بأجوبة كثيرة، وأحسنها جوابان:

- ١ فإما أن يراد بالأمر بالإسفار تحقق طلوع الفجر حتى لا يتعجلوا فيوقعونها في أعقاب الليل، ويكون (أفعل التفضيل) الله هو (أعظم) جاء على غير بابه، وهو يأتى لغير التفضيل كثيرًا.
- ٢ وإما أن يراد بالإسفار إطالة القراءة في الصلاة، فإنها مستحبة، وبإطالة القراءة لا يفرغون من الصلاة إلّا وقت الإسفار.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ استحباب المبادرة إِلَى صلاة الصبح فِي أول وقتها.
- ٢ جواز إتيان النساء إِلَى المساجد لشهود الصلاة مع الرجال، مع عدم
   خوف الفتنة، ومع تحفظهن من إشهار أنفسهن بالزينة.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۱۵٤)، والنسائي (۵٤۸)، وأبو داود (٤٢٤)، وابن ماجه (٦٧٢)، وأحمد (٣١٢٤)

## الحديث السادس والأربعون

(٤٦) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصَلِّي النَّهُمْ وَالْمَغْرِبَ إِذَا وَجَبَتْ، وَالْعِشَاءَ أَحْيَانًا النَّهُمْ بِالْهَاجِرَةِ، وَالْعِشَاءَ أَحْيَانًا وَأَحْيَانًا، إِذَا رَآهُمُ اجْتَمَعُوا عَجَّلَ، وَإِذَا رَآهُمْ أَبْطَئُوا أَخَرَ، وَالصَّبْحَ كَانَ النَّبِيُ ﷺ وَأَحْيَانًا، إِذَا رَآهُمُ اجْتَمَعُوا عَجَّلَ، وَإِذَا رَآهُمْ أَبْطَئُوا أَخَرَ، وَالصَّبْحَ كَانَ النَّبِيُ ﷺ وَأَحْيَانًا، إِنَا رَآهُمُ اجْتَمَعُوا عَجَلَ، وَإِذَا رَآهُمْ وَمَالُمُ رَقَم (٦٤٦).

#### 000

### غريب الحديث:

- ١ الْهاجِرَة: هي شدة الحر بعد الزوال، مأخوذة من هجر الناس أعمالهم لشدة الحر.
  - ٢ نَقِيَّة: صافية، لم تدخلها صفرة ولا تغير.
  - ٣ إِذَا وَجَبَتْ: سقطت وغابت، يعني الشمس.
  - ٤ الْغَلَس: بفتح الغين واللام، ظلام آخر الليل مع ضياء الصبح، وتقدم.

### المعنى الإجمالي:

في هذا الحديث بيان الأفضل في الوقت، لأداء الصلوات الخمس، فصلاة الظهر حين تميل الشمس عَنْ كبد السماء، والعصر تصلى والشمس ما تزال بيضاء نقية لم تخالطها صفرة المغيب، وقَدْرُهَا أن يكون ظل كل شيء مثله بعد ظل الزوال، والمغرب تصلى وقت سقوط الشمس في مغيبها، وأن العشاء يراعى فيها حال المؤتمين، فإن حضروا في أول وقتها، وهو زوال الشفق الأحمر، صلوا، وإن لم يحضروا أخرها إلى ما يقرب من النصف الأول من الليل، فإنه وقتها الأفضل لولا المشقة، وأن صلاة الصبح تكون عند أول اختلاط الضياء بالظلام.

فائدة: يفهم من هذا الحديث أفضلية المبادرة بصلاة الظهر مطلقًا، ولكنه مخصص بحديث أبي هريرة: «إِذَا اشْتَدَّ الْحَرُّ فَأَبْرِدُوا بِالصَّلَاةِ؛ فَإِنَّ شِدَّةَ الْحَرِّ مِنْ مَخصص بحديث أبي هريرة: «إِذَا اشْتَدَّ الْحَرُّ فَأَبْرِدُوا بِالصَّلَاةِ؛ فَإِنَّ شِدَّةَ الْحَرِّ مِنْ فَيْحِ جَهَنَّمَ» (١) متفق عليه. وفي حديث خباب عند مسلم قَالَ: «شَكَوْنَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَيْدٌ فِي الرَّمْضَاءِ فَلَمْ يُشْكِنَا» (٢)، يريد أنهم طلبوا تأخير الظهر إِلَى وقت الإبراد فلم يجبهم، وذلك لخشية خروج الوقت.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ أفضلية المبادرة بالصلاة في أول وقتها ما عدا العشاء.
- ٢ إن الأفضل فِي العشاء التأخير، ويكون إِلَى نصف الليل كما صحت به
   الأحاديث، إلّا إذا اجتمع المصلون فتصلى خشية المشقة عليهم
   بالانتظار.
- ٣ إن الأفضل للإمام مراعاة حال المؤتمين من التخفيف مع الإتمام والإطالة مع عدم الإضجار.
- ٤ فِي الحديث دليل على التغليس فِي الفجر، وهو حجة على من يرى
   الإسفار كما تقدم.
- وفي الحديث دليل على أن الصلاة في جماعة أولى من الإتيان بالصلاة في أول وقتها؛ وذلك لمراعاة الجماعة في صلاة العشاء.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۵۳۷)، ومسلم (٦١٥)، وأبو داود (٤٠١)، وابن ماجه (٦٧٧)، وأحمد (٧٢٠٥)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۱۹)، والنسائي (٤٩٧)، وابن ماجه (٦٧٥)، وأحمد (٢٠٥٤٧)

## الحديث السابع والأربعون

(٤٧) عَنْ أَبِي الْمِنهَالِ سَيَّارِ بْنِ سَلَامَةَ قَالَ: «دَخَلْتُ أَنَا وَأَبِي عَلَى أَبِي بَرْزَةَ الْأَسْلَمِيِّ، فَقَالَ لَهُ أَبِي: كَيْفَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي الْمَكْتُوبَةَ؟ فَقَالَ: كَانَ يُصَلِّي الْهَاجِرَةَ الَّتِي تَدْعُونَهَا الْأُولَى حِينَ تَدْحَضُ الشَّمْسُ، وَيُصَلِّي الْعَصْرَ ثُمَّ يَرْجِعُ أَحَدُنَا إِلَى رَحْلِهِ فِي أَقْصَى الْمَدِينَةِ وَالشَّمْسُ حَيَّةٌ - وَنَسِيتُ مَا قَالَ فِي يَرْجِعُ أَحَدُنَا إِلَى رَحْلِهِ فِي أَقْصَى الْمَدِينَةِ وَالشَّمْسُ حَيَّةٌ - وَنَسِيتُ مَا قَالَ فِي الْمَعْرِبِ - وَكَانَ يَسْتَحِبُ أَنْ يُؤَخِّرَ مِنَ الْعِشَاءِ الَّتِي تَدْعُونَهَا الْعَتَمَةَ، وَكَانَ يَكُرَهُ النَّوْمَ قَبْلَهَا وَالْحَدِيثَ بَعْدَهَا، وَكَانَ يَنْفَتِلُ مِنْ صَلَاةِ الْغَدَاةِ حِينَ يَعْرِفُ الرَّجُلُ النَّوْمَ قَبْلَهَا وَالْحَدِيثَ بَعْدَهَا، وَكَانَ يَنْفَتِلُ مِنْ صَلَاةِ الْغَدَاةِ حِينَ يَعْرِفُ الرَّجُلُ جَلِيسَهُ، وَكَانَ يَقْرَأُ بِالسِّيِّنَ إِلَى الْمِائَةِ». البخاري (٤٧) و(٩٩٥)، ومسلم (٦٤٧).

### 000

### غريب الحديث:

- ١ الْمَكْتُوبَةَ: هي الصلوات الخمس، ويريد المفروضة.
- ٢ الْأُولَى: هي الظهر؛ لأنها أول صلاة أقامها جبريل للنبي عليه الصلاة
   والسلام.
- ٣ تَدْحَضُ الشَّمْسُ: تزول عَنْ وسط السماء إِلَى جهة الغرب، ويقال:
   دحض برجله: إذا فحص بها.
- ٤ وَالشَّمْسُ حَيَّةً: مجاز عبر به عَنْ نقاء بياضها، والمراد بحياتها قوة أثر حرارتها وإنارتها.
- ٥ الْعَتَمَة: محركة، ظلمة الليل حين يغيب الشفق، ويمضي من الليل ثلثه،
   ويراد هنا صلاة العشاء.
  - ٦ يَنْفَتِلُ مِنْ صَلَاةِ الْغَدَاةِ: ينصرف من صلاة الصبح.

### المعنى الإجمالي:

ذكر أبو برزة أوقات الصلاة المكتوبة، فابتدأ بأنه كان على يصلي الهاجرة، وهي صلاة الظهر، حين تزول الشمس نحو الغروب، وهذا أول وقتها، ويصلي العصر، ثُمَّ يرجع أحد المصلين إلَى رحله فِي أقصى المدينة والشمس ما تزال حية، وهذا أول وقتها، أما (المغرب) فقد نسي الراوي ما ورد فيها، وتقدم أن دخول وقتها بغروب الشمس. وكان شي يستحب أن يؤخر العشاء؛ لأن وقتها الفاضل هو أن تصلى فِي آخر وقتها المختار، وكان يكره النوم قبلها خشية أن يؤخرها عَنْ وقتها المختار أو يفوت الجماعة فيها، ومخافة الاستغراق فِي النوم وترك صلاة الليل، وكان يكره الحديث بعدها خشية التأخر عَنْ صلاة الفجر في وقتها، أو عَنْ صلاتها جماعة، وكان ينصرف من صلاة الفجر والرجل يعرف من وقتها، أو عَنْ صلاتها جماعة، وكان ينصرف من صلاة الفجر والرجل يعرف من جلس بجانبه، مع أنه يقرأ فِي صلاتها من ستين آية إِلَى المائة، مما دلك على أنه كان يصليها بغلس.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ بيان أول أوقات الصلوات الخمس، وأن آخر جزء من وقت أية صلاة
   هو أول جزء من وقت الصلاة الَّتِي بعدها لَيْسَ بين وقتيهما وقت فاصل.
  - ٢ بيان أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كان يصليها فِي أول وقتها، عدا العشاء.
- ٣ إن الأفضل فِي العشاء التأخير إِلَى آخر وقتها المختار، وهو نصف الليل، لكن تقيد أفضلية تأخير العشاء بعدم المشقة على المصلين كما تقدم.
- ٤ كراهة النوم قبل صلاة العشاء؛ لئلا يضيع الجماعة، أو يوقعها بعد وقتها المختار.
- ٥ كراهة الحديث بعدها؛ لئلا ينام عَنْ صلاة الليل، أو عَنْ صلاة الفجر

جماعة، لكن كراهة الحديث بعد العشاء لا تنسحب على مذاكرة العلم النافع أو الاشتغال بمصالح المسلمين.

7 - قوله: «الَّتِي تَدْعُونَهَا الْعَتَمَةَ»: دليل على كراهة تسمية صلاة العشاء بالعتمة، وقد جاء فِي صحيح مسلم مرفوعًا: «لَا يَغْلِبَنَّكُمُ الْأَعْرَابُ عَلَى السَّمِ صَلَاتِكُمْ، فَإِنَّهَا فِي كِتَابِ اللَّهِ الْعِشَاءُ»(١)، وكان ابن عمر يغضب من هذه التسمية. وورد ما يدل على الجواز، وأن الغضب من التسمية للكراهة فقط، ففي الصحيحين عَنْ أَبِي هُرَيْرَة مرفوعًا: «لَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِي الْعَتَمَةِ وَالْفَجْرِ»(٢).

٧ - أن يوقع صلاة الفجر فِي غلس، حيث ينصرف منها والرجل لا يعرف إلا من بجانبه مع أنه يقرأ في صلاتها من ستين آية إلى المائة.

٨ - فضيلة تطويل القراءة فِي صلاة الصبح.

9 - وفيه أنه ينبغي لمن سئل عَنْ علم وهو لا يعلم أن لا يستنكف من قول: (لا أعلم)؛ لأن الإفتاء عَنْ جهل قول على اللَّه بلا علم. والتوقف من العالم عما لا يعلم لَيْسَ نقصًا فِي حقه، بل شرف عظيم، حيث تورع عَن الخبط بلا علم، وحيث تواضع فوقف عند حده من العلم.

فائدة: إذا كان الحديث مكروهًا بعد العشاء وهو فِي الكلام المباح والسمر البريء، فكيف حال من يحيون الليل فِي سماع الأغاني الخليعة، ومطالعة الصحف والروايات الفاتنة الماجنة، ومن فتنوا بالمناظر المخجلة والأفلام الآثمة، والألعاب الملهية الصادَّة عَنْ ذكر اللَّه وعن الصلاة حتى إذا قرب الفجر وحان

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري بمعناه (۵۲۳)، ومسلم (3٤٤)، والنسائي (٥٤٢)، وابن ماجه (٧٠٤)، وأحمد (٤٦٧٤)

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري بهذا اللفظ تعليقا باب ذكر العشاء والعتمة ووصله في موضع آخر بلفظ: العتمة والصبح برقم (٢٦٨٩)، ومسلم (٤٣٧)، والنسائي (٥٤٠)، وأحمد (٧٦٨٠)

وقت تنزل الرحمات هجعوا، فما يوقظهم من مضاجعهم إلا حر الشمس وأصوات الباعة وحركة الحياة، وقد تركوا صلاة الفجر جماعة، بل ربما أضاعوها عَنْ وقتها. أسف شديد وغم قاتل، على أناس سارت بهم الحياة على هذا المنوال البشع، ولعب بهم الشيطان فصدهم عما ينفعهم إلَى ما يضرهم، فهؤلاء يخشى عليهم أن يكونوا ممن نسوا اللَّه فأنساهم أنفسهم، فضرب عليهم حجاب الغفلة، فلا يتذكرون إلَّا حين لا تنفعهم الذكرى.

## الحديث الثامن والأربعون

(٤٨) عَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ يَوْمَ الْخَنْدَقِ: «مَلَأُ اللَّهُ قُبُورَهُمْ وَبُيُونَهُمْ نَارًا كَمَا شَغَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ الْوُسْطَى حَتَّى غَابَتِ الشَّمْسُ».البخاري رقم (٢٩٣١) و(٤١١١) و(٤٥٣٣) و(٢٩٣٦)، ومسلم رقم (٢٢٧). وفي لفظ لمسلم: «شَغَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ الْوُسْطَى - صَلَاةِ الْعَصْرِ - ثُمَّ صَلَّاهَا بَيْنَ الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ» مسلم رقم (٣٢٧).

وله عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: «حَبَسَ الْمُشْرِكُونَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ صَلَاةِ الْعَصْرِ حَتَّى احْمَرَّتِ الشَّمْسُ أَوِ اصْفَرَّتْ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: شَغَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ الْوُسْطَى - صَلَاةِ الْعَصْرِ - مَلَأَ اللَّهُ أَجْوَافَهُم وَقُبُورَهُمْ نَارًا»، أو: «حَشَا اللَّهُ أَجْوَافَهُم وَقُبُورَهُمْ نَارًا»، أو: «حَشَا اللَّهُ أَجْوَافَهُمْ وَقُبُورَهُمْ نَارًا». مسلم رقم(٦٢٨).

#### OOO

### غريب الحديث:

1- الْخَنْدُق: أخدود حفره الرسول على وصحابته، أحاط بشمالي المدينة المنورة من الحرة الشرقية إِلَى الحرة الغربية، حيث كانت جموع العدو تحاصره سنة خمس من الهجرة.

٢- الْوُسْطَى: مؤنث أوسط، وأوسط الشيء: خياره، ومن ذلك قوله تعالى:
 ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البَقيرة: ١٤٣] أي خيارًا.

### المعنى الإجمالي:

شغل المشركون النَّبِيَّ عَلَيْ وأصحابه بالمرابطة وحراسة المدينة وأنفسهم عَنْ صلاة العصر حتى غابت الشمس، فلم يصلها النَّبِيُّ عَلَيْ وأصحابه إِلَّا بعد الغروب، فدعا عليهم النَّبِيُّ عَلَيْ أن يملأ أجوافهم وقبورهم نارًا جزاء ما آذوه وصحبه، وشغلوهم عَنْ صلاة العصر الَّتِي هي أفضل الصلوات.

### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء في المراد بـ (الوسطى) الَّتِي حث اللَّه على المحافظة عليها بقوله: ﴿ كَنْفِظُواْ عَلَى الصَّلَوْتِ وَالصَّلَوْةِ الْوُسْطَى ﴿ اللَّهَ اللَّهَ عَلَى الصَّلَوْتِ وَالصَّلَوْةِ الْوُسْطَى ﴾ [البَقرَة: ٢٣٨]، على أقوال كثيرة ذكرها الشوكاني على سبعة عشر قولاً، وذكر أدلتهم، وليس بنا حاجة إلى ذكر شيء من ذلك خشية الإطالة، وقلة الفائدة المطلوبة. والذي تدل عليه الأحاديث الصحيحة الصريحة، وإليه ذهب جمهور السلف والخلف، أن المراد بها (صلاة العصر) وما عدا هذا القول فهو ضعيف الدلالة ساقط الحجة.

### ما يؤخذ من الحديث:

- المراد بالصلاة الوسطى صلاة العصر؛ لما جاء في الصحيحين عَنْ على قَالَ: كنا نراها الفجر، حتى سمعت رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يقول يوم الأحزاب: «شَعَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ الْوُسْطَى صَلَاةِ الْعَصْرِ» . وَقَالَ ابن الأثير: سميت الصلاة الوسطى؛ لأنها أفضل الصلوات وأعظمها أجرًا، ولذلك خصت بالمحافظة عليها.
  - ٢ جواز تأخير الصلاة عَنْ وقتها لعدم التمكن من أدائها.
- ٣ ولعل هذا قبل أن تشرَّع صلاة الخوف، فإنهم أمروا بعد ذلك بالصلاة رجالًا وركبانًا. قَالَ القاضي عياض: أخرها قصدًا، وصلاة الخوف ناسخة لهذا. وقالَ ابن حجر: هذا أقرب، ولا سيما وقد وقع عند أحمد والنسائي في حديث أبي سعيد أن ذلك كان قبل أن يُنزل الله في صلاة الخوف: ﴿ فَرِجَالًا أَوْ رُكِبَانًا ﴾ [البَقرَة: ٢٣٩].
  - ٤ إن من ذهل عَنِ الصلاة فِي وقتها يصليها إذا ذكرها.
    - ٥ جواز الدعاء على الظالم بقدر ظلمه لأنه قصاص.

آل العلماء: فيه دليل على عدم رواية الحديث بالمعنى: بل لا بد من النص الوارد، فإن ابن مسعود تردد بين قوله: «مَلَا اللَّهُ» أو: «حَشَا اللَّهُ» ولم يقتصر على أحد اللفظين، مع اتحادهما في المعنى.

# الحديث التاسع والأربعون

(٤٩) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «أَعْتَمَ النَّبِيُّ ﷺ، فَخَرَجَ عُمَرُ فَقَالَ: «أَعْتَمَ النَّبِيُ ﷺ، فَخَرَجَ وَرَأْسُهُ يَقْطُرُ عُمَرُ فَقَالَ: الصَّلَاةَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، رَقَدَ النِّسَاءُ وَالصِّبْيَانُ، فَخَرَجَ وَرَأْسُهُ يَقْطُرُ يَقُولُ: لَوْلَا أَنْ أَشُقَ عَلَى أُمَّتِي - أَوْ: عَلَى النَّاسِ - لَأَمَرْتُهُمْ بِهَذِهِ الصَّلَاةِ هَذِهِ السَّاعَةَ». البخاري رقم (٧٢٣٩)، ومسلم رقم (٦٤٢).

000

### غريب الحديث:

- أَعْتَمَ: دخل فِي العَتَمَةِ، وهي ظلمة الليل، والمراد أنه أخر صلاة العشاء بعد ذهاب الشفق، فصلاها فِي ظلمة الليل.

## المعنى الإجمالي:

تأخر النّبِيُ عَلَيْ بصلاة العشاء حتى ذهب كثير من الليل، ورقد النساء والصبيان ممن لَيْسَ لهم طاقة ولا احتمال على طول الانتظار، فجاء إليه عمر بن الخطاب رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ وقال: الصلاة، فقد رقد النساء والصبيان، فخرج عَلَيْ من بيته إِلَى المسجد ورأسه يقطر ماء من الاغتسال، وَقَالَ – مبينًا أن الأفضل فِي العشاء التأخير، لولا المشقة الّتِي تنال منتظري الصلاة -: «لَوْلَا أَنْ أَشُقَ عَلَى العشاء التأخير، لولا المشقة الّتِي تنال منتظري الصلاة -: «لَوْلَا أَنْ أَشُقَ عَلَى أُمّتِي لَأُمَرْتُهُمْ بِهَذِهِ الصَّلَةِ فِي هَذِهِ السَّاعَةَ» المتأخرة.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء في صلاة العشاء: هل الأفضل التقديم أو التأخير؟ فذهب إلى الأول جماعة من العلماء، مستدلين بأن العادة الغالبة لرسول الله على التقديم، ولم يؤخرها إلا في أوقات قليلة؛ لبيان الجواز أو للعذر، ولو كان تأخيرها أفضل لواظب عليه. وذهب الجمهور إلى أن الأفضل التأخير، مستدلين بهذه الأحاديث الصحيحة الكثيرة. أما كونه لم يداوم على تأخيرها، فلم يمنعه من ذلك إلا خشية

المشقة على المأمومين، وقد أخرها ذات ليلة، فقال: «إِنَّهُ لَوَقْتُهَا لَوْلَا أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي»(١).

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن الأفضل فِي العشاء التأخير، ويمنع من ذلك المشقة.
- ٢ إن المشقة تسبب اليسر والسهولة فِي هذه الشريعة السمحة.
- ٣ إنه قد يكون ارتكاب العمل المفضول أولى من الفاضل، إذا اقترن به أحوال وملابسات.
  - ٤ كمال شفقة النَّبِيِّ ﷺ ورحمته بأمته.
  - ٥ كون بعض النساء والصبيان يشهدون الجماعة مع النَّبِيِّ ﷺ.
- ٦ صراحة عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مع النَّبِيّ ﷺ، لإدلاله وثقته من خلق النَّبيّ ﷺ.
  - ٧ فيه دليل على تنبيه الأكابر لاحتمال غفلة أو تحصيل فائدة.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۳۸)

# باب في شيء من مكروها في الصلاة

المكروه عند الأصوليين هو ما يثاب تاركه ولا يعاقب فاعله.

ومكروهات الصلاة أشياء تخل بكمالها ولا تبطلها، وهي كثيرة، ذكر المؤلف منها ما يتضمنه هذان الحديثان.

# الحديث الخمسون

(٥٠) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: "إِذَا أُقِيمَتِ الصَّلَاةُ وَحَضَرَ الْعَشَاءُ فَابْدَءُوا بِالْعَشَاءِ». البخاري (٥٤٦٥)، ومسلم (٥٥٧). وعن ابن عمر نحوه.

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

يطلب في الصلاة الخشوع والخضوع وحضور القلب؛ لأن ذلك هو روح الصلاة، وبحسب وجود هذا المعنى يكون تمام الصلاة أو نقصها، فإذا أقيمت الصلاة والطعام أو الشراب حاضر، فينبغي البداءة بالأكل والشرب حتى تنكسر نهمة المصلي ولا يتعلق ذهنه به، وكيلا ينصرف قلبه عَنِ الخشوع الَّذِي هو لب الصلاة، هذا ما لم يضق عليه الوقت، فإن ضاق فحينئذ يقدم الصلاة في وقتها على كل شيء؛ لأن المستحب لا يزاحم الواجب.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - إن الطعام والشراب إذا حضرا وقت الصلاة قدما عليها ما لم يضق وقتها، فتقدم على أية حال.

# تيسير العلام شرح عمدة الأحكام

- ٢ ظاهر الحديث: سواء أكان محتاجًا للطعام أم غير محتاج، لكن قيده
   كثير من العلماء بالحاجة، أخذًا من العلة الَّتِي فهموها من مقصد
   الشارع.
- ٣ إن حضور الطعام للمحتاج إليه عذر في ترك الجماعة، على أن لا يجعل
   وقت الطعام هو وقت الصلاة دائمًا وعادة مستمرة.
  - إن الخشوع وترك الشواغل مطلوب في الصلاة ليحضر القلب للمناجاة.

# الحديث الحادي والخمسون

(٥١) ولمسلم عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لَا صَلَاةَ بِحَضْرَةِ الطَّعَامِ، وَلَا وَهُوَ يُدَافِعُهُ الْأَخْبَثَانِ». مسلم رقم (٥٦٠).

OOO

### المعنى الإجمالي:

تقدم في الحديث السابق ذكر رغبة الشارع الأكيدة في حضور القلب في الصلاة بين يدي ربه، ولا يكون ذلك إلَّا بقطع الشواغل الَّتِي يسبب وجودها عدم الطمأنينة والخشوع؛ لهذا فإن الشارع ينهى عَنِ الصلاة بحضور الطعام الَّذِي نفس المصلي تتوق إليه وقلبه متعلق به. وكذلك ينهى عَنِ الصلاة مع مدافعة الأخبثين اللذين هما البول والغائط؛ لأن صلاة الحاقن أو الحاقب غير تامة؛ لانشغال خاطره بمدافعة الأذى.

### اختلاف العلماء:

أخذ بظاهر الحديث الظاهرية وشيخ الإسلام ابن تيمية، فلم يصححوا الصلاة مع وجود الطعام، ولا مع مدافعة أحد الأخبثين، وعدوا الصلاة باطلة، إِلَّا أن شيخ الإسلام لم يصححها مع الحاجة إِلَى الطعام .والظاهرية شذوا، فلم يصححوها مطلقًا. وذهب جمهور العلماء إِلَى صحة الصلاة مع كراهتها على هذه الحال، وقالوا: إن نفي الصلاة في هذا الحديث نفي لكمالها لا لصحتها.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ كراهة الصلاة عند حضور الطعام المحتاج إليه، وفي حال مدافعة
   الأخبثين، ما لم يضق الوقت فتقدم مطلقًا.
  - ٢ إن حضور القلب والخشوع مطلوبان فِي الصلاة.

- ٣ ينبغى للمصلى إبعاد كل ما يشغله في صلاته.
- إن الحاجة إِلَى الطعام أو الشراب أو التبول أو التغوط كل أولئك عذر في ترك الجمعة والجماعة، بشرط ألا يجعل أوقات الصلوات مواعيد لما ذكر ما هو في مقدور الإنسان منها.
- ٥ قَالَ الصنعاني: واعلم أن هذا لَيْسَ فِي باب تقديم حق العبد على حق الله تعالى، بل هو صيانة لحق الباري؛ لئلا يدخل فِي عبادته بقلب غير مقبل على مناجاته.
- ٦ فسر بعضهم الخشوع بأنه مجموع من الخوف والسكون، فهو معنى يقوم
   في النفس يظهر منه سكون في الأعضاء يلائم مقصود العبادة.

فائدة: قَالَ العلماء: الصلاة مناجاة لله تعالى، فكيف تكون مع الغفلة! وقد أجمع العلماء على أنه لَيْسَ للعبد إلَّا ما عقل منها؛ لقوله تعالى: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِنِكَمِى ٓ للإَكْرِى ٓ ﴾ [طنه: ١٦]، وقوله: ﴿ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَفِلِينَ ﴾ [الاعراف: ٢٠٥]، ولما رواه أبو داود، والنسائي، وابن حبان، مرفوعًا: ﴿إِنَّ الْعَبْدَ لَيُصَلِّي الصَّلاةَ لَا يُكْتَبُ لَهُ عُشْرُهَا وَلَا سُدُسُهَا». (١) فالصلاة إنما فرضت لإقامة ذكر اللَّه، فإن لم يكن فِي قلب المصلي تعظيم وهيبة له نقصت قيمة الصلاة. وحضور القلب هو تفريغه من كل ما هو ملامس له، فيقترن إذ ذاك العلم والعمل، ولا يجري الفكر في غيرهما. وغفلة القلب فِي الصلاة عَنِ المناجاة ما لها سبب إلَّا الخواطر الناشئة عَنْ حب الدنيا.

#### CARC CARC CARC

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۱۸٤۱٥)، أبو داود(۷۹٦)

# بابأ وفات النهي

حظرت الصلاة فِي أوقات معينة لِحِكَم يعلمها الشارع، كالابتعاد عَنْ مشابهة الكفار فِي وقت عبادتهم، وأوقات النهي ثلاثة:

الأول: من صلاة الفجر حتى ترتفع الشمس عَنِ الأرض قيد رمح.

الثاني: حين تبلغ الشمس نهايتها فِي الارتفاع، حتى تبدأ فِي الزوال.

الثالث: من صلاة العصر إِلَى الغروب.

# الحديث الثاني والخمسون

(٥٢) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «شَهِدَ عِنْدِي رِجَالٌ مَرْضِيُّونَ - وَأَرْضَاهُمْ عِنْدِي عُمَرُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنِ الصَّلَاةِ بَعْدَ الصَّبْحِ حَتَّى تَظْلُعَ الشَّمْسُ، وَبَعْدَ الْعَصْرِ حَتَّى تَغْرُبَ». البخاري رقم (٥٨١)، ومسلم رقم (٨٢٦). وما فِي معناه من الحديث.

# الحديث الثالث والخمسون

(٥٣) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَا صَلَاةً بَعْدَ الْعَصْرِ حَتَّى تَغِيبَ الشَّمْسُ». صَلَاةً بَعْدَ الصُّبْحِ حَتَّى تَرْتَفِعَ الشَّمْسُ، وَلَا صَلَاةً بَعْدَ الْعَصْرِ حَتَّى تَغِيبَ الشَّمْسُ». البخاري (٥٨٦)، ومسلم (٨٢٧).

قال المصنف: وفي الباب عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ، وعبد اللَّه بن عمرو بن العاص، وأبي هُرَيْرَة، وسمرة بن جندب، وسلمة بن الأكوع، وزيد بن ثابت، ومعاذ بن جبل، وكعب بن مرة، وأبي أمامة الباهلي، وعمرو بن عبسة السُّلَمِيِّ، وعائشة - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ - والصُّنَابِحِيِّ، ولم يسمع من النَّبِيِّ عَلَيْ فحديثه مرسل.

OOO

# المعنى الإجمالي:

في هذين الحديثين النهي من النّبِي عَنِ الصلاة بعد صلاة الصبح حتى تشرق الشمس وترتفع فِي نظر العين قدر طول رمح (أي ما يقرب من ثلاثة أمتار). ونهى أيضًا عَنِ الصلاة بعد صلاة العصر حتى تغيب الشمس؛ لأن فِي الصلاة فِي هذين الوقتين تشبهًا بالمشركين الذين يعبدونها عند طلوعها وغروبها، وقد نهينا عَنْ مشابهتهم فِي عباداتهم؛ لأن من تشبه بقوم فهو منهم.

### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء في الصلاة في هذه الأوقات، فذهب جمهور العلماء إلَى أنها مكروهة، مستدلين بهذه الأحاديث الصحيحة وغيرها. وذهبت الظاهرية إلَى إباحة الصلاة فيها، وأجابوا عَنْ أحاديث النهي بأنها منسوخة. وكل الأحاديث الَّتِي زعموها ناسخة جعلها العلماء من باب حمل المطلق على المقيد، أو بناء الخاص على العام. ولا يعدل إلَى النسخ إلَّا إذا تعذر الجمع، وهو - هنا - ممكن بسهولة. ثمَّ اختلفوا: ما هي الصلاة المنهي عنها في هذه الأوقات؟ فذهب الحنفية والمالكية والحنابلة إلَى أنها جميع التطوعات، ما عدا ركعتي الطواف، مستدلين

بعموم النهى الوارد فِي الأحاديث. ومذهب الشافعية، ورواية عَن الإمام أحمد، اختارها شيخ الإسلام ابن تيمية وجماعة من أصحابنا، إلَى أنها النوافل المطلقة عَن الأسباب، أما الصلوات ذوات الأسباب كتحية المسجد لداخله، وركعتى الوضوء، فجائزة عند وجود سببها فِي أي وقت. ودليلهم على ذلك الأحاديث الخاصة لهذه الصلوات، فإنها مخصصة لأحاديث النهى العامة. وبهذا القول تجتمع الأدلة كلها، ويعمل بكل من أحاديث الجانبين. ثُمَّ اختلفوا: هل يبدأ النهي فِي الصبح من طلوع الفجر الثاني أو صلاة الصبح؟ فذهب الحنفية إلَى أنه يبدأ من طلوع الفجر، وهو المشهور من مذهب الحنابلة، مستدلين على ذلك بأحاديث، منها ما رواه أصحاب السنن الأربعة، عَن ابن عمر: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «لَا صَلَاةَ بَعْدَ الْفَجْرِ إِلَّا سَجْدَتَيْنِ»(١)، فإنه يدل على تحريم النافلة بعد طلوع الفجر إِلَّا ركعتي الفجر؛ لأن المراد من النفي النهي. وذهب كثير من العلماء إِلَى أن النهي يبتدئ من صلاة الفجر، لا من طلوع الفجر. واستدلوا على ذلك بأحاديث: منها ما رواه البخاري عَنْ أبي سعيد: «لَا صَلاةَ بَعْدَ صَلَاةِ الْفَجْرِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ»(٢). وبما رواه البخاري أيضًا عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «لَا صَلَاةَ بَعْدَ صَلَاةِ الصُّبْحِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ»(٣) وغير ذلك من الأحاديث الكثيرة الصحيحة. وما استدل به الأولون فيه مقال، وهو لا يقاوم مثل هذه الأحاديث.

## ما يؤخذ من الحديثين:

١ - النهي عَنْ نوافل الصلاة المطلقة بعد صلاة الصبح حتى تشرق الشمس وترتفع ما يقرب من ثلاثة أمتار.

<sup>(</sup>١)رواه الترمذي (٤١٩)، وأبو داود (١٢٧٨)

<sup>(</sup>۲) رواه بمعناه البخاري (۱۱۹۷)، ومسلم (۸۲۷)، والنسائي (۵۲۷)، وابن ماجه (۱۲٤۹)،وأحمد (۱۰۹۵۵)

 <sup>(</sup>۳) رواه بمعناه البخاري (۵۸۱)، ومسلم (۸۲٦)، والنسائي (۵۲۷)، وابن ماجه (۱۲٤۹)،
 وأحمد (۱۰۹۵۵)

- ٢ النهي عَنْ نوافل الصلاة المطلقة بعد صلاة العصر حتى تغيب الشمس.
- ٣ يؤخذ من حديث أبي سعيد: «لا صَلاة بَعْدَ صَلاةِ الْفَجْرِ» أن النفي هنا للجنس، وهذا مقتضى اللغة، لكن صيغة النفي إذا دخلت على الفعل في ألفاظ الشارع فالأولى حملها على نفي الفعل الشرعي؛ لأن جنس الصلاة لا يمكن نفيه فالشارع يطلق ألفاظه على عرفه وهو الشرعي.
- ٤ فهم من بعض الأحاديث أن علة النهي هي خشية مشابهة الكفار، فيؤخذ
   من هذا تحريم التشبه بهم وتقليدهم في عباداتهم وعاداتهم وتقاليدهم.

فائدة: المؤلف لم يتعرض للثالث من أوقات النهي مع ثبوته في الأحاديث، وهو وقت ضئيل قليل، يبتدئ حين تنتهي الشمس بالارتفاع حتى تزول، وقد ثبت تحريم الصلاة فيه بأحاديث، منها ما رواه مسلم، عَنْ عقبة بن عامر: «ثَلَاثُ سَاعَاتٍ نَهَانَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نُصَلِّيَ فِيهِنَّ، وَأَنْ نَقْبُرَ فِيهِنَّ مَوْتَانَا - إِحْدَاهَا: حِينَ يَقُومُ قَائِمُ الظَّهِيرَةِ» (٢).

ومنها ما رواه مسلم أيضًا، عَنْ عمرو بن عَبَسَةَ، ومنه: «ثُمَّ صَلِّ حَتَّى يَسْتَقِلَّ الظِّلُّ بِالرُّمْح، ثُمَّ أَقْصِرْ عَنِ الصَّلَاةِ؛ فَإِنَّهُ حِينَتِذٍ تُسْجَرُ جَهَنَّمُ»(٣).

فائدة ثانية: كثير من أحكام الشريعة بنيت على البعد عَنْ مشابهة المشركين؛ لأن فِي تقليدهم والتشبه بهم تأثيرًا على النفس، يتدرج ويمتد حتى يصل إلى استحسان أعمالهم، واحتذائهم فيها، حتى يزول ما للمسلمين من عزة ووحدة واستقلال، ويصبحوا تبعًا لهم، قد ذابت شخصيتهم ومعنويتهم فيهم، وبهذا يدالون على المسلمين، والإسلام يريد من المسلمين العزة والوحدة فِي عباداتهم،

<sup>(</sup>۱) رواه بمعناه البخاري (۱۱۹۷)، ومسلم (۸۲۷)، والنسائي (۵۲۷)، وابن ماجه (۱۲٤۹)، وأحمد (۱۰۹۰۵)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۸۳۱)، والترمذي (۱۰۳۰)، والنسائي (٥٦٠)، وأبو داود (٣١٩٢)، وابن ماجه (١٥١٩)، وأحمد (١٦٩٢٦)

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٨٣٢)

وعاداتهم، وتقاليدهم، وأحوالهم، ويريد منهم أن يكونوا أمة مستقلة، لها صفتها الخاصة، وميزتها المعروفة.

ومع الأسف الشديد نجد المسلمين في عصرنا يجرون خلفهم بلا روية ولا بصيرة، وكل ما ورد من الغرب فهو الحسن، وكل عمل يأتون فهو الجميل، ولو خالف الدين والخُلُق، فإنا لله وإنا إليه راجعون، اللهم أيقظ المسلمين من رقدتهم ونبههم من غفلتهم، واجمع على الحق والهدى كلمتهم، إنك سميع مجيب. وليس المراد أن لا نتعلم ما علموه من صناعة واختراع، فهذه علوم مشاعة لكل أحد، ونحن أولى بها منهم؛ لأننا - حين نتعلمها - نستعملها فيما يأمر به ديننا من استتباب الأمن والسلام، وإسعاد البشرية، أما كونها بأيدي طغاة مستعمرين، فستكون أداة تخريب ودمار للعالم.





# باب قضاء الفوائث وترتبيبها

# الحديث الرابع والخمسون

(٥٤) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، «أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، جَاءَ يَوْمَ الْخَنْدَقِ بَعْدَمَا غَرَبَتِ الشَّمْسُ، فَجَعَلَ يَسُبُّ كُفَّارَ قُرَيْسٍ، وَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا كِدْتُ أُصَلِّي الْعَصْرَ حَتَّى كَادَتِ الشَّمْسُ تَغْرُبُ. فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: وَاللَّهِ مَا صَلَّيْتُهَا. قَالَ: فَقُمْنَا إِلَى بُطْحَانَ فَتَوَضَّأَ لِلصَّلَاةِ وَتَوَضَّأَنَا لَهَا، فَصَلَّى وَاللَّهِ مَا صَلَّيْتُهَا. قَالَ: فَقُمْنَا إِلَى بُطْحَانَ فَتَوَضَّأً لِلصَّلَاةِ وَتَوَضَّأُنَا لَهَا، فَصَلَّى الْعَصْرَ بَعْدَمَا غَرَبَتِ الشَّمْسُ، ثُمَّ صَلَّى بَعْدَهَا الْمَغْرِبَ». البخاري رقم (٩٤٥) و(٩٤٩) و(٤١١٢)، ومسلم رقم (٣٩٦).

#### OOO

### غريب الحديث:

- ١ يَوْمَ الْخَنْدَقِ: هو غزوة الأحزاب الَّتِي قدم فيها كفار قريش مع قبائل من نجد، فحاصروا المدينة.
- ٢ مَا كِدْتُ: بكسر الكاف، و(كاد) من أفعال المقاربة، ومعناها: قرب حصول الشيء الله يحصل.
- ٣ غَرَبَتْ: قَالَ الزركشي بفتح الراء، وعد ضمها خطأ. والمعنى ــ هنا: ما
   صلیت العصر حتى قربت الشمس من الغروب.
  - ٤ بُطْحَان: بضم الباء وسكون الطاء، وادٍ بالمدينة.

## المعنى الإجمالي:

جاء عمر بن الخطاب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ يوم الخندق بعد أن غربت الشمس، وهو يسب كفار قريش؛ لأنهم شغلوه عَنْ صلاة العصر، فلم يصلها حتى

قربت الشمس من الغروب، فأقسم النّبِيُّ عَلَيْهِ - وهو الصادق - أنه لم يصلها حتى الآن تطمينًا لـ(عمر) الّذِي شق عليه الأمر، ثُمَّ قام النّبِيُّ عَلَيْهِ فتوضأ وتوضأ معه الصحابة، فصلى العصر بعد أن غربت الشمس، وبعد صلاة العصر صلى المغرب.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب قضاء الفوائت من الصلوات الخمس.
- ٢ الظاهر أن تأخيرها فِي هذه القضية لَيْسَ نسيانًا، وإنما هو عمد، ولكن
   هذا قبل أن تشرع صلاة الخوف كما رجحه العلماء.
- ٣ فيه دليل على تقديم الفائتة على الحاضرة فِي القضاء ما لم يضق وقت
   الحاضرة فعند ذلك تقدم كيلا تكثر الفوائت.
  - ٤ جواز الدعاء على الظالم؛ لأن النَّبِيَّ ﷺ لم ينكر ذلك.
    - ٥ مشروعية تهوين المصائب على المصابين.
      - ٦ جواز حلف الصادق، ولو لم يُستحلف.



# بالبضل الأه أتجماعة ووجوبها

من سمو هذه الشريعة أنها تشرع فِي كثير من عباداتها الاجتماعات الَّتِي هي عبارة عَنْ مؤتمرات إسلامية، يجتمع فيها المسلمون ليتواصلوا ويتعارفوا ويتشاوروا فِي أمورهم، ويتعاونوا على حل مشاكلها، وتداول الرأي فيها، وهذه الاجتماعات فيها من المنافع العظيمة، والفوائد الجسيمة، ما يفوت الحصر من تعليم الجاهل، ومساعدة العاجز، وتليين القلوب، وإظهار عز الإسلام، والقيام بشعائره، وأول هذه المؤتمرات صلاة الجماعة فِي المسجد، فهو مؤتمر صغير بين أهل المحلة الواحدة، يجتمعون كل يوم وليلة خمس مرات فِي مسجدهم، فيتواصلون ويتعارفون ويحققون نواة الوحدة الإسلامية الكبرى.

# الحديث الخامس والخمسون

(٥٥) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «صَلَاةُ الْجَمَاعَةِ أَفْضَلُ مِنْ صَلَاةِ الْفَذِّ بِسَبْعٍ وَعِشْرِينَ دَرَجَةٍ». البخاري (٦٤٥)، ومسلم (٦٥٠).

#### OOO

### غريب الحديث:

١ - الْفَذَّ: بالفاء والذال المعجمة، الفرد.

٢ - دَرَجَة: قَالَ ابن الأثير: لم يقل جزءًا ولا نصيبًا ولا نحو ذلك؛ لأنه أراد
 الثواب من جهة العلو والارتفاع، فالدرجات إلَى جهة فوق.

## المعنى الإجمالي:

يشير هذا الحديث إلى بيان فضل الصلاة مع الجماعة على صلاة المنفرد، بأن الجماعة - لما فيها من الفوائد العظيمة والمصالح الجسيمة - تفضل وتزيد

على صلاة المنفرد بسبع وعشرين درجة من الثواب؛ لما بين العملين من التفاوت الكبير فِي القيام بالمقصود، وتحقيق المصالح، ولا شك أن من ضيع هذا الربح الكبير محروم وأي محروم.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ فيه بيان فضل الصلاة مع الجماعة.
- ٢ فيه بيان قلة ثواب صلاة المنفرد بالنسبة لصلاة الجماعة.
- ٣ الفرق الكبير في الثواب بين صلاتي الجماعة والانفراد.
- ك صحة صلاة المنفرد وإجزاؤها عنه؛ لأن لفظ (أفضل) في الحديث يدل على أن كلا الصلاتين فيه فضل، ولكن تزيد إحداهما على الأخرى، وهذا في حق غير المعذور، أما المعذور فقد دلت النصوص على أن أجره تام.

# الحديث السادس والخمسون

(٥٦) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «صَلَاةُ الرَّجُلِ فِي الْجَمَاعَةِ تُضَعَّفُ عَلَى صَلَاتِهِ فِي بَيْتِهِ وَفِي سُوقِهِ خَمْسَةً وَعِشْرِينَ ضِعْفًا، وَذَلِكَ أَنَّهُ إِذَا تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ الْوُصُوءَ، ثُمَّ خَرَجَ إِلَى الْمَسْجِدِ لَا يُخْرِجُهُ إِلَّا الصَّلَاةُ، لَمْ يَخْطُ خُطْوَةً إِلَّا رُفِعَتْ لَهُ بِهَا دَرَجَةٌ، وَحُطَّ عَنْهُ بِهَا خَطِيئَةٌ، فَإِذَا صَلَّى لَمْ نَزَلِ لَمْ يَخُطُ خُطْوَةً إِلَّا رُفِعَتْ لَهُ بِهَا دَرَجَةٌ، وَحُطَّ عَنْهُ بِهَا خَطِيئَةٌ، فَإِذَا صَلَّى لَمْ نَزَلِ الْمُلَاثِكَةُ تُصلِّى عَلَيْهِ مَا دَامَ فِي مُصَلَّاهُ: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ، اللَّهُمَّ الْرُحَمْهُ، وَلَا يَزَالُ فِي صَلَاةٍ مَا انْتَظَرَ الصَّلَاةَ» .متفق عليه، واللفظ للبخاري. البخاري رقم (٦٤٧)، ومسلم رقم (٦٤٩).

000

## المعنى الإجمالي:

يشير هذا الحديث إلى بيان فضل صلاة الجماعة على صلاة المنفرد، وأن من صلى في جماعة ضوعفت حسناته على من صلى وحده بخمسة وعشرين ضعفًا، وأن السبب في هذه المضاعفة هو أن من أراد الصلاة إذا توضأ فأحسن الوضوء، ثمَّ خرج من بيته بنية خالصة، لا يخرج لأي غرض إلَّا لأداء الصلاة، لم يخط خطوة إلَّا رفعت له بها درجة، وحط عنه بها خطيئة، فإذا صلى في المسجد مع الجماعة لم تزل الملائكة تصلي عليه وتدعو له بالرحمة ما دام في مصلاه، فتقول في دعائها وترحُّمها: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه. وإن من أسباب مضاعفة الجماعة على صلاة المنفرد أنه ما دام ينتظر الصلاة مع الجماعة، فله من الأجر في انتظاره أجر من هو في نفس الصلاة؛ لأنه لم يحبسه إلَّا انتظار الجماعة، وهذه فوائد جسام، لا يتهاون في تحصيلها إلَّا محروم مشؤوم.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي تلمس الجمع بين حديث (السبع والعشرين) وحديث (الخمس والعشرين)، وكل تلمساتهم تخمينات وظنون، وأقربها أن يقال: العدد

القليل لا ينافي العدد الكثير؛ لأن مفهوم العدد غير مراد على الصحيح من أقوال الأصوليين، فهو داخل ضمنه.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ فضيلة صلاة الجماعة في المسجد ومضاعفتها، وفضيلة الجماعة تحصل بأي عدد يصدق عليه معنى الجماعة، على أن كثرة العدد أدعى لحصول الزيادة في الثواب؛ وذلك لما رواه أصحاب السنن وأحمد من حديث أبي بن كعب مرفوعًا من أن صلاة الرجل مع الرجل أزكى من صلاته وحده، وصلاته مع الرجلين أزكى من صلاته مع الواحد.
  - ٢ النقص فِي صلاة المنفرد وتأخرها فِي الفضل عَنْ صلاة الجماعة.
- ٣ إن الجماعة ليست شرطًا للصلاة، فتجزئ من المنفرد على نقص كبير في ثوابها.
- ٤ إن كل هذا الفضل من رفعة الدرجات، وحط الخطايا، واستغفار الملائكة، مرتب على إحسان الوضوء، والخروج من البيت إلى المسجد لقصد الصلاة بنية خالصة، فالثواب المذكور مرتب على مجموع الأعمال، فلو خلا منه جزء لم يترتب عليه ما ذكر من الأجر.
  - ٥ إن لمنتظر الصلاة ثواب من هو في الصلاة.

# الحديث السابع والخمسون

(٥٧) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَنْقَلُ الصَّلَوَاتِ عَلَى الْمُنَافِقِينَ صَلَاةُ الْعِشَاءِ وَصَلَاةُ الْفَجْرِ، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِيهِمَا لَأَتَوْهُمَا وَلَوْ حَبْوًا، وَلَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ بِالصَّلَاةِ فَتُقَامَ، ثُمَّ آمُرَ رَجُلًا فَيُصَلِي لِأَتَوْهُمَا وَلَوْ حَبُوا، وَلَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ بِالصَّلَاةِ فَتُقَامَ، ثُمَّ آمُرَ رَجُلًا فَيُصَلِي بِالنَّاسِ، ثُمَّ أَنْطَلِقُ فِي رِجَالٍ مَعَهُمْ حُزَمٌ مِنْ حَطَبٍ إِلَى قَوْمٍ لَا يَشْهَدُونَ الصَّلَاةَ فَأُحرِقَ عَلَيْهِمْ بُيُوتَهُمْ بِالنَّارِ». البخاري رقم (٦٥٧)، ومسلم رقم (٢٥١).

 $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$ 

### غريب الحديث:

١ - فَأُحَرِّقُ: بتشديد الراء، ويروى تخفيفها، والتشديد أبلغ فِي المعنى.

٢ - حَبْوًا: قَالَ ابن الأثير: الحبو أن يمشي على يديه وركبتيه، وهو منصوب
 لأنه خبر كان المقدرة، أي: ولو يكون الإتيان حبوًا.

## المعنى الإجمالي:

لما كان المنافقون يراءون الناس، ولا يذكرون اللَّه إِلَّا قليلا، وكانت صلاة العشاء وصلاة الفجر بوقت ظلام، فما يراهم الناس الذين يصلون؛ لأن جلهم نجدهم يقصرون في هاتين الصلاتين اللتين تقعان في وقت الراحة ولذة النوم، ولا ينشط لأدائهما مع الجماعة إِلَّا من حداه داعي الإيمان بالله تعالى، ورجاء ثواب الآخرة. ولما كان الأمر على ما ذكر، كانت هاتان الصلاتان أشق وأثقل على المنافقين، ولو يعلمون ما في فعلهما مع جماعة المسلمين في المسجد من الأجر والثواب، لأتوهما ولو حبوًا كحبو الطفل. وأقسم على أنه قد هم بمعاقبة المتخلفين المتكاسلين عَنْ أدائهما مع الجماعة، وذلك بأن يأمر بالصلاة فتقام جماعة، ثم يأمر رجلًا فيؤم الناس مكانه، ثم ينطلق برجال معهم حزم من حطب إلى قوم لا يشهدون الصلاة فيحرق عليهم بيوتهم بالنار، لشدة ما ارتكبوه في تخلفهم عَنْ يشهدون الصلاة فيحرق عليهم بيوتهم بالنار، لشدة ما ارتكبوه في تخلفهم عَنْ

صلاة الجماعة، لولا ما فِي البيوت من النساء والصبيان الأبرياء، الذين لا ذنب لهم، كما ورد فِي بعض طرق الحديث.

### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي حكم صلاة الجماعة، فذهبت طائفة من الحنفية والمالكية والشافعية إِلَى أنها سنة مؤكدة، وذهبت طائفة أخرى من هؤلاء إِلَى أنها فرض كفاية، إذا قام بها من يكفي سقطت عَنِ الباقين. وذهب الإمام أحمد وأتباعه وأهل الحديث إِلَى أنها فرض عين. وبالغت الظاهرية فذهبوا إِلَى أنها شرط لصحة الصلاة، واختار هذا القول أبو الوفاء بن عقيل الحنبلي، وشيخ الإسلام ابن تيمية.

### أدلة هذه المذاهب:

استدل الذاهبون إِلَى أنها سنة بحديث: «صَلاةُ الْجَمَاعَةِ أَفْضَلُ مِنْ صَلاةِ الْفَدِّ بِسَبْعٍ وَعِشْرِينَ دَرَجَةٍ» (١). ووجه استدلالهم أن كلَّا من صلاة الجماعة وصلاة الانفراد اشتركا فِي الأفضلية، وتأولوا حديث الباب بتأويلات بعيدة متكلفة، مذكورة فِي (فتح الباري) (ونيل الأوطار) وغيرهما.

أما أدلة من ذهبوا إِلَى أنها فرض كفاية، فهي أدلة من يرون أنها فرض عين، وذلك لمشروعية قتال تاركي فرض الكفاية، وليس هذا دليلًا مستقيمًا؛ لأن هؤلاء همَّ بقتلهم، والقتل غير المقاتلة، ولو كانت فرض كفاية لكان وجوبها ساقطًا عَنْ هؤلاء المتخلفين بصلاة النَّبِيّ ومن معه، فلم يكونوا تركوا واجبًا يعاقبون عليه إذًا.

أما أدلة الموجبين لها على الأعيان فهي صحيحة صريحة، فمنها حديث أبي هُرَيْرَة هذا الَّذِي معنا، فإنه عَلَيْ لا يهمُّ بتعذيبهم إِلَّا على كبيرة من كبائر الذنوب. ومنها حديث الأعمى الَّذِي استأذن النَّبِيَّ عَلَيْ أن يصليَ فِي بيته لوعورة الطريق، وعدم القائد له، فلم يرخص له. ومنها مشروعيتها فِي أشد الحالات، وهي وقت القتال. وغير ذلك من أدلة ناصعة لا تقبل التأويل.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٤٥)، ومسلم (٦٥٠)

أما أحاديث المفاضلة، فلا دلالة فيها على عدم الوجوب؛ لأننا لم نقل: إنها لا تصح بلا جماعة، ولكن نقول: إنها صحيحة ناقصة الثواب آثم فاعلها مع عدم العذر.

أما دليل الغالين فِي ذلك، وهم من يرون أنها شرط لصحة الصلاة، فهو ما رواه ابن ماجه، والدارقطني، عَنِ ابن عباس: «مَنْ سَمِعَ النِّدَاءَ فَلَمْ يَأْتِ فَلَا صَلَاةَ لَهُ إِلَّا مِنْ عُذْرِ» (١).

والراجح أن الحديث موقوف لا مرفوع، وقد تكلم العلماء في بعض رجاله. وعلى فرض صحته، فيمكن تأويله بـ (لا صلاة كاملة إِلَّا فِي المسجد) ليوافق الأحاديث الَّتِي هي أصح منه. وهذا التعبير كثير فِي لسان الشارع، يريد بنفي الشيء نفي كماله.

وحديث: «صَلَاةُ الْجَمَاعَةِ أَفْضَلُ مِنْ صَلَاةِ الْفَذِّ بِسَبْعِ وَعِشْرِينَ دَرَجَةٍ» (٢٠). صريح في صحة صلاة المنفرد، حيث جعل الشارع فيها شيئًا من الثواب.

بعد أن ذكر ابن القيم فِي كتاب (الصلاة) مذاهب العلماء وأدلتهم قَالَ: ومن تأمل السنة حق التأمل، تبين له أن فعلها فِي المساجد فرض على الأعيان إلَّا لعارض يجوز معه ترك الجمعة والجماعة، وبهذا تتفق جميع الأحاديث والآثار، فالذي ندين اللَّه به أنه لا يجوز لأحد التخلف عَن الجماعة فِي المسجد إلَّا من عذر.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن صلاة الجماعة فرض عين على الرجال البالغين.
  - ٢ إن من ترك الجماعة بلا عذر آثم يستحق العقوبة.
- ٣ إن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح، فإنه لم يمنعه من تعذيبهم
   بهذه الطريق إِلَّا خوف تعذيب من لا يستحق العذاب.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۷۹۳) والدارقطنی۱/۲۰۱

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٤٥)، ومسلم (٦٥٠)

- ٤ إن المنافقين لم يقصدوا بعبادتهم إلا الرياء والسمعة؛ لأنهم لم يأتوا إلى
   الصلاة إلا حين يشاهدهم الناس.
  - ٥ فضل صلاتي العشاء والفجر.
- ٦ ثقل صلاتي الفجر والعشاء: محمول على أدائهما في جماعة، وهذا ما يدل عليه السياق، وإنما ثقلتا لقوة الداعي إلَى التخلف عنهما وقوة الصارف عَنْ حضورهما.



# بابضورالنساء لمسجد

# الحديث الثامن والخمسون

(٥٨) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا اسْتَأْذَنَتْ أَحَدَكُمُ امْرَأَتُهُ إِلَى الْمَسْجِدِ فَلَا يَمْنَعْهَا قَالَ: فَقَالَ بِلَالُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّه لَنَمْنَعُهُنَّ قَالَ: فَقَالَ بِلَالُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ وَاللَّه لَنَمْنَعُهُنَّ اللَّه مَا سَمِعْتُهُ سَبَّهُ مِثْلَهُ قَطُّ، وَاللَّه لَنَمْنَعُهُنَّ ؟!». البخاري رقم (٨٧٣) وَقَالَ: أُخْبِرُكَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَتَقُولُ: وَاللَّهِ لَنَمْنَعُهُنَّ ؟!». البخاري رقم (٨٧٣) و(٨٧٣)، ومسلم رقم (٤٤٢). وفي لفظ لـ(مسلم): ﴿لَا تَمْنَعُوا إِمَاءَ اللَّهِ مَسَاجِدَ اللَّهِ، مسلم رقم (٤٤٢).

OOO

### المعنى الإجمالي:

روى ابن عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ قَالَ - مبينًا حكم خروج المرأة إِلَى المسجد للصلاة -: إذا استأذنت أحدكم امرأته إِلَى المسجد فلا يمنعها؛ لئلا يحرمها فضيلة الجماعة فِي المسجد. وكان أحد أبناء عبد اللَّه بن عمر حاضرًا حين حدث بهذا الحديث، وكان قد رأى الزمان قد تغير عَنْ زمن النَّبِيِّ عَلَيْ، بتوسع النساء فِي الزينة، فحملته الغيرة على صون النساء، على أن قَالَ - من غير قصد الاعتراض على المشرع -: والله لنمنعهن. ففهم أبوه من كلامه أنه يعترض - برده هذا - على سنة النَّبِيِّ عَلَيْ، فحمله الغضب لله ورسوله على أن سبه سبًّا شديدًا، وقال: أخبرك عَنْ رَسُول اللَّهِ عَلَيْ، وتقول: والله لنمنعهن.

# ما يؤخذ من الحديث:

١ - استحباب الإذن للمرأة بالصلاة في المسجد إذا طلبت ذلك.

- ٢ إن جواز الإذن لها، مع عدم الزينة والأمن من الفتنة، كما صحت بذلك
   الأحاديث.
- ٣ ويظهر أن جواز الإذن لمجرد الصلاة. أما لسماع المواعظ وخطب الأعياد، فيجب حضورهن، كما يأتي في حديث أم عطية: «أُمِرْنَا أَنْ نُخْرِجَ فِي الْعِيدَيْنِ العَوَاتِقَ وَذَوَاتِ الْخُدُورِ» (١).
  - ٤ شدة الإنكار على من اعترض على سنة النَّبِيِّ عَلِيْةً.
- و انه ينبغي لمن أراد أن يوجه كلام الشارع إلَى معنى يراه أن يكون ذلك
   بأدب واحترام وحسن توجيه.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۲۵۲)، ومسلم (۸۹۰)، والنسائي (۳۹۰)، وأحمد (۲۰۲٦٥)

# باللين الرانب

# وتأكيد ركعتي سنة الفجر وفضلها

للصلوات المكتوبة سنن راتبة، صحت فيها السنة المطهرة حثًا وفعلًا، وتقريرًا من الشارع، ولها فوائد عظيمة، وعوائد جسيمة، من زيادة الحسنات ورفعة الدرجات وتكفير السيئات، وترقيع خلل الفرائض، وجبر نقصها؛ لذا ينبغي الاعتناء بها والمحافظة الشديدة عليها؛ هذا في الحضر. أما في السفر، فلم ينقل عَنِ النَّبِيِّ عَلَيُ أنه صلى شيئًا من هذه الرواتب إلَّا ركعتي الفجر، فكان لا يدعهما لا حضرًا ولا سفرًا.

# الحديث التاسع والخمسون

(٥٩) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: «صَلَّبْتُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَنْهُ رَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْجُمُعَةِ، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْجُمُعَةُ وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْجُمُعَةُ فَفِي بَيْتِهِ». البخاري (٩٣٧). وفي لفظ: «فَأَمَّا الْمَغْرِبُ وَالْعِشَاءُ وَالْفَجْرُ وَالْجُمُعَةُ فَفِي بَيْتِهِ». البخاري (٨٨٢)، ومسلم (٧٢٩). وفي لفظ للبخاري: أَنَّ ابْنَ عُمَرَ قَالَ: حَدَّثَتْنِي حَفْصَةُ، (أَنَّ النَّبِيَ ﷺ كَانَ يُصَلِّي سَجْدَتَيْنِ خَفِيفَتَيْنِ بَعْدَمَا يَطْلُعُ الْفَجْرُ، وَكَانَتْ سَاعَةً لَا أَدْخُلُ عَلَى النَّبِي ﷺ فِيهَا». البخاري (١١٧٣).

### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

### المعنى الإجمالي:

في هذا الحديث بيان للسنن الراتبة للصلوات الخمس، وذلك أن لصلاة الظهر أربع ركعات، ركعتين قبلها وركعتين بعدها، وأن لصلاة الجمعة ركعتين بعدها، وأن للمغرب ركعتين بعدها، وأن لصلاة العشاء ركعتين بعدها، وأن راتبتي صلاتي الليل، المغرب والعشاء، وراتبة الفجر والجمعة كان يصليها الرسول عليها في بيته.

وكان لابن عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ اتصال ببيت النَّبِيّ ﷺ؛ لمكان أخته حفصة من النَّبِيّ ﷺ، فكان يدخل عليه وقت عباداته، ولكنه يتأدب فلا يدخل في بعض السَّبِيّ ﷺ فكان يدخل على النَّبِيّ ﷺ فيها، امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُمَا اللَّينَ اللَّهِ اللَّينَ اللَّهِ اللَّينَ اللَّهِ اللَّينَ اللَّهُ مِنكُو اللَّهُ مِنكُو اللَّهُ اللَّهُ مَنكُو اللَّهُ مِنكُو اللَّهُ اللَّهُ مَنكُو اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللِهُ اللللللِّهُ الل

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ استحباب هذه الرواتب المذكورة والمواظبة عليها.
  - ٢ إن (العصر) لَيْسَ لها راتبة من هذه المؤكدات.
- ٣ إن رواتب (المغرب) و(العشاء) و(الفجر) و(الجمعة) الأفضل أن تكون
   في البيت.
  - ٤ التخفيف في ركعتى الفجر.
- ٥ ورد فِي بعض الأحاديث الصحيحة أن للظهر ستًا؛ أربعًا قبلها وركعتين بعدها، فقد جاء فِي الترمذي من حديث أم حبيبة مرفوعًا: «أَرْبَعًا قَبْلَ الظُهْر وَرَكْعَتَين بَعْدَهَا» (١).
- ٦ بعض هذه الرواتب تكون قبل الفريضة لتهيئة نفس المصلي للعبادة قبل الدخول في الفريضة، وبعض الرواتب تكون بعدها لِتَجْبُرَ ما وقع فيها من نقصان.



<sup>(</sup>١) رُواه الترمذي (٤١٥)

# الحديث الستون

(٦٠) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «لَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ ﷺ عَلَى شَيْءٍ مِنَ النَّوَافِلِ أَشَدَّ تَعَاهُدًا مِنْهُ عَلَى رَكَعْتَيِ الْفَجْرِ». الْبُخَارِي رقم (١١٦٣)، ومسلم رقم (٧٢٤). وفي لفظ لـ(مسلم): «رَكْعَتَا الْفَجْرِ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا». مسلم (٧٢٥).

#### 000

## المعنى الإجمالي:

في هذا الحديث بيان لما لركعتي الفجر من الأهمية والتأكد، فقد ذكرت عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ أكدهما وعظم شأنهما بفعله وقوله حيث قَالَتْ: لم يكن على شيء من النوافل أشد تعاهدًا ومواظبة منه على ركعتي الفجر، وأنه على أنهما خير من الدنيا وما فيها.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ الاستحباب المؤكد في ركعتى الفجر، فلا ينبغي إهمالهما.
  - ٢ فضلهما العظيم، حيث جُعلا خيرًا من الدنيا وما فيها.
    - ٣ كون النَّبِيِّ عَيْكَ يَتعاهدهما أكثر من غيرهما.
- إن إهمال من أهملهما على سهولتهما وَعِظَم أجرهما وحث الشارع عليهما يدل على ضعف دينه، وحرمانه من الخير العظيم.

# باب لأذار والإقامة

الأذان \_ لغة: الإعلام، قَالَ اللَّه تعالى: ﴿وَأَذَنُّ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴿ وَالتَّوبَةَ: ٣] أي إعلام منهما.

وهو شرعًا: الإعلام بدخول وقت الصلاة المفروضة بألفاظ مخصوصة.

وهو – على اختصاره – مشتمل على مسائل العقيدة؛ لأن التكبير يتضمن وجود الله وإثبات صفات الجلال والعظمة له، والشهادتان تثبتان التوحيد الخالص، ورسالة محمد على وتنفيان الشرك، والدعاء إلى الفلاح يشير إلى المعاد والجزاء. وذكر العلماء له حِكمًا عظيمة، منها إظهار شعار الإسلام، وإظهار كلمة التوحيد، وإثبات الرسالة، والإعلام بدخول وقت الصلاة، ومنها الدعوة إلى الجماعة. وفي القيام به فضل عظيم لما روى البخاري ومسلم عَنْ أبي هُرَيْرة، أنَّ رَسُول اللَّهِ عَلَيْ قَالَ: «لَوْ يَعْلَمُ النَّاسُ مَا فِي النِّدَاءِ وَالصَّفِّ الْأَوَّلِ ثُمَّ لَمْ يَجِدُوا إلَّا وَالإقامة) واحد منهما فرض كفاية على الرجال للصلوات الخمس، وهما من شعائر الإسلام الظاهرة؛ يُقَاتَلُ أهلُ بلد تركوهما.

وكان على إدا أتى قومًا لا يعرفهم يستدل على إسلامهم بالأذان، وعلى كفرهم بتركه، فكان يأمر من يتسمع إليهم في أوقات الصلوات. وقد شرع في المدينة حينما استشار النَّبِيُّ عَلَى أصحابه في طلب طريق يعرفون بها دخول الوقت؛ ليأتوا إلى الصلاة في المسجد، فرأى عبد اللَّه بن زيد الأنصاري في المنام من أعلمه صفة الأذان، فأخبر النَّبِيُّ عَلَى برؤياه، فقال: "إِنَّهَا رُؤْيَا حَقِّ، فَأَلْقِهِ عَلَى بِلَالٍ؛ لِأَنَّهُ رَفِيعُ الصَّوْتِ»(٢)، فكان أفضل وسيلة لمعرفة أوقات الصلاة.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۱۵)، ومسلم (٤٣٧)، والترمذي (٢٢٥)، والنسائي (٥٤٠)، وأحمد (٧١٨٥)

<sup>(</sup>۲) رواه بمعناه الترمذي (۱۸۹)، وأبو داود (٤٩٩)، وابن ماجه (٧٠٦)، وأحمد (١٦٠٤١)

# الحديث الحادي والستون

(٦١) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «أُمِرَ بِلَالٌ أَنْ يَشْفَعَ الْأَذَانَ وَيُوْتِرَ الْإِقَامَةَ». البخاري رقم (٦٠٥)، ومسلم رقم (٣٧٨).

000

### غريب الحديث:

١ - أُمِرَ بِلَالٌ: مبني للمجهول، والآمر هو النّبِيُ ﷺ، فله حكم المرفوع. واختلف أهل الأصول: هل تقتضي هذه الصيغة وأمثالها الرفع أو لا؟ والصحيح أنها تقتضيه؛ لأن الظاهر أن الآمر مَن له الأمر الشرعي، وهو الرسول عليه الصلاة والسلام.

٢ - أَنْ يَشْفَعَ الْأَذَانَ: يعني يأتي بألفاظه شفعًا، أي مثنى، والمثنى مرتان.

٣ - يُوتِرَ الْإِقَامَةَ: يعني يأتي بألفاظها وترًا، وهو نقيض الشفع.

## المعنى الإجمالي:

أمر النَّبِيُّ عَلَيْ مؤذنه بلالًا أن يشفع الأذان؛ لأنه لإعلام الغائبين، فيأتي بألفاظه مثنى مثنى، وهذا عدا (التكبير) فِي أوله، فقد ثبت تربيعه، و(كلمة التوحيد) فِي آخره، فقد ثبت إفرادها. كما أمر بلالًا أيضًا أن يوتر الإقامة؛ لأنها لتنبيه الحاضرين، وذلك بأن يأتي بجملها مرة مرة، وهذا عدا (التكبير) و(قد قامت الصلاة) فقد ثبت تثنيتهما فيها.

### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي حكم الأذان والإقامة، فذهب الإمام أحمد وبعض المالكية وبعض الشافعية، وعطاء إِلَى أنهما واجبان على الكفاية، للرجال البالغين، مستدلين على ذلك بأدلة كثيرة، منها حديث الباب؛ لأن الأمر يقتضى الوجوب.

ومنها ما فِي الصحيحين عَنْ مالك بن الحويرث: «فَلْيُؤَذِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ»(١)، وغير ذلك من الأحاديث، ولأنه من شعائر الإسلام الظاهرة الَّتِي يُقَاتَلُ مَن تركها.

وقد خص بعض هؤلاء الوجوب بالرجال دون النساء؛ لما روى البيهقي عَنِ ابن عمر بإسناد صحيح: «لَيْسَ عَلَى النِّسَاءِ أَذَانٌ وَلَا إِقَامَةٌ» (٢٠)، ولأنه مطلوب منهن خفض الصوت والتستر، ولسن من أهل الجماعة المطلوب لها الاجتماع. وذهبت الحنفية والشافعية إلَى أنهما سنتان وليسا بواجبين، مستدلين بما صحح كثير من الأئمة من أنَّ النَّبِيَّ عَيْلِ ليلة مزدلفة لم يؤذن، وإنما أقام فقط، ويعارض ما نقل عَنْ تركه الأذان بما روى البخاري عَنِ ابن مسعود «أَنَّهُ عَيْلُ صَلَّاهَا فِي جَمْعِ بِأَذَانَيْنِ وَإِقَامَتَيْنِ» (٣٠).

على أن شيخ الإسلام ابن تيمية ذكر في (الاختيارات) أن طوائف من القائلين بِسُنيَّةِ الأذان يقولون: إذا اتفق أهل بلد على تركه قوتلوا، فالنزاع مع هؤلاء قريب من اللفظي؛ لأن كثيرًا من العلماء يطلقون القول بالسنة على ما يذم ويعاقب تاركه شرعًا، أما من زعم أنه سنة لا إثم على تاركه فقد أخطأ. اهكلامه. واختلفوا أيضًا في صفة الأذان والإقامة، فذهب الإمام أحمد إلى جواز كل ما ورد في صفات الأذان والإقامة، لكنه اختار أذان بلال وإقامته، وأذان بلال المشار إليه خمس عشرة جملة؛ أربع تكبيرات، ثُمَّ أربع تشهدات، ثُمَّ أربع عشرة جملة؛ أربع تكبيرات، ثُمَّ أربع تشهدات، ثُمَّ أربع عشرة جملة؛ تكبيرتان، ثُمَّ يختمه بـ(لا إله إلا الله)، والإقامة المشار إليها إحدى عشرة جملة؛ تكبيرتان، ثُمَّ يختم بـ(لا إله إلا الله). وإلى هذه الصفة ذهبت الحنفية والشافعية، وجمهور العلماء، واحتجوا بحديث عبد اللَّه بن زيد في صفة الأذان والإقامة، وبأن هذه الصفة هي عمل أهل مكة بجمع المسلمين في المواسم وغيرها، ولم ينكره أحد.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٦٢٨)، ومسلم (٦٧٤)، والنسائي (٦٣٥)، وأحمد (١٥١٧١)

<sup>(</sup>۲) رواه البيهقي في الكبري (۱۹۷۹)

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٦٨٣)

وذهب مالك، وأبو يوسف، وبعض العلماء: إِلَى تثنية تكبير الأذان، محتجين ببعض روايات حديث عبد اللَّه بن زيد، وبأذان أبي محذورة، وبحديث أنس «أُمِرَ بِلَالٌ أَنْ يَشْفَعَ الْأَذَانَ». والحق أنه لا منافاة، فالصفات كلها جائزة، والأولى الأخذ بالزائد؛ لأن الزيادة الَّتِي لا تنافي، إذا كانت من ثقة فهي مقبولة. قَالَ ابن حزم: إنما اخترنا أذان أهل مكة؛ لأن فيه زيادة ذكر الله.

واختلفوا فِي ترجيع الأذان، ومعنى (الترجيع) أن يقول المؤذن التشهد خافضًا به صوته، ثُمَّ يعيده رافعًا صوته، فذهبت المالكية والشافعية إِلَى استحبابه، وهو عمل أهل الحجاز، أخذًا بحديث أبي محذورة، فإن النَّبِيَّ ﷺ لقنه إياه فِي مكة.

وذهبت الحنفية إِلَى عدم الاستحباب، احتجاجًا بالظاهر من حديث عبد اللَّه بن زيد. والإمام أحمد يجيز الأمرين، ولكنه يختار أذان بلال. قَالَ ابن عبد البر: ذهب أحمد وإسحاق وداود وابن جرير إِلَى أن ذلك من الاختلاف المباح، فإن رَبَّعَ أو رَجَّعَ أو ثَنَى الأذان مع إفراد الإقامة أو ثناها معه أو ثنى الألفاظ كلها فإنه جائز.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب الأذان والإقامة، أخذًا من صيغة الأمر الصادر من النّبي ﷺ
   فإن الصيغة تقتضي رفع الحديث. قَالَ ابن حجر: هو قول محققي الطائفتين من المحدثين والأصوليين.
- ٢ استحباب شفع الأذان وإيتار الإقامة؛ لأن الوجوب معارض بصفات
   للأذان والإقامة ثابتة، يؤخذ من مجموع الأدلة جواز جميع الوارد.
  - ٣ شدة الاهتمام بالأذان على الإقامة لكونه نداء للبعيد.
- ٤ المراد بشفع الأذان ما عدا التكبيرات الأربع في أوله، وكلمة التوحيد في
   آخره، فإنها مخصصة بأدلة أخرى.

٥ - المراد بوتر الإقامة ما عدا التكبيرتين فِي أولهما و(قد قامت الصلاة)
 فإنهما مشفوعتان لتخصيصهما بأدلة أُخَر.

# الحديث الثاني والستون

(٦٢) عَنْ أَبِي جُحَيْفَةَ وَهْبِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ السُّوَائِيِّ قَالَ: «أَتَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ وَهُوَ فِي قُبَّةٍ لَهُ حَمْرَاءَ مِنْ أَدَم، قَالَ: فَخَرَجَ بِلَالٌ بِوَضُوءٍ، فَمِنْ نَاضِحٍ وَنَائِل، فَخَرَجَ النَّبِيُّ ﷺ وَعَلَيْهِ حُلَّةٌ حَمْرًاءُ كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى بَيَاضِ سَاقَيْهِ، قَالَ: فَتَوَضَّأَ وَأَذَّنَ بِلَالُ، قَالَ: فَتَوَضَّأَ وَأَذَّنَ بِلَالُ، قَالَ: فَجَعَلْتُ أَتَتَبَّعُ فَاهُ هَهُنَا وَهَهُنَا، يَقُولُ يَمِينًا وَشِمَالًا: حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَيَّ عَلَى الْشَهْرَ رَكْعَتَينِ، ثُمَّ لَمْ يَزَلْ يُصَلِّى عَلَى الْظُهْرَ رَكْعَتَينِ، ثُمَّ لَمْ يَزَلْ يُصَلِّى رَجْعَ إِلَى الْمَدِينَةِ». البخاري (١٨٧)، ومسلم (٥٠٣).

#### 000

### غريب الحديث:

- ١ فِي قُبَّةٍ مِنْ أَدَمٍ: جمع أديم، والأُدم بضم الهمزة وفتحها الجلد المدبوغ،
   والقبة هي الخيمة.
  - ٢ وَضُوءٌ: يعني الماء.
- ٣ حُلَّةٌ: لا تكون إِلَّا من ثوبين، إزار ورداء أو غيرهما وتكون ثوبًا له بطانة.
- ٤ فَمِنْ نَاضِح وَنَائِل: النضح الرش، والمراد هنا الأخذ من الماء الَّذِي توضأ به النَّبِيُ ﷺ للتبرك. والنائل: الآخذ ممن أخذ من وضوئه عليه الصلاة والسلام.
- ٥ أَتَتَبَّعُ فَاهُ هَهُنَا وَهَهُنَا: ظرفا مكان، والمراد يلتفت جهة اليمين وجهة الشمال ليبلغ من حوله.
- ٢ عَنَزَةً: رمح قصير فِي طرفه حديدة دقيقة الرأس يقال لها: زُجّ، و(العنزة)
   بفتح العين والنون والزاي، آخره تاء مربوطة.

### المعنى الإجمالي:

كان النَّبِيُّ ﷺ نازلاً فِي الأبطح فِي أعلى مكة، فخرج بلال بفضل وضوء النَّبيِّ ﷺ، وجعل الناس يتبركون به، وأذن بلال.

قال أبو جحيفة: فجعلت أتتبع فاه بلال، وهو يلتفت يمينًا وشمالًا عند قوله: (حي على الصلاة حي على الفلاح) ليسمع الناس، حيث إن الصيغتين حث على المجيء إلى الصلاة. ثُمَّ ركزت له رمح قصيرة لتكون سترة له في صلاته، فصلى الظهر ركعتين. ثُمَّ لم يزل يصلي الرباعية ركعتين حتى رجع إلَى المدينة، لكونه مسافرًا.

# ما يؤخذ من الحديث من الأحكام:

- ١ مشروعية التفات المؤذن يمينًا وشمالًا عند قوله: (حي على الصلاة،
   حي على الفلاح)، والحكمة في هذا تبليغ الناس ليأتوا إلى الصلاة.
  - ٢ مشروعية قصر الرباعية إِلَى ركعتين فِي السفر، ويأتي إن شاء الله.
    - ٣ مشروعية السترة أمام المصلي ولو فِي مكة، ويأتي إن شاء الله.
- خدة محبة الصحابة للنبي على وتبركهم بآثاره، ولكن لا يلحقه في ذلك العلماء والصالحون، فإن له خصوصيات ينفرد بها عَنْ غيره. ومن قاس غيره عليه في هذا وأمثاله فقد أخطأ.
- ٥ ورد فِي أحاديث كثيرة النهي عَنْ لبس الأحمر للرجال، فمنها ما فِي البخاري «أَنَّ النَّبِيَّ عَيِّ نَهَى عَنِ الْمَيَاثِرِ الْحُمْرِ»(١)، فكيف ذكر هنا أن عليه حلة حمراء؟

ذكر ابن القيم فِي (الهدي النبوي) أي (زاد المعاد) أن الحلة هنا ليست حمراء خالصة، وإنما فيها خطوط حمر، وسود، وغلط من ظن أنها حمراء بحتا لا يخالطها غيره، والتي أكثر أعلامها حمر يقال لها: حمراء.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۸۳۸)، والنسائي (۱۲٦)، وأحمد (۹۸٤)

ورأيت نقلًا عَنْ شيخنا عبد الرحمن السعدي أنه لبسها لبيان الجواز.

وعندي أن جمع ابن القيم أحسن؛ لأن النهي عَنِ الأحمر الخالص شديد، فكيف يلبسه لبيان الجواز؟ والله أعلم.

ذكر القاضي عياض أن فِي الكلام تقديمًا وتأخيرًا (فتوضأ رَسُول اللَّهِ ﷺ فخرج بلال بوضوء)، ويؤيد قوله رواية البخاري: «خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فخرج بلال بوضوء)، ويؤيد قوله رواية البخاري: «خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِلْهَا جِرَةِ، فَأْتِيَ بِوَضُوءٍ فَتَوَضَّأَ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَأْخُذُونَ مِنْ فَضْلٍ وَضُوئِهِ فَيَتَمَسَّحُونَ بِهِ» (١٠).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٨٨)

# الحديث الثالث والستون

(٦٣) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: ﴿إِنَّ بِلَالًا يُؤَذِّنُ بِلَيْلٍ، فَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يُؤَذِّنَ ابْنُ أُمِّ مَكْتُومٍ». البخاري رقم (٦١٧)، ومسلم رقم (١٠٩٢).

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

## المعنى الإجمالي:

كان للنبي على مؤذنان؛ بلال بن رباح، وعبد الله بن أم مكتوم، وكان ضريرًا، فكان بلال يؤذن لصلاة الفجر قبل طلوع الفجر؛ لأنها تقع وقت نوم ويحتاج الناس إلى الاستعداد لها قبل دخول وقتها، فكان على ينبه أصحابه إلى أن بلالاً يؤذن بليل، فيأمرهم بالأكل والشرب حتى يطلع الفجر، ويؤذن المؤذن الثاني وهو ابن أم مكتوم لأنه كان يؤذن مع طلوع الفجر الثاني، وذلك لمن أراد الصيام، فحينئذ يكف عَنِ الطعام والشراب ويدخل وقت الصلاة، وهو خاص بها، ولا يجوز فيما عداها أذان قبل دخول الوقت. واختلف في الأذان الأول لصلاة الصبح، هل يكتفى به أو لا بد من أذان ثان لدخول الوقت؟ وجمهور العلماء على انه مشروع ولا يكتفى به.

## ما يؤخذ من الحديث من أحكام:

- ١ جواز الأذان لصلاة الفجر قبل دخول وقتها.
- ٢ جُواز اتخاذ مؤذنين لمسجد واحد، ويكون لأذان كل منهما وقت معلوم.
  - ٣ جواز اتخاذ المؤذن الأعمى وتقليده؛ لأن ابن أم مكتوم رجل أعمى.
- ٤ وفيه استحباب تنبيه أهل البلد أو المحلة على إرادة الأذان قبل طلوع
   الفجر حتى يكونوا على بصيرة.

- ٥ اتخاذ مؤذن ثان يؤذن مع طلوع الفجر.
- ٦ وفيه استحباب عدم الكف عَنِ الأكل والشرب لمن أراد الصيام حتى يتحقق طلوع الفجر، وأن لا يمسك قبل ذلك، والأمر فِي قوله: «فَكُلُوا وَاشْرَبُوا» هو للإباحة والإعلام بامتداد وقت السحور إلَى هذا الوقت، وسيأتى إن شاء الله.
  - ٧ فيه جواز العمل بخبر الواحد، إذا كان ثقة معروفًا.

# الحديث الرابع والستون

(٦٤) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا سَمِعْتُمُ الْمُؤَذِّنَ فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ». البخاري رقم (٦١١)، ومسلم رقم (٣٨٣).

## المعنى الإجمالي:

قال رَسُول اللَّهِ ﷺ: إذا سمعتم المؤذن للصلاة فأجيبوه، بأن تقولوا مثل ما يقول، فحينما يكبر فكبروا بعده، وحينما يأتي بالشهادتين فأتوا بهما بعده، فإنه يحصل لكم من الثواب ما فاتكم من ثواب التأذين الَّذِي حازه المؤذن، والله واسع العطاء، مجيب الدعاء.

## ما يؤخذ من الحديث من الأحكام:

- ١ مشروعية إجابة المؤذن بمثل ما يقول، وذلك بإجماع العلماء.
- ٢ أن تكون إجابة المجيب بعد انتهاء المؤذن من الجملة لقوله: «فَقُولُوا»؛
   لأن الفاء للترتيب، وقد صرح بذلك في بعض الأحاديث، منها ما رواه النسائي، عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ يَقُولُ كَمَا يَقُولُ الْمُؤَذِّنُ حِينَ نَسْكُتُ» (١).
- ٣ أن يجيب المؤذن فِي كل أحواله إن لم يكن فِي خلاء أو على حاجته؛
   لأن كل ذكر له سبب لا ينبغي إهماله حتى لا يفوت بفوات سببه.
- ٤ ظاهر الحديث أن السامع يجيب المؤذن بمثل ما يقول في كل جمل الأذان. والذي عند جمهور العلماء أن المجيب يقول: (لا حول ولا قوة إلا بالله) عند قول المؤذن: (حي على الصلاة) و(حي على الفلاح)،

<sup>(</sup>١) رواه ابن خزيمة في صحيحه (٤١٣)، والنسائي في الكبرى (٩٨٦٣) من حديث أم حبيبة

كما ورد فِي صحيح مسلم عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ، ومنه: «ثُمَّ قَالَ: حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، قُالَ: حَيَّ عَلَى عَلَى الصَّلَاةِ، قُالَ: كَ حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ، ثُمَّ قَالَ: حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، قَالَ: لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ» (١٠). ولأن الحيعلة لا تناسب السامع وإنما الَّذِي يناسبه الحوقلة، فحينما دعاهم المؤذن أجابوه بقولهم: (لا حول ولا قوة إلَّا بالله) أي بمعونته وتأييده يكون مجيئنا للصلاة وقيامنا بها.

فائدة: روى البخاري فِي صحيحه، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، أَنَّ رَسُول اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ قَالَ حِينَ يَسْمَعُ النِّدَاءَ: اللَّهُمَّ رَبَّ هَذِهِ الدَّعْوَةِ التَّامَّةِ وَالصَّلَاةِ الْقَائِمَةِ، آتِ مُحَمَّدًا الْوَسِيلَةَ وَالْفَضِيلَةَ، وَابْعَثْهُ مَقَامًا مَحْمُودًا الَّذِي وَعَدْتَهُ، حَلَّتْ لَهُ شَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (٢).

#### OF COMPLEXA

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۳۸۵)، وأبو داود (۷۲۷)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (٦١٤)، والترمذي (٢١١)، والنسائي (٦٨٠)، وأبو داود (٥٢٩)، وابن ماجه (٧٢٢)

# بالمنقباللفيلة

قبلة المسلمين هي الكعبة المشرفة الَّتِي هي عنوان توحيدهم ووحدتهم، ومتجه أنظارهم، وملتقى قلوبهم وأرواحهم، وقد جعل اللَّه هذه الكعبة قيامًا للناس في أحوال دينهم ودنياهم، وأمنًا لهم عند الشدائد، يجدون في ظلها الطمأنينة والأمنَ والإيمان، وبقاؤها تُحج وتزار هو علامة بقاء الدين وقيامه، وكان النَّبِيُ عليه الصلاة والسلام قبل الهجرة يستقبل الكعبة وبيت المقدس معًا على المشهور، فلما هاجر إلى المدينة وفيها اليهود، اقتصر على استقبال بيت المقدس ستة عشر شهرًا، وكان يتشوق إلى استقبال الكعبة، أشرف بقعة على الأرض، وأثر أبي الأنبياء وإمام الحنفاء (إبراهيم الخليل) عليه السلام، فصرفت القبلة إلى الكعبة في السنة الثانية للهجرة.

واستقبال القبلة في الصلاة ثابت في الكتاب والسنة والإجماع، وهو شرط للصلاة، لا تصح بدونه إِلَّا عند العجز أو للنافلة على الدابة، كما سيأتي في هذه الأحاديث، إن شاء اللَّه تعالى.

CAN DEND DEND

# الحديث الخامس والستون

(٦٥) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يُسَبِّحُ عَلَى ظَهْرِ رَاحِلَتِهِ حَيْثُ كَانَ وَجْهُهُ، يُومِئُ بِرَأْسِهِ، وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَفْعَلُهُ». البخاري رقم (١١٠٥) واللفظ له، ومسلم رقم (٧٠٠). وفي رواية: «كَانَ يُوتِرُ عَلَى بَعِيرِهِ». ولـ(مسلم): «غَيْرَ أَنَّهُ لَا يُصَلِّي عَلَيْهَا الْمَكْتُوبَةَ». مسلم رقم (٧٠٠). وللبخاري: «إِلَّا الْفَرَائِضَ». البخاري رقم (١٠٩٧).

OOO

#### غريب الحديث:

١ - يُسَبِّحُ عَلَى ظَهْرِ رَاحِلَتِهِ: التسبيح هنا يراد به صلاة النافلة، من تسمية الكل باسم البعض. وقد خصت النافلة باسم التسبيح، قَالَ ابن حجر: وذلك عرف شرعي.

٢ ــ الْمَكْتُوبَةَ: يعني الصلوات الخمس المفروضات.

٣ \_ الرَاحِلَةُ: الناقة الَّتِي تصلح لأن ترحل.

## المعنى الإجمالي:

الغالب في الشريعة أن صلاة الفريضة وصلاة النافلة تشتركان في الأحكام، وهذا هو الأصل فيهما. فما ورد في إحداهما من حكم فهو لهما سواء، ولكنه يوجد بعض الأدلة الَّتِي تخص إحداهما بحكم دون الأخرى، والغالب على هذه الفروق بينهما تخفيف الأحكام في النافلة دون الفريضة، ومن ذلك هذا الحديث الَّذِي معنا، فإنه لما كان المطلوب تكثير نوافل الصلاة والاشتغال بها خفف فيها، فكان يَكِيُّ يصليها فِي السفر على ظهر راحلته حيث توجهت به ولو لم تكن تجاه القبلة، ويومئ برأسه إشارة إلَى الركوع والسجود. ولا فرق بين أن تكون نفلًا مطلقًا، أو من الرواتب أو من الصلوات ذوات الأسباب، لهذا كان يصلي على

الراحلة آكد النوافل وهو الوتر. أما الصلوات الخمس المكتوبات فوقوعها قليل لا يشغل المسافر فيها، ويجب الاعتناء بها وتكميلها؛ فلذا لا تصح على الراحلة إِلَّا عند الضرورة.

## أحكام الحديث:

- ١ جواز صلاة النافلة في السفر على الراحلة، وفعل ابن عمر له أقوى من
   مجرد الرواية.
- ٢ ذهب الإمام أحمد وأبو ثور إلى استقبال القبلة حال ابتداء الصلاة، وذلك لحديث أنس من أنه كان على إذا أراد أن يتطوع في السفر استقبل بناقته القبلة، ثُمَّ صلى حيث وجَّهه ركابه. وظاهر الحديث العموم.
- ٣ عدم جواز الفريضة على الراحلة بلا ضرورة. قَالَ العلماء: لئلا يفوته الاستقبال، فإنه يفوته ذلك وهو راكب. أما عند الضرورة من خوف أو سيل، فيصح، كما صحت به الأحاديث.
  - ٤ إن الإيماء هنا يقوم مقام الركوع والسجود.
  - ٥ إن قبلة المتنفل على الراحلة هي الوجهة الَّتِي هو متوجه إليها.
  - ٦ إن الوتر لَيْسَ بواجب، حيث صلاه عليه الصلاة والسلام على الراحلة.
- ٧ إنه كلما احتيج إِلَى شيء دخله التيسير والتسهيل، وهذا من بعض ألطاف
   اللَّه المتوالية على عباده.
- ٨ سماحة هذه الشريعة، وترغيب العباد فِي الازدياد من الطاعات، بتسهيل سبلها، فلله الحمد والمنة.
- ٩ ذكر الصنعاني أن ألفاظ هذا الحديث مجموعة من عدة روايات في البخاري ومسلم، وأنه لَيْسَ في الصحيحين رواية هكذا لفظها.

١٠ - لا يستدل بهذا الحديث على أن الخفض في السجود أكثر من الركوع، وإنما ذلك في حديث جابر حيث يقول: «جِئْتُ وَهُوَ يُصَلِّي عَلَى رَاحِلَتِهِ نَحْوَ الْمَشْرِقِ وَالسُّجُودُ أَخْفَضُ مِنَ الرُّكُوعِ»(١)، وقد أخرجه الترمذي وأبو داود.

١١ - ذهب جمهور العلماء إِلَى جواز ترك الاستقبال فِي السفر الطويل والقصير إلَّا مالكًا، فقد خصه بالسفر الَّذِي تقصر فيه الصلاة، ولم يوافقه أحد على ذلك.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۳۰۱)، وأبو داود (۱۲۲۷)

# الحديث السادس والستون

(٦٦) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: «بَيْنَمَا النَاسُ بِقُبَاءَ فِي صَلَاةِ الصُبْحِ، إِذْ جَاءَهُمْ آتٍ فَقَالَ: إِنَّ النَّبِيَ ﷺ قَدْ أُنْزِلَ عَلَيِهِ اللَيْلَةَ قُرْآَنٌ، وَقَدْ أُمْرَ أَنْ يَسْتَقْبِلَ الصَّامِ فَاسْتَدَارُوا إِلَى أَمْرَ أَنْ يَسْتَقْبِلَ الصَّامِ فَاسْتَدَارُوا إِلَى الصَّامِ الصَّامِ فَاسْتَدَارُوا إِلَى الكَعْبَةِ». البخاري رقم (٤٤٩١)، ومسلم رقم (٥٢٦).

 $\circ \circ \circ$ 

## المعنى الإجمالي:

تقدم أنه لما هاجر النَّبِيُّ عَلَيْ إلَى المدينة وفيها كثير من اليهود، اقتضت الحكمة الرشيدة أن تكون قبلة النَّبِيّ والمسلمين قبلة الأنبياء السابقين (بيت المقدس)، فصلوا إلَى تلك القبلة ستة عشر شهرًا أو سبعة عشر شهرًا.

وكان النّبِيُّ عَلَيْ يَتَسُوق إِلَى صرفه إِلَى استقبال الكعبة المشرفة، فأنزل اللّه تعالى: ﴿ فَدْ زَىٰ تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِى السّمَآءِ فَلَوُلِيّنَكَ قِبْلَةً تَرْضَنها فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ [البَقيَرَة: ١٤٤]، فخرج أحد الصحابة إِلَى مسجد (قباء) بظاهر المدينة، فوجد أهله لم يبلغهم نسخ القبلة، ويصلون إِلَى القبلة الأولى، فأخبرهم بصرف القبلة إلى الكعبة، وأن النّبِي عَلَيْ قد أُنزل إليه قرآن فِي ذلك - يشير إِلَى الآية السابقة - وأنه على استقبل الكعبة فِي الصلاة، فمن فقههم وسرعة فهمهم وصحته استداروا عَنْ جهة بيت المقدس - قبلتهم الأولى - إِلَى قبلتهم الثانية الكعبة المشرفة.

## أحكام الحديث:

- ١ القبلة أول الهجرة كانت إِلَى بيت المقدس، ثُمَّ صرفت إِلَى الكعبة.
- ٢ إن قبلة المسلمين استقرت على الكعبة المشرفة، فالواجب استقبال عينها
   عند مشاهدتها، واستقبال جهتها عند البعد عنها.

- ٣ إن أفضل البقاع هو بيت الله؛ لأن القبلة أقرت عليه، ولا يقر هذا النّبِيُّ العظيم وهذه الأمة المختارة إلّا على أفضل الأشياء.
  - ٤ جواز النسخ فِي الشريعة، خلافًا لليهود ومن شايعهم من منكري النسخ.
- ٥ إن من استقبل جهة في الصلاة، ثُمَّ تبين له الخطأ أثناء الصلاة، استدار ولم يقطعها، وما مضى من صلاته صحيح.
- 7 إن الحكم لا يلزم المكلف إِلَّا بعد بلوغه، فإن القبلة حولت، فبعد التحويل وقبل أن يبلغ أهل (قباء) الخبر، صلوا إِلَى بيت المقدس، فلم يعيدوا صلاتهم.
- ٧ إن خبر الواحد الثقة إذا حفت به قرائن القبول يصدق ويعمل به،
   وإن أبطل ما هو متقرر بطريق العلم.
  - ٨ وفيه أن العمل ولو كثيرًا في الصلاة إذا كان لمصلحتها مشروع.
- ٩ وفيه دليل على قبول خبر (الهاتف) و(اللاسلكي) في دخول شهر رمضان أو خروجه، وغير ذلك من الأخبار المتعلقة بالأحكام الشرعية؛ لأنه وإن كان نقل الخبر من فرد إلَى فرد، إلَّا أنه قد حف به من قرائن الصدق ما يجعل النفس تطمئن ولا ترتاب في صدق الخبر، والتجربة المتكررة أبدت ذلك.
- 10 قَالَ الطحاوي: فِي الحديث دليل على أن مَن لم يعلم بفرض الله تعالى ولم تبلغه الدعوة، فالفرض غير لازم له، والحجة غير قائمة عليه. اهـ. وزاد الأصوليون أن الفهم شرط التكليف. وعن ابن تيمية فِي مثل هذا قولان، أحدهما موافق لما ذكر.

# الحديث السابع والستون

(٦٧) عَنْ أَنَسِ بْنِ سِيرِينَ قَالَ: «اسْتَقْبَلْنَا أَنَسًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ حِينَ قَدِمَ مِنَ الشَّامِ، فَلَقِينَاهُ بِعَيْنِ التَّمْرِ، فَرَأَيْتُهُ يُصَلِّي عَلَى حِمَارٍ وَوَجْهُهُ مِنْ ذَا الْجَانِبِ -يَعْنِي عَنْ يَسَارِ الْقِبْلَةِ - فَقُلْتُ : رَأَيْتُكَ تُصَلِّي لِغَيْرِ الْقِبْلَةِ؟ فَقَالَ: لَوْلَا أَنِّي رَأَيْتُ رَسُولَ عَنْ يَسَارِ الْقِبْلَةِ - فَقُلْتُهُ مَا فَعَلْتُهُ ». البخاري رقم (١١٠٠)، ومسلم رقم (٧٠٢).

000

#### المفردات:

١ - أنَسِ بْن سِيرِين: أخو الإمام الكبير والتابعي الشهير محمد بن سيرين.

٢ - عَيْن التَّمْرِ: بلدة على حدود العراق الغربية، يكثر فيها التمر.

## المعنى الإجمالي:

قدم أنس بن مالك الشام، ولجلالة قدره وسعة علمه، استقبله أهل الشام، فذكر الراوي - وهو أحد المستقبلين - أنه رآه يصلي على حمار، وقد جعل القبلة عَنْ يساره، فسأله عَنْ ذلك، فأخبره أنه رأى النَّبِيَّ ﷺ يفعل ذلك، وأنه لو لم يره يفعل هذا لم يفعله.

#### ما يؤخذ من الحديث:

١ - الحديث لم يبين صلاة أنس هذه، أفرض هي أم نفل؟ ومن المعلوم أنها
 نفل؛ لأنه المعهود من فعل النّبِي ﷺ الّذِي رآه أنس وغيره.

٢ - إن قبلة المصلى على الراحلة حيث توجهت به راحلته.

٣ - جواز صلاة النافلة على الراحلة في السفر ولو كانت حمارًا.

OKY OKY OKY



# بإب الصفوف

# الحديث الثامن والستون

(٦٨) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «سَوُّوا صُفُوفَكُمْ؛ فَإِنَّ تَسْوِيَةَ الصُّفُوفِ مِنْ تَمَامِ الصَّلَاةِ». البخاري (٧٢٣)، ومسلم (٤٣٣).

#### 000

## المعنى الإجمالي:

يرشد النَّبِيُّ ﷺ أمته إِلَى ما فيه صلاحهم وفلاحهم، فهو - هنا - يأمرهم بأن يسووا صفوفهم، بحيث يكون سمتهم نحو القبلة واحدًا، ويسدوا خلل الصفوف، حتى لا يكون للشياطين سبيل إِلَى العبث بصلاتهم، وأرشدهم ﷺ إِلَى بعض الفوائد الَّتِي ينالونها من تعديل الصف، وذلك أن تعديلها علامة على تمام الصلاة وكمالها، وأن اعوجاج الصف خلل ونقص فيها.

## الأحكام المستنبطة من الحديث:

- ١ مشروعية تعديل الصفوف في الصلاة باعتدال القائمين بها على سمت
   واحد من غير تقدم ولا تأخر.
- ٢ إن تسويتها سبب فِي تمام الصلاة، فيكون ذلك مستحبًا، كما هو مذهب الجمهور، وقيل بوجوبه، لحديث: «لَتُسَوُّنَ صُفُوفَكُمْ أَوْ لَيُخَالِفَنَ اللَّهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ» (١).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۱۷) ومسلم (٤٣٦)

- ٣ كراهة اعوجاجها، وأن ذلك نقص فِي الصلاة.
- ٤ فضل صلاة الجماعة، وذلك لأن الأجر الحاصل من تعديل الصف متسبب عَنْ صلاة الجماعة.
- ٥ قيل: إن الحكمة فِي تسوية الصفوف هي موافقة الملائكة فِي صفوفهم، فقد أُخرِج مسلم، عَنْ جابر، قَالَ: «خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: أَلَا تَصُفُّ وَنَ كَمَا تَصُفُّ الْمَلَائِكَةُ عِنْدَ رَبِّهِا؟ قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، كَيْفَ تَصُفُّ الْمَلَائِكَةُ عِنْدَ رَبِّهِمْ؟ قَالَ: يُتِمُّونَ الصُّفُوفَ الْأُولَ، وَيَتَرَاصُونَ فِي تَصُفُّ الْمَلَائِكَةُ عِنْدَ رَبِّهِمْ؟ قَالَ: يُتِمُّونَ الصُّفُوفَ الْأُولَ، وَيَتَرَاصُونَ فِي الصَّفَى
   الصَّفِّ»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (٤٣٠)، وأبو داود (٦٦١)، وابن ماجه (٩٩٢)، وأحمد (٢٠٤٥٦)

# الحديث التاسع والستون

(٦٩) عَنِ النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لَتُسَوُّنَّ صُفُوفَكُمْ أَوْ لَيُخَالِفَنَّ اللَّهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ». متفق عليه. البخاري رقم (٧١٧)، ومسلم رقم (٤٣٦). ولمسلم: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُسَوِّي صُفُوفَنَا حَتَّى كَأَنَّمَا يُسَوِّي بِهَا الْقِدَاحَ، حَتَّى رَأَى أَنْ قَدْ عَقَلْنَا عَنْهُ، ثُمَّ خَرَجَ يَوْمًا فَقَامَ حَتَّى كَادَ كَأَنَّمَا يُسَوِّي بِهَا الْقِدَاحَ، حَتَّى رَأَى أَنْ قَدْ عَقَلْنَا عَنْهُ، ثُمَّ خَرَجَ يَوْمًا فَقَامَ حَتَّى كَادَ أَنْ يُكَبِّر، فَرَأَى رَجُلاً بَادِيًا صَدْرُهُ، فَقَالَ: عِبَادَ اللَّهِ، لَتُسَوُّنَ صُفُوفَكُمْ، أَوْ لَيُخَالِفَنَّ اللَّهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ». مسلم (٤٣٦).

#### OOO

## غريب الحديث:

- ١ عَقَلْنَا: بَفتح القاف، أي فهمنا ما أمرنا به من التسوية. ومَن جعله بالعين ثُمَّ أتى بالفاء وقرأ: عفلنا، فإنه صَحَّف.
- ٢ لَتُسَوُّنَ : بضم التاء المثناة الفوقية، وفتح السين المهملة، وضم الواو المثقلة، وتشديد النون، وهي نون التوكيد الثقيلة، وفي أوله لام القسم.
  - ٣ أَوْ: للتقسيم، أي أن أحد الأمرين لازم، فلا يخلو الحال من أحدهما.
- ٤ حَتَّى كَأَنَّمَا يُسَوِّي بِهَا الْقِدَاحَ: (القداح) سهام الخشب حين تنحت وتبرى ويبالغ فِي تسويتها وتعديلها، يعني أنهم يكونون فِي اعتدالهم واستوائهم على نسق واحد.

## المعنى الإجمالي:

في هذا وعيد لمن لا يقيمون صفوفهم فِي الصلاة، فقد أكد على أنه إن لم تعدل الصفوف وتسوى، فليخالفن الله بين وجوه الذين اعوجت صفوفهم فلم يعدلوها، وذلك بأنه حينما يتقدم بعضهم على بعض فِي الصف، فيفتن المتقدم ويصيبه الكبر والزهو، ثُمَّ يقابله المتأخر على كبره بالعداوة والبغضاء، فتختلف

القلوب، ويتبعها اختلاف الوجوه من شدة العداوة، وبهذا تحصل القطيعة والتفرقة، ويفوت المقصد المطلوب من الجماعة، وهو المحبة والتواصل، وذلك لأن الجزاء من جنس العمل. وقد كان على يعلم أصحابه بالقول ويهذبهم بالفعل، فظل يقيمهم بيده، حتى ظن في أنهم قد عرفوا وفهموا، إذا بواحد قد بدا صدره في الصف من بين أصحابه، فغضب في وقال: «لَتُسَوُّنَ صُفُوفَكُمْ أَوْ لَيُخَالِفَنَ اللَّهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ».

## الأحكام المأخوذة:

- ا ظاهر الحديث وجوب تعديل الصفوف وتحريم تعويجها للوعيد الشديد، ولكن يوجد فِي بعض الأحاديث الصحيحة ما يخفف من حدة هذا التأكيد، فيصرف إِلَى استحباب تعديلها، والكراهة الشديدة لاعوجاجها، وذلك مأخوذ من الحديث السابق وهو: "إِنَّ تَسْوِيَةَ الصُّفُوفِ مِنْ تَمَامِ الصَّلَاقِ»(١).
- ٢ شدة اهتمامه على بإقامة الصفوف، فقد كان يتولى تعديلها بيده الكريمة،
   وهذا يدل على أن تسوية الصفوف من وظيفة الإمام.
- ٣ إن الجزاء من جنس العمل، فقد توعد بمخالفة وجوههم مقابل مخالفة صفوفهم.
  - ٤ غضب النَّبِيِّ ﷺ على اختلاف الصف، فيقتضي الحذر من ذلك.
  - ٥ فيه جواز كلام الإمام فيما بين الإقامة والصلاة لما يعرض من الحاجة.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٢٣)، ومسلم (٤٣٣)

## الحديث السبعون

(٧٠) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ «أَنَّ جَدَّتَهُ مُلَيْكَةَ دَعَتْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لِطَعَامٍ صَنَعَتْهُ لَهُ، فَأَكَلَ مِنْهُ، ثُمَّ قَالَ: قُومُوا فَلأُصَلِّ بِكُمْ. قَالَ أَنَسٌ: فَقُمْتُ إِلَى حَصِيرٍ لَنَا قَدِ اسْوَدَّ مِنْ طُولِ مَا لَبِثَ فَنَضَحْتُهُ بِمَاءٍ، فَقَامَ عَلِيهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَصَفَفْتُ أَنَا وَالْيَتِيمُ وَرَاءَهُ، والْعَجُوزُ مَنْ وَرَائِنَا، فَصَلَّى لَنَا رَكْعَتَيِنِ، ثُمَّ انْصَرَفَ». البخاري رقم (٣٨٠)، ومسلم رقم (٣٥٨)، ولمسلم «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ صَلَّى بِهِ وَبِأُمِّهِ، فَأَقَامَنِي عَنْ يَمِينِهِ وَأَقَامَ الْمَرْأَةَ خَلْفَنَا». مسلم رقم (٦٦٠). اليتيم: هو ضميرة جد حسين بن عبد اللَّه بن ضميرة.

#### OOO

#### غريب الحديث:

- فَنَضَحْتُهُ بِمَاءٍ: النضح: الرش، وقد يراد به الغسل.

## المعنى الإجمالي:

دعت مليكة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا رَسُول اللَّهِ عَلَيْ لطعام صنعته، وقد جبله اللَّه تعالى على أعلى المكارم وأسمى الأخلاق، ومنها التواضع الجم، فكان – على جلالة قدره وعلو مكانه – يجيب دعوة الكبير والصغير، والذكر والأنثى، والغني والفقير، يريد بذلك الأهداف السامية، والمقاصد الجليلة من جبر قلوب البائسين، والتواضع للمساكين، وتعليم الجاهلين، إلَى غير ذلك من مقاصده الحميدة، فجاء إلَى هذه الداعية، وأكل من طعامها، ثُمَّ اغتنم هذه الفرصة ليعلم هؤلاء المستضعفين الذين ربما لا يزاحمون الكبار على مجالسه المباركة، فأمرهم بالقيام ليصلي بهم، حتى يتعلموا منه كيفية الصلاة، فعمد أنس إلَى حصير قديم، قد اسود من طول المكث، فغسله، فقام عليه رَسُول اللَّهِ عَلَيْ يصلي بهم، وصف أنس، ويتيم معه صفًا واحدًا خلف النَّبِي عَلَيْ، وصفت العجوز – صاحبة الدعوة – من وراء أنس واليتيم، تصلي معهم، فصلى بهم ركعتين، ثُمَّ انصرف عَلَيْ بعد أن قام بحق الدعوة وأنس والتيم، تصلي معهم، فصلى بهم ركعتين، ثُمَّ انصرف عَلَيْ بعد أن قام بحق الدعوة والتعليم عَلَيْ ومنَ اللَّه علينا باتباعه في أفعاله وأخلاقه.

#### اختلاف العلماء:

اختلف الجمهور إلى صحة مصافة الصبي في صلاتي الفرض والنافلة، مستدلين بهذا الحديث الصحيح؛ لأن أنسًا وصف صاحبه باليتيم، والمشهور من مذهب الحنابلة، صحة مصافته في النفل، عملًا بهذا الحديث وعدم صحة مصافته في الفرض، وقد تقدم أن الأحكام الواردة لإحدى الصلاتين تكون للأخرى؛ لأن أحكامهما واحدة، ومن خص إحداهما بالحكم فعليه الدليل، ولا مخصص؛ لذا فالصحيح ما عليه الجمهور، وقد اختاره ابن عقيل من الحنابلة، وصوبه ابن رجب في القواعد.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ صحة مصافة اللَّذِي لم يبلغ فِي الصلاة؛ لأن اليتيم يطلق على من مات أبوه ولم يبلغ.
  - ٢ إن الأفضل فِي موقف المأمومين أن يكونوا خلف الإمام.
    - ٣ إن موقف المرأة يكون خلف الرجال.
- ٤ صحة موقف المرأة صفًا واحدًا ما دامت واحدة، فإن كن أكثر من ذلك،
   وجب عليهن إقامة الصف.
- حواز الاجتماع فِي النوافل، وإن لم يشرع لها اجتماع، إذا لم يتخذ ذلك
   عادة مستمرة.
- ٦ جواز الصلاة لقصد التعليم بها أو غير ذلك من المقاصد الدينية النافعة
   المفيدة.
  - ٧ تواضع النَّبِيّ عَلِيَّكَةٌ وكرم خلقه.

 ٨ - استحباب إجابة دعوة الداعي، ولا سيما لمن يحصل بإجابتهم جبر خواطرهم، وتطمين قلوبهم، ما لم تكن وليمة عرس، فعند ذلك تجب إجابة الدعوة.

وينبغي ملاحظة الأحوال فِي مثل هذه المناسبات، وتصحيح النية، فبذلك يحصل للمجيب حير كثير، خصوصًا إذا كان المجيب كبير المقام.

# الحديث الحادي والسبعون

(٧١) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «بِتُّ عِنْدَ خَالَتِي مَيْمُونَةَ، فَقَامَ النَّبِيُ ﷺ يُصَلِّي مِنَ اللَّيْلِ، فَقُمْتُ عَنْ يَسَارِهِ، فَأَخَذَ بِرَأْسِي فَاقَامَنِي عَنْ يَسَارِهِ، فَأَخَذَ بِرَأْسِي فَاقَامَنِي عَنْ يَسَارِهِ، فَأَخَذَ بِرَأْسِي فَاقَامَنِي عَنْ يَسِادِهِ، البخاري رقم (٦٣١٦)، ومسلم رقم (٧٦٣).

000

## المعنى الإجمالي:

كان الصحابي الجليل حبر الأمة، وترجمان القرآن، ذا جد واجتهاد فِي تحصيل العلم وتحقيقه، حتى بلغ به التحقيق أن بات عند خالته زوج النّبِيّ عَيْق، ليطلع - بنفسه - على تهجد النّبِيّ عَيْق، فلما قام عَنْ يصلي من الليل، قام ابن عباس ليصلي بصلاته، وصار عَنْ يسار النّبِيّ عَيْقٍ مأمومًا، ولأن اليمين هو الأشرف، وهو موقف المأموم من الإمام إذا كان واحدًا، أخذ النّبِيُّ عَيْقٍ برأسه فأقامه عَنْ يمينه.

#### اختلاف العلماء:

المشهور من مذهب الإمام أحمد فساد صلاة المأموم، إذا كان واقفًا عَنْ يسار الإمام مع خلو يمينه. وذهب الجمهور من العلماء، ومنهم الأئمة الثلاثة، أبو حنيفة، ومالك، والشافعي، إلَى صحة صلاته، ولو مع خلو يمين الإمام، وهي الرواية الثانية عَن الإمام أحمد، واختارها بعض أئمة أصحابه، مستدلين بهذا الحديث، وهو استدلال واضح المأخذ، مع أنهم أجمعوا على أن الموقف الفاضل للمأموم الواحد أن يكون عَنْ يمين الإمام.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ الأفضل للمأموم أن يقف عَنْ يمين الإمام إذا كان واحدًا.
- ٢ صحة وقوف المأموم عَنْ يسار الإمام مع خلو يمينه، لكون النَّبِيّ ﷺ لم
   يبطل صلاة ابن عباس.

- ٣ إن المأموم الواحد إذا وقف عَنْ يسار الإمام فاستدار إِلَى يمينه يأتي من الخلف، كما ورد في بعض ألفاظ الحديث في البخاري.
  - ٤ إن العمل في الصلاة إذا كان مشروعًا لصحتها لا يضرها.
    - ٥ صحة مصافة الصبي وحده مع البالغ.
      - ٦ مشروعية صلاة الليل واستحبابها.
  - ٧ اجتهاد ابن عباس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وحرصه على تحصيل العلم وتحقيقه.
- ٨ إنه لا يشترط لصحة الإمامة أن ينوي الإمام قبل الدخول في الصلاة أنه إمام.

## CAN CAN CANC

# بالبالإمامة

هذا باب يذكر فيه آداب الإمام والمأموم، وما يجب على كل منهما ويستحب، وفيه بيان علاقة بعضهما ببعض، والإمامة نظام إلهي، يرشدنا الله سبحانه وتعالى فيه - عمليًّا - إِلَى مقاصد سنية، وأهداف سامية، من حسن الطاعة، والاقتداء بالقواد فِي مواطن الجهاد، ومن حسن النظام والتعبئة للأعمال العسكرية، والحركات الحربية، ومن تعود على المواساة والمساواة، حيث يقف الصغير مع الكبير، والغني مع الفقير، والشريف مع الوضيع، إلى غير ذلك من أسرار تفوت الحصر. هذا والمقصد الأسمى هو عبادة الله تعالى، والخضوع بين يديه.

# الحديث الثاني والسبعون

(٧٢) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «أَمَا يَخْشَى الْذِي يَرْفَعُ رَأْسَهُ قَبْلَ الْإِمَامِ أَنْ يُحَوِّلَ اللَّهُ رَأْسَهُ رَأْسَ حِمَارٍ، أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ صُورَتَهُ صُورَتَهُ صُورَةَ حِمَارٍ؟!». البخاري رقم (٦٩١)، ومسلم رقم (٤٢٧).

#### OOO

#### غريب الحديث:

- ١ أَمَا: قَالَ الشوكاني: (أما) مخففة، حرف استفتاح، وأصلها (ما) النافية،
   دخلت عليها همزة الاستفهام، وهي هنا استفهام توبيخ.
- ٢ يَحْشَى: يخاف، والمعنى: فليخف؛ لأن الغرض من الاستفهام هنا الإشعار بالنهي عَنْ رفع الرأس قبل الإمام.

## المعنى الإجمالي:

إنما جعل الإمام فِي الصلاة ليقتدى به، ويؤتم به، بحيث تقع تنقلات المأموم بعد تنقلاته، وبهذا تتحقق المتابعة، فإذا سابقه المأموم، فاتت المقاصد المطلوبة من الإمامة؛ لذا جاء هذا الوعيد الشديد على من يرفع رأسه قبل إمامه، بأن يجعل الله رأسه رأس حمار، أو يجعل صورته صورة حمار، بحيث يمسخ رأسه من أحسن صورة إلى أقبح صورة، جزاء لهذا العضو اللّذي حصل منه الرفع والإخلال بالصلاة.

# اختلاف العلماء في السبق:

اتفق العلماء على تحريم مسابقة المأموم للإمام لهذا الوعيد الشديد، ولكن اختلفوا في بطلان صلاته، فالجمهور أنها لا تبطل. قَالَ الإمام أحمد في رسالته: (ليس لمن سبق الإمام صلاة). وأصحاب الإمام يقولون: من سبق إمامه بركن كركوع أو سجود، فعليه أن يرجع ليأتي به بعد الإمام، فإن لم يفعل عمدًا حتى لحقه الإمام فيه، بطلت صلاته. والصحيح ما ذكره في الرسالة من أن مجرد السبق عمدًا يبطل الصلاة، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله؛ لأن الوعيد يقتضي النهي، والنهي يقتضي الفساد.

#### الاستنباطات من الحديث:

- ١ تحريم رفع الرأس فِي السجود قبل الإمام، والوعيد فيه دل على منعه، إذ
   لا وعيد إلا على محرم، وقد أوعد عليه بالمسخ وهو من أشد العقوبات.
- ٢ يلحق بذلك مسابقة الإمام فِي كل تنقلات الصلاة، وليس ذا من باب القياس وحده، فزيادة على القياس الصحيح أخرج البزار من حديث أبي هُرَيْرَة مرفوعًا: «الَّذِي يَخْفِضُ وَيَرْفَعُ قَبْلَ الْإِمَامِ إِنَمَا نَاصِيَتُهُ بِيَدِ الشَيْطَانِ»(١).

<sup>(</sup>١) عزاه في مجمع الزوائد ٧٨/٢ للبزار والطبراني في الأوسط (٧٦٩٢)

- ٣ وجوب متابعة المأموم للإمام في الصلاة.
- ٤ إن الجزاء من جنس العمل، فحين كان الرفع فِي الرأس، جوزي بالوعيد بالمسخ.
- ٥ توعد المسابق بالمسخ إِلَى صورة الحمار؛ لما بينه وبين الحمار من المناسبة والشبه فِي البلادة والغباء؛ لأن المسابق إذا كان يعلم أنه لن ينصرف من الصلاة قبل إمامه، فليس هناك نتيجة فِي المسابقة، فدل على غبائه وضعف عقله.
- تدل مسابقة الإمام على الرغبة في استعجال الخروج من الصلاة، وذلك مرض دواؤه أن يتذكر صاحبه أنه لن يسلم قبل الإمام.
- الوعيد بتغيير صورة من يرفع رأسه قبل الإمام إِلَى صورة حمار أمر ممكن، وهو من المسخ، ولكنه لم ينقل وقوعه. ويحتمل أن يرجع المعنى من تحويل الصورة إِلَى تحويل النحيزة، وذلك بأن يصبح بليدًا كالحمار.

## الحديث الثالث والسبعون

(٧٣) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «إِنَمَا جُعِلَ الْإِمَامُ لِيُؤْتَمَّ بِهِ، فَلَا يَخْتَلِفُوا عَلَيِهِ، فَإِذَا كَبَّرَ فَكَبِّرُوا، وَإِذَا رَكَعَ فَارْكَعُوا، وَإِذَا قَالَ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، فَقُولُوا: رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ، وَإِذَا سَجَدَ فَاسْجُدُوا، وَإِذَا صَلَّى جَالِسًا فَصَلُّوا جُلُوسًا أَجْمَعُونَ». البخاري (٧٢٢) و(٧٣٤)، ومسلم (٤١٤).

#### 

# الحديث الرابع والسبعون

(٧٤) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي بَيْتِهِ وَهُوَ شَاكٍ، فَصَلَى جَالِسًا، وَصَلَّى وَرَاءَهُ قَوْمٌ قِيَامًا، فَأَشَارَ إِلَيْهِمْ أَنِ اجْلِسُوا، فَلَمَّا انْصَرَفَ قَالَ: إِنَّمَا جُعِلَ الْإِمَامُ لَيُؤْتَمَّ بِهِ، فِإِذَا رَكَعَ فَارْكَعُوا، وَإِذَا رَفَعَ فَارْفَعُوا، وَإِذَا رَفَعَ فَارْفَعُوا، وَإِذَا صَلَّى جَالِسًا وَإِذَا قَالَ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، فَقُولُوا: رَبَنَا وَلَكَ الْحَمْدُ، وَإِذَا صَلَّى جَالِسًا فَصَلُّوا جُلُوسًا أَجْمَعُونَ». البخاري (١١١٣)، ومسلم (٤١١).

#### OOO

## الغريب:

- ١ الفاء الواقعة فِي (فكبروا) و(فاركعوا)... إلخ: للترتيب والتعقيب،
   ومعنى الترتيب أن تقع بعده، والتعقيب بأن تليه مباشرة، فلا تساوه ولا
   تتأخر عنه.
- ٢ جُعِلَ: من أفعال التحويل تأخذ مفعولين، أحدهما نائب الفاعل، والثاني محذوف تقديره (إمامًا).
  - ٣ أَجْمَعُونَ: تأكيد لضمير الجمع.
  - ٤ شَاكِ: اسم فاعل من الشكاية وهي المرض.

## المعنى الإجمالي:

في هذين الحديثين بيان صفة اقتداء المأموم بالإمام، ومتابعته له، فقد أرشد النّبِيُ عَلَيْ المأمومين إلَى الحكمة في جعل الإمام، وهي أن يقتدى به ويتابع، فلا يختلف عليه بعمل من أعمال الصلاة، وإنما تراعى تنقلاته بنظام ودقة، فإذا كبر للإحرام، فكبروا أنتم كذلك، وإذا ركع فاركعوا بعده، وإذا ذكركم أنّ اللّه مجيب لمن حمده بقوله: «سَمِعَ اللّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ» فاحمدوه تعالى بقولكم: «رَبّنا لكَ الْحَمْدُ»، وإذا سجد فتابعوه واسجدوا، وإذا صلى جالسًا لعجزه عَنِ القيام - فتحقيقًا للمتابعة - صلوا جلوسًا، ولو كنتم على القيام قادرين. فقد ذكرت عائشة أن النّبِيّ عليه اشتكى من المرض فصلى جالسًا، وكان الصحابة يظنون أن عليهم القيام لقدرتهم عليه، فصلوا وراءه قيامًا، فأشار إليهم أن اجلسوا، فلما انصرف من الصلاة أرشدهم إلَى أن الإمام لا يخالف، وإنما يوافق لتحقيق المتابعة التامة والاقتداء الكامل، بحيث يصلي المأموم جالسًا مع قدرته على القيام لجلوس إمامه العاجز.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي صحة ائتمام المفترض بالمتنفل، فذهب المالكية والحنفية، والمشهور من مذهب الحنابلة: إِلَى عدم الصحة، مستدلين بهذا الحديث الَّذِي معنا: «إِنَّمَا جُعِلَ الْإِمَامُ لِيُؤْتَمَّ بِهِ فَلَا تَخْتَلِفُوا عَلَيْهِ». وكون المأموم مفترضًا والإمام متنفلًا مخالفة بينهما فِي النية، وهو من أشد أنواع الاختلاف ولأن مدار العمل على النية.

وذهب الشافعي، والأوزاعي، والطبري إِلَى صحة ائتمام المفترض بالمنتفل، وهي رواية أخرى عَنِ الإمام أحمد، اختارها من أصحابه: ابن قدامة، وشيخ الإسلام ابن تيمية، وابن القيم، مستدلين بحديث معاذ المتفق عليه: «كَانَ يُصَلِّي مَعَ النَّبِيِّ عَيْقٍ، ثُمَّ يَرْجِعُ فَيُصَلِّي بِقَوْمِهِ تِلْكَ الصَّلَاةَ»(١). ويستدلون أيضًا بحديث:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٦١٠٦)، ومسلم (٤٦٥)، والنسائي (٨٣٥)، وأحمد (١٣٨٩٥)

«أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ صَلَّى بِطَائِفَةٍ مِنْ أَصْحَابِهِ فِي صَلَاةِ الْخَوْفِ رَكْعَتَيِنِ، ثُمَّ سَلَّمَ، ثُمَّ صَلَّةِ الْخُوْفِ رَكْعَتَيِنِ، ثُمَّ سَلَّمَ» (() رواه أبو داود. والنبي عليه الصلاة والسلام فِي الصلاة الثانية متنفل. ومعنى «فَلا تَخْتَلِفُوا عَلَيْهِ»: أي فِي أفعال الصلاة. والقائلون بصحة الصلاة، يلزمون غير المصححين لها بأن يقولوا: أنتم أيضًا تصححون صلاة المفترض بالمتنفل مع اختلافهما فِي النية، كالتي تمنعونها، فيلزمكم التناقض فِي الاستدلال.

واختلفوا أيضًا فِي صلاة المأمومين جلوسًا مع القدرة على القيام خلف الإمام العاجز عَنِ القيام. فذهبت الظاهرية، والأوزاعي، وإسحاق، إِلَى أن المأمومين يصلون خلف الإمام العاجز عَنِ القيام جلوسًا، ولو كانوا قادرين على القيام. واستدلوا على ذلك بهذين الحديثين، وما ورد فِي معناهما. وذهب الإمامان أبو حنيفة، والشافعي، وغيرهما، إِلَى أنه لا يجوز للقادر على القيام أن يصلي خلف القاعد إِلَّا قائمًا. واحتجوا «بِأَنَّ النَّبِيَ عَلَيْهُ صَلَّى فِي مَرَضٍ مَوْتِهِ قَاعِدًا، وَصَلَّى أَبُو بَعْرٍ وَالنَاسُ خَلْفَهُ قِيَامًا»(٢) متفق عليه. وأجاب هؤلاء عَنْ حديثي الباب ونحوهما بأجوبة ضعيفة، وأحسنها جوابان:

الأول: أن حديثي الباب وما شابههما مما يثبت صحة صلاة القاعد العاجز بالقاعد القادر منسوخة بحديث صلاته في مرض موته بالناس قاعدًا وهم قائمون خلفه، ولم يأمرهم بالقعود. وهذا الجواب للإمام الشافعي وغيره. وأنكر الإمام أحمد النسخ، والأصل عدم النسخ بين النصوص الشرعية وأنه مهما أمكن الجمع بينهما، وجب المصير إليه؛ لأنه إعمال لها جميعًا.

الجواب الثاني: من أجوبة المخالفين لحديثي الباب: دعوى التخصيص بالنبي على بأن يؤم جالسًا، ولا يصح لأحد بعده. وهذا جواب الإمام مالك وجماعة من أتباعه. والمخصص - عندهم - حديث للشعبي عَنْ جابر مرفوعًا: «لَا

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۱۲٤۸)، والنسائي (۱۵۵۱)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۷۱۳)، ومسلم (٤١٨)، وأحمد (٢٥٣٤٨)

يُؤَمَّنَّ أَحَدٌ بَعْدِي جَالِسًا»(١). وأجيب عَنْ هذا الحديث بأنه لا يصح بوجه من الوجوه.

وقال ابن دقيق العيد: قد عرف أن الأصل عدم التخصيص حتى يدل عليه دليل.

وقد عارض هذا الحديث الضعيف المستدل به على التخصيص حديث أصح منه، وهو ما أخرجه أبو داود: "أَنَّ أُسَيْدَ بْنَ حُضَيْرٍ كَانَ يَوُمُّ قَوْمَهُ، فَجَاءَ النَّبِيُّ عَلَيْ مَنه وهو ما أخرجه أبو داود: "أَنَّ إِمَامَنَا مَرِيضٌ، فَقَالَ: إِذَا صَلَّى قَاعِدًا فَصَلُّوا يَعُودُهُ، فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ إِمَامَنَا مَرِيضٌ، فَقَالَ: إِذَا صَلَّى قَاعِدًا فَصَلُّوا قُعُودًا (٢٠ وذهب الإمام أحمد إلى التوسط بين هذين القولين، وهو إن ابتدأ بهم الإمام الراتب الصلاة قائمًا، ثُمَّ اعتل فِي أثنائها فجلس ائتموا خلفه قيامًا وجوبًا، عملًا بحديث صلاة النَّبِي على بكر والناس، حين مرض مرض الموت، وإن ابتدأ بهم الصلاة جالسًا صلوا خلفه جلوسًا استحبابًا، عملًا بحديثي الباب ونحوهما وهو جمع حسن، تتلاقى فيه الأحاديث الصحيحة المتعارضة. ولا شك أن الجمع بين النصوص – إذا أمكن – أولى من النسخ والتحريف. وقد قوى هذا الجمع الحافظ ابن حجر رحمه اللَّه تعالى.

#### ما يؤخذ من الحديثين:

- ١ وجوب متابعة المأموم للإمام فِي الصلاة وتحريم المسابقة.
  - ٢ تحريم مخالفته وبطلان الصلاة بها.
- ٣ إن الأفضل فِي المتابعة أن تقع أعمال المأموم بعد أعمال الإمام مباشرة.
   قَالَ الفقهاء: وتكره المساواة والموافقة فِي هذه الأعمال.
- إن الإمام إذا صلى جالسًا لعجزه عَنِ القيام صلى خلفه المأمومون جلوسًا ولو كانوا قادرين على القيام، تحقيقًا للمتابعة والاقتداء.

<sup>(</sup>١) رواه الدارقطني ٩٩٨/١ والبيهقي في السنن (٤٨٥٤)

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (۲۰۷)

- ٥ إن المأموم يقول: (رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ) حينما يقول الإمام: (سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهْ). وَقَالَ ابن عبد البر: لا أعلم خلافًا فِي أن المنفرد يقول: (سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهْ) (رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ). وَقَالَ ابن حجر: وأما الإمام فيسمع ويحمد، يجمع بينهما، فقد ثبت فِي البخاري أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْهُ كان يجمع بينهما.
  - ٦ إن من الحكمة فِي جعل الإمام فِي الصلاة الاقتداء والمتابعة.
    - ٧ جواز الإشارة فِي الصلاة للحاجة.
- ٨ فِي الحديث دليل على تأكيد متابعة الإمام، وأنها مقدمة على غيرها من أعمال الصلاة، فقد أسقط القيام عَنِ المأمومين القادرين عليه، مع أنه أحد أركان الصلاة، كل ذلك لأجل كمال الاقتداء.
- ٩ ومنه يؤخذ تحتم طاعة القادة وولاة الأمر ومراعاة النظام، وعدم المخالفة والانشقاق على الرؤساء.

فما هذه الشرائع الإلهية إلا لتعويدنا على السمع والطاعة، وحسن الاتباع والائتلاف، بجانب التعبد بها لله سبحانه وتعالى. وما أعظم الإسلام وأسمى تشريعاته، وأَجَل أهدافه!! وفق الله المسلمين إلى التبصر بدينهم واتباعه، فيجتمع شملهم، وتتوحد صفوفهم، وتعلو كلمتهم، فما الخير إلا في الاجتماع والتفاهم، وما الشر إلا بالتفريق والاختلاف، والمراء الباطل، ﴿ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولُهُ وَلا تَنْزَعُوا فَنَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيمُكُم وَ وَأَصْبِرُوا إِنّ اللّهَ مَعَ الصّبرين ﴿ وَالإنتال: ٤١].

## الحديث الخامس والسبعون

(٧٥) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ يَزِيدَ الْخَطْمِيِّ الأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: حَدَّنَنِي الْبَرَاءُ بْنُ عَازِب، وَهُو غَيْرُ كَذُوب، قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا قَالَ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، لَمْ يَحْنِ أَحَدٌ مِنَّا ظُهْرَهُ حَتَّى يَقَعَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ سَاجِدًا، ثُمَّ نَقَعُ سُجُودًا بَعْدَهُ». البخاري رقم (٨١١)، ومسلم رقم (٤٧٤).

OOO

#### غريب الحديث:

ثُمَّ نَقَعُ: بالرفع على الاستئناف، وليس معطوفًا على (يقع) الأولى المنصوبة بـ(حتى) إذ لَيْسَ المعنى عليه.

## المعنى الإجمالي:

يذكر هذا الراوي الصدوق أنَّ النَّبِيَّ ﷺ يؤم أصحابه فِي الصلاة، فكانت أفعال المأمومين تأتي بعد أن يتم فعله، بحيث كان ﷺ إذا رفع من الركوع وقال: سمع اللَّه لمن حمده، ثُمَّ رفع أصحابه بعده هبط ساجدًا، وحينئذ يقعون بعده ساجدين.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ صفة متابعة الصحابة للرسول في الصلاة، وأنهم لا ينتقلون من القيام إلى
   السجود حتى يسجد.
- ٢ إنه ينبغي أن تكون المتابعة هكذا، فلا تتقدم الإمام، فإنه محرم يبطل الصلاة، ولا تتأخر عنه كثيرًا،
   بل تليه مباشرة.
- ٣ فِي الحديث دليل على طول الطمأنينة بعد الركوع، هذا بالنسبة إلى
   المأمومين، أما الإمام فلطمأنينته أدلة أخرى.

تنبيه: الموافقة فِي أفعال الصلاة وأقوالها للإمام مكروهة، إِلَّا تكبيرة الإحرام، فإنها لا تنعقد معها الصلاة.

CARCEARCEARC

# الحديث السادس والسبعون

(٧٦) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِذَا أَمَّنَ الإِمَامُ فَأَمِّنُوا، فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ تَأْمِينُهُ تَأْمِينَ الْمَلائِكَةِ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ». البخاري رقم (٧٨٠) و(٧٤٠)، ومسلم رقم (٤٠٩) و(٤١٠).

000

## المعنى الإجمالي:

دعاء فاتحة الكتاب هو أحسن الدعاء وأنفعه؛ لذا شرع للمصلي - إمامًا كان أو مأمومًا أو منفردًا - أن يُؤَمِّنَ بعده؛ لأن التأمين طابع الدعاء، فأمرنا النَّبِيُّ عَلَيْهُ أَن نُؤَمِّنَ إذا أمن الإمام؛ لأن ذلك هو وقت تأمين الملائكة، ومن وافق تأمينه تأمين الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه، وهذه غنيمة جليلة وفرصة ثمينة، إِلَّا وهي غفران الذنوب بأيسر الأسباب، فلا يفوتها إِلَّا محروم.

#### اختلاف العلماء:

ذهب مالك فِي إحدى الروايتين عنه إِلَى أن التأمين لا يشرع فِي حق الإمام، وتأول الحديث على معنى: إذا بلغ الإمام موضع التأمين ولم يقصد التأمين نفسه.

وذهب الشافعي وأحمد إِلَى استحباب التأمين لكل من الإمام والمأموم والمنفرد؛ لظاهر الحديث الَّذِي معنا وغيره. وذهبت الظاهرية إِلَى الوجوب على كل مصل، وهو ظاهر الحديث فِي حق المأمومين؛ لأن الأمر يقتضى الوجوب.

# ما يؤخذ من الحديث من الأحكام:

١ – مشروعية التأمين للإمام، والمأموم، والمنفرد.

٢ - إن الملائكة تؤمن على دعاء المصلين، والأظهر أن المراد منهم الذين يشهدون تلك الصلاة من الملائكة في الأرض والسماء، واستدل لذلك بما أخرجه البخاري من أَنَّهُ عَلَيْ قَالَ: "إِذَا قَالَ أَحَدُكُمْ آمِينَ، وَقَالَتِ

- الْمَلَائِكَةُ فِي السَمَاءِ: آمِينَ، فَوَافَقَ أَحَدُهُمَا الْآخَرَ، غَفَرَ اللَّهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبهِ"(١).
- ٣ فضيلة التأمين وأنه سبب في غفران الذنوب، لكن عند محققي العلماء أن التكفير في هذا الحديث وأمثاله خاص بصغائر الذنوب، أما الكبائر فلا بد لها من التوبة.
  - ٤ إنه ينبغي للداعي والمؤمن على الدعاء أن يكون حاضر القلب.
- ٥ استدل البخاري بهذا الحديث على مشروعية جهر الإمام بالتأمين؛ لأنه على تأمين المؤتمين بتأمينه ولا يعلمونه إلا بسماعه، وهذا قول الجمهور.
- من الأفضل للداعي أن يشابه الملائكة في كل الصفات الَّتِي تكون سببًا في الإجابة، كالتضرع والخشوع والطهارة، وحل الملبس والمشرب والمأكل، وحضور القلب، والإقبال على اللَّه في كل حال.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۸۱)، ومسلم (٤١٠)، والنسائي (٩٣٠)

# الحديث السابع والسبعون

(۷۷) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ لِلنَاسِ فَلْيُخَفِّفُ، فَإِنَّ فِيهِمُ الضَعِيفَ وَالسَقِيمَ وَذَا الْحَاجَةِ، وَإِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ لِنَفْسِهِ فَلْيُطَوِّلْ مَا شَاءَ». البخاري رقم (۷۰۳)، ومسلم رقم (٤٦٧).

#### 

# الحديث الثامن والسبعون

(٧٨) عَنْ أَبِي مَسْعُودِ الأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَقَالَ: إِنِي لَأَتَأَخَّرُ عَنْ صَلَاةِ الصُبْحِ مِنْ أَجْلِ فُلَانٍ مِمَّا يُطِيلُ بِنَا، قَالَ: فَمَا رَأَيْتُ النَّبِيَ ﷺ غَضِبَ فِي مَوْعِظَةٍ قَطُّ أَشَدَّ مِمَا غَضِبَ يَوْمَئِذٍ، فَقَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ مِنْكُمْ مُنَفِّرِينَ، فَأَيُكُمْ أَمَّ النَّاسَ فَلْيُوجِزْ، فَإِنَّ مِنْ وَرَائِهِ الْكَبِيرَ وَالْصغِيرَ وَذَا الْحَاجَةِ». البخاري (٧١٥٩)، ومسلم (٤٦٦).

#### o o o

## المعنى الإجمالي:

جاءت هذه الشريعة السمحة باليسر والسهولة، ونفي العنت والحرج، ولهذا فإن الصلاة الَّتِي هي أَجَلُّ الطاعات، أمر النَّبِيُّ عَلَيْ الإمام بالتخفيف فيها، لتتيسر وتسهل على المأمومين، فيخرجوا منها وهم لها راغبون. ولأن في المأمومين من لا يطيق التطويل، إما لعجزه، أو مرضه، أو حاجته، فإن كان المصلي منفردًا فليطول ما شاء؛ لأنه لا يضر أحدًا بذلك. ومن كراهته على للتطويل الَّذِي يضر الناس أو يعوقهم عَنْ أعمالهم، أنه لما جاءه رجل وأخبره أنه يتأخر عَنْ صلاة الصبح مع الجماعة من أجل الإمام الَّذِي يصلي بهم فيطيل الصلاة، غضب النَّبِيُ عَلَيْ غضبًا شديدًا، وقال: إن منكم من ينفر الناس عَنْ طاعة اللَّه، وَيُكرِّهُ إليهم الصلاة ويثقلها عليهم، فأيكم أمَّ الناس فليوجز، فإن منهم العاجزين وذوي الحاجات.

#### اختلاف العلماء:

هناك أحاديث صحيحة تصف صلاة النّبِي ﷺ بالطول، بحيث يكبر، فيذهب الذاهب إِلَى البقيع، ويقضي حاجته، ثُمّ يرجع ويتوضأ ويدرك الركعة الأولى مع النّبِي ﷺ، وبأنه يقرأ فِي الصلاة المكتوبة بطوال السور، كالبقرة، والنساء، والأعراف، ويقرأ بطوال المفصل (ق) و(الطور) ونحوهما.

وهناك أحاديث صحيحة تحث على التخفيف، منها هذان الحديثان اللذان معنا، وأنه يقرأ بـ (قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ)، و(الإخلاص) ونحو ذلك. والناس - تبعًا لهذه الأدلة - مختلفون. فمنهم من يرى التطويل، عملًا بأحاديثها، ومنهم من يرى التخفيف عملًا بما ورد فيها. والحق أنه لَيْسَ بين هذه الأحاديث تعارض ولله الحمد، وكلها متفقة، ولكن التخفيف والتطويل أمران نسبيان، لا يحدان بحد؛ لأن الناس في ذلك على بون بعيد. فالناقرون يرون الصلاة المتوسطة طويلة. وأهل العبادة والطاعة يرونها قصيرة، فليرجع إلى أحاديث النّبِي على وإلى حاله وصلاته، ويطابق بعض، يظهر الحق الفاصل. وقد ذكر الصنعاني: أنه على على بالأمة.

#### ما يؤخذ من الحديثين:

- ١ وجوب تخفيف صلاة الجماعة مع الإتمام.
- ٢ غضبه ﷺ على المثقلين، وعده هذا من الفتنة.
- ٣ جواز تطويل صلاة المنفرد ما شاء، وقيد بأن لا يخرج الوقت وهو في الصلاة. وذلك كيلا تصطدم مصلحة المبالغة بالتطويل من أجل كمال الصلاة مع مفسدة إيقاع الصلاة في غير وقتها.
  - ٤ وجوب مراعاة العاجزين وأصحاب الحاجات فِي الصلاة.
- ٥ إنه لا بأس بإطالة الصلاة، إذا كان عدد المأمومين ينحصر وآثروا التطويل.

آ - إنه ينبغي للإنسان أن يسهل على الناس طريق الخير، ويحببه إليهم،
 ويرغبهم فيه؛ لأن هذا من التأليف، ومن الدعاية الحسنة إلى الإسلام.



# بابصف صلاة النبي

يذكر المصنف في هذا الباب طرفًا من الأحاديث الصحيحة في صفة صلاة النّبِي على وصلاته هي الصلاة التامة الكاملة الّبي لا يتطرق إليها النقص أو الخلل، وهو المشرع على فيجب اتباعه، وتقديم سنته على كل قول، وقد قَالَ الخلل، وهو المشرع أَصُلِّي، فيجب علينا معرفة صلاته ومراعاتها. ونظرًا إلى أن أفعاله على بيان للأوامر الموجبة لفعل الصلاة، فإن أفعاله في صلاته على تدل على الوجوب، ومن صرفها عنه إلى غيره فعليه تقديم الدليل.

# الحديث التاسع والسبعون

(٧٩) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا كَبَّرَ فِي الصَلَاةِ سَكَتَ هُنَيْهَةً قَبْلَ أَنْ يَقْرَأَ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي، أَرَأَيْتُ سُكُوتَكَ بَيْنَ التَكْبيرِ وَالْقِرَاءَةِ، مَا تَقُولُ؟ قَالَ: أَقُولُ: اللَّهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ شُكُوتَكَ بَيْنَ التَكْبيرِ وَالْقِرَاءَةِ، مَا تَقُولُ؟ قَالَ: أَقُولُ: اللَّهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ شُكُوتَكَ بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ، اللَّهُمَّ نَقِّنِي مِنْ خَطَايَايَ كَمَا يُنَقَّى النَّوْبُ الْأَبْيَضُ مِنَ الدَّنسِ، اللَّهُمَّ اغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَايَ بِالْمَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ». النَّوْبُ الْأَبْيَضُ مِنَ الدَّنسِ، اللَّهُمَّ اغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَايَ بِالْمَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ». البخاري رقم (٧٤٤)، ومسلم رقم (٥٩٨).

OOO

### غريب الحديث:

١ - هُنَيْهَةً: قَالَ فِي القاموس: (الهنو) بالكسر: الوقت. وفي الحديث (هُنَيَّةً)
 مصغرة هنة، وهي بضم الهاء، وفتح النون وتشديد الياء، بمعنى: قليل
 من الزمان. وأصلها (هنوة) أي شيء يسير، ويروى (هنيهة) بإبدال الياء

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٣١)، وأحمد (٢٠٠٠٧)

هاء. قلت: المراد هنا أن يسكت سكتة لطيفة.

- ٢ الثُّلْجِ وَالْبَرَدِ: البرد، بالتحريك، حب الغمام.
- ٣ أَرَأَيْتُ سُكُوتَكَ: ضم تاء (رأيت)، والمراد بالسكوت ضد الجهر لا ضد الكلام. ويدل عليه عبارة (ما تقول؟).
  - ٤ ــ الدُّنسِ: بفتح الدال والنون، الوسخ.
- ٥ بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي: الباء متعلقة بمحذوف، والتقدير: (أنت مفدي بأبي وأمي).

### المعنى الإجمالي:

### أحكام الحديث:

- ١ استحباب دعاء الاستفتاح فِي الصلاة.
- ٢ إن مكانه بعد تكبيرة الإحرام، وقبل قراءة الفاتحة فِي الركعة الأولى من

كل صلاة.

- ٣ أن يسر به ولو كانت الصلاة جهرية.
- ٤ إنه لا يطال فيه الدعاء، ولا سيما في الجماعة للصلوات المكتوبة.
- ٥ حرص الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ على تتبع أحوال الرسول ﷺ فِي حركاته وسكناته.
- ٦ إنه ينبغي في مواطن الدعاء أن يلح الإنسان ويكثر في طلب الشيء، ولو بطريق ترادف الألفاظ، فإن هذه الدعوات تدور كلها على محو الذنوب والإبعاد عنها، ومعاني الماء والثلج والبرد متقاربة، والمقصود منه متحد، وهو الإنقاء من حرارة الذنوب بهذه المواد الباردة.

فائدتان: الأولى: ثبت عَنِ النَّبِي ﷺ استفتاحات كثيرة للصلاة، منها هذا الدعاء الَّذِي معنا: «اللَّهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ... إلخ»، ومنها: «وَجَهِتُ الدعاء الَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ... إلخ» (١)، ومنها: «سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ... إلخ» (٢)، ومنها: «سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وكلها جائزة؛ لأنها واردة، ولكن الإمام وَبِحَمْدِكَ وَتَبَارَكَ اسْمُكَ... إلخ» (٢)، وكلها جائزة؛ لأنها واردة، ولكن الإمام أحمد اختار الأخير منها: «سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ ... إلخ» (٣)؛ لكونه محتويًا على تمجيد اللَّه وتعظيمه ووحدانيته، وكان عمر يجهر به ليعلمه للناس. وينبغي للمصلي أن لا يقتصر دائمًا على واحد منها، بل يقولها كلها، ليحصل له كمال الاقتداء، وإحياء جميع السنة فيها، ويجعل القصار لصلاة الجماعة، والطوال لصلاة الليل.

الثانية: من المعلوم أن الماء الساخن أبلغ فِي إزالة الأوساخ والإنقاء مما هو مذكور فِي الدعاء المأثور، فكيف عدل عنه إِلَى الثلج والبرد، مع أن المقصود

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۷۷۱)، والترمذي (۳٤۲۱)، والنسائي (۸۹۷)، وأبو داود (۷۲۰)

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (۲٤۲)، والنسائي (۹۰۰)، وأبو داود (۷۷۵)، وابن ماجه (۸۰٤)، وأحمد (۱۱۲۲۰)

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه

طلب الإنقاء والتنظيف؟

الجواب: قد حصل من العلماء تلمسات كثيرة فِي طلب المناسبة، وأحسنها ما ذكره ابن القيم عَنْ شيخ الإسلام، ومعناه: لما كان للذنوب حرارة، ناسب أن تكون المادة المزيلة هذه الباردة، لتطفئ هذه الحرارة وذاك التلهب.

# الحديث الثمانون

(٨٠) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَسْتَفْتِحُ الصَّلَاةَ بِالتَّكْبِيرِ، وَالْقِرَاءَةِ بِ ﴿ الْمَنْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [البقرة: ٢]، وَكَانَ إِذَا رَكَعَ لَمْ يُصَوِّبُهُ وَلَكِنْ بَيْنَ ذَلِكَ، وَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرَّكُوعِ لَمْ يَسْجُدْ حَتَّى يَسْتَوِيَ قَائِمًا، وَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السَّجْدَةِ لَمْ يَسْجُدْ حَتَّى يَسْتَوِيَ قَائِمًا، وَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السَّجْدَةِ لَمْ يَسْجُدْ حَتَّى يَسْتَوِيَ قَائِمًا، وَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السَّجْدَةِ لَمْ يَسْجُدْ حَتَّى يَسْتَوِيَ قَائِمًا، وَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السَّجْدَةِ لَمْ يَسْجُدْ حَتَّى يَسْتَوِيَ وَعَانَ يَشْعُرِي وَيَنْمِي وَيَنْمِي وَكَانَ يَقُولُ فِي كُلِّ رَكْعَتَيْنِ التَّجِيةَ، وَكَانَ يَفُرُشُ رِجْلَهُ الْيُسْرَى وَيَنْصِبُ رَجْلَهُ الْيُسْرَى وَيَنْهِى أَنْ يَفُرُشُ رِجْلَهُ الْيُسْرَى وَيَنْصِبُ رَجْلَهُ الْيُمْنَى، وَكَانَ يَنْهَى عَنْ عُقْبَةِ الشَّيْطَانِ، وَيَنْهَى أَنْ يَفْرُشُ رَجْلَهُ الْيُمْنَى، وَكَانَ يَنْهَى عَنْ عُقْبَةِ الشَّيْطَانِ، وَيَنْهَى أَنْ يَفْرَشَ الرَّجُلُ ذِرَاعَيْهِ الْقَرْاشَ السَّبُعِ، وَكَانَ يَخْتِمُ الصَّلَاةَ بِالتَّسْلِيمِ». مسلم رقم (٤٩٨)، ولا يوجد عند البخاري بهذا اللفظ.

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

### غريب الحديث:

- ١ بِالْحَمْدُ لِلَّهِ: الرفع على الحكاية.
- ٢ لَمْ يُشْخِصْ بضم الياء وإسكان الشين المعجمة، ثُمَّ كسر الخاء
   المعجمة، ثُمَّ صاد مهملة: أي لم يرفعه، ومنه الشاخص للمرتفع.
- ٣ لَمْ يُصَوِّبُهُ بضم الياء، وفتح الصاد المهملة، وكسر الواو المشددة: أي لم يخفضه خفضًا بليغًا.
  - ٤ يَفْرُشُ بضم الراء وكسرها، والضم أشهر.
  - ٥ عُقْبَةً بضم العين: فسره أبو عبيد وغيره بالإقعاء المنهي عنه.
    - ٦ يَسْتَفْتِحُ: أي يفتح، فالسين للتأكيد لا للطلب.

### المعنى الإجمالي:

تصف عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا بهذا الحديث الجليل صلاة النَّبِيّ ﷺ بأنه كان يفتتح الصلاة بتكبيرة الإحرام، فيقول: (الله أكبر)، ويفتتح القراءة بفاتحة الكتاب،

الَّتِي أولها ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [البقرة: ٢]، وكان إذا ركع بعد القيام لم يرفع رأسه ولم يخفضه، وإنما يجعله مستويًا مستقيمًا، وكان إذا رفع من الركوع انتصب واقفًا قبل أن يسجد، وكان إذا رفع رأسه من السجدة، لم يسجد حتى يستوي قاعدًا، وكان يقول بعد كل ركعتين إذا جلس: (التحيات لله والصلوات...) إلخ، وكان إذا جلس افترش رجله اليسرى وجلس عليها، ونصب رجله اليمنى، وكان ينهى أن يجلس المصلي في صلاته كجلوس الشيطان، وذلك بأن يفرش قدميه على الأرض، ويجلس على عقبيه، أو ينصب قدميه، ثُمَّ يضع أليتيه بينهما على الأرض، كما ينهى أن يفترش المصلي ذراعيه في السجود كافتراش السبع، وكما افتتح الصلاة بتعظيم اللَّه وتكبيره، ختمها بطلب السلام للحاضرين من الملائكة والمصلين، ثُمَّ على جميع عباد اللَّه الصالحين والأولين والآخرين، فعلى المصلي ملاحظة هذا العموم في دعائه.

ملاحظة: الحديث رقم (٨٠) لم يخرجه إِلَّا مسلم فقط، وله علة، وهي أنه أتى من طريق أبي الجوزاء عَنْ عَائِشَةَ، وأبو الجوزاء لم يسمع من عائشة. وأخرجه مسلم أيضًا من طريق الأوزاعي مكاتبة لا سماعًا.

### أحكام الحديث:

- ١ ما ذكرته عائشة هذا من صفة صلاة النّبيّ عليه الصلاة والسلام، هو حاله الدائمة، حيث إن التعبير بـ(كان) يفيد ذلك.
- ٢ وجوب تكبيرة الإحرام الَّتِي تحرم كل قول وفعل ينافي أقوال الصلاة وأفعالها، وأن غير هذه الصيغة لا يقوم مقامها للدخول في الصلاة، وتعيين التكبيرة من الأمور التعبدية وهي أمور توقيفية.
- ٣ وجوب قراءة الفاتحة بدون بسملة، ويأتي استحباب قراءتها سرًا إن شاء الله.
  - ٤ وجوب الركوع، والأفضل فيه الاستواء بلا رفع ولا خفض.

- ٥ وجوب الرفع من الركوع، ووجوب الاعتدال فِي القيام بعده.
  - ٦ وجوب السجود ووجوب الرفع منه، والاعتدال قاعدًا بعده.
- ٧ وجوب التشهد بعد كل ركعتين، فإن كانت الصلاة ثنائية سلم بعده وإلا
   قام.
- ٨ مشروعية افتراش المصلي رجله اليسرى ونصب اليمنى في الجلوس في غير التشهد الأخير الَّذِي فضيلته التورك، فقد وردت بذلك الأحاديث، والافتراش والتورك خاص بالرجال دون النساء؛ لما أخرجه أبو داود في المراسيل من أنه على مر على امرأتين تصليان، فقال: «إِذَا سَجَدْتُمَا فَضُمَّا بَعْضَ اللَّحْمِ إِلَى بَعْضٍ، فَإِنَّ الْمَرْأَةَ لَيْسَتْ فِي ذَلِكَ كَالرَّجُل»(١). رواه البيهقى موصولاً.
- ٩ النهي عَنْ مشابهة الشيطان في جلوسه، وذلك بأن يجلس على عقبيه ويفرش قدميه على الأرض، أو ينصبهما ويجلس بينهما على الأرض، أو ينصبهما ويجلس على عقبيه. قَالَ في شرح المنتهي: وكلتا الجلستين مكروه.
- ١٠ النهي عَنْ مشابهة السبع فِي افتراشه، وذلك بأن يبسط المصلي ذراعيه
   في الأرض، فإنه عنوان الكسل والضعف.
- 11 وجوب ختم الصلاة بالتسليم، وهو دعاء للمصلين والحاضرين والغائبين الصالحين بالسلامة من كل الشرور والنقائص.

#### اختلاف العلماء:

الصحيح عند الأصوليين: أن أفعال النّبِيّ عَلَيْ لا تدل على الوجوب، وإنما تدل على الاستحباب إِلّا إذا ورد ما يقتضي ذلك. وهذه الأفعال والأقوال الموصوفة في هذا الحديث تدل على الوجوب، باقتران حديث:

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في مراسيله (۸۷) والبيهقي في الكبرى (٣٠١٥)

"صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي" (١) متفق عليه. وهذا الأصل فيها، ولكن يوجد في وجوب بعضها خلاف بين العلماء؛ لتعارض الأدلة، فمن ذلك التشهد الأول، والجلوس له في الصلاة ذات التشهدين. فقد ذهب الإمام أحمد والليث وإسحاق وداود وأبو ثور والشافعي في إحدي الروايتين عنه إلى وجوبهما، مستدلين بالأحاديث الواردة في التشهد من غير تقييد بتشهد أخير، فمنها هذا الحديث اللَّذي معنا، ومنها حديث عبد اللَّه بن مسعود الَّذِي رواه النسائي، ورواه الإمام أحمد من طرق رجالها ثقات وهو أَنَّ مُحَمَّدًا عَيِّ قَالَ: "إِذَا وَوَاهُ الْمِامُ أَحْمَد من طرق رجالها ثقات وهو أَنَّ مُحَمَّدًا عَيْ قَالَ: "إِذَا وَمَاهُ فَيُ كُلِّ رَكُعْتَيْنِ فَقُولُوا: الْتَحِيَّاتُ لِلَّهِ... (١) الخ.

وذهب الأئمة أبو حنيفة ومالك والشافعي فِي الرواية الأخرى عنه إِلَى استحبابها، ودليلهم أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ تركهما سهوًا، ولم يرجع إليهما، ولم ينكر على الصحابة حين تابعوه على تركهما، وإنما جبروهما بسجود السهو.

والجواب: أن الرجوع إليهما إنما يجب إذا ذكر المصلي قبل أن يعتمد قائمًا؛ لما روى أبو داود، عَنِ المعيرة بن شعبة، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: "إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ فِي رَكْعَتَيْنِ، فَلَمْ يَسَتَتِمَّ قَائِمًا فَلْيَجْلِسْ، فَإِذَا اسْتَتَمَّ قَائِمًا فَلَا يَجْلِسْ، وَيَسْجُدْ سَجْدَتَي السَّهْوِ»(٣)، وسجود السهو يجبر الواجب والمسنون.

واختلفوا في الصفة المستحبة في الجلوس، فذهبت الحنفية إلَى الافتراش في جميع جلسات الصلاة، سواء بين السجدتين أو التشهدين الأول أو الأخير، ويقابلهم المالكية، فهم يرون مشروعية التورك في كل جلسات الصلاة، سواء ما كان منها للتشهدين أو كان بين السجدتين.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٣١)، وأحمد (٢٠٠٠٧)، ومسلم (٦٧٤) بغير هذه اللفظة

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي (١١٦٣)، وأحمد (٤١٤٩)

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (١٠٣٦)، وابن ماجه (١٢٠٨)، وأحمد (١٧٧٥٨)

وذهبت الشافعية إِلَى الافتراش فِي التشهد الأول من الصلاة ذات التشهدين وإلى التورك فِي التشهد الأخير، سواء أكانت الصلاة ثنائية أم أكثر من ذلك.

وذهبت الحنابلة إِلَى الافتراش فِي التشهد الأول، وفي التشهد الأخير إذا كانت الصلاة لَيْسَ فيها إِلَّا تشهد واحد، وإلى التورك فِي التشهد الأخير من الصلاة ذات التشهدين.

ودليل الحنفية ما رواه سعيد بن منصور، عَنْ وائل بن حُجْرٍ، قَالَ: «صَلَّيْتُ خَلْفَ النَّبِيِّ عَلَى الْأَرْضِ وَجَلَسَ خَلْفَ النَّبِيِّ عَلَى الْأَرْضِ وَجَلَسَ عَلَيْهَا» (۱). وَمَا رَوَاهُ أَحْمَدُ، عَنْ رِفَاعَةَ بْنِ رَافِعِ: أَنَّ النَّبِيَ عَلَى الْأَعْرَابِيِّ: "إِذَا عَلَيْهَا» فَا رُوَاهُ أَحْمَدُ، عَنْ رِفَاعَةَ بْنِ رَافِعِ: أَنَّ النَّبِي عَلَى الْأَعْرَابِيِّ: "إِذَا جَلَسْتَ فَاجْلِسْ عَلَى رِجْلِكَ الْيُسْرَى (۱). وَبِمَا أَخْرَجَهُ التِّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ، مِنْ جَلَسْتَ فَاجْلِسْ عَلَى رِجْلِكَ الْيُسْرَى (۱). وَبِمَا أَخْرَجَهُ التَّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ، مِنْ حَدِيثِ أَبِي حُمَيْدٍ: "أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ جَلَسَ - يَعْنِي لِلتَّشَهُدِ - فَافْتَرَشَ رِجْلَهُ النُيْمْنَى عَلَى قِبْلَتِهِ (۳).

وأما صفة الجلوس بين السجدتين، فهو الافتراش عند الشافعية والحنابلة.

ووجه الدلالة من هذه الأحاديث أن رواتها ذكروا الافتراش للتشهد، ولم يقيدوه بالأول. واقتصارهم عليها بلا تعرض لغيرها، يشعر بأن هذه الصفة للتشهدين جميعًا.

ودليل المالكية ما روي عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بن مسعود: «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ يجْلِسُ فِي وَسَطِ الصَّلَاةِ وَفِي آخِرِهَا مُتَوَرِّكًا»<sup>(3)</sup>. رواه أحمد فِي مسنده. قَالَ الهيثمي: ورجاله موثَّقون. ودليل الشافعية والحنابلة: أن الأحاديث الَّتِي وردت فِي الافتراش فِي التشهد بروايتها التشهد الأول، حيث ورد فِي البخاري عَنْ أبي حميد الساعدي قوله: «فَإِذَا جَلَسَ فِي الرَّحْعَةِ الْأَخِيرَةِ، قَدَّمَ رِجْلَهُ الْيُسْرَى، وَنَصَبَ الْأُخْرَى وَقَعَدَ عَلَى مَقْعَدَتِهِ»<sup>(٥)</sup>. وما ذكره مسلم من حديث عبد اللَّه بن الزبير: «أَنَّهُ عَلَيْ كَانَ يَجْعَلُ

<sup>(</sup>١) عزاه الشوكاني في نيل الأوطار ٣٠٦/٢ لسعيد بن منصور في سننه

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۱۸۵۱٦) (۳) رواه الترمذي (۲۹۳)

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد (١٦١٣٦) (٥) رواه البخاري (٨٢٨)، وأبو داود (٩٦٣)

قَدَمَهُ الْيُسْرَى بَيْنَ فَخِذِهِ وَسَاقِهِ، وَيَفْرُشُ قَدَمَهُ الْيُمْنَى ((). وفي حديث أبي حميد أيضًا، عند أبي حاتم فِي صحيحه وفيه: «حَتَّى إِذَا كَانَتِ السَّجْدَةُ الَّتِي فِيهَا التَّسْلِيمُ، أَخْرَجَ رِجْلَهُ الْيُسْرَى، وَجَلَسَ عَلَى شِقِّهِ الْأَيْسَرِ مُتَوَرِّكًا (٢).

ولكن وقع اختلاف بين الشافعية والحنابلة في الصلاة الَّتِي لَيْسَ فيها إِلَّا تشهد واحد، فالشافعية يرون أن فيه التورك؛ لأن قوله في حديث أبي حميد: «فَإِذَا جَلَسَ فِي الرَّكْعَةِ الْأَخِيرَةِ...» (٢) إلخ عام في الجلوس الأخير كله، سواء كان في صلاة ثنائية، أو غيرها والحنابلة يقولون: إن التورك خاصّ بالتشهد الأخير من الصلاة ذات التشهدين، ويرون أن سياق حديث أبي حميد يدل على ذلك؛ لأنه ذكر صفة جلوسه في التشهد الأول وقيامه منه، ثُمَّ ذكر التورك، وقصد به التشهد الأخير. وعللوا لذلك بأن التورك بالصلاة ذات التشهدين، ليكون فرقًا بين الجلوسين.

وإذا كان مفترشًا فِي الأول صار مستعدًّا للقيام، متهيئًا له، أما الثاني فيكون فيه متوركًا؛ لأنه مطمئن. ورجح ابن القيم هذا الافتراش فِي (زاد المعاد)، ولكن رد قوله الشوكاني فِي (نيل الأوطار)، والله أعلم.

وأفضل التشهد تشهد عبد اللَّه بن مسعود، وهو أصحها؛ ولذا فقد أجمع العلماء على اختياره. وصفته: «التَّحِيَّاتُ لِلَّهِ، وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّيِّبَاتُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ (٤).

وأجمع العلماء على مشروعية التسليم، ولكن اختلفوا: هل المشروع تسليمتان أو تسليمة واحدة؟ والصحيح أن المشروع تسليمتان؛ لصحة أحاديثهما، وضعف أحاديث التسليمة الواحدة. وعلى فرض صحة أحاديث التسليمة، فإن أحاديث التسليمتين أتت بزيادة لا تنافي، والزيادة من الثقة مقبولة.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٥٧٩)

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه (١٠٦١) وابن خزيمة (٧٠٠) وابن حبان في صحيحه (١٨٧٠) واللفظ له

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٨٢٨)، وأبو داود (٩٦٣)

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٢٠٢)، ومسلم (٤٠١)، والترمذي (٢٨٩)، والنسائي (١١٦٢)، وأحمد (٣٥٥٢)

واختلفوا فِي وجوب التسليم، فذهبت الحنفية إِلَى عدم وجوبه، مستدلين بما أخرجه الترمذي، عَنِ ابن عمر، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ قَالَ: ﴿إِذَا رَفَعَ الْإِمَامُ رَأْسَهُ مِنَ السَّجْدَةِ وَقَعَدَ ثُمَّ أَحْدَثَ قَبْلَ التَّسْلِيمِ، فَقَدْ تَمَّتْ صَلَاتُهُ (١). واستدلوا بحديث المسيء فِي صلاته، حيث لم يأمره النَّبِيُ عَلَيْ بالتسليم. وأجيب بأن حديث ابن عمر اتفق الحفاظ على ضعفه. وَقَالَ الترمذي: هذا حديث إسناده لَيْسَ بذاك القوي. أما حديث المسيء، فلا ينافي الوجوب، فإن هذا زيادة، وهي مقبولة.

وذهب جمهور الصحابة والتابعين، ومن أصحاب المذاهب، الشافعية، والحنابلة إلى الوجوب، مستدلين بإدامة النَّبِيِّ له، مع قوله: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أَصَلِّي السَّنِ السَّنِ السَّيْ السَّي السَّيْ اللهُ السَّكِيهُ التَّكْبِيرُ، وبما ثبت عند أصحاب السنن: «تَحْرِيمُهَا التَّكْبِيرُ، وَتَحْلِيلُهَا التَّسْلِيمُ» (٣).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٤٠٨)، وأبو داود (٦١٧) من حديث عبد الله بن عمرو

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۳۲)، وأحمد (۲۰۰۰۷)

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٣)، وأبو داود (٦١)، وابن ماجه (٢٧٥)، وأحمد (١٠٠٩).

# الحديث الحادي والثمانون

(٨١) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَرْفَعُ يَدَيْهِ حَذْوَ مَنْكِبَيْهِ إِذَا افْتَتَحَ الصَّلَاةَ، وَإِذَا كَبَّرَ لِلرُّكُوعِ، وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ رَفَعَهُمَا كَذَٰكِ، وَقَالَ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ»، وكان لا يفعل ذلك فِي كَذَٰلِكَ، وَقَالَ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ»، وكان لا يفعل ذلك فِي السَّجود. البخاري رقم (٧٣٥) و(٧٣٨)، ومسلم رقم (٣٩٠).

000

### المعنى الإجمالي:

الصلاة مأدبة كريمة، جمعت كل ما لذ وطاب، فكل عضو في البدن له فيها عبادة خاصة، ومن ذلك البدان، فلهما وظائف، منها رفعهما عند تكبيرة الإحرام زينة للصلاة، وإشارة إلى الدخول على الله، ورفع حجاب الغفلة بين المصلي وبين ربه، ويكون رفعهما إلى مقابل منكبيه، ورفعهما أيضًا للركوع في جميع الركعات، وإذا رفع رأسه من الركوع في كل ركعة. وفي هذا الحديث، التصريح من الراوي أنَّ النَّبِيَّ عَيِي لا يفعل ذلك في السجود.

#### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على مشروعية رفع اليدين عند تكبيرة الإحرام لتواتر الأحاديث في ذلك، حيث روي عَنْ خمسين صحابيًا، منهم العشرة المبشرون بالجنة.

واختلف العلماء في رفع اليدين عند غيرها، فذهب جمهور الصحابة، والتابعين، ومن بعدهم، ومنهم الإمامان، الشافعي وأحمد إلى استحباب ذلك في هذه الثلاثة المواضع المذكورة في هذا الحديث. قَالَ ابن المديني: هذا الحديث حجة على الخلق، ومن سمعه فعليه أن يعمل به. وَقَالَ ابن القيم: روي الرفع عنه في هذه المواطن الثلاثة نحو من ثلاثين نفسًا، واتفق على روايتها العشرة. وقَالَ الحاكم: لا نعلم سنة اتفق على روايتها الخلفاء الأربعة، ثُمَّ العشرة، فمن بعدهم من أكابر الصحابة غير هذه السنة.

وفي رواية عَنِ الإمام أحمد اختارها المجد، وحفيده شيخ الإسلام ابن تيمية وصاحبا (الفائق) و(الفروع) واختيار شيخنا عبد الرحمن السعدي ورواية للإمام الشافعي، وطائفة من أصحابه، وجماعة من أهل الحديث، أن رفع اليدين يستحب في موضع رابع، وهو إذا قام من التشهد الأول في الصلاة ذات التشهدين؛ لما روى البخاري، عَنِ ابن عمر، أَنَّ النَّبِيَّ عَيِّلًا كان يفعله، ولما في حديث أبي حميد عند أبي داود، والترمذي وصححه: «ثُمَّ إِذَا قَامَ مِنَ الرَّكْعَتَيْنِ رَفَعَ يَدَيْهِ حَتَّى يُحَاذِيَ بِهِمِا مَنْكِبَيْهِ»(۱).

وذهب مالك فِي أشهر الروايات عنه، وأبو حنيفة، إِلَى أنه لا يستحب رفع اليدين فِي غير تكبيرة الإحرام. وحجتهم حديث البراء بن عازب عند أبي داود: (رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ إِذَا افْتَتَحَ الصَّلَاةَ رَفَعَ يَدَيْهِ، ثُمَّ لَمْ يُعِدْ (٢). وقد اتفق الحفاظ على أن قوله: (ثُمَّ لَمْ يُعِدْ) مدرجة من يزيد بن أبي زياد أحد رواة الحديث. واحتجوا أيضًا بما روي عَنِ ابن مسعود، عند أحمد، وأبي داود، والترمذي: (لأُصَلِّينَّ لَكُمْ صَلَاةَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ .فَصَلَّى فَلَمْ يَرْفَعْ يَدَيْهِ إِلَّا مَرَّةً وَاحِدَةً (٣) حسنه الترمذي، وصححه ابن حزم. ولكنه لم يثبت عند ابن مبارك، وعده ابن أبي حاتم خطأ، وصرح أبو داود بأنه لَيْسَ بصحيح بهذا اللفظ.

فتلخص من هذا استحباب رفع اليدين فِي المواضع الأربعة، وهي: ١ - عند تكبيرة الإحرام. ٢ - وعند الركوع. ٣ - وبعد الرفع منه. ٤ - وبعد القيام من التشهد الأول.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - استحباب رفع اليدين عند تكبيرة الإحرام بإجماع العلماء، وعند الركوع،
 وبعد الرفع منه عند الجمهور.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۳۰٤)، والنسائي (۱۱۸۱)، وأبو داود (۷۳۰)، وابن ماجه (۸۶۲)

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (۷٤۹)

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٢٥٧)، وأبو داود (٧٤٨)، والنسائي (١٠٥٨)، وأحمد (٣٦٧٢)

- ٢ أن يكون الرفع إِلَى مقابل المنكبين.
- ٣ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لم يفعل الرفع فِي السجود.
- ٤ حِكَمُ اللَّه فِي ذلك كثيرة، وأجمع العلماء على أنه عبادة لليدين، وتلمسوا حِكَمًا أخرى.

فمنهم من قَالَ: زينة للصلاة، ومنهم من قَالَ: رفع لحجاب الغفلة بين العبد وربه. وقالوا بتحريك القلب بحركة الجوارح. وَقَالَ الشافعي: تعظيم اللَّه واتباع سنة النَّبِي ﷺ. ولا منافاة بين هذه الأقوال وغيرها، فلله فِي شرائعه حِكَم وأسرار كثيرة، والخضوع والطاعة لله تعالى من أَجَلِّ الحكم والأسرار.

CARCEAN COM

# الحديث الثاني والثمانون

(۸۲) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: 
«أُمِرْتُ أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةِ أَعْظُمٍ: عَلَى الْجَبْهَةِ - وَأَشَارَ بِيَدِهِ إِلَى أَنْفِهِ - وَأُلْيَدَيْنِ، وَالْرُكْبَتَيْنِ، وَأَطْرَافِ الْقَدَمَيْنِ». البخاري (۸۰۹) و(۸۱۲)، ومسلم (۲۳۰/ ۲۳۰).

#### OOO

### المعنى الإجمالي:

أمر اللَّه تعالى نبيه محمدًا على أن يسجد له على سبعة أعضاء، هي أشرف أعضاء البدن وأفضلها. الأول منها: الجبهة مع الأنف. والثاني والثالث: اليدين، يباشر الأرض منهما بطونهما. والرابع والخامس: الركبتان. والسادس والسابع: أطراف القدمين، موجهًا أصابعهما نحو القبلة، وأمره على أمر لأمته الأنه تشريع عام.

#### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على مشروعية السجود على هذه الأعضاء السبعة، واختلفوا في الواجب منها. والذي يدل عليه هذا الحديث الصحيح أن السجود واجب عليها كلها، وهو المشهور من مذهب الإمام أحمد رحمه الله تعالى. ويرى بعض العلماء أن الواجب الجبهة، والباقي مستحب. ويرى أبو حنيفة أن الأنف يجزئ عَنِ الجبهة، والصحيح القول الأول.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - وجوب السجود على هذه الأعضاء السبعة جميعها، وهو مذهب الإمام
 أحمد، والوجوب مأخوذ من الأمر. وفي السجود على هذه الأعضاء أداء
 لواجب السجود وتعظيم لله تعالى وإظهار للذل والمسكنة بين يديه.

٢ - إن الأنف تابع للجبهة، وهو متمم للسجود، وعليه فلا تكفي بدونه.

فائدتان: الأولى: أنه لا بأس بالسجود على حائل سوى أعضاء السجود، فإنه يحرم أن يضع جبهته على يديه أثناء ذلك؛ لأن يديه من الأعضاء المتصلة بالسجود، ويكره السجود على ما اتصل به من ثوب وعمامة إلا مع حاجة، كالحر، والبرد، والشوك، وخشونة الأرض، فلا يكره حينذاك، ولا يكره السجود أيضًا على حائل غير متصل به، كسجادة ونحوها.

الثانية: أن يضع أعضاء سجوده بالترتيب الَّذِي كان النَّبِيُّ ﷺ يفعله، وهو أن يضع ركبتيه، ثُمَّ يديه، ثُمَّ جبهته مع أنفه، ولا يبرك كما يبرك البعير، بحيث يقدم يديه قبل ركبتيه، فقد نهى ﷺ عَنْ هذا.

#### CARCEARCEARCE

# الحديث الثالث والثمانون

(٨٣) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا قَامَ إِلَى الْصَلَاةِ يُكَبِّرُ حِيْنَ يَوْكَ ، ثُمَّ يَقُولُ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ. حِيْنَ يَوْفَعُ صُلْبَهُ مِنَ الْرُكُوعِ ، ثُمَّ يَقُولُ وَهُوَ قَائِمٌ : رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ. ثُمَّ يُكَبِّرُ حِيْنَ يَهْوِي ، ثُمَّ يَكُبِرُ حِيْنَ يَوْفَعُ رَأْسَهُ ، ثُمَّ يُكَبِّرُ حِيْنَ يَسْجُدُ ، ثُمَّ يُكَبِّرُ حِيْنَ يَرْفَعُ رَأْسَهُ ، ثُمَّ يَفْعَلُ فَلَا يَكْبِرُ حِيْنَ يَرْفَعُ رَأْسَهُ ، ثُمَّ يَفْعَلُ فَلَا فِي صَلَاتِهِ كُلِّهَا حَتَى يَقْضِيَها ، وَيُكَبِّرُ حِيْنَ يَقُومُ مِنَ الْثِنْتَيْنِ بَعْدَ الْجُلُوسِ ». ذَلِكِ فِي صَلَاتِهِ كُلِّهَا حَتَى يَقْضِيَها ، وَيُكَبِّرُ حِيْنَ يَقُومُ مِنَ الْثِنْتَيْنِ بَعْدَ الْجُلُوسِ ». البخاري رقم (٧٨٩) ، ومسلم رقم (٣٩٢).

#### 

# الحديث الرابع والثمانون

(٨٤) عَنْ مُطَرِّفِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الشِّخِيرِ، قَالَ: «صَلَّيْتُ أَنَّا وَعِمْرَانُ بْنُ حُصَيْنٍ خَلْفَ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، فَكَانَ إِذِا سَجَدَ كَبَّرَ، وَإِذَا رَفَعَ رُأْسَهُ كَبَّرَ، وَإِذَا نَهَضَ مِنَ الْرَكْعَتَيْنِ كَبَّرَ، فَلَمَا قَضَى الصَلَاةَ أَخَذَ بِيدَيْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ، فَقَالَ: «صَلَّى بِنَا صَلَاةً مُحَمَدٍ ﷺ» .أَوْ قَالَ: «صَلَّى بِنَا صَلَاةً مُحَمَدٍ ﷺ» .أَوْ قَالَ: «صَلَّى بِنَا صَلَاةً مُحَمَدٍ ﷺ» . البخاري (٧٨٦)، ومسلم (٣٩٣).

#### 000

### المعنى الإجمالي:

في هذين الحديثين الشريفين بيان شعار الصلاة، وهو إثبات الكبرياء لله سبحانه وتعالى، والعظمة، فما جعل هذا شعارها وسمتها، إلا لأنها شرعت لتعظيم الله وتمجيده، فحين يدخل فيها يكبر تكبيرة الإحرام، وهو واقف معتدل القامة، وبعد أن يفرغ من القراءة ويهوي للركوع يكبر، فإذا رفع من الركوع وقال: (سَمِعَ اللّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ) واستتم قائمًا، حمد الله وأثنى عليه، حيث عاد إلى أفضل الهيئات، وهي القيام، ثُمَّ يكبر في هويه إلى السجود، ثُمَّ يكبر حين يرفع رأسه من

السجود، ثُمَّ يفعل ذلك فِي صلاته كلها، حتى يفرغ منها، وإذا قام من التشهد الأول فِي الصلاة ذات التشهدين، كبر فِي حال قيامه.

#### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على وجوب تكبيرة الإحرام، للنص عليها فِي حديث المسيء فِي صلاته، واختلفوا فيما عداها من التكبيرات.

فذهب أكثر الفقهاء إِلَى عدم وجوبها؛ لأن الواجب عندهم من أعمال الصلاة، ما ذكر في حديث المسيء فِي صلاته، وهذه التكبيرات لم تذكر فيه .

قَالَ فِي فتح الباري: الجمهور على ندبية ما عدا تكبيرة الإحرام.

وذهب الإمام أحمد، وداود الظاهري، إِلَى وجوب تكبيرات الانتقال، مستدلين بإدامة النّبِيّ عَيْ لها وقوله: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي»(١)، ولما روى أبو داود عَنْ علي بن يحيى بن خلاد عَنْ عمه: أَنَّ النّبِيَّ عَيْ قَالَ: «لَا تَتِمُّ الصَّلَاةُ لِا حَدِ مِنَ النّاسِ حَتَّى يَتَوَضَّأً»(٢) فذكر الحديث، وفيه ذكر التكبيرات وهو نص فيها. وأجابوا عَنْ حديث المسيء بأنه أتى فِي طريق أبي داود، والترمذي، والنسائي، أنه قَالَ للمسيء: ثُمَّ يقول: اللَّه أكبر، ثُمَّ يركع. وذكر بقية التكبيرات.

واختلفوا فِي جمع المصلي بين التسميع وهو قول: (سمع اللَّه لمن حمده)، والتحميد وهو قول: (ربنا ولك الحمد). فذهب إِلَى وجوبه على كل مصل، من إمام، ومأموم، ومنفرد، طائفة من العلماء. من الصحابة أبو برزة، ومن التابعين محمد بن سيرين، وعطاء بن أبي رباح، ومن المحدثين إسحاق، وأبو داود، ومن أئمة المذاهب مالك، والشافعي، وداود، وحجتهم حديث الباب، وما أخرجه الدارقطني عَنْ بريدة قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ عَيْنَ: «يَا بُرَيْدَةُ، إِذَا رَفَعْتَ رَأْسَكَ مِنَ الرُّكُوع، فَقُلْ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ...» (٣) إلخ. واحتجوا الرُّكُوع، فَقُلْ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ... (٣) إلخ. واحتجوا

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۳۱)، وأحمد (۲۰۰۰۷) (۲) رواه أبو داود (۸۵٦)، وابن ماجه (٤٦٠)

<sup>(</sup>٣) رواه بهذا اللفظ الدارقطني في سننه (٣٣٩/١)

أيضًا بما نقل من الإجماع على وجوبه على المنفرد. وألحق به المأموم؛ لأن ما ثبت في حق مصل ثبت في حق مصل آخر بلا فرق.

وذهب إِلَى عدم وجوب الجمع بين التسميع والتحميد على المأموم جماعة من الصحابة: أبو هُرَيْرَة، وابن مسعود ومن التابعين: الشعبي، ومن المحدثين: سفيان الشوري، ومن أئمة المذاهب: أبو حنيفة، وصاحباه، والإمام أحمد، والأوزاعي، وهو مروي عَنْ مالك أيضًا. واحتج هؤلاء الفقهاء على عدم الوجوب، بحديث أبي هُرَيْرة عند الشيخين أنه عَيْ قَالَ: "إِنَّمَا جُعِلَ الْإِمَامُ لِيُؤْتَمَّ بِهِ" () وفيه: "وَإِذَا قَالَ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ فَقُولُوا: رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ" ().

وأجابوا عَنْ أدلة أصحاب المذهب الأول بما يأتي: أما حديث الباب فهو في صفة صلاة النّبِيّ عَلَيْه، وهو إمام أو منفرد، ومحل النزاع في المأموم. وأما حديث بريدة فضعيف الإسناد، ولا يحتج به. وأما إلحاق المأموم بالإمام والمنفرد، فلا قياس مع النص، والله أعلم.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية تكبيرة الإحرام، وأن تكون فِي حال القيام.
- ٢ مشروعية تكبيرة الركوع، وأن تكون في حال الانتقال من القيام إلى
   الركوع.
  - ٣ التسميع للإمام والمنفرد، ويكون فِي حال الرفع من الركوع.
  - ٤ التحميد لكل من الإمام، والمأموم، والمنفرد، في حال القيام.
    - ٥ الطمأنينة بعد الرفع من الركوع.
    - ٦ التكبير فِي حال الهوي من القيام إِلَى السجود.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٢٢)، ومسلم (٤١١)، والنسائي (٧٩٤)، وأبو داود (٦٠٣)

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه

- ٧ التكبير حال الرفع من السجود إِلَى الجلوس بين السجدتين.
- ٨ أن يفعل ما تقدم عدا تكبيرة الإحرام في جميع الركعات.
- ٩ التكبير حال القيام من التشهد الأول إِلَى القيام فِي الصلاة ذات التشهدين.
- ١٠ المفهوم من لفظ (حين) أن التكبير يقارن الانتقال، فلا يتقدمه، ولا يتأخر عنه، وهذا هو المشروع. قَالَ ابن دقيق العيد: وهو الله استمر عليه عمل الناس، وأئمة فقهاء الأمصار.
- ١١ ذكر ناصر الدين بن المنير أن تجديد التكبير فِي كل ركعة وحركة بمثابة تجديد النية.

فائدة: ورد فِي بعض روايات الحديث: «رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ»، وورد فِي البعض الآخر: «رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ» (۱) بإثبات الواو، وهو أكثر الروايات، وهي أرجح وأولى؛ لأن الواو تأتي بمعنى زائد مقصود.

#### CARC CARC CARC

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۸۹)، ومسلم (٤١١)، والترمذي (٣٦١)، وأبو داود (٢٠١)

# الحديث الخامس والثمانون

(٥٥) عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «رَمَقْتُ الصَلَاةَ مَعَ مُحَمَّدٍ وَهِمْ فَوَجَدْتُ قِيَامَهُ فَرَكْعَتَهُ، فَاعْتِدَالَهُ بَعْدَ رُكُوعِهِ، فَسَجْدَتَهُ فَجَلْسَتَهُ بَيْنَ السَجْدَتَيْنِ، فَوَجَدْتُهُ فَجَلْسَتَهُ بَيْنَ السَجْدَتَيْنِ، فَسَجْدَنَهُ فَجَلْسَتَهُ مَا بَيْنَ التَسْلِيمِ والْانْصِرَافِ قَرِيبًا مِنَ السَّوَاءِ». وفي رواية البخاري: «مَا خَلَا الْقِيامَ وَالْقُعُودَ، قَرِيبًا مِنَ السَّوَاءِ». البخاري (٧٩٢) و(٨٠١) و(٨٠٠)، ومسلم (٤٧١) واللفظ له.

#### OOO

### المعنى الإجمالي:

يصف البراء بن عازب صلاة النّبِيّ عَلَيْ ، فيذكر أنها متقاربة متناسبة ، فإن قيامه للقراءة ، وجلوسه للتشهد ، يكونان مناسبين للركوع ، والاعتدال ، والسجود ، فلا يطوّل القيام مثلًا ، ويخفف الركوع ، أو يطيل السجود ، ثُمَّ يخفف القيام ، أو الجلوس ، بل كل ركن يجعله مناسبًا للركن الآخر . وليس معناه أن القيام والجلوس للتشهد ، بقدر الركوع والسجود ، وإنما معناه أنه لا يخفف واحدًا ويثقل الآخر . وإلا فمن المعلوم أن القيام والجلوس ، أطول من غيرهما ، كما يدل عليه زيادة البخاري في الحديث .

### ما يؤخذ من الحديث:

- الأفضل أن يكون الركوع والاعتدال منه، والسجود والاعتدال منه،
   متساوية المقادير، فلا يطيل المصلي بعضها على بعض.
  - ٢ أن يكون القيام للقراءة والجلوس للتشهد الأخير أطول من غيرهما.
- ٣ أن تكون الصلاة في جملتها متناسبة، فيكون طول القراءة مناسبًا مثلًا للركوع والسجود.
- ٤ ثبوت الطمأنينة في الاعتدال من الركوع والسجود، خلافًا للمتلاعبين في صلاتهم ممن لا يقيمون أصلابهم في هذين الركنين.

٥ - زعم بعضهم أن الرفع من الركوع ركن صغير؛ لأنه لم يسن فيه تكرير التسبيحات كالركوع والسجود، ولكن هذا قياس فاسد؛ لأنه قياس في مقابلة النص، فإن الذكر المشروع في الاعتدال من الركوع أطول من الذكر المشروع في الركوع، وقد أخرج ذلك مسلم في حديث ثلاثة من الصحابة.

فائدة: لكون المعهود من صلاة النَّبِيّ عَلَيْهِ هو تطويل قيام القراءة وقعود التشهد على غيرهما من أفعال الصلاة، فقد اختلف شراح الحديث في معنى هذه (المناسبة) بين أفعال صلاته عليه الصلاة والسلام، بما فيها القيام .فالنووي جعلها صفة عارضة وليست دائمة. وابن دقيق العيد قَالَ: يقتضي هذا تخفيف ما العادة فيه التطويل، أو تطويل ما العادة فيه التخفيف.

وهداني اللَّه تعالى إِلَى المعنى المذكور فِي (المعنى الإجمالي) من أنه إذا طول القراءة طول غيرها من الأركان، فيكون قريبًا من السواء تطويلاً وتخفيفًا.

ومثل القراءة القعود للتشهد، ثُمَّ بعد كتابته وجدته رَأي ابن القيم فِي كتاب (الصلاة) و(تهذيب السنن) وهذا هو الحق، إن شاء اللَّه تعالى.

# الحديث السادس والثمانون

(٨٦) عَنْ ثَابِتٍ البُنَانِيِّ، عَنْ أَنَس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: "إِنِّي لَا آلُو أَنْ أَصَلِّي بِنَا. قَالَ ثَابِتٌ: فَكَانَ أَنَسٌ يَصْنَعُ شَيْئًا أَصَلِّي بِنَا. قَالَ ثَابِتٌ: فَكَانَ أَنَسٌ يَصْنَعُ شَيْئًا لَا أَرَاكُمْ تَصْنَعُونَهُ، كَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ انْتَصَبَ قَائِمًا حَتَّى يَقُولَ الْقَائِلُ: قَدْ نَسِيَ، وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الْسَجْدَةِ مَكَثَ حَتَى يَقُولَ الْقَائِلُ قَدْ نَسِيَ». البخاري قَدْ نَسِيَ، وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الْسَجْدَةِ مَكَثَ حَتَى يَقُولَ الْقَائِلُ قَدْ نَسِيَ». البخاري (٨٠٠) و (٨٢١)، و مسلم (٤٧٢).

OOO

### المعنى الإجمالي:

يقول أنس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: إني سأجتهد فلا أقصر أن أصلي بكم كما كان رَسُول اللَّهِ ﷺ يصلي بنا، لتقتدوا به، فتصلوا مثله.

قال الراوي ثابت البناني: فكان أنس يصنع شيئًا من تمام الصلاة وحسنها، لا أراكم تصنعون مثله، كان يطيل القيام بعد الركوع، والجلوس بعد السجود، فكان إذا رفع رأسه من الركوع انتصب قائمًا حتى يقول القائل – من طول قيامه –: قد نسي أنه فِي القيام الَّذِي بين الركوع والسجود. وإذا رفع رأسه من السجدة مكث حتى يقول القائل – من طول جلوسه –: قد نسي.

### ما يؤخذ من الحديث:

فيه دليل على مشروعية تطويل القيام بعد الركوع، وتطويل الجلوس بعد السجود، وأنه فعل النَّبِي ﷺ.

# الحديث السابع والثمانون

(٨٧) عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «مَا صَلَّيْتُ وَرَاءَ إِمَامٍ قَطُّ أَخَفَّ صَلَاةً وَلَا أَتَمَّ صَلَاةً مِنَ النَّبِيِّ ﷺ». البخاري (٧٠٨)، ومسلم (٤٦٩) واللفظ له.

### المعنى الإجمالي:

ينفي أنس بن مالك أن يكون صلى خلف أي إمام من الأئمة إلا وكانت صلاته خلف الإمام الأعظم على أخف، بحيث لا يشق على المأمومين، فيخرجون منها وهم فيها راغبون، ولا أتم من صلاته، فقد كان يأتي بها على كاملة، فلا يخل بها، بل يكملها بالمحافظة على واجباتها ومستحباتها، وهذا من آثار بركته على واجباتها ومستحباتها، وهذا من آثار بركته على واجباتها ومستحباتها،

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ أن يأتي الإمام بالصلاة خفيفة حتى لا يشق على المصلين، وتامة حتى
   لا ينقص من ثوابها شيء، فإتمامها يكون بالإتيان بواجباتها ومستحباتها
   من غير تطويل، وتخفيفها يكون بالاقتصار على واجباتها وبعض
   مستحباتها.
- ٢ إن صلاة النّبي ﷺ أكمل صلاة، فليحرص المصلي على أن يجعل صلاته مثل صلاته عليه الصلاة والسلام، ليحظى بالاقتداء، ويفوز بعظيم الأجر.
- ٣ فيه جواز إمامة المفضول للفاضل، على تقدير أن أنسًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أفضل ممن يصلي به غير رَسُول اللَّهِ ﷺ، فإمام المسجد مقدم على غيره، وإن كان وراءه أفضل منه؛ لأنه هو الإمام الراتب، وذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أن ذا السلطان كالإمام الراتب.

# الحديث الثامن والثمانون

(٨٨) عَنْ أَبِي قِلَابَةَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدٍ الْجَرْمِيِّ الْبَصْرِيِّ، قَالَ: «جَاءَنَا مَالِكُ ابْنُ الْحُويْرِثِ فِي مَسْجِدِنَا هَذَا، فَقَالَ: إِنِي لَأُصَلِّي بِكُمْ وَمَا أُرِيدُ الصَلَاةَ، أُصَلِّي ابْنُ الْحُويْرِثِ فِي مَسْجِدِنَا هَذَا، فَقَالَ: إِنِي لَأُصَلِّي بِكُمْ وَمَا أُرِيدُ الصَلَاةَ، أُصَلِّي كَيْفَ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي، فَقُلْتُ لِأَبِي قِلَابَةَ: كَيْفَ كَانَ يُصَلِّي؟ قَالَ: مِثْلَ كَيْفَ رَأَيْتُ مَنْ السُّجُودِ قَبْلَ أَنْ يَنْهَضَ». صَلَاةِ شَيْخِنَا هَذَا، وَكَانَ يَجْلِسُ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السُّجُودِ قَبْلَ أَنْ يَنْهَضَ». البخاري (٢٧٧) و(٢٤٨)، ومسلم (٣٩١).

أراد بشيخهم أبا يزيد عمرو بن سلمة الجرمي.

OOO

### المعنى الإجمالي:

يقول أبو قلابة: جاءنا مالك بن الحويرث أحد الصحابة في مسجدنا، فقال: إني جئت إليكم لأصلي بكم صلاة لم أقصد التعبد بها، وإنما قصدت تعليمكم صلاة النّبِيّ عَلَيْهِ بطريق عملية، ليكون التعليم بصورة الفعل أقرب وأبقى في أذهانكم.

فقال الراوي عَنْ أبي قلابة: كيف كان مالك بن الحويرث الَّذِي علمكم صلاة النَّبِيِّ عَلَيْهِ يصلي؟ فقال: مثل صلاة شيخنا أبي يزيد عمرو بن سلمة الجرمي، وكان يجلس جلسة خفيفة إذا رفع رأسه من السجود للقيام قبل أن ينهض قائمًا.

#### اختلاف العلماء:

الجلسة المشار إليها فِي هذا الحديث هي ما تسمى عند العلماء بـ (جلسة الاستراحة). ولا خلاف عندهم فِي إباحتها، وإنما الخلاف فِي استحبابها، فذهب إلَى استحبابها الشافعي فِي المشهور من مذهبه، وأحمد فِي إحدى الروايتين عنه، واختارها من أصحابه الخلال، لهذا الحديث الصحيح.

وذهب إِلَى عدم استحبابها من الصحابة عمر، وعلي، وابن مسعود، وابن عمر، وابن العباس. ومن المحدثين الثوري، وإسحاق. ومن الأئمة أبو حنيفة، ومالك، وهو المشهور من مذهب أحمد. وقال: أكثر الأحاديث على هذا، يعني (تركها). قَالَ الترمذي: وعليه العمل عند أهل العلم. وَقَالَ أبو الزناد: تلك السنة.

ومال بعض العلماء إِلَى فعلها عند الحاجة إليها، من كبر أو ضعف، جمعًا بين الأدلة. قَالَ ابن قدامة فِي (المغني): وهذا فيه جمع بين الأخبار، وتوسط بين القولين.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ استحباب جلسة الاستراحة، وتقدم أن الصحيح استحبابها للحاجة.
  - ٢ إن موضعها عند النهوض من السجود إِلَى القيام.
- ٣ إن القصد منها الاستراحة لبعد السجود من القيام؛ لذا لم يشرع لها تكبير ولا ذكر.
  - ٤ جواز التعليم بالفعل؛ ليكون أبقى فِي ذهن المتعلم.
- حواز فعل العبادة لأجل التعليم، وأنه لَيْسَ من التشريك فِي العمل، فإن الأصل الباعث على هذه الصلاة هو إرادة التعليم، وهو قربة كما أن الصلاة قربة.

#### CARC CARC CARC

# الحديث التاسع والثمانون

(٨٩) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَالِكٍ ابْنِ بُحَيْنَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا صَلَّى فَرَّجَ بَيْنَ يَدَيْهِ حَتَّى يَبْدُوَ بَيَاضُ إِبِطَيْهِ». البخاري (٣٩٠)، ومسلم (٤٩٥).

000

### المعنى الإجمالي:

كانت صلاة النَّبِيِّ ﷺ صلاة رغبة ونشاط، وكان يعطي كل عضو حقه من العبادة؛ ولهذا كان إذا سجد فَرَّجَ بَيْنَ يديه، ومن شدة التفريج بينهما يظهر بياض إبطيه.

كل ذلك عنوان النشاط فِي الصلاة، والرغبة فِي العبادة، وتباعدًا عَنْ هيئة الكسلان، الَّذِي يضم بعض أعضائه إِلَى بعض، فيزيل عَنْ بعضها عناء العبادة.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ا فيه دليل على استحباب هذه الهيئة في السجود، وهي مباعدة عضديه عَنْ جنبيه، وقد تخصص ذلك في السجود بما أخرجه مسلم في حديث البراء يرفعه وهو: "إِذَا سَجَدْتَ فَضَعْ كَفَيْكَ، وَارْفَعْ مِرْفَقَيْكَ» (۱)، وهو في حديث الباب مطلق، ولكنه في هذا الحديث مقيد، فيحمل المطلق على المقيد، ويختص التفريج بحال السجود.
- ٢ فِي ذلك حِكم كثيرة، وفوائد جسيمة، منها إظهار النشاط والرغبة فِي الصلاة. ومنها أنه إذا اعتمد على كل أعضاء السجود أخذ كل عضو حقه من العبادة.

فائدة: خص بعض الفقهاء، ومنهم الحنابلة، هذا الحكم بالرجل دون المرأة؛ لأنه يطلب منها التجمع والتصون، ولما روى أبو داود فِي مراسيله عَنْ

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٤٩٤)، وأحمد (١٨٠٢٢)

يزيد بن حبيب أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ مَرَّ عَلَى امْرَأَتَيْنِ تُصَلِّيَانِ، فَقَال: ﴿إِذَا سَجَدْتُمَا فَضُمَّا بَعْضَ اللَّحْمِ إِلَى بَعْضٍ، فَإِنَّ الْمَرْأَةَ لَيْسَتْ فِي ذَلِكَ كَالرَّجُلِ (١).

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في مراسيله (۸۷)، والبيهقي في الكبرى (۳۰۱۵)

# الحديث التسعون

(٩٠) عَنْ أَبِي مَسْلَمَةً - سَعِيدِ بْنِ يَزِيدَ - قَالَ: «سَأَلْتُ أَنَسَ بْنَ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصَلِّي فِي نَعْلَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمْ». البخاري (٣٨٦)، ومسلم (٥٥٥).

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

## المعنى الإجمالي:

سأل سعيد بن يزيد أنس بن مالك رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: أكان يصلي فِي نعليه، وأن ذلك فِي نعليه ليكون له قدوة فيه؟ فأجابه أنس: نعم، كان يصلي فِي نعليه، وأن ذلك من سنته المطهرة.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - استحباب الصلاة فِي النعلين، حيث كان من فعل النَّبِيّ عَيْلِيَّة.

٢ - جواز دخول المسجد بهما بعد تنظيفهما من الأقذار والأنجاس.

٣ - إن غلبة الظن فِي نجاستهما لا تخرجهما عَنْ أصل الطهارة فيهما.

فائدة: الصلاة فِي النعال ودخول المسجد فيهما أصبحت مسألة مُشْكُلة، فسنة النَّبِيّ ﷺ صريحة بجواز ذلك بل باستحبابه، وأنه من السنة الَّتِي ينبغي المحافظة عليها، فقد قَالَ ﷺ فيما رواه أبو داود عَنْ شداد بن أوس: «خَالِفُوا الْيَهُودَ، فَإِنَّهُمْ لَا يُصَلُّونَ فِي نِعَالِهِمْ وَلَا خِفَافِهِمْ»(١). وَقَالَ ﷺ فيما أخرجه أبو داود أيضًا، عَنْ أبي سعيد الخدري: «إِذَا جَاءَ أَحَدُكُمُ الْمَسْجِدَ فَلْيَنْظُرْ، فَإِنْ رَأَى فِي نَعْلَيْهِ قَذَرًا أَوْ أَنِي سعيد الصحيحة الصريحة ألَى مشروعية الصلاة فيهما بعد تنظيفهما من الأنجاس والأقذار.

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (۲۵۰)

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۲۵۲)

أما العامة وبعض المتعصبين من طلبة العلم، فيجادلونك فِي ذلك، ويرون أن إحياء هذه السنة من الكبائر الَّتِي لا يسكت عليها، وإذا أوردت عليهم هذه النصوص قالوا: هذا فِي وقت دون وقت، وزمن دون زمن، كأن شريعة محمد الله أتى بعدها مَنْ نسخها وبدلها، وما دروا أنها شريعة الله إِلَى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

والمناسب أن من أراد اتباع السنة فِي ذلك وفي غيره، مما تركه أو فعله، لا يمس جوهر الإسلام أن ينظر، فإن كان فعله أو تركه يسبب فتنة وشرًّا أكبر من مصلحته فليراع المصالح، فإن الشرع يكون حيث توجد المصلحة الخالصة، أو الراجحة على المفسدة.



# الحديث الحادي والتسعون

(٩١) عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يُصَلِّي وَهُوَ حَامِلٌ أَمَامَةَ بِنْتَ زَيْنَبَ بِنْتِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَلِأَبِي الْعَاصِ بْنِ الْرَبِيعِ ابْنِ عَبْدِ شَمْسٍ، فَإِذَا سَجَدَ وَضَعَهَا، وَإِذَا قَامَ حَمَلَهَا». البخاري (٥١٦) ورد ٥٩٩٥)، ومسلم (٥٤٣).

#### OOO

### المعنى الإجمالي:

كان النَّبِيُّ على جانب كبير من العطف واللطف والرحمة والرأفة، فكان يتودد إلى الصغار والكبار، والأغنياء والفقراء، ولا أدل على أخلاقه الكريمة من حمله إحدى حفيداته وهو في الصلاة، حيث يجعلها على عاتقه إذا قام، فإذا ركع أو سجد وضعها في الأرض، ففي هذا السماح الكريم تشريع وتسهيل للأمة المحمدية.

#### اختلاف العلماء:

أورد ابن دقيق العيد تأويلات كثيرة بعيدة لهذا الحديث في شرح هذا الكتاب، منها دعوى النسخ، ودعوى الخصوصية، ودعوى الضرورة، وغير ذلك مما هو أسقط تأويلًا وأضعف قيلًا.

وقال القرطبي: وقد اختلف العلماء فِي تأويل هذا الحديث، والذي أحوجهم إلى ذلك أنه عمل كثير. وَقَالَ النووي - بعد أن ساق هذه التأويلات -: فكل ذلك دعاوى باطلة مردودة، لا دليل عليها.

تبين لنا حينئذ أن الصحيح الَّذِي عليه المحققون أن مثل هذه الحركة جائزة في كل صلاة، من الإمام، والمأموم، والمنفرد، وأن النَّبِيَّ ﷺ فعل ذلك لبيان الجواز. كما كان يصعد وينزل على درج المنبر، ليريهم صلاته. وكما كان يفتح

الباب لعائشة وهو فِي الصلاة، إِلَى غير ذلك من الأعمال الَّتِي لا تخل فِي الصلاة، ويستفاد منها جواز هذه الحركة اليسيرة للحاجة.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ جواز مثل هذه الحركة في صلاة الفريضة والنافلة، من الإمام،
   والمأموم، والمنفرد، ولو بلا ضرورة إليها، وهذا قول محققي العلماء.
- ٢ جواز ملامسة وحمل من تظن نجاسته، تغليبًا للأصل وهو الطهارة على غلبة الظن، وهو نجاسة ثياب الأطفال وأبدانهم.
  - ٣ تواضع النَّبِيِّ ﷺ ولطف خلقه ورحمته.

فائدة: قسم بعض العلماء الحركة في الصلاة إِلَى أربعة أقسام حسب الاستقراء والتبع من نصوص الشارع:

القسم الأول: يحرم ويبطل الصلاة، وهو الكثير المتوالي لغير ضرورة ولغير مصلحة الصلاة.

القسم الثاني: يكره فِي الصلاة ولا يبطلها، وهو اليسير لغير حاجة، مما لَيْسَ لمصلحة الصلاة كالعبث اليسير بالثياب أو البدن، ونحو ذلك؛ لأنه مناف للخشوع المطلوب، ولا حاجة تدعو إليه.

القسم الثالث: الحركة المباحة وهي اليسيرة للحاجة، ولعل هذا القسم هو ما كان النَّبِيُّ ﷺ يفعله من حمل هذه الطفلة، وطلوعه على المنبر ونزوله منه حال الصلاة، وفتحه الباب لعائشة، ونحو ذلك مما يفعله للحاجة ولبيان الجواز.

القسم الرابع: الحركة المشروعة، وهي الَّتِي يتعلق بها مصلحة الصلاة، كالتقدم للمكان الفاضل، والدنو لسد خلل الصفوف.

أو تكون الحركة لفعل محمود مأمور به، كتقدم المصلين وتأخرهم في صلاة الخوف أو الضرورة كإنقاذ من هلكة.

# الحديث الثاني والتسعون

(٩٢) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «اعْتَدِلُوا فِي السُّجُودِ، وَلَا يَبْسُطُ أَحَدُّكُمْ ذِرَاعَيْهِ انْبِسَاطَ الْكَلْبِ». البخاري (٨٢٢)، ومسلم (٤٩٣).

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

### المعنى الإجمالي:

أمر النَّبِيُّ عَلَيْ بالاعتدال فِي السجود، وذلك بأن يكون المصلي على هيئة حسنة فِي السجود، حيث يجعل كفيه على الأرض، ويرفع ذراعيه ويجافيهما عَنْ جنبيه؛ لأن هذه الحال عنوان النشاط والرغبة المطلوبَيْنِ فِي الصلاة، ولأن هذه الهيئة الحسنة تمكن أعضاء السجود كلها من الأخذ بحظها من العبادة.

ونهى عَنْ بسط الذراعين فِي السجود؛ لأنه دليل الكسل والملل، وفيه تشبيه أفضل حالات العبادة بحال أخس الحيوانات وأقذرها، وهو تشبه بما لا يليق.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية الاعتدال فِي السجود على الهيئة المشروعة.
- ٢ النهي عَنْ بسط الذراعين فِي السجود؛ لأنه دليل الكسل، وفيه تشبيه بجلوس الكلب، فإن التشبيه بالأشياء الخسيسة يدعو إلَى تركه فِي الصلاة.
- ٣ يؤخذ منه أيضًا كراهة مشابهة الحيوانات، خصوصًا فِي حال أداء
   العبادات.

فائدة جليلة: ورد الأمر من الشارع بمخالفة الحيوانات الخسيسة والشريفة في هيئات الصلاة، فنهى عَنِ التفاتِ كالتفات الثعلب، وافتراش السبع، وإقعاء كإقعاء الكلب، ونقر كنقر الغراب، وإشارة بالأيدي كأذناب الخيل الشُّمُس، وبروكِ

كبروك الجمل، وغير ذلك مما نهى عنه الشارع من مشابهة الحيوانات؛ لأن الصلاة مناجاة لله، فينبغي أن تكون على أحسن هيئة وأفضل صفة.

# باب جوبالطمأنين في الركوع والبحو

## الحديث الثالث والتسعون

(٩٣) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ دَخَلَ الْمَسْجِدَ، فَدَخَلَ رَجُلٌ فَصَلَّ فَإِنَّكَ لَمْ فَدَخَلَ رَجُلٌ فَصَلَّ فَإِنَّكَ لَمْ فَدَخَلَ رَجُلٌ فَصَلَّ فَالَ: ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ. فَرَجَعَ فَصَلِّى كَمَا صَلَّى، ثُمَّ جَاءَ فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ: ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ - ثَلَاثًا - فَقَالَ: وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ، مَا أُحْسِنُ غَيْرَهُ فَعَلِّمْنِي، فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ - ثَلَاثًا - فَقَالَ: وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ، مَا أُحْسِنُ غَيْرَهُ فَعَلِّمْنِي، فَقَالَ: إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ فَكَبِّرْ، ثُمَّ اقْرَأُ مَا تَيَسَّرَ مَعَكَ مِنَ الْقُرْآنِ، ثُمَّ ارْكَعْ حَتَّى تَظْمَئِنَّ سَاجِدًا، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَظْمَئِنَّ سَاجِدًا، ومسلم حَتَّى تَظْمَئِنَّ جَالِسًا، وَافْعَلْ ذَلِكَ فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا». البخاري (٧٩٣)، ومسلم حَتَّى تَظْمَئِنَ جَالِسًا، وَافْعَلْ بِين لفظي البخاري ومسلم معًا.

000

## المعنى الإجمالي:

هذا حديث جليل يسميه العلماء حديث المسيء في صلات، وهو عمدتهم فيما يجب في الصلاة وما لا يجب، حيث جاء من النَّبِيِّ عَلَيْهِ موضع الاستقصاء في التعليم والتبيين لأعمال الصلاة الَّتِي يجب الإتيان بها، ويعتبر ما ترك في هذا الحديث من فعلها غير واجب كما سنوضحه فيما بعد، إن شاء اللَّه تعالى.

ومجمل هذا الحديث أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ دخل المسجد، فدخل رجل من الصحابة، اسمه خلاد بن رافع، فصلى صلاة غير تامة الأفعال والأقوال، فلما فرغ من صلاته جاء إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ فسلم عليه، فرد عليه السلام، ثُمَّ قَالَ له: «ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ». فرجع وعمل فِي صلاته الثانية كما عمل فِي صلاته الأولى، ثُمَّ جاء إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ، فَقَالَ له: «ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ» ثلاث مرات، فأقسم الرجل النَّبِيِّ عَلَيْهُ، فَقَالَ له: «ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ» ثلاث مرات، فأقسم الرجل

بقوله: والذي بعثك بالحق، ما أحسن غير ما فعلت فعلمني. فعندما اشتاق إلَى العلم، وتاقت نفسه إليه، وتهيأ لقبوله بعد طول الترديد قَالَ له النّبِيُّ عَلَيْهُ ما معناه: إذا قمت إلَى الصلاة فكبر تكبيرة الإحرام، ثُمَّ اقرأ ما تيسر من القرآن، بعد قراءة سورة الفاتحة، ثُمَّ اركع حتى تطمئن راكعًا، ثُمَّ ارفع من الركوع حتى تعتدل قائمًا، وتطمئن في اعتدالك، ثُمَّ اسجد حتى تطمئن ساجدًا، ثُمَّ ارفع من السجود واجلس حتى تطمئن جالسًا، وافعل هذه الأفعال والأقوال في صلاتك كلها، ما عدا تكبيرة الإحرام، فإنها في الركعة الأولى دون غيرها من الركعات.

# في الحديث ثلاثة مباحث

المبحث الأول: فِي خلاف العلماء: في قراءة الفاتحة

فقد ذهبت الحنفية إِلَى صحة الصلاة بقراءة أي شيء من القرآن، حتى من قادر على الفاتحة، مستدلين بقوله تعالى: ﴿ فَأَقْرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَ ٱلْقُرَّءَانِ ﴾ [المُزّمل: ٢٠]، وبإحدى روايات هذا الحديث: «اقْرَأْ مَا تَيَسَّرَ مَعَكَ مِنَ الْقُرْآنِ» (١).

وذهب الجمهور إلى عدم صحة الصلاة بدون الفاتحة لمن يحسن قراءتها، مستدلين بقوله عليه الصلاة والسلام: «لَا صَلَاةَ لِمَنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ»(٢) متفق عليه. فالتقدير: لا صلاة توجد، وعدم وجودها شرعًا هو عدم صحتها، وهذا هو الأصل في مثل هذا النفي. وأدلة عدم صحة الصلاة بدونها كثيرة. وأجابوا عَنِ الآية بأنها جَاءَت لبيان القرآن فِي قيام الليل، يعني: اقرءوا ما تيسر من القرآن بعد قراءة الفاتحة بلا مشقة عليكم، وأجابوا عَنِ الحديث بأن هذه الرواية مجملة تفسرها الروايات الأخرى عند أبي داود وابن حبان: «ثُمَّ اقْرَأُ بِأُمِّ الْقُرْآنِ وَبِمَا شَاءَ تفسرها الروايات الأخرى عند أبي داود وابن حبان: «ثُمَّ اقْرَأُ بِأُمِّ الْقُرْآنِ وَبِمَا شَاءَ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۵۷)، ومسلم (۳۹۷)، والنسائي (۸۸٤)، وأبو داود (۸۵٦)، وابن ماجه (۱۰۲۰)، وأحمد (۹۳۵۲)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۷۵٦)، ومسلم (۳۹٤)، والترمذي (۲٤٧)، والنسائي (۹۱۰)، وأبو داود (۸۲۲)، وأحمد (۲۲۱٦۹)

اللَّهُ (١). وقد سكت عنه أبو داود، وما سكت عنه فإنه لا قدح فيه. ولابن حبان فِي حديثه: «وَاقْرَأْ بِأُمِّ الْقُرْآنِ ثُمَّ اقْرَأْ بِمَا شِئْتَ (٢). قَالَ ابن الهمام: الأولى الحكم بأنه ﷺ قَالَ للمسيء فِي صلاته ذلك كله.

ثم إن بعض العلماء يرى وجوب الفاتحة فِي الركعة الأولى دون غيرها.

والجمهور يرى وجوبها فِي كل ركعة، ويدل له قول: «ثُمَّ افْعَلْ ذَلِكَ فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا» (٣). قَالَ الحافظ ابن حجر: وحديث أبي قتادة فِي البخاري من «أَنَّهُ عَلَا تَكُلِّ مَكْعَةٍ» (٤) مَعَ قَوْلِهِ: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي» (٥) دليل الوجوب.

ثم اختلفوا فِي وجوب الطمأنينة فِي الاعتدال من الركوع والسجود، فذهب الحنفية إِلَى عدم وجوبها.

وذهب الجمهور إِلَى وجوبها، وحجتهم هذا الحديث الصحيح الصريح، وحديث البراء بن عازب أنَّهُ «رَمَقَ صَلاةَ النَّبِيّ ﷺ فَوَجَدَ قِيَامَهُ، فَرَكْعَتَهُ، فَاعْتِدَالَهُ بَعْدَ رُكُوعِهِ، فَسَجْدَتَهُ، فَجَلْسَتَهُ مَا بَيْنَ التَّسْلِيمِ وَالْإنْصِرَافِ، قَرِيبًا مِنَ السَّوَاءِ» (٢) متفق عليه، وتقدم الكلام عليه. وثبت أنه يقف فِي اعتداله بعد الركوع حتى يظن أنه قد نسي لإطالته. والأدلة على ذلك كثيرة، وليس لدى الحنفية دليل على ما ذهبوا إليه، ولا جواب صحيح على أدلة الجمهور الصحيحة الصريحة.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۸۵٦)، والبيهقي في الكبري (۳۷٦٤)

<sup>(</sup>٢) ورواه أحمد (١٨٥١٦)، وابن حبان في صحيحه (١٧٨٧)

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٩٣)، ومسلم (٣٩٧)، والترمذي (٣٠٣)، والنسائي (٨٨٤)، وأبو داود (٨٥٦)، وابن ماجه (١٠٦٠)

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٧٧٦)

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٦٣١)، وأحمد (٢٠٠٠٧)

<sup>(</sup>٢٦) رواه البخاري (٧٩٢)، ومسلم (٤٧١)، وأبو داود (٨٥٤)

المبحث الثاني: فِي كيفية الاستدلال بهذا الحديث على الواجبات فِي الصلاة وغير الواجبات:

قال فِي (سبل السلام): واعلم أن هذا حديث جليل، تكرر من العلماء الاستدلال به على وجوب كل ما ذكر فيه، وعدم وجوب كل ما لم يذكر فيه.

أما الاستدلال على أن كل ما ذكر فيه واجب، فلأنه ساقه على بلفظ الأمر بعد قوله: "لَنْ تَتِمَّ الصَّلَاةُ إِلَّا بِمَا ذُكِرَ فِيهِ". فيقوي مرتبة الحصر أنه على ذكر ما تعلقت به الإساءة من عمل هذا المصلي، وما لم تتعلق به إساءته من واجبات الصلاة. وهذا يدل على أنه لم يقصر المقصود على ما وقعت فيه الإساءة فقط، ولم يحدد موضع الإساءة من صلاة هذا الرجل. ولكنه عند أبي داود والترمذي والنسائي (أنه أخف صلاته)، وأئمة الحديث يجعلون هذا الحديث في باب وجوب الطمأنينة، فلعل الإساءة راجعة إلى أن هذا الرجل نقر الصلاة فأخف أعمالها وأقوالها.

وأما الاستدلال على أن كل ما لم يذكر فيه لا يجب، فلأن المقام مقام تعليم الواجبات في الصلاة، فلو ترك ذِكْر بعض ما يجب لكان فيه تأخير البيان عَنْ وقت الحاجة، وهو لا يجوز بالإجماع، فإذا أحصيت ألفاظ الحديث الصحيح أخذ منها بالزائد.

ثم إن عارض الوجوب الدالة عليه ألفاظ هذا الحديث أو عدم الوجوب دليل أقوى منه عمل به. فكل موضع اختلف الفقهاء فِي وجوبه، وكان مذكورًا فِي هذا الحديث، فإننا نتمسك بوجوبه. وكل موضع اختلفوا فِي وجوبه ولم يكن مذكورًا فِي هذا الحديث فإنا نتمسك بعدم وجوبه، استنادًا إِلَى هذا الحديث؛ لأنه موضع تعليم.

وإن َجَاءَت صيغة أمر بشيء لم يذكر فِي هذا الحديث احتمل أن يكون هذا الحديث قرينة على حمل الصيغة على الندب، واحتمل البقاء على الظاهر، فيحتاج إلَى مرجح للعمل به.

#### المبحث الثالث: في الأحكام المأخوذة من هذا الحديث:

- ١ الأعمال المذكورة في هذا الحديث هي أركان الصلاة الَّتِي لا تسقط سهوًا ولا جهلًا. وهي تكبيرة الإحرام في الركعة الأولى فقط، ثُمَّ قراءة الفاتحة في كل ركعة، ثُمَّ الركوع والاعتدال منه، ثُمَّ السجود والاعتدال منه، والطمأنينة في كل هذه الأفعال حتى في الرفع من الركوع والسجود، خلافًا لمن لم يوجبها في هذين الركنين مع استحبابهما عندهم. وبقي شيء من الأركان كالتشهد، والصلاة على النَّبِي عَيْدُ، والتسليم. قَالَ النووي: إنها معلومة لدى السائل.
- ٢ أن يفعل ذلك في كل ركعة، ما عدا تكبيرة الإحرام، ففي الأولى
   دون غيرها.
- ٣ دل هذا الحديث على عدم وجوب ما لم يذكر فيه من أعمال الصلاة،
   لكن بعد الاطلاع على طرقه، والإحاطة بجميع ألفاظه، ليعلم المذكور
   كله فيؤخذ به.
- ٤ وفيه دليل على وجوب الترتيب بين هذه الأعمال؛ لأنه ورد بلفظ (ثم)،
   ولأنه مقام تعليم جاهل بالأحكام.
- ٥ إن هذه الأركان للصلاة لا تسقط سهوًا ولا جهلًا، بدليل أمر المصلي بالإعادة، ولم يكتف النّبيُّ عليه الصلاة والسلام بتعليمه.
- ٦ يدل هذا الحديث على عدم صحة صلاة المسيء، فلولا ذلك لم يؤمر
   بإعادتها.
  - ٧ ويدل على أن الجاهل تجزئ منه الصلاة الناقصة، أما العالم فلا.
- ٨ فيه دليل على مشروعية حسن التعليم والأمر بالمعروف، وأن يكون ذلك بطريق سهلة، لا عنف فيها، وأن الأحسن للمعلم أن يستعمل طريق التشويق في العلم، ليكون أبلغ في التعليم، وأبقى في الذهن.

- ٩ وأنه يستحب للمسؤول أن يزيد في الجواب إذا اقتضت المصلحة ذلك، كأن تكون قرينة الحال تدل على جهل السائل ببعض الأحكام التي يحتاجها.
- ۱۰ أن الاستفتاح، والتعوذ، ورفع اليدين، وجعلهما على الصدر، وهيئات الركوع والسجود والجلوس وغير ذلك كلها مستحبة.
- ١١ وفيه أن المعلم يبدأ فِي تعليمه بالأهم فالأهم، وتقدم الفروض على المستحبات.
- 11 قَالَ الصنعاني: واعلم أن حديث المسيء في صلاته قد اتسع فيه نطاق الكلام، وتجاذبت معانيه الأفهام، وقد كنا حققنا أنه لا يتم حمل النفي فيه على نفي الكمال؛ لما تقرر في علم النحو وعلم الأصول، أن كلمات النفي موضوعة لنفي الحقيقة، فقولك: (لا رجل في الدار) نفي لحقيقة الرجل فيها، وهذا مما لا نزاع فيه، وأنه لا يحمل على خلافه من الكمال وغيره إلّا لدليل. اهـ.

# باب القراءة بين الصلاة

مباحث هذا الباب، الكلام على قراءة الفاتحة في الصلاة، هل تصح الصلاة بدونها؟ والكلام على المواضع الَّتِي يكتفى فيها بالفاتحة، والمواضع الَّتِي يشرع فيها بعد الفاتحة غيرها، والكلام أيضًا على نوع القراءة بالنسبة للصلوات، ونحو ذلك من البحوث المتعلقة بالقراءة.

# الحديث الرابع والتسعون

(٩٤) عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَا صَلَاةَ لِمَنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ». البخاري (٧٥٦)، ومسلم (٣٩٤).

OOO

## المعنى الإجمالي:

سورة الفاتحة هي أم القرآن وروحه؛ لأنها جمعت أنواع المحامد والصفات العلى لله تعالى، وإثبات الملك والقهر، والمعاد والجزاء، والعبادة والقصد، وهذه أنواع التوحيد والتكاليف.

ثم اشتملت على أفضل دعاء، وَأَجَلِّ مطلوب، وسؤال النجاة من سلوك طريق المعاندين والضالين، إِلَى طريق العالمين العاملين، كما أثبت كذلك الرسالة بطريق اللزوم.

لذا فرضت قراءتها فِي كل ركعة، وأنيطت صحة الصلاة بقراءتها، ونفيت حقيقة الصلاة الشرعية بدون قراءتها، ويؤكد نفي حقيقتها الشرعية ما أخرجه ابن خزيمة، عَنْ أَبِي هُرَيْرَة مرفوعًا وهو: «لَا تُجْزِئُ صَلَاةٌ لَا يُقْرَأُ فِيهَا بِأُمِّ الْقُرْآنِ»(١).

<sup>(</sup>۱) ورواه أيضا ابن حبان في صحيحه برقم ١٧٨٩

#### اختلاف العلماء:

تقدم أن مذهب الحنفية أن المشروع عندهم قراءة الفاتحة فِي الصلاة، ولكنهم يجيزون الصلاة بدونها ولو من قادر عليها.

والصحيح ما ذهب إليه الجمهور من تعين الفاتحة مع القدرة عليها، وتقدمت أدلة الفريقين هناك، وأجمعوا على وجوب قراءتها للإمام والمنفرد.

واختلفوا فِي قراءتها للمأموم، فذهبت الحنابلة والحنفية إِلَى سقوطها عَنِ المأموم مطلقًا، سواء أكان فِي صلاة سرية أم جهرية. وذهبت الشافعية وأهل الحديث إِلَى وجوب قراءتها لكل مصل من إمام، ومأموم، ومنفرد. وذهبت المالكية إِلَى وجوب قراءتها على المأموم فِي السرية، وسقوطها عنه فِي الجهرية، وهو رواية عَنِ الإمام أحمد، اختارها شيخ الإسلام ابن تيمية وغيره من المحققين.

استدل الحنفية بحديث: «مَنْ صَلَّى خَلْفَ إِمَام، فَقَرَاءَةُ الْإِمَامِ قِرَاءَةٌ لَهُ» (١٠)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِى ۖ ٱلْقُرْءَانُ فَٱسْتَمِعُوا لَهُ، وَأَنصِتُوا ﴿ إِنَا عَرَاف: ٢٠٤]، وحديث: «إِذَا قَرَأَ فَأَنْصِتُوا» (٢٠).

واستدل الشافعية ومن وافقهم بحديث عبادة الَّذِي معنا، وأجابوا عَنْ حديث: «مَنْ صَلَّى خَلْفَ الْإِمَامِ... (٢) إلخ، بما قاله ابن حجر فِي أن طرقه كلها معلولة، فلا تقوم به حجة. وأما الآية وحديث: «وَإِذَا قَرَأَ فَأَنْصِتُوا (٤) ونحوهما، فهي عمومات فِي كل قراءة، وحديث عبادة خاص بالفاتحة.

قلت: ويطمئن القلب إِلَى التفصيل الَّذِي ذهب إليه **الإمام مالك** و**الإمام أحمد** فِي إحدى الروايتين عنه؛ لأن أدلة الفريقين تجتمع فيه، فيحصل العمل بها كلها،

<sup>(</sup>١) رواه الدارقطني في سننه (٣٢٤/١)، والطبراني في الأوسط (٣٩٠٣)

<sup>(</sup>۲) رواه النسائی(۹۲۲)، وأبو داود (۹۰۳)، وابن ماجه (۸٤٦)، وأحمد (۹۱۵۱)

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه

ولأن قراءة الفاتحة تفوت المأموم فِي السرية إذا لم يقرأها ولم يسمعها من الإمام ولا يكون للإمام فائدة ما دام المأموم يشتغل بالقراءة عَنِ الإنصات للإمام كما يتعين قراءة الفاتحة على المأموم الَّذِي لا يسمعها لبعد أو لطرش، على ألَّا يشغل ذلك من بجانبه من المصلين المنصتين.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة من الصلاة، وأنه لا يجزئ غيرها مع
   القدرة عليها.
- ٢ بطلان الصلاة بتركها من المتعمد والجاهل والناسي؛ لأنها ركن،
   والأركان لا تسقط مطلقًا.
- ٣ لكن تقدم أن الصحيح من الأقوال الثلاثة أنها تجب على المأموم في
   الصلاة السرية، وتسقط عنه في الجهرية لسماع قراءة الإمام.



# الحديث الخامس والتسعون

(٩٥) عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الْأُولَيَيْنِ مِنْ صَلَاةِ الظُّهْرِ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ وَسُورَتَيْنِ؛ يُطَوِّلُ فِي الْأُولَى وَيُقَصِّرُ فِي النَّانِيَةِ يُسْمِعُنَا الْآيَةَ أَحْيَانًا، وَكَانَ يَقْرَأُ فِي الْعَصْرِ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ الْأُولَى وَيُقَصِّرُ فِي النَّانِيَةِ، وَفِي الرَّكْعَتَيْنِ الْأُخْرَيَيْنِ بِأُمِّ وَسُورَتَيْنِ، يُطَوِّلُ فِي الْأُولَى وَيُقَصِّرُ فِي النَّانِيَةِ، وَفِي الرَّكْعَتَيْنِ الْأُخْرَيَيْنِ بِأُمِّ الْكَبَابِ، وَكَانَ يُطَوِّلُ فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى مِنْ صَلَاةِ الصُّبْحِ وَيُقَصِّرُ الثَّانِيَةَ». البخاري الْكَتَابِ، وَكَانَ يُطَوِّلُ فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى مِنْ صَلَاةِ الصُّبْحِ وَيُقَصِّرُ الثَّانِيَةَ». البخاري (٧٥٩) و(٧٧٧) و(٧٧٧)، ومسلم (٤٥١).

OOO

### المعنى الإجمالي:

كان النّبِيُّ عَيْدٍ يراعي فِي صلاته المصلحة العامة للمصلين؛ لذا كان من عادته أن يقرأ بعد سورة الفاتحة غيرها من القرآن فِي الركعتين الأوليين من صلاة الظهر والعصر؛ لكون الناس فِي أول العبادة أنشط، وفي الركعتين الأخريين يقتصر على الفاتحة، خشية السأم والملل من المصلين لهذه الحكمة، وأيضًا ليدرك المتخلفون كل الصلاة، كأن يطيل الركعة الأولى على الثانية فِي كيفية القراءة وكميتها. وإن وراء هذا التشريع الحكيم من الأسرار والحكم والمصالح ما يجعل المؤمن يطمئن وتقر عينه. والخضوع والطاعة لأحكام اللّه تعالى هي المقصد الأسمى من العبادة. وكان على الثانية، وكان على الظهر والعصر سرًّا، إلّا أنه قد يجهر ببعض الآيات أحيانًا؛ وليعلموا أنه يقرأ فيقتدوا به.

## ما يؤخذ من الحديث من الأحكام:

- ١ مشروعية القراءة بعد الفاتحة فِي الركعتين الأوليين من صلاة الظهر والعصر.
  - ٢ استحباب الاقتصار على الفاتحة فِي الركعتين الأخريين منهما.

- ٣ تطويل الركعة الأولى على الثانية من صلاة الظهر والعصر.
  - ٤ استحباب الإسرار بهاتين الصلاتين.
  - ٥ جواز الجهر ببعض الآيات، وحاصة لقصد التعليم.
- ٦ استحباب تطويل الركعة الأولى على الثانية من صلاة الصبح.
- ٧ قَالَ النووي: الوجه الثاني أنه يستحب تطويل القراءة في الركعة الأولى
   قصدًا. وهذا المختار، وهو الموافق لظاهر السنة.

## الحديث السادس والتسعون

(٩٦) عَنْ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: «سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقْرَأُ فِي الْمَخْرِبِ بِهِ ﴿ اَلْطُورَ ﴾ [البَعْسَرَة: ٣٦]». البخاري (٧٦٥) و(٣٠٥٠) و(٤٠٢٣) و(٤٠٢٣) و(٤٠٢٣)

000

## المعنى الإجمالي:

العادة في صلاة النّبي على أنه كان يطيل القراءة في صلاة الصبح، ويقصرها في المغرب، ويتوسط في غيرهما من الصلوات الخمس، ولكنه قد يترك العادة فيقصر ما حقه التطويل لبيان الجواز، ولأغراض أخرى، كما في هذا الحديث من أنه قرأ في صلاة المغرب بسورة (الطور) وهي من طوال المفصل.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - إن المشروع هو الجهر فِي صلاة المغرب.

٢ - جواز إطالة القراءة فيها.

CAN DENO DENO

# الحديث السابع والتسعون

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

سورة (التين) من قصار المفصل الَّتِي تقرأ فِي صلاة (المغرب). وقد قرأ بها النَّبِيُّ عَلَيْ فِي صلاة (العشاء)؛ لأنه كان فِي سفر، والسفر يراعى فيه التخفيف والتسهيل لمشقته وعنائه؛ ولهذا استحب فيه قصر الصلاة الرباعية. ومع كون النَّبِيّ مسافرًا، فإنه لم يترك ما يبعث على الخشوع، وإحضار القلب على سماع القرآن، وهو تحسين الصوت فِي قراءة الصلاة.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ جواز قراءة قصار المفصل في صلاة العشاء.
- ٢ إن الأحسن تخفيف الصلاة في السفر، ومراعاة حال المسافرين، ولو
   كان عند الإمام رغبة في التطويل.
- ٣ استحباب تحسين الصوت في القراءة ولو في الصلاة؛ لأنه يبعث على الخشوع والحضور.

## الحديث الثامن والتسعون

(٩٨) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ بَعَثَ رَجُلًا عَلَى سَرِيَّةٍ، فَكَانَ يَقْرَأُ لِأَصْحَابِهِ فِي صَلَاتِهِمْ فَيَخْتِمُ بِ ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَكَدُ ۞ ﴿ سَرِيَّةٍ، فَكَانَ يَقْرَأُ لِأَصْحَابِهِ فِي صَلَاتِهِمْ فَيَخْتِمُ بِ ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ الْحَدُ ۞ ﴾ [الإحلاص: ١]، فَلَمَّا رَجَعُوا ذَكَرُوا ذَلِكَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَقَالَ: سَلُوهُ لِأَيِّ شَيْءٍ يَصْنَعُ ذَلِكَ؟ فَسَأَلُوهُ، فَقَالَ: لِأَنَّهَا صِفَةُ الرَحْمَنِ عَزَّ وَجَلَّ، فَأَنَا أُحِبُ أَنْ أَعِبُ أَنْ أَعْلَى يُحِبُّهُ ﴾. البخاري (٧٣٧٥)، أقْرَأَهَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: الْخِرُوهُ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُحِبُّهُ ﴾. البخاري (٧٣٧٥)، ومسلم (٨١٣).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

أمَّرَ النَّبِيُّ عَلَيْ بعضَ أصحابهِ على سرية. ومن عادة الأمراء أنهم هم الأئمة في الصلاة، والمفتون لفضل علمهم ودينهم، فكان يقرأ ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ وَيَ الصلاة، والمفتون لفضل علمهم ودينهم، فكان يقرأ ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ اللَّهِ عَلَى الركعة الثانية من كل صلاة، فلما رجعوا من غزوتهم إلى النَّبِي عَلَيْ، ذكروا له ذلك، فقال: سلوه لأي شيء يصنع ذلك، أهو لمحض المصادفة أم لشيء من الدواعي؟ فَقَالَ الأمير: صنعت ذلك لاشتمالها على صفة الرحمن عز وجل، فأنا أحب تكريرها لذلك. فَقَالَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ: أخبروه أنه كما كرر هذه السورة لمحبته لصفة الرحمن، فإن اللَّه يحبه، ويا لها من فضيلة.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ جواز قراءة قصار المفصل، حتى فِي غير صلاة المغرب من الفرائض.
  - ٢ فضل سورة الإخلاص واستحباب قراءتها.
- ٣ إن تفضيل بعض القرآن على بعض، عائد لما يحتوي عليه المفضل من تمجيد اللَّه والثناء عليه. فهذه السورة الكريمة الجليلة تشمل توحيد الاعتقاد والمعرفة وما يجب إثباته للرب من الأحدية المنافية للشريك،

- والصمدية المثبتة لله تعالى جميع صفات الكمال ونفي الوالد والولد، اللَّذِي هو من لوازم غناه، ونفي الكفء المتضمن نفي المشابه والمماثل والنظير؛ ولذا فهى تعدل ثلث القرآن.
- إن الأعمال يكتب ثوابها بسبب ما يصاحبها من نية صالحة؛ لأن النَّبِيَّ
   أمر بالسؤال عن القصد من تكريرها.
- ٥ إنه ينبغي أن يكون أصحاب الولايات والقيادات من أهل العلم والفضل
   والدين.
- ٦ إنه من أحب صفات اللَّه وتذوق حلاوة مناجاته بها فالله يحبه؛ لأن الجزاء من جنس العمل.
- ٧ إن إخبار الوالي الأكبر عَنْ أعمال الأمراء والعمال لقصد الإصلاح لا يُعدُّ وشاية ولا نميمة.



# الحديث التاسع والتسعون

(٩٩) عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ لِمُعَاذٍ: فَلُولًا صَلَيَّتَ بِهِ ﴿ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ الللل

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

لما بلغ النّبِيّ ﷺ أن معاذًا يطيل القراءة حين يؤم قومه، أرشده إِلَى التخفيف ما دام إمامًا، وضرب له مثلًا بقراءة متوسط المفصل ﴿ هُسَبِّحِ اَسْمَ رَبِّكَ اَلْأَعْلَى ۞ ﴾ [الشمس: ١]، و﴿ وَالشَّمْسِ وَضُحَنْهَا ۞ ﴾ [الشمس: ١]، و﴿ وَالنَّلِ إِذَا يَنْشَىٰ ۞ ﴾ [البنان: ١]؛ لأنه يأتم به الكبار المُسِنُّون، والضعفاء، وأصحاب الحاجات ممن يشق عليهم التطويل، فيحسن الرفق بهم وتستحب مراعاتهم بالتخفيف. أما إذا كان المرء المسلم يصلي وحده، فله أن يطول ما شاء.

# الأحكام المأخوذة من الحديث:

- ١ إن المتوسط فِي القراءة فِي الصلاة هذه السور المذكورة فِي الحديث وأمثالها.
  - ٢ إنه يستحب للإمام مراعاة الضعفاء، بتخفيف الصلاة فِي حال ائتمامهم به.
- ٣ إن سياسة الناس بالرفق واللين، هي السياسة الرشيدة الَّتِي تحبب إليهم ولاتهم وعمالهم.
  - ٤ حسن تعليم النَّبِيِّ ﷺ وملاطفته، إذ خاطب معادًا بصيغة العرض.
    - ٥ رأفته ﷺ بأمته، لا سيما الضعفاء منهم وأصحاب الحاجات.

### الحديث المائة

(١٠٠) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ وَأَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا كَانُوا يَفْتَيَحُونَ الصَلَاةَ بِ﴿ ٱلْحَكَمَٰدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ وَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا كَانُوا يَفْتَيَحُونَ الصَلَاةَ بِ﴿ ٱلْحَكَمَٰدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الفَاتِحة: ٢]». البخاري (٧٤٣).

وفي رواية: «صَلَّيْتُ مَعَ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ، فَلَمْ أَسْمَعْ أَحَدًا مِنْهُمْ يَقْرَأُ: ﴿ بِسِمِ اللهِ الرحمنِ الرحيم﴾». مسلم (٣٩٩).

ولـ (مسلم): «صَلَّيْتُ خَلْفَ النَّبِيّ ﷺ، وَأَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ، وَعُثْمَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، فَكَانُوا يَسْتَفْتِحُونَ الصَلَاةَ بِ ﴿ ٱلْحَكَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ وَالْمَانُونَ يَسْتَفْتِحُونَ الصَلَاةَ بِ ﴿ ٱلْحَكَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ وَالله الرحمن الرحيم فِي أُولِ قِرَاءَةٍ وَلَا فِي آخِرِهَا». مسلم رقم (٣٩٩).

#### 000

## المعنى الإجمالي:

يذكر أنس بن مالك، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أنه - مع طول صحبته للنبي ﷺ وملازمته له ولخلفائه الراشدين - لم يسمع أحد منهم يقرأ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ فِي الصلاة، لا فِي أول القراءة، ولا فِي آخرها، وإنما يفتتحون الصلاة بـ ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِلَّهِ رَمِبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الفابحة: ٢].

#### اختلاف العلماء:

ذهب الأئمة الثلاثة أبو حنيفة، والشافعي، وأحمد، إِلَى استحباب البسملة في الصلاة، وذهب الإمام مالك إِلَى عدم مشروعيتها.

واستدل مالك ببعض الروايات فِي حديث أنس: «لَا يَذْكُرُونَ بسم الله الرحمن الرحيم فِي أُوَّلِ قِرَاءَةٍ وَلَا فِي آخِرِهَا» (١)، ولأنها - عنده - ليست آية من القرآن.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۳۹۹)، وأحمد (۱۲۹۲٤)

واستدل الأئمة الثلاثة على مشروعيتها بأحاديث كثيرة، منها حديث أبي هُرَيْرَة حيث صلى فقرأ: ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾، حتى بلغ ﴿ وَلَا ٱلضَّالِّينَ ﴾ [الفَاتِحة: ٧] حتى إذا أتم الصلاة قَالَ: ﴿إِنِّي لَأَشْبَهَكُمْ صَلَاةً بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ (١٠). رواه البخاري.

ثم اختلف الأئمة فِي الحكم بالجهر بها، فذهب إِلَى مشروعيته الإمام الشافعي. وذهب إِلَى مشروعية الإسرار أبو حنيفة، وأحمد. واستدل الشافعي وأتباعه بحديث أنس، حين سُئل عَنْ كيفية قراءة النّبِيّ عَلَيْ، فقال: «كَانَتْ مَدًّا، ثُمَّ قَرَأَ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ بِمَدِّ (بِسْمِ اللّهِ)، وَبِمَدِّ (الرَّحْمَنِ) وَبِمَدِّ (الرَّحِيم)». (٢) رواه البخاري. وبحديث أم سلمة حين سُئلت عَنْ قراءته أيضًا، فَقَالَت: «كَانَ يُقَطِّعُ قِرَاءَتَهُ آية ﴿ بِنسِمِ اللّهِ الرَّحْبَنِ الرَّحِيمِ ﴿ الفَاتِحة: ١] ﴿ الفَاتِحة: ١] ﴿ الفَاتِحة: ١] ﴿ النّاتِحة: ١] ﴿ النّاتِحة: ١] ﴿ النّاتِحة: ٢] ﴿ النّاتِحة: ٢] ﴿ النّاتِحة: ٢] ﴿ اللّهِ رَحِيمِ اللّهِ يَوْمِ الدِّينِ ﴿ فَي النّاتِحة: ٤] \* [الفَاتِحة: ٢] ﴿ النّاتِحة، وأبو داود.

ولا يتم للشافعي بهذين الحديثين وأمثالهما، استدلال فيما ذهب إليه، فإنهما يدلان على صفة قراءة النّبِي ﷺ، لا على أنه يجهر بالبسملة فِي الصلاة. قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: روينا عَنْ الدارقطني أنه قَالَ: لم يصح عَنِ النّبِي ﷺ فِي الجهر (بالبسملة) حديث.

واستدل الإمامان أبو حنيفة وأحمد بأحاديث الباب. قَالَ ابن دقيق العيد: والمتيقن من هذا الحديث عدم الجهر، فأنس صَحِبَ النَّبِيَّ عَشْر سنين، وصحب الخلفاء الثلاثة خمسًا وعشرين سنة و كان يصلي خلفهم الصلوات كلها. ويحملون نفي القراءة في بعض الروايات على عدم الجهر بها، وبهذا تجتمع الأدلة، ويحصل العمل بها جميعًا.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٨٥)، ومسلم (٣٩٢)، والنسائي (٩٠٥)، وأحمد (١٠٠٧٢)

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٠٤٦)، وأحمد (١٢٦٣٨)

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٤٠٠١)، وأحمد (٢٦٠٤٣)

# ما يؤخذ من الأحكام:

- ١ مشروعية قراءة ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ بعد الاستفتاح والتعوذ قبل
   الفاتحة.
  - ٢ أن تكون قراءتها سرًّا، ولو فِي الصلاة الجهرية.
    - ٣ أن البسملة ليست آية من الفاتحة.



# باب بجود السهو

السهو: هو النسيان، وهو الترك من غير علم، وليس على صاحبه حرج، حيث قَالَ عَلَيْ: «عُفِيَ لِأُمَّتِي عَنِ الْخَطَأِ وَالنِّسْيَانِ» (١٠). وقد وقع من النَّبِي عَلَيْ لِحِكَم كثيرة، منها: بيان أنه بشر، يقع منه ما يقع من غيره، إلَّا أنه لا يقر عليه، عصمة لمقام النبوة. ومنها: التشريع للأمة فِي مثل هذه الحوادث. ومنها: التسلية والتعزي لمن يقع منه، فإنه حين يعلم أنه وقع من النَّبِي عَلَيْ ، فليس عليه حزن أن يخشى الخلل فِي دينه، أو النقص فِي إيمانه، إلَى غير ذلك من أسرار اللَّه تعالى.

وأسباب السجود للسهو ثلاثة:

١ - إما زيادة فِي الصلاة.

٢ - أو نقص فيها.

٣ - أو شك.

وشرع سجود السهو إرضاء للرحمن، وإغضابًا للشيطان، وجبرًا للنقصان.

<sup>(</sup>۱) رواه بمعناه ابن ماجه (۲۰٤٣)

# الحديث الأول بعد المائة

(۱۰۱) عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِيرِينَ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: «صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَى إِحْدَى صَلَاتَيِ الْعَشِيِّ -قَالَ ابْنُ سِيرِينَ: وَسَمَّاهَا أَبُو هُرَيْرَةَ، وَلَكِنْ نَسِيتُ أَنَا- قَالَ: فَصَلَّى بِنَا رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ سَلَّمَ، فَقَامَ إِلَى خَشَبَةٍ مَعْرُوضَةٍ فِي الْمَسْجِدِ، فَاتَّكَأَ عَلَيْهَا كَأَنَّهُ غَضْبَانُ، وَوَضَعَ يَدَهُ الْيُمْنَى عَلَى الْيُسْرَى، وَشَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ

وَوَضَعَ خَدَّهُ الْأَيْمَنَ عَلَى ظَهْرِ كَفِّهِ اليُسْرَى وَخَرَجَتِ السَّرَعَانُ مِنْ أَبُوابِ الْمَسْجِدِ، فَقَالُوا: أَقُصِرَتِ الصَّلَاةُ؟ وَفِي الْقَوْمِ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، فَهَابَا أَنْ يُكَلِّمَاهُ، وَفِي الْقَوْمِ رَجُلٌ - فِي يَدَيْهِ طُولٌ يُقَالُ لَهُ: ذُو الْيَدَيْنِ - فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَفِي الْقَوْمِ رَجُلٌ - فِي يَدَيْهِ طُولٌ يُقَالُ: لَمْ أَنْسَ وَلَمْ تُقْصَرْ. فَقَالَ: أَكَمَا يَقُولُ ذُو الْيَدَيْنِ؟، قَالُوا: نَعَمْ، فَتَقَدَّمَ فَصَلَّى مَا تَرَكَ، ثُمَّ سَلَّمَ، ثُمَّ كَبَّرَ وَسَجَدَ مِثْلَ سُجُودِهِ أَوْ أَطُولَ، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ أَوْ أَطُولَ، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ فَكَبَرَ، ثُمَّ كَبَّرَ وَسَجَدَ مِثْلَ سُجُودِهِ أَوْ أَطُولَ، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ وَكَبَرَ، فَمُ سَلَّمَ؟ قَالَ: فَنَبَّنُتُ أَنَّ عِمْرَانَ بْنَ حُصَيْنٍ قَالَ: ثُمَّ سَلَّمَ». وَكَبَرَ، فَرُبَّمَا سَأَلُوهُ: ثُمَّ سَلَّمَ؟ قَالَ: فَنَبَّنُتُ أَنَّ عِمْرَانَ بْنَ حُصَيْنٍ قَالَ: ثُمَّ سَلَّمَ». البخاري رقم (٤٨٢)، ومسلم رقم (٥٧٣).

ٱلعَشِيِّ: ما بين زوال الشمس إِلَى غروبها.

#### 000

## المعنى الإجمالي:

يروي أبو هُرَيْرَة، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ صلى بأصحابه إما صلاة الظهر أو العصر، فلما صلى الركعتين الأوليين سلم.

ولما كان على كاملًا، لا تطمئن نفسه إلّا بالعمل التام، شعر بنقص وخلل، لا يدري ما سببه. فقام إلى خشبة في المسجد واتكأ عليها بِنَفْسٍ قَلِقَةٍ، وشبك بين أصابعه؛ لأن نفسه الكبيرة تحس بأن هناك شيئًا لم تستكلمه. وخرج المسرعون من المصلين من أبواب المسجد، وهم يتناجون بينهم، بأن أمرًا حدث، وهو قصر الصلاة، وكأنهم أكبروا مقام النبوة أن يطرأ عليه النسيان.

ولهيبته ﷺ في صدورهم لم يجرؤ واحد منهم أن يفاتحه في هذا الموضوع الهام، بما في ذلك أبو بكر، وعمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، إِلَّا أن رجلا من الصحابة يقال له: (ذو اليدين) قطع هذا الصمت بأن سأل النَّبِي ﷺ بقوله: يَا رَسُول اللَّهِ، أنسيت أم قصرت الصلاة؟

فقال على الله على ظنه -: «لَمْ أَنْسَ وَلَمْ تُقْصَرْ»، حينئذ لما علم (ذو اليدين) أن الصلاة لم تقصر، وكان متيقنًا أنه لم يصلها إِلَّا ركعتين، علم أنه على قد نسي، فقال: «بَلْ نَسِيتَ» (١) ، فأراد على أن يتأكد من صحة خبر ذي اليدين، فَقَالَ لمن حوله من أصحابه: أكما يقول ذو اليدين من أني لم أصل إِلَّا ركعتين؟ فقالوا: نعم.

حينئذ تقدم ﷺ، فصلى ما ترك من الصلاة، وبعد التشهد سلم، ثُمَّ كبر وهو جالس، وسجد مثل سجود صلب الصلاة أو أطول، ثُمَّ رفع رأسه من السجود فكبر، ثُمَّ كبر وسجد مثل سجوده أو أطول، ثُمَّ رفع رأسه وكبر، ثُمَّ سلم ولم يتشهد.

#### خلاف العلماء:

### الشك فِي الصلاة أحد أسباب سجود السهو:

روى مسلم عَنْ أبي سعيد أنه عَيْ قَالَ: "إِذَا شَكَّ أَحَدُكُمْ فِي صَلَاتِهِ، فَلَمْ يَدْرِ كُمْ صَلَّى، ثَلَاثًا أَمْ أَرْبَعًا، فَلْيَطْرَحِ الشَّكَّ، وَلْيَبْنِ عَلَى مَا اسْتَيْقَنَ، ثُمَّ يَسْجُدْ سَجْدَتَيْنِ قَبْلَ أَنْ يُسَلِّمَ "٢٥. فقوله: "إِذَا شَكَّ هو موضع الخلاف، فذهب مالك والشافعي، وهو المشهور عند أصحاب أحمد، والثوري، والأوزاعي، وإسحاق، وربيعة، ويروى عَنِ ابن عمر، وابن عباس، ذهبوا إلَى أن كل من لم يقطع فهو شاك، وإن كان أحد الجانبين راجحًا عنده، فجعلوا من غلب على ظنه شاكًا، وأمره أن يقطع ما شك فيه، ويبني على ما استيقن، وقالوا: الأصل عدم ما شك فيه، فرجحوا استصحاب الحال مطلقًا، وإن قامت الشواهد والدلائل على خلافه، ولم يعتبروا التحرى بحال.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰۵۱)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۵۷۱)، والنسائي (۱۲۳۸)، وأبو داود (۱۰۲٤)، وابن ماجه (۱۲۱۰)

وذهب الإمام أحمد فِي إحدى الروايتين عنه إِلَى أن المنفرد يبني على اليقين، لحديث أبي سعيد. وأما الإمام فيبني على غالب ظنه، وقد اختار ذلك الخرقي من أصحاب أحمد والموفق، وَقَالَ الموفق: إنما خصصنا الإمام بذلك؛ لأن له من ينبهه بخلاف المنفرد.

والقول الثالث ذهب إليه أبو حنيفة وأصحابه، وهو قول كثير من السلف والخلف، ومروي عَنْ علي وابن مسعود رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، وهذا القول هو التحري والاجتهاد. وأن البناء على غالب الظن للإمام وللمنفرد مستند إلى أصح أحاديث الباب، وهو حديث ابن مسعود، وذلك أَنَّ النَّبِيَّ عَيَّةٌ قَالَ: "إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ أَنْسَى كَمَا تَنْسَوْنَ، فَإِذَا نَسِيتُ فَذَكِّرُونِي، وَإِذَا شَكَّ أَحَدُكُمْ فِي صَلَاتِهِ فَلْيَتَحَرَّ الصَّوَابَ، فَلْيُتِمَّ مَا عَلَيْهِ، ثُمَّ لِيَسْجُدْ سَجُدتَيْنِ "()، فجعل ما فعله بعد التحري تمامًا لصلاته، وجعله هنا متمًّا لصلاته لَيْسَ شاكًا فيها، وما دل على الإثبات من أنواع الأدلة فهو راجح على مجرد استصحاب النفي، وهذا هو الصواب الَّذِي أمر المصلي أن يتحراه، فإن ما دل على أنه جمع أربعة من أنواع الأدلة راجح على استصحاب عدم الصلاة. وهذا حقيقة هذه المسألة. ومثل هذا يقال فِي عدد الطواف والسعي ورمي الجمار وغير ذلك.

## الأحكام المستنبطة من الحديث:

- ١ جواز السهو من الأنبياء عليهم السلام فِي أفعالهم البلاغية، إلا أنهم لا يُقَرُّون عليه. أما الأقوال البلاغية فالسهو فيها ممتنع على الأنبياء، ونقل في ذلك الإجماع.
- ٢ الحكم والأسرار الَّتِي تترتب على هذا السهو، من بيان التشريع والتخفيف عَنِ الأمة بالعفو عَنِ النسيان منهم. وبيان أن الأنبياء بشر، يجوز عليهم ما يجوز على غيرهم من السهو فِي أفعالهم لا أقوالهم البلاغية.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٠١)، ومسلم (٧٧٢)، والنسائي (١٢٤٠)، وأبو داود (١٠٢٠)

- ٣ إن الخروج من الصلاة قبل إتمامها مع ظن أنها تمت لا يقطعها،
   بل يجوز البناء عليها، وإتمام الناقص منها.
- إن الكلام فِي صلب الصلاة من الناسي لا يبطلها، خلافًا لمن أبطلها
   بذلك من العلماء. فقد تكلم فيها ذو اليدين والنبي على وبعض المصلين.
- ٥ صحة بناء ما ترك من الصلاة على أولها، ولو طال الفصل. وكذلك لو نسي السجود، وفعل ما ينافي الصلاة من كلام وغيره، فقد ثبت في الصحيحين عَن ابن مسعود عَن النّبي على أنه سجد بعد السلام والكلام.
- آتي من غير جنس الصلاة، لا تبطل الصلاة ولو كثرت، إذا وقعت من الجاهل والناسى.
- ٧ وجوب سجدتي السهو لمن سها في الصلاة، فزاد فيها، أو نقص منها
   ليجبر به الصلاة، ويرغم به الشيطان.
- ٨ إن سجود السهو لا يتعدد، ولو تعددت أسبابه. فإن النَّبِيَّ ﷺ سلم ونقص الصلاة، ومع ذلك اكتفى بسجدتين.
- ٩ إن سجود السهو يكون بعد السلام، إذا سلم المصلي عَنْ نقص فِي الصلاة وما عداه يكون قبل السلام، وهو مذهب الحنابلة، وهو تفصيل لجميع الأدلة، خلافًا لمن قَالَ: السجود كله بعد السلام، وهو مذهب الحنفية، أو كله قبل السلام وهو مذهب الشافعية.
- ١٠ إن سهو الإمام لاحق للمأمومين لتمام المتابعة والاقتداء، ولأن ما طرأ
   على صلاة الإمام من النقص يلحق من خلفه من المصلين.
- 1۱ أما التشهد بعد سجدتي السهو، فقد قَالَ فيه شيخ الإسلام ابن تيمية: لَيْسَ فِي شيء من أقوال النَّبِيِّ عَلَيْهُ أمر بالتشهد بعد السجود، ولا فِي الأحاديث الصحيحة المتلقاة بالقبول أن يتشهد بعد السجود، فلو كان

تشهد لذكر ذلك من ذكر أنه تشهد. وعمدة من أثبت التشهد حديث عمران، وهو غريب، لَيْسَ لمن رواه متابع، وهذا يوهي الحديث.

# الحديث الثاني بعد المائة

(١٠٢) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ ابْنِ بُحَيْنَةً وَكَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ، «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ صَلَّى بِهِمُ الظُهْرَ، فَقَامَ النَاسُ مَعَهُ، حَتَّى إِذَا قَضَى الطَّهْرَ، فَقَامَ النَاسُ مَعَهُ، حَتَّى إِذَا قَضَى الصَلَاةَ وَانْتَظَرَ النَاسُ تَسْلِيمَهُ كَبَّرَ وَهُوَ جَالِسٌ، فَسَجَدَ سَجْدَتَيِنَ قَبْلَ أَنَّ يُسَلِّم ثُمَّ سَلَّمَ». البخاري (١٢٢٤)، ومسلم (٥٧٠).

OOO

## المعنى الإجمالي:

صلى النَّبِيُّ عَلَيْهِ بأصحابه صلاة الظهر، فلما صلى الركعتين الأوليين، قام بعدهما ولم يجلس للتشهد الأول، فتابعه المأمومون على ذلك، حتى إذا صلى الركعتين الأخريين، وجلس للتشهد الأخير، وفرغ منه، وانتظر الناس تسليمه، كبر وهو في جلوسه، فسجد بهم سجدتين قبل أن يسلم مثل سجود صلب الصلاة، ثُمَّ سلم.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب سجود السهو لمن سها فِي الصلاة وترك التشهد الأول.
- ۲ إن التشهد الأول لَيْسَ بركن، ولو كان ركنًا، لما جبر النقص به سجود السهو ويؤخذ وجوبه من أدلة أخرى.
- ٣ إن تعدد السهو يكفي له سجدتان، فإن النّبِيّ ﷺ ترك هنا الجلوس والتشهد.
- ٤ أهمية متابعة الإمام، حيث أقرهم النّبِي على متابعته وتركهم الجلوس مع علمهم بذلك. فقد زاد النسائي وابن خزيمة والحاكم: «فَسَبَّحُوا بِهِ، فَمَضَى حَتَّى فَرَغَ مِنْ صَلَاتِهِ» (١).

<sup>(</sup>۱) النسائي برقم (۱۱۷۸)

- ٥ إن سهو الإمام لاحق للمأمومين؛ لأنهم تركوا التشهد عمدًا، والمتعمد
   لَيْسَ عليه سهو لترك الواجب، وإنما تبطل صلاته فِي غير مثل هذه
   الصورة.
  - ٦ إن السجود فِي مثل هذه الحال، يكون قبل السلام.
  - ٧ إن السلام يلي سجدتي السهو، فلا يفصل بينهما بتشهد أو دعاء.

# بابالمروربين يدي المصل

## الحديث الثالث بعد المائة

(١٠٣) عَنْ أَبِي جُهَيْمِ بْنِ الصِّمَّةِ الْأَنْصَادِيِّ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَوْ يَعْلَمُ الْمَارُّ بَيْنَ يَدَيِ الْمُصَلِّي مَاذَا عَلَيْهِ مِنَ الْإِثْمِ لَكَانَ أَنْ يَمُو لَكِانَ أَنْ يَمُو الْمُصَلِّي». البخاري (٥١٠)، ومسلم يَقِفَ أَرْبَعِيْنَ خَيْرًا لَهُ مِنْ أَنْ يَمُو بَيْنَ يَدَي الْمُصَلِّي». البخاري (٥١٠)، ومسلم (٥٠٠). قَالَ أبو النضر: لا أدري قَالَ: أربعين يومًا، أو شهرًا، أو سنة.

000

## المعنى الإجمالي:

المصلي واقف بين يدي ربه يناجيه ويناديه، فإذا مر بين يديه في هذه الحال مار، قطع هذه المناجاة وشوش عليه عبادته... لذا عظم ذنب من تسبب في الإخلال بصلاة المصلي بمروره. فأخبر الشارع: أنه لو علم ما اللّذي ترتب على مروره من الإثم والذنب، لَفَضَّلَ أن يقف مكانه الآماد الطويلة على أن يمر بين يدي المصلي، مما يوجب الحذر من ذلك، والابتعاد منه.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ تحريم المرور بين يدي المصلي، إذا لم يكن له سترة، أو المرور بينه وبينها إذا كان له سترة.
  - ٢ وجوب الابتعاد عَنِ المرور بين يديه لهذا الوعيد الشديد.
- ٣ إن الأولى للمصلي أن لا يصلي في طرق الناس، وفي الأمكنة الَّتِي
   لا بد لهم من المرور بها؛ لئلا يعرض صلاته للنقص، ويعرض المارة للإثم.

- ٤ شك الراوي فِي الأربعين: هل يراد بها اليوم، أو الشهر، أو العام؟ ولكن لَيْسَ المراد بهذا العدد المذكور الحصر، وإنما المراد المبالغة فِي النهي. فقد كانت العرب تجري ذلك مُجرى المثل فِي كلامها، عند إرادة التكثير كقوله تعالى: ﴿ إِن تَسْتَغْفِرْ لَمُنَمْ سَبِّعِينَ مَنَّهُ فَلَن يَغْفِرَ اللهُ لَمُنَّ ﴾ التكثير كقوله تعالى: ﴿ إِن تَسْتَغْفِرْ لَمُنَمْ سَبِّعِينَ مَنَّهُ فَلَن يَغْفِرَ اللهُ لَمُنَّ ﴾ [التوبَة: ٨]. ولهذا ورد فِي صحيح ابن حبان، وسنن ابن ماجه، من حديث أبي هريرة: «لَكَانَ أَنْ يَقِفَ مِائَةَ عَامٍ خَيْرًا مِنَ الْخَطْوَةِ الَّتِي خَطَاهَا» (١).
- ٥ أما فِي مكة، فقد قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: لو صلى المصلي فِي المسجد والناس يطوفون أمامه لم يكره سواء من مر مِنْ أمامه رجل أو امرأة.

<sup>(</sup>۱) ابن ماجه برقم (۹٤٦)، وابن حبان (۲۳٦٥)

# الحديث الرابع بعد المائة

(١٠٤) عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ إِلَى شَيْءٍ يَسْتُرُهُ مِنَ النَّاسِ فَأَرَادَ أَحَدٌ أَنْ يَجْتَازَ بَيْنَ يَقُولُ: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ إِلَى شَيْءٍ يَسْتُرُهُ مِنَ النَّاسِ فَأَرَادَ أَحَدٌ أَنْ يَجْتَازَ بَيْنَ يَدُيْهِ فَلْيَدْفَعْهُ، فَإِنَّ أَبَى فَلْيُقَاتِلْهُ، فَإِنَّمَا هُوَ شَيْطَانٌ». البخاري (٥٠٩) و(٣٢٧٤)، ومسلم (٥٠٥).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

إذا دخل المصلي في صلاته، وقد وضع أمامه سترة لتستره من الناس، حتى لا ينقصوا صلاته بمرورهم بين يديه، وأقبل يناجي ربه، فأراد أحد أن يجتاز بين يديه، فليدفعه بالأسهل فالأسهل. فإن لم يندفع بسهولة ويسر، فقد أسقط حرمته، وأصبح معتديًا. والطريق لوقف عدوانه، المقاتلة بدفعه باليد، فإن عمله هذا من أعمال الشياطين، الذين يريدون إفساد عبادات الناس، والتلبيس عليهم في صلاتهم.

# الأحكام الَّتِي في الحديث:

- ١ مشروعية السترة للمصلي؛ ليقي صلاته من النقص أو القطع.
- ٢ مشروعية قربه منها؛ ليتمكن من رد من يمر بينه وبينها، ولئلا يضيق على
   المارة.
  - ٣ تحريم المرور بين المصلي وبين سترته؛ لأنه من عمل الشيطان.
- ع من يريد المرور بين المصلي وبين سترته، ويكون بإشارة أو تسبيح أولًا، فإن لم يندفع، منع ولو بدفعه؛ لأنه معتد. قَالَ القاضي عياض: والاتفاق على أنه لا يجوز له المشي في مقامه إلى رده؛ لأن ذلك في صلاته أشد من مروره عليه.

- ٥ إن المدفوع لو تسبب موته من الدفع، فليس على الدافع ذنب ولا قود؟
   لأن دفعه مأذون فيه، وما ترتب على المأذون فيه غير مضمون.
  - ٦ الحكمة فِي رده أَلَّا يقع فِي الصلاة خلل، ولئلا يقع المار فِي الإِثْم.
- ٧ ما تقدم من دفع المار ومقاتلته، وعدم الضمان فِي ذلك لمن جعل أمامه
   سترة، فأما من لم يجعل سترة، فليس له حرمة؛ لأنه المفرط فِي ذلك،
   كما هو مفهوم الحديث.
- ٨ إن مدافعة كل صائل، تكون بالأسهل فالأسهل، فلا يجوز مبادرته بالشدة، حتى تنفد وسائل اللين.
- ٩ ذهب الجمهور إِلَى أنه لو مر ولم يدفعه فلا ينبغي له أن يرده؛ لأن فيه
   إعادة للمرور.
- 1٠ وذكر ابن دقيق العيد أن المصلي يختص بالإثم دون المار إذا لم يكن للمار مندوحة عَنِ المرور، وقال: يشتركان فِي الإثم إذا كان للمار مندوحة وتعرض له المصلي.
- ١١ إذا كان العمل فِي الصلاة لمصلحتها فإنه لا ينقصها ولا يبطلها؛ لأنه شيء جائز.

#### OFFI OFFI

# الحديث الخامس بعد المائة

(١٠٥) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «أَقْبَلْتُ رَاكِبًا عَلَى حِمَادٍ أَتَانٍ، وَأَنَا يَوْمَئِذٍ قَدْ نَاهَزْتُ الِاحْتِلَامَ، وَرَسُولُ اللَّه ﷺ يُصلِّي بِالنَّاسِ مِمَّادٍ أَتَانٍ، وَأَنَا يَوْمَئِذٍ قَدْ نَاهَزْتُ الْاحْتِلَامَ، وَرَسُولُ اللَّه ﷺ يُصلِّي بِالنَّاسِ بِمِنَّى إِلَى غَيْرِ جِدَادٍ، فَمَرَرْتُ بَيْنَ بَعْضِ الصَّفِّ فَنَزَلْتُ وَأَرْسَلْتُ الْأَتَانَ تَرْتَعُ وَدَخَلْتُ فِي الصَّفِّ، فَلَمْ يُنْكِرْ ذَلِكَ عَلَيَّ أَحَدٌ». البخاري (٧٦) و(٤٩٣) و(٨٦١) و(٨٦١)، ومسلم (٥٠٤).

#### OOO

#### غريب الحديث:

- ١ الْأَتَانُ: أنثى الحمير، وهو بفتح الهمزة وكسرها، والفتح أشهر، وبعدها
   تاء مثناة وهي نعت للحمار.
  - ٢ نَاهَزْتُ الْحُلُمَ: قاربت البلوغ، مراده فِي تلك المدة.
- ٣ تَرْتَعُ: بضم العين، يعني ترعى. قَالَ فِي الصحاح: رتعت الماشية: أكلت ما شاءت.

# المعنى الإجمالي:

أخبر عبد اللّه بن عَبَّاسٍ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا أنه لما كان مع النَّبِيّ عَلَيْ فِي (منّى) فِي حجة الوداع، أقبل راكبًا على أتان، فمر على بعض الصف، والنبيُّ عَلَيْ يصلي بأصحابه، فنزل عَنِ الأتان وتركها ترعى، ودخل هو فِي الصف. وأخبر رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ أنه فِي ذلك الوقت قد قارب البلوغ، يعني فِي السن الّتِي ينكر عليه فيها لو كان قد أتى منكرًا يفسد على المصلين صلاتهم، ومع هذا فلم ينكر عليه أحد، لا النّبِيُّ، ولا أحد من أصحابه.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن مرور الحمار بين يدي المصلي لا ينقص صلاته ولا يقطعها. ويأتي الخلاف في هذا في الحديث اللّذي بعد هذا إن شاء الله تعالى.
- ٢ إن عبد اللّه بنَ عَبّاسٍ حين توفي النّبِيُّ عَيِّه، كان قد بلغ أو قارب البلوغ؛ لأن هذه القضية وقعت في (حجة الوداع) قبل وفاته عليه بنحو ثمانين يومًا.
- ٣ إن إقرار النَّبِيِّ ﷺ من سنته، لأنه لا يقر أحدًا على باطل، فعدم الإنكار على ابن عباس يدل على أمرين، صحة الصلاة، وعدم إتيانه بما ينكر عليه.
- ٤ استدل بالحديث على أن سترة الإمام هي سترة للمأموم، وقد عنون له
   الإمام البخاري بقوله: (باب سترة الإمام سترة من خلفه).

# الحديث السادس بعد المائة

(١٠٦) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كُنْتُ أَنَامُ بَيْنَ يَدَيْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَرِجْلَايَ فِي قِبْلَتِهِ، فَإِذَا سَجَدَ غَمَزَنِي فَقَبَضْتُ رِجْلَيَّ، وَإِذَا قَامَ بَسَطْتُهُمَا، وَالْبُيُوتُ يَوْمَئْذٍ لَيْسَ فِيهَا مَصَابِيحُ». البخاري (٣٨٢)، ومسلم (١٢٥).

000

## المعنى الإجمالي:

كانت عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا إذا أورد عليها حديث قطع الصلاة بالحمار والكلب والمرأة، تنكر عليهم وتقول: كُنْتُ أنام بين يدي النَّبِيِّ عَلَيْهِ، ولضيق بيوتنا، تكون رجلاي فِي قبلته، فما دام واقفًا يتهجد بسطتهما، فإذا سجد غمزني فقبضتهما ليسجد، ولو كُنْتُ أراه إذا سجد لقبضتهما بلا غمز منه، ولكن لَيْسَ فِي بيوتنا مصابيح، فكيف تقرنوننا - معشر النساء - مع الحمير والكلاب، فِي قطع الصلاة، وهذه قصتي مع النَّبِيِّ عَلَيْهِ.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ جواز اعتراض النائم بين يدي المصلي إذا كان بحاجة كضيق المكان.
  - ٢ إن اعتراض المرأة أمام المصلي لا يقطع الصلاة ولا ينقصها.
- ٣ إن مس المرأة ولو بلا حائل لا ينقض الوضوء؛ لأن النّبِي عَيْ يغمزها بظلام، فلا يعلم، أيمسها من وراء حائل أم لا؟ ولا يعرض صلاته للإبطال لو كان مسها بلا حائل ينقض الوضوء، ولكن قيده العلماء بأن لا يكون لشهوة.
- ٤ ما كان النَّبِيُّ ﷺ وأهله عليه من ضيق الحياة، رغبة فيما عند اللَّه،
   وزهدًا في هذه الحياة الفانية.
  - ٥ جواز مثل هذه الحركة فِي الصلاة، وأنها لا تخل بها.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي المرأة، والحمار، والكلب الأسود، أتقطع الصلاة أم لا؟ فذهب الأئمة الثلاثة إِلَى عدم القطع، وتأولوا حديث أبي ذر، الَّذِي فِي صحيح مسلم: «يَقْطَعُ صَلَاةَ الرَجُلِ الْمُسْلِم إِذَا لَمْ يَكُنْ بَيْنَ يَدَيْهِ مِثْلَ مُؤَخِّرةِ الرَحْلِ: الْمُرْأَةُ، وَالْحِمَارُ، وَالْكَلْبُ الْأَسْوَدُ»(١)، تأولوا (القطع) هنا بمعنى نقص الصلاة بما يشغل القلب بهذه الأشياء.

أما الإمام أحمد فعنه روايتان، والمشهور من مذهبه أنه لا يقطع إِلَّا الكلب الأسود البهيم. وقال: فِي قلبي شيء من المرأة والحمار. أما المرأة فلحديث عائشة النّبي تقدم. وأما الحمار، فلحديث ابن عباس النّبي قبله، فالحديثان عارضا حديث أبي ذر. وأما الكلب، فلم يتوقف فيه؛ لأنه لَيْسَ له معارض. والرواية الثانية عَنِ الإمام أحمد أن الثلاثة كلها تقطع الصلاة لحديث أبي ذر المذكور. وإلى قطع الثلاثة ذهب ابن حزم، واختاره الشيخ تقي الدين، وقال: إنه مذهب الإمام أحمد.

فائدة: إنما خص الكلب الأسود بذلك دون سائر الكلاب؛ لأنه شيطان، كما فِي الحديث. قَالَ أَبُو ذَر: «قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا بَالُ الْكَلْبِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْأَحْمَرِ مِنَ الْأَصْفَرِ؟ فَقَالَ: الْكَلْبُ الْأَسْوَدُ شَيْطَانٌ»(٢).



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم ۱۵۱۰ والترمذي (۳۳۸) والنسائي (۷۵۰) وابن ماجه (۹۵۲) وأحمد (۲۰۸۱٦) (۲) سبق تخريجه

# بابجامع

ذكر المؤلف فِي هذا الباب أنواعًا من أعمال الصلاة، فرأيت أن أجعل كل نوع تحت (باب) يبين مقصودها، ويشير إلَى المعنى المراد منها.

ولذا فإني قدمت حديث أنس فِي السجود على الثوب من الحَرِّ، ليكون مع حديث أبي هُرَيْرَة «إِذَا اشْتَدَّ الْحَرُّ فَأَبْرِدُوا بِالصَّلَاةِ...»(١) إلخ؛ لتناسبهما مع أن المؤلف فصل بينهما بحديثين غير مناسبين لهما.

OFFI COMP COMP

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۵۳۷)، ومسلم (٦١٥)، وأبو داود (٤٠١)، وابن ماجه (٦٧٧)، وأحمد (٧٢٠٥)



## باب تحت أسجد

## الحديث السابع بعد المائة

(١٠٧) عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الْحَارِثِ بْنِ رِبْعِيِّ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ الْمَسْجِدَ فَلَا يَجْلِسْ حَتَى يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ». البخاري (١١٦٧)، ومسلم رقم (٧١٤).

OOO

### المعنى الإجمالي:

دخل سليك الغطفاني المسجد النبوي يوم الجمعة، والنبي على يخطب، فجلس، فأمره النَّبِيُ على أن يقومَ ويأتيَ بركعتين. ثُمَّ أخبره على أن للمساجد حرمة وتقديرًا، فإن لها على داخلها تحية، وهي أن لا يجلس حتى يصليَ ركعتين؛ ولذا فإنه لم يعذرُ، ولا هذا الَّذِي جلس لسماع خطبة الجمعة من لسانه على.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي جواز فعل الصلوات ذوات الأسباب كـ (تحية المسجد) أو (صلاة الكسوف) و(الجنازة) و(قضاء الفائتة) فِي أوقات النهي. فذهبت الحنفية والمالكية والحنابلة إِلَى المنع من ذلك لأحاديث النهي، كحديث: «لَا صَلَاةً بَعْدَ الصُبْحِ حَتَى تَظْلُعَ الشَمْسُ، وَلَا صَلَاةً بَعْدَ الْعَصْرِ حَتَى تَغِيْبَ الشَمْسُ» (١). وحديث: «ثَلَاثُ سَاعَاتٍ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَنْهَانَا أَنْ نُصَلَّى فِيْهِنَّ» (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٥٨٦)، ومسلم (٨٢٦)، والترمذي (١٨٣) والنسائي (٥٦٢)، وأبو داود (١٢٧٦)، وأحمد (١٣١)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۸۳۱)، والترمذي (۱۰۳۰)، والنسائي (٥٦٠)، وأبو داود (٣١٩٢)، وابن ماجه (١٥١٩)، وأحمد (١٦٩٢٦)

وذهب الإمام الشافعي، وطائفة من العلماء إِلَى جواز ذلك بلا كراهية، وهو رواية عَنِ الإمام أحمد، اختارها شيخ الإسلام ابن تيمية مستدلين بهذا الحديث الَّذِي معنا وأمثاله، كحديث: «مَنْ نَامَ عَنْ وِتْرِهِ أَوْ نَسِيَهُ فَلْيُصَلِّهِ إِذَا ذَكَرَهُ»(١). وحُلُّ وحديث: «إِنَّ الشَمْسَ وَالْقَمَر آيتَانِ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ، فَإِذَا رَأَيْتُمُوهُمَا فَصَلُّوا»(١). وَكُلُّ من أدلة الطرفين عَامٌّ من وجه، وخاص من وجه آخر، إِلَّا أن فِي إباحة الصلوات ذوات الأسباب فِي هذه الأوقات إعمالاً للأدلة كلها، فيحمل كل منها على محمل، وإن فِي تلك الإباحة تكثيرًا للعبادة الَّتِي لها سند قوي من الشرع.

وقد تقدم هذا الخلاف فِي حديث ابن عباس رقم (٥٢)، ولكنا نزيده هنا وضوحًا من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية، فقد ذكر أنه كان متوقفًا فِي الصلوات ذوات الأسباب لبعض الأدلة الَّتِي احتج بها المانعون، وبعد البحث وجد أنها إما ضعيفة أو غير دالة، كقوله: "إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ الْمَسْجِدَ فَلَا يَجْلِسْ حَتَى يُصَلِّيَ ضعيفة أو غير دالة، كقوله: "إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ الْمَسْجِدَ فَلَا يَجْلِسْ حَتَى يُصَلِّيَ رَكْعَتَيْنِ" (٣)، فإنه عام لا خصوص فيه، وأحاديث النهي كلها مخصوصة، فوجب تقديم العام الَّذِي لا خصوص فيه؛ لأنه حجة باتفاق السلف، وقد ثبت أنَّ النَّبِيَّ أمر بصلاة تحية المسجد للداخل عند الخطبة، وأما حديث ابن عمر فِي الصحيحين "لَا تَتَحَرَّوا لِصَلَاتِكُمْ طُلُوعَ الشَمْسِ وَلَا غُرُوبَهَا" (٤)، فهذا إنما يكون في التطوع المطلق، وقد ثبت جواز بعض ذوات الأسباب بالنص كركعتي الطواف وإذا نظر فِي مقتضى الجواز لم توجد له علة إلَّا كون الصلاة ذات سبب. وقد استقر الشرع على أن الصلاة تفعلُ حسب الإمكان عند خشية فوات الوقت، وإن أمكن فعلها بعد الوقت على وجه الكمال. وكذلك صلوات التطوع ذوات الأسباب.

<sup>(</sup>١) رواه بهذا اللفظ أبوداود (١٤٣١)

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٠٥٧)، ومسلم (٩١٤)، والنسائي (١٤٦١)، وأحمد (١٦٦٥٢)

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١١٦٧) ومسلم (٧١٤)، والترمذي (٣١٦)، والنسائي (٧٣٠)، وأبو داود (٣١٦))، وابن ماجه (١٠١٣)، وأحمد (٢٢١٤٦)

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٥٨٣)، ومسلم (٨٣٣)، والنسائي (٥٧٠)، وأحمد (٤٥٩٨)

## ما يؤخذُ من الحديث:

- ١ مشروعية تحية المسجد لداخله، وذهب إِلَى وجوبها الظاهرية؛ لظاهر هذا الحديث، والجمهور ذهبوا إِلَى استحبابها.
- ٢ إنها مشروعة لداخل المسجد في كل وقت، ولو كان وقت نهي؛ لعموم
   الحديث، وقد تقدم الخلاف فيها وفي غيرها، من ذوات الأسباب.
  - ٣ استحباب الوضوء لداخل المسجد؛ لئلا تفوتُه هذه الصلاة المأمور بها.
- ٤ قيد العلماء المسجد الحرام بأن تحيته الطواف، لكن من لم يرد الطواف
   أو يشق عليه، فلا ينبغي أن يدع الصلاة، بل يصلي ركعتين.



# بأبالنهي على ككلم في الصلاة

## الحديث الثامن بعد المائة

(١٠٨) عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «كُنَّا نَتَكَلَّمُ فِي الصَلَاةِ يُكَلِّمُ الرَّجُلُ مِنَّا صَاحِبَهُ وَهُو إِلَى جَنْبِهِ فِي الصَلَاةِ حَتَى نَزَلَتْ: ﴿ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ الرَجُلُ مِنَّا صَاحِبَهُ وَهُو إِلَى جَنْبِهِ فِي الصَلَاةِ حَتَى نَزَلَتْ: ﴿ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البَعْرَة: ٢٣٨] فَأُمِرْنَا بِالسُّكُوتِ وَنُهِينَا عَنِ الْكَلَامِ». البخاري رقم (٤٥٣٤)، ومسلم رقم (٥٣٩).

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

#### غريب الحديث:

- ١ قَانِتِينَ: للقنوت عدة معان، منها: الطاعة، والخشوع، والدعاء، وطول القيام، والسكوت، وهو المراد هنا، فقد فهم منه الصحابة نهيهم عَنِ الكلام في الصلاة وأمرهم بالسكوت.
- ٢ واللام فِي قوله: «عَنِ الْكَلامِ»، للعهد إذ يقصد بها الكلام الَّذِي كانوا يتحدثون به.

## المعنى الإجمالي:

ذكر زيد بن أرقم رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أن المسلمين كانوا فِي بدء أمرهم يتكلمون فِي الصلاة بقدر حاجتهم إِلَى الكلام، فقد كان أحدهم يكلم صاحبه بجانبه فِي حاجته، وكان على مسمع من النَّبِيِّ ﷺ، ولم ينكر عليهم.

ولما كان فِي الصلاة شغل بمناجاة اللَّه عَنِ الكلام مع المخلوقين، أمرهم اللَّه تبارك وتعالى بالمحافظة على الصلاة وأمرهم بالسكوت ونهاهم عَنِ الكلام، فأنزل اللَّه تعالى: ﴿ حَنفِظُوا عَلَى ٱلصَّكَلَوْتِ وَٱلصَّكَلَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ فأنزل اللَّه تعالى:

فعرف الصحابة منها نهيهم عَنِ الكلام فِي الصلاة فانتهوا، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم.

#### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على بطلان صلاة من تكلم فيها عامدًا لغير مصلحتها، عالمًا بالتحريم. واختلفوا فِي الساهي، والجاهل، والمكره، والنائم، والمحذر للضرير، والمتكلم لمصلحتها.

فذهب الحنابلة إِلَى بطلان الصلاة فِي كل هذا، عملًا بهذا الحديث الَّذِي معنا، وحديث: «كُنَّا نُسَلِّمُ عَلَيْكَ فِي الصَّلَاةِ فَتَرُدُّ عَلَيْنَا، قَالَ: إِنَّ فِي الصَّلَاةِ لَشُغْلاً» (١) متفق عليه، وغيرهما من الأدلة.

وذهب الإمامان مالك والشافعي إِلَى صحة صلاة المتكلم جاهلًا، أو ناسيًا أنه فِي الصلاة، أو ظانًا أن صلاته تمت فسلم وتكلم، سواء كان الكلام فِي شأن الصلاة، أو لم يكن فِي شأنها، وسواء كان المتكلم إمامًا أو مأمومًا، فإن الصلاة صحيحة تامة، يبنى آخرها على أولها.

وما ذهب إليه الإمامان مالك، والشافعي، من عدم قطع الصلاة بكلام الجاهل، والساهي، والمحذر، والمتكلم لمصلحتها بعد السلام قبل إتمامها، ذهب إليه - أيضًا - الإمام أحمد في روايات قوية صحيحة عنه، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية.

وأدلة ذلك قوية واضحة، منها: حديث (ذِي الْيَدَيْن) وكلام النَّبِي ﷺ وذي اليدين، وأبي بكر، وعمر، وسَرَعان الناس الذين خرجوا من المسجد، يرددون بينهم (قُصِرَتِ الصَّلَاةُ). وما رواه مسلم عَنْ معاوية بنِ الحكم: «بَيْنَمَا أَنَا أُصَلِّي مَعَ النَّبِي ﷺ، إِذَ عَطَسَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْم، فَقُلْتُ: يَرْحَمُكَ اللَّهُ، فَرَمَانِي الْقِومُ النَّبِي ﷺ، إِذَ عَطَسَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْم، فَقُلْتُ: يَرْحَمُكَ اللَّهُ، فَرَمَانِي الْقِومُ بِأَبْصَارِهِمْ، فَقُلْتُ: وَاثُكُلَهُ، مَا شَأْنُكُمْ تَنْظُرُونَ؟ فَجَعَلُوا يَضْرِبُونَ بِأَيْدِيهِمْ عَلَى أَفْخَاذِهِمْ، فَمَا رَأَيْتُهُمْ يُصْمِتُونِي لَكِنِّي سَكَتُ، فَلَمَّا صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: إِنَّ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۱۹۹)، ومسلم (۵۳۸)، وأبو داود (۹۲۳)

هَذَهِ الصَلَاةَ لَا يَصْلُحُ فِيهَا شَيءٌ مِنْ كَلَامِ النَّاسِ»(١)، فلم يأمره بالإعادة. وحديث: «عُفِيَ لِأُمَّتِي عَنِ الْخَطَأِ وَالنِّسْيَانِ وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ»(٢)، إِلَى غير ذلك من الأدلة الصريحة الصحيحة. وحديث الباب ونحوه محمول على العامد العالم بالتحريم.

واختلف العلماء فِي النفخ، والنحنحة، والتأوه، والأنين، والانتحاب ونحو ذلك، فذهب بعضهم - وهو المشهور من مذهب الحنابلة والشافعية - إِلَى أنه يبطل الصلاة إذا انتظم منه حرفان. فإن لم ينتظم منه حرفان، أو كان الانتحاب من خشية الله، أو التنحنح لحاجة، فمذهب الحنابلة أنه لا يبطل الصلاة، واختار الشيخ تقي الدين عدم الإبطال بهذه الأشياء، ولو بان منها حرفان؛ لأنها ليست من جنس الكلام، فلا يمكن قياسها على الكلام. وحكي عدم البطلان رواية عَنِ الإمامين مالك وأحمد، مستدلين بحديث علي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «كَانَ لِي مِنْ رَسُولِ اللَّهِ مَدْخَلَانِ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ، فَإِذَا دَخَلْتُ عَلَيْهِ وَهُوَ يُصَلِّي تَنَحْنَحَ»(٣) رواه أحمد، وابن ماجه. «وَقَدْ نَفَخَ عَلَيْهِ فِي صَلَاةِ الْكُسُوفِ»(٤). وَقَالَ مُهَنَّا: رأيت أبا عبد اللَّه يتنحنح فِي الصلاة.

وهذه الأشياء ليست كلامًا، ولا تنافي الصلاة. ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أن هذا المبحث ينقسم إلَى ثلاثة أقسام، فهناك الكلمات الَّتِي تدل على معنى فيها مثل (يد) و(فم) وغير ذلك. وهناك كلمات تدل على معنى فِي غيرها مثل (عن) و(من) و(في) وما هو بسبيلها. وهذان النوعان من الكلام يدلان على معنى بالوضع وقد أجمع أهل العلم على إفساد هذا القسم للصلاة إن لم يكن له عذر شرعي.

أما القسم الثاني فِي الكلام فهو ما له معنى بالطبع كالتأوه والبكاء والأنين، والأظهر أنه لا يبطل الصلاة؛ لأنه لَيْسَ كلامًا فِي اللغة الَّتِي خاطبنا بها رَسُولُ اللَّهِ ﷺ.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۵۳۷)، وأبو داود (۹۳۰)، وأحمد (۲۳۲۵۰)

<sup>(</sup>۲) رواه بمعناه ابن ماجه (۲۰٤٣)

<sup>(</sup>٣) رواه النسائي (١٢١٢)، وابن ماجه (٣٧٠٨)، وأحمد (٦٠٩)

<sup>(</sup>٤) رواه النسائي (١٤٩٦)، وأبو داود (١١٩٤)، وأحمد (٦٧٢٤)

أما القسم الثالث وهو النحنحة، فقد ورد من حديث علي قَالَ: «كُنْتُ إِذَا دَخَلْتُ عَلَيْهِ وَهُوَ يُصَلِّي تَنَحْنَحَ لِي»(١). ونقل عَنِ **الإمام أحمد** روايتان فيه إحداهما الإبطال، واختيار الشيخ تقي الدين عدم الإبطال بحال.

قال شيخ الإسلام فِي (الاختيارات): والأظهر أن الصلاة تبطل بالقهقهة إذا كان فيها أصوات عالية تنافي الخشوع الواجب فِي الصلاة. وفيها من الاستخفاف والتلاعب ما يناقض المقصود من الصلاة، فأبطلت لذلك، لا لكونها كلامًا. قَالَ ابن المنذر: أجمعوا على أن الضحك يفسد الصلاة.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ كان الكلام فِي الصلاة أول الإسلام مباحًا بقدر الحاجة إليه.
- ٢ تحريم الكلام في الصلاة بعد نزول قوله تعالى: ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾
   [البَقرَة: ٢٣٨] يعلم أنه في صلاة، وأن الكلام فيها محرم.
  - ٣ إن الكلام مع حرمته مفسد للصلاة؛ لأن النهي يقتضي الفساد.
- ٤ إن القنوت المذكور فِي هذه الآية، مراد به السكوت، كما فهمه الصحابة، وعملوا بمقتضاه فِي زمن النّبي عَلَيْة.
- ٥ إن المعنى الَّذِي حرم من أجله الكلام، هو طلب الإقبال على اللَّه فِي
   هذه العبادة، والتلذذ بمناجاته، فليحرص على هذا المعنى السامي.
  - ٦ صراحة النسخ في مثل هذا الحديث الَّذِي جمع بين الناسخ والمنسوخ.
     ٣ صراحة النسخ في مثل هذا الحديث الَّذِي جمع بين الناسخ والمنسوخ.

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي (۱۲۱۲)، وابن ماجه (۳۷۰۸)، وأحمد (۲۰۹)

## بابالإبراد في الظهر من شدة انحر

## الحديث التاسع بعد المائة

(١٠٩) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ، وَأَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِذَا اشْنَدَّ الْحَرُّ فَأَبْرِدُوا عَنِ الصَّلَاةِ، فَإِنَّ شِدَّةَ الْحَرِّ مِنْ فَيْحِ جَهَنَّمَ». البخاري (٥٣٣) و(٥٣٦)، ومسلم (٦١٥).

000

#### غريب الحديث:

١ - أَبْرِدُوا: يقال: (أبرد)، إذا دخل فِي وقت البرد كـ(أنجد) لمن دخل
 (نجدًا) و(أتهم) لمن دخل تهامة.

٢ - مِنْ فَيْحِ جَهَنَّمَ: انتشار حرها وغليانها، و(من) هنا، للجنس لا للتبعيض، أي من جنس فيح جهنم. قَالَ المزي: وهو مثل ما روي عَنْ عَائِشَةَ بإسناد جيد «مَنْ أَرَادَ أَنْ يَسْمَعَ خَرِيرَ الْكَوْثَرِ، فَلْيَجْعَلْ إِصْبَعَيْهِ فِي أُذُنْيهِ» (١)، أي من أراد أن يسمع مثل خرير الكوثر.

#### المعنى الإجمالي:

روح الصلاة ولبها الخشوع وإحضار القلب فيها؛ لذا ندب للمصلي أن يدخل فيها، وقد فرغ من الأعمال الشاغلة عنها، وعمل الوسائل المعينة على الاستحضار فيها؛ ولذلك فضل الشارع أن يؤخر صلاة الظهر عند اشتداد الحر إلَى وقت البرد لئلا يشغله الحر والغم عَنِ الخشوع. مع ما فِي ذلك من التسهيل والتيسير فِي حق

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في التفسير (٣٢١/٣٠) وهناد في الزهد (١٤١)

الذين يخرجون يؤدونها في المساجد تحت وهج الشمس. لهذه المعاني الجليلة شرع تأخير هذه الصلاة عَنْ أول وقتها، وصار هذا الحديث مخصصًا للأحاديث الواردة في فضل أول الوقت.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ٢ إن الحكمة فِي ذلك، هو طلب راحة المصلي، ليكون أحضر لقلبه وأبعد
   له عَن القلق.
- ٣ إن الحكم يدور مع علته، فمتى وجد الحر فِي بلد، وجدت فضيلة التأخير. وأما البلاد الباردة فلفقدها هذه العلة لا يستحب تأخير الصلاة فها.
- خاهر الحديث والمفهوم من الحكمة في هذا التأخير، أن الحكم عام في حق من يؤدي الصلاة جماعة في المسجد، ومن يؤديها منفردًا في البيت؛ لأنهم يشتركون في حصول القلق من الحر.
  - ٥ إنه يشرع للمصلي أن يؤدي الصلاة بعيدًا عَنْ كل شاغل عنها ومُلهٍ فيها.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۵۳۹)، ومسلم (۲۱٦)، والترمذي (۱۵۸)، وأحمد (۲۰۸٦۸)

#### باب الإبراد في الظهر من شدة الحر

فائدة: قَالَ شيخنا عبد الرحمن بن ناصر بن سعدي عند كلام له على هذا الحديث: ولا منافاة بين هذا وبين الأسباب المحسوسة، فإنها كلها من أسباب الحر والبرد كما في الكسوف وغيره، فينبغي للإنسان أن يثبت الأسباب الغيبية الَّتِي ذكرها الشارع، ويؤمن بها ويثبت الأسباب المشاهدة المحسوسة، فمن كذب أحدهما فقد أخطأ.

#### 

## الحديث العاشر بعد المائة

(١١٠) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «كُنَّا نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي شِدَّةِ الْحَرِّ، فَإِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَحَدُنَا أَنْ يُمَكِّنَ جَبْهَتَهُ مِنَ الْأَرْضِ بَسَطَ ثَوْبَهُ فَسَجَدَ عَلَيْهِ». البخاري (١٢٠٨)، ومسلم (٦٢٠).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

كانت عادة النَّبِيِّ عَلَيْهُ أَن يصلي بأصحابه صلاة الظهر من أيام الحر، وحرارة الأرض ما تزال باقية، مما يحمل المصلين على أنهم إذا لم يستطيعوا أن يمكنوا جباههم فِي الأرض بسطوا ثيابهم، فسجدوا عليها، لتقيهم حر الأرض.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن وقت صلاة النّبي ﷺ بأصحابه الظهر فِي أيام الحر، وهو بعد انكسار حرارة الشمس وبقاء آثارها فِي الأرض.
- ٢ جواز السجود على حائل من ثوب وغيره عند الحاجة إليه، من حر، وبرد، وشوك، ونحو ذلك. وبعض العلماء فصل في السجود على الحائل: إن كان منفصلًا عَنِ المصلي كالسجادة ونحوها جاز ولو بلا حاجة، بلا كراهة، وإن كان متصلًا به كطرف ثوبه فيكره إلّا مع الحاجة.

#### التوفيق بين الحديثين:

ظاهر هذين الحديثين المتقدمين التعارض، ولذا حاول العلماء التوفيق بينهما. وأحسن ما قيل فِي ذلك، ما ذهب إليه الجمهور أن الأفضل فِي شدة الحر الإبراد كما فِي حديث أنس: أنهم كانوا يبردون بالصلاة، ولكن حرارة الأرض باقية؛ لأن بردها يتأخر فِي شدة الحر كثيرًا فيحتاجون إِلَى السجود على حائل. وليس المراد بالإبراد المطلوب، أن تبرد الأرض، بل المراد أن تنكسر حدة حرارة الشمس، وتبرد الأجسام.

## باقضاءالصلاة الفائثة وتعجيلها

(١١١) عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ نَسِيَ صَلَاةً فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا، لَا كَفَّارَةً لَهَا إِلَّا ذَلِكَ. وَتَلَا قَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَقِمِ نَسِيَ صَلَاةً فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا، لَا كَفَّارَةً لَهَا إِلَّا ذَلِكَ. وَتَلَا قَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَقِمِ الْصَلَوَةَ لِلْاَ كَلَا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَقِمِ الْصَلَوَةَ لِلْاَ كَالَهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللللّهُو

OOO

#### المعنى الإجمالي:

الصلاة لها وقت محدد فِي أوله وآخره، لا يجوز تقديم الصلاة قبله، كما لا يجوز تأخيرها عنه فِي حق العامد، فإذا نام عَنِ الصلاة، أو نسيها حتى خرج وقتها، فقد سقط عنه الإثم لعذره، وعليه أن يبادر إِلَى قضائها عند ذكره لها، ولا يجوز تأخيرها، فإن كفارة ما وقع لها من التأخير المبادرة فِي قضائها، ولذا قَالَ تعالى: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِذِكْرِي ﴾ [طه: ١٤].

فتلاوة النَّبِيّ ﷺ هذه الآية عند ذكر هذا الحكم يفيد أن المراد من معناها أن تقام الصلاة عند تذكرها.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء هل تجب المبادرة إِلَى فعلها عند ذكرها، أو يجوز تأخيرها؟ فذهب الجمهور من العلماء إِلَى وجوب المبادرة، ومنهم الأئمة الثلاثة، أبو حنيفة، ومالك، وأحمد، وأتباعهم.

وذهب الشافعي إِلَى استحباب قضائها على الفور ويجوز تأخيرها.

واستدل الشافعي بأنه ﷺ - حين نام هو وأصحابه - لم يصلوها فِي المكان الَّذِي ناموا فيه، ولو كان الَّذِي ناموا فيه، بل أمرهم فاقتادوا رواحلهم إِلَى مكان آخر فصلى فيه، ولو كان القضاء واجبًا على الفور لصلوه فِي مكانهم.

واحتج الجمهور بحديث الباب، حيث رتب الصلاة على الذكر، وأجابوا عَنِ استدلال الشافعي بأنه لَيْسَ معنى الفورية عدم التأخير قليلًا لبعض الأغراض الَّتِي تكمل الصلاة وتزكيها، فإنه يجوز التأخير اليسير لانتظار الجماعة، أو تكثيرها ونحو ذلك. هذا وقد أطال فِي هذا ابن القيم رحمه اللَّه فِي كتاب (الصلاة) وفند الرأي القائل بجواز التأخير.

واختلفوا فِي تاركها عمدًا حتى خرج وقتها: هل يقضيها أو لا؟ وسألخص هذا الموضوع من كلام ابن القيم فِي كتاب (الصلاة) فقد أطال الكلام فيه.

قد اتفق العلماء على حصول الإثم العظيم الَّذِي يلحق مَنْ أخرها لغير عذر حتى خرج وقتها. ولكن ذهب الأئمة الأربعة إِلَى وجوب القضاء عليه مع استحقاقه العقوبة، إِلَّا أن يعفو الله. وقالت طائفة من السلف والخلف: من تعمد تأخير الصلاة عَنْ وقتها من غير عذر، فلا سبيل له إِلَى قضائها أبدًا، ولا يقبل منه، وعليه أن يتوب توبة نصوحًا، فيكثر من الاستغفار ونوافل الصلوات.

استدل موجبو القضاء بأنه إذا كان القضاء واجبًا على الناسي والنائم، وهما معذوران، فإيجابه على غير المعذور العاصي من باب أولى. وأيضًا فإن النّبِيّ على صلى العصر بعد المغرب يوم الخندق هو وأصحابه، ومعلوم أنهم كانوا غير نائمين ولا ساهين، ولو حصل السهو من بعضهم، ما حصل منهم جميعًا. وانتصر لوجوب القضاء أبو عمر بن عبد البر.

ومن الذاهبين إِلَى عدم القضاء، الظاهرية، وشيخ الإسلام ابن تيمية، وابن القيم، وقد أطال فِي كتاب (الصلاة) فِي سَوقِ الأدلة، ورد حجج المخالفين، ومن تلك الأدلة، المفهوم من هذا الحديث، فإن منطوقه وجوب القضاء على النائم والناسي، ومفهومه أنه لا يجب على غيرهما، وأن أوامر الشرع على قسمين:

۱ - مطلقة.

٢ - ومؤقتة: كالجمعة، ويوم عرفة.

فمثل هذه العبادات لا تقبل إِلَّا فِي أوقاتها، ومنها الصلاة المؤخرة عَنْ وقَتها بلا عذر. وقوله ﷺ: "مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مْنَ الْعَصْرِ قَبْلَ أَنْ تَغْرُبَ الشَّمْسُ فَقَدْ أَدْرَكَ الْعَصْرَ")، ولو كان فعلها بعد المغرب صحيحًا مطلقًا، لكان مدركًا، سواء أدرك ركعة أو أقل من ركعة، أم لم يدرك شيئًا، والمقاتلون أُمروا بالصلاة فِي شدة القتال، كل ذلك حرصًا على فعلها فِي وقتها، ولو كان هناك رخصة لأخروها، ليؤدوها بشروطها وأركانها الَّتِي لا يمكن القيام بها مع قيام القتال، مما دل على تقديم الوقت على جميع ما يجب للصلاة، وما يشترط فيها.

وأما عدم قبول قضائها من المفرط في تأخيرها بعد الوقت، فليس لأنه أخف من المعذورين، فإن المعذورين لَيْسَ عليهم لائمة، وإنما لم تقبل منه، عقوبة له وتغليظًا عليه. وقد بسط - رحمه اللَّه - القول فيها، فمن أراد استقصاء ذلك فليرجع إليه. وأما كلام شيخ الإسلام في الموضوع، فقد قَالَ في (الاختيارات): وتارك الصلاة عمدًا لا يشرع له قضاءها، ولا تصح منه، بل يكثر من التطوع، وهو قول طائفة من السلف، كأبي عبد الرحمن صاحب الشافعي، وداود وأتباعه، وليس في الأدلة ما يخالف هذا بل يوافقه. وقد مال إلى هذا القول الشيخ صديق حسن في كتابه (الروضة الندية).

وهذا ما أردت تلخيصه فِي هذه المسألة، والله أعلم بالصواب.

## ما يؤخذ من الحديث من الأحكام:

- ١ وجوب قضاء الصلاة على الناسي والنائم عند ذكرها.
- ٢ وجوب المبادرة إِلَى فعلها؛ لأن تأخيرها بعد تذكرها تفريط فيها.
- ٣ عدم الإثم على من أخرها لعذر من نحو نسيان ونوم، ما لم يفرط في ذلك، بأن ينام بعد دخول الوقت، أو أن يعلم من نفسه عدم الانتباه في

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۵۷۹)، ومسلم (۲۰۸)، والترمذي (۱۸٦)، والنسائي (۵۱۵)

الوقت، فلا يتخذ له سببًا يوقظه فِي وقتها. والكفارة المذكورة ليست عَنْ ذنب ارتكب، وإنما معنى هذه الكفارة أنه لا يجزئ عَنْ تركها فعل غيرها، من إطعام، وعتق ونحو ذلك، فلا بد من الإتيان بها.

IN THE CONTROL OF THE PARTY

# بابجوازامامه لمنتفل بالمفترض

## الحديث الثاني عشر بعد المائة

(١١٢) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، «أَنَّ مُعَاذَ بْنَ جَبَلٍ كَانَ يُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ الْعِشَاءَ الْآخِرَةَ، ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَى قَوْمِهِ فَيُصَلِّي بِهِمْ تِلْكَ الصَّلَاةَ». البخاري (٧٠٠)، ومسلم (٤٦٥).

OOO

### المعنى الإجمالي:

كانت منازل بني سلمة جماعة معاذ بن جبل الأنصاري خارج المدينة، وكان معاذ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ شديد الرغبة فِي الخير، فكان يحرص على شهود الصلاة مع النَّبِيّ عَلَيْهِ، يُعْرج إِلَى قومه فيصلي بهم تلك الصلاة، فتكون نافلة بحقه، فريضة بحق قومه، وكان ذلك بعلم النَّبِيّ عَلَيْهُ فيقره عليه.

#### اختلاف العلماء:

اختلف فِي صحة إمامة المتنفل بالمفترض، فذهب الزهري، ومالك، والحنفية إِلَى عدم صحة ذلك، وهو المشهور عَنِ الإمام أحمد، واختاره أكثر أصحابه مستدلين بقوله ﷺ: "إِنَّمَا جُعِلَ الْإِمَامُ لِيُؤْتَمَّ بِهِ، فَلَا تَخْتَلِفُوا عَلَيْهِ") متفق عليه، واختلاف نية المأموم عنه اختلاف عليه. وذهب عطاء، والأوزاعي، والمسافعي، وأبو ثور، وهو رواية قوية عَنِ الإمام أحمد: أنها تصح، واختارها شيخ الإسلام ابن تيمية مستدلين بحديث معاذ الَّذِي معنا، فإنه كان يصلي الفريضة خلف النَّبِي ﷺ فِي مسجده، ثُمَّ يخرج إِلَى قومه فيصلي بهم.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۲۲)، ومسلم (٤١٤)، وأحمد (۲۷۳۷۳)

ومن المعلوم أن إحدى صلاتيه نفل، فلا بد أن تكون الأخيرة لوجوه كثيرة، منها: أن الأولى الَّتِي برئت بها الذمة هي صلاته مع النَّبِي ﷺ ومنها: أنه ما كان ليجعل صلاته مع النَّبِي ﷺ وفي مسجده هي النافلة، وصلاته مع قومه في مسجدهم هي الفريضة. وقد أطال ابن حزم في نصر هذا القول، ودحض حجج أصحاب الرأي الأول بما لَيْسَ عليه من مزيد.

ومن أدلة مصححي صلاة المفترض خلف المتنفل: «أَنَّ النَّبِيَّ عَيَّ صَلَّى بِالطَّائِفَةِ الْأُخْرَى بِطَائِفَةٍ مِنْ أَصْحَابِهِ فِي صَلَاةِ الْخُوْفِ رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ سَلَّمَ، ثُمَّ صَلَّى بِالطَّائِفَةِ الْأُخْرَى رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ سَلَّمَ» (۱). رواه أبو داود. وهو فِي صلاته الثانية متنفل. وليس فِي هذا مخالفة للإمام؛ لأن المخالفة المنهي عنها فِي الحديث أن لا يقتدى به فِي تنقلاته ورفعه وخفضه، فإنه – بعد أن قَالَ: «إِنَّمَا جُعِلَ الْإِمَامُ لِيُؤْتَمَّ بِهِ» (۲) \_ قال: «فَإِذَا كَبَّرُوا، وَلَا تُكبِّرُوا حَتَّى يُكبِّرَ... (٣) إلخ.

ومن المؤيدين لهذا القول شيخنا عبد الرحمن بن ناصر بن سعدي، رحمه الله.

#### ما يؤخذ من الحديث:

١ - جواز إمامة المتنفل بالمفترض، وأنه لَيْسَ من المخالفة المنهي عنها.

٢ - جواز إمامة المفترض بالمتنفل بطريق الأولى.

٣ - جواز إعادة الصلاة المكتوبة، لا سيما إذا كان هناك مصلحة، بأن يكون قارئا فيؤم غير قارئ، أو يدخل المسجد بعد أن صلى منفردًا فيجد جماعة فصلاته معهم تكمل نقص صلاته الأولى وحده.



<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۱۲٤۸)، والنسائي (۱۵۵۱)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۳۷۸)، ومسلم (٤١١)، والترمذي (٣٦١)، والنسائي (٨٣٠)، وأبو داود (٣٠٣)

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه

# باجهم سترأصرالعا تفين في الصلاة

## الحديث الثالث عشر بعد المائة

(١١٣) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قال: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ: «لَا يُصَلِّ أَحَدُكُمْ فِي الثَّوْبِ الْوَاحِدِ لَيْسَ عَلَى عَاتِقِهِ مِنْهُ شَيْءٌ». البخاري (٣٥٩)، ومسلم (٥١٦).

#### 000

#### المعنى الإجمالي:

المطلوب من المصلي أن يكون على أحسن هيئة، فقد قَالَ تعالى: ﴿ ﴿ يَبَنِيَ الْمُطَلُوبِ مِن المصلي أَن يكون على أحسن هيئة، فقد قَالَ تعالى: ﴿ ﴿ يَبَنِيَ

ولذا فإن النَّبِيِّ ﷺ حث المصلي أن لا يصلي وعاتقاه مكشوفان مع وجود ما يسترهما أو أحدهما به، ونهى عَنِ الصلاة فِي هذه الحال وهو واقف بين يدي اللَّه يناجيه.

#### اختلاف العلماء:

ذهب الإمام أحمد في المشهور عنه إلى وجوب ستر أحد العاتقين في الصلاة، مع وجوب السترة، أخذًا بظاهر هذا الحديث الَّذِي معنا. وبعض أصحابه خص ذلك بالفرض دون النافلة، فإن صلى بلا سترة لعاتقيه أو أحدهما لم تصح صلاته. وذهب الجمهور - ومنهم الأئمة الثلاثة - إلى الاستحباب، وأن النهي في الحديث لَيْسَ للتحريم، مستدلين بما في الصحيحين عَنْ جابر "وَإِنْ كَانَ ضَيِّقًا اتَّزَرَ به» (١)، وحملوا النهي على التنزيه والكراهة.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٦١)، ومسلم (٥١٨)، وأحمد (١٤١٠٩)

## الأحكام:

- ١ النهي عَنِ الصلاة بدون ستر العاتق. قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: ستر العاتق لحق الصلاة، فيجوز له كشف منكبيه خارج الصلاة، وحينئذ فقد يستر المصلي في الصلاة ما يجوز إبداؤه في غير الصلاة.
  - ٢ استحباب سترهما أو أحدهما في الصلاة مع وجود السترة.
    - ٣ استحباب كون المصلي على هيئة حسنة.

CARCETAC CARC

## بابماجاء في النوم البصل ونخوهما

## الحديث الرابع عشر بعد المائة

(١١٤) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَكُلَ ثَوْمًا أَوْ بَصَلاً فَلْيَعْتَزِلْنَا - أَوْ: لِيَعْتَزِلْ مَسْجِدَنَا - وَلْيَقْعُدْ فِي بَيْتِهِ. وأُتي بِقِدْرٍ فَكَلَ ثَوْمًا أَوْ بَصَلاً فَلْيَعْتَزِلْنَا - أَوْ: لِيَعْتَزِلْ مَسْجِدَنَا - وَلْيَقْعُدْ فِي بَيْتِهِ. وأُتي بِقِدْرٍ فَقَالَ: فَقَالَ: فَقَالَ: فَقَالَ: فَقَالَ: فَرَبُوهَا -إِلَى بَعْضِ أَصْحَابِهِ كَانَ مَعَهُ - فَلَمَّا رَآهُ كِرَهَ أَكْلَهَا، قَالَ: كُلْ؛ فَإِنِّي أُنَاجِي مَنْ لَا تُنَاجِي». البخاري (٥٥٥)، ومسلم (٥٦٤).

000

#### غريب الحديث:

- ١ قِدْر: هو الوعاء الَّذِي يطبخ فيه.
- ٢ ـ خَضِرَات: واحدته (خضرة) وهي البقلة الخضراء.
- ٣ ــ الْبُقُول: جمع بقل، وهو كل نبات اخضرت به الأرض. عَنِ ابن فارس.
- ٤ أُنَاجِي: قَالَ ابن فارس اللغوي: النجوى: السر بين اثنين. وَنَاجَيْتُه:
   اختصصته بمناجاتي. ويريد بذلك ﷺ مناجاته مع ربه، واختصاصه ربه بذلك.

#### CARCEAN COM

## الحديث الخامس عشر بعد المائة

(١١٥) عَنْ جَابِرٍ، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَكَلَ الْبَصَلَ أَوِ الثَّوْمِ أَوِ الْكُرَّاثَ، فَلَا يَقْرَبَنَّ مَسْجِدَنَا؛ فَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ تَتَأَذَّى مِمَّا يَتَأَذَّى مِنْهُ بَنُو الْإِنْسَانِ». وفي رواية: «بَنُو آدَمَ». مسلم (٥٦٤).

#### OOO

### المعنى الإجمالي:

المطلوب أن يكون المصلي على أحسن رائحة وأطيبها، لا سيما إذا كان يريد أداء صلاته في المجامع العامة؛ ولذا أمر النّبِيُّ عَلَيُّ من أكل ثومًا أو بصلًا نيئين أن يتجنب مساجد المسلمين، ويؤدي صلاته في بيته، حتى تذهب عنه الرائحة الكريهة الَّتِي يتأذى منها المصلون والملائكة المقربون.

ولما جيء إِلَى النَّبِيِّ ﷺ بِقِدْرٍ من خضروات وبقول، فوجد لها ريحًا كريهة، أمر أن تقرب إِلَى من حضر عنده من أصحابه، فلما رأى الحاضر كراهته ﷺ لها، ظن أنها محرمة، فتردد فِي أكلها، فأخبره أنها ليست بمحرمة، وأنه لم يكرهها لأجل حرمتها.

وأمره بالأكل وأخبره أن المانع له من أكلها أنه على له اتصال مع ربه، ومناجاة لا يصل إليها أحد، فيجب أن يكون على أحسن حال لدى القرب من ربه جل وعلا.

## الأحكام من الحديثين:

- ١ النهي عَنْ إتيان المساجد لمن أكل ثومًا، أو بصلًا، أو كراتًا.
- ٢ يلحق بهذه الأشياء كل ذي رائحة كريهة تتأذى منها الملائكة أو المصلون، كرائحة التبغ الَّذِي يتعاطاه المدخنون، فعلى من ابتلي به ألَّا يتعاطاه عند ذِهَابِهِ إِلَى المسجد وأن ينظف أسنانه وفمه حتى يقطع رائحته أو يخففها.

### باب ماجاء في الثوم والبصل ونحوهما

- ٣ كراهة أكل هذه الأشياء لمن عليه حضور الصلاة في المسجد؛ لئلا تفوته الجماعة في المسجد، ما لم يأكلها حيلة على إسقاط الحضور، فيحرم.
  - ٤ حكمة النهي عَنْ إتيان المساجد ألَّا يتأذى بها الملائكة والمصلون.
- ٥ النهي عَنِ الإيذاء بكل وسيلة، وهذه وسيلة منصوص عليها، فالإلحاق
   بها صحيح مقيس.
- ٦ إن الامتناع عَنْ أكل الثوم ونحوه، لَيْسَ لتحريمه، بدليل أمر النَّبِي ﷺ
   بأكلها، فامتناعه عَنْ أكلها لا يدل على التحريم.

فائدة: قد استدل بعض العلماء على إباحة أكل هذه الأشياء، بأن صلاة الجماعة فرض كفاية.

ووجه استدلال بعض العلماء على إباحة أكل هذه الأشياء، بأن صلاة الجماعة فرض كفاية. ووجه الدلالة أنها لو كانت فرض عين، لوجب اجتناب هذه الأشياء المانعة من حضور الجماعة في المساجد. والحق أنه لا وجه لاستدلالهم؛ لأن فعل المباحات الَّتِي يترتب عليها سقوط واجب لا بأس بها، ما لم يتخذ حيلة لإسقاط ذلك الواجب، كالسفر المباح في رمضان، فإنه يبيح الفطر في نهار رمضان، ولا حرج في ذلك ما دام أنه لم يسافر ليتوصل به إلى الإفطار.

#### 



## بابالنشعد

## الحديث السادس عشر بعد المائة

(١١٦) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: «عَلَّمَنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ التَّشَهُّدَ - كَفِّي بَيْنَ كَفَيْهِ - كَمَا يُعَلِّمُنِي السُّورَةَ مِنَ الْقُرْآنِ: التَّحِيَّاتُ لِلَّهِ وَالصَّلُواتُ وَالطَّيِّبَاتُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ وَالطَّيِّبَاتُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الطَّالِحِينَ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وُرَسُولُهُ». البخاري اللَّهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وُرَسُولُهُ». البخاري (٨٣١)، ومسلم (٤٠١). وفي لفظ: «إِذَا قَعَدَ أَحَدُكُمْ لِلصَّلَاةِ فَلْيَقُلِ: التَّحِيَّاتُ لِلَّهِ لِللَّهِ الصَّلَاةِ فَلْيَقُلِ: التَّحِيَّاتُ لِلَّهِ إِلَى آخِرِهِ. وَفِيهِ: «فَإِنَّكُمْ إِذَا فَعَلْتُمْ ذَلِكَ فَقَدْ سَلَّمْتُمْ عَلَى كُلِّ عَبْدِ صَالِحٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ». وفيه: «فَلْيَتَخَيَّرُ مِنَ الْمَسْأَلَةِ مَا شَاءَ». البخاري صَالِحٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ». وفيه: «فَلْيَتَخَيَّرُ مِنَ الْمَسْأَلَةِ مَا شَاءَ». البخاري صَالِحٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ». وفيه: «فَلْيَتَخَيَّرُ مِنَ الْمَسْأَلَةِ مَا شَاءَ». البخاري صَالِحٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ». وفيه: «فَلْيَتَخَيَّرُ مِنَ الْمَسْأَلَةِ مَا شَاءَ». البخاري (١٣٠٢) و(١٣٠٣)، ومسلم (٢٠٤).

OOO

## المعنى الإجمالي:

يذكر عبد اللَّه بن مسعود رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ التشهد الَّذِي يَقَالُ فِي جلوس الصلاة الأول والأخير فِي الصلاة الرباعية، والثلاثية، وفي الجلوس الأخير فِي الصلاة الثنائية، وأنه عُني عَقَيْ بتعليمه إياه، فجعل يده فِي يده، وفهمه إياه تكريرًا وتلقينًا، كإحدى سور القرآن، وذلك لأهمية هذه التمجيدات والدعوات المباركات.

فقد ابتدأت بتعظيم اللَّه تعالى، التعظيم المطلق، وأنه المستحق للصلوات وسائر العبادات، والطيبات من الأقوال والأعمال والأوصاف. وبعد أن أثنى على اللَّه تعالى ثنى بالدعاء للنبي على بالسلامة من النقائص والآفات، وسأل اللَّه له الرحمة والخير، والزيادة الكاملة من ذلك، ثُمَّ دعا لنفسه والحاضرين من الآدميين

والملائكة، ثُمَّ عَمَّ بدعائه عباد اللَّه الصالحين كلَّهم، من الإنس، والجن، والملائكة أهل السماء والأرض، السابقين واللاحقين، فهذا من جوامع كلمه على المُعتان عبد الشهادة الجازمة بأنه لا معبود بحق إلَّا اللَّه، وأنَّ محمدًا على له صفتان: إحداهما: أنه متصف بصفة العبودية. والثانية: صفة الرسالة. وكلا الصفتين صفة تكريم وتشريف، وتوسط بين الغلو والجفاء.

فائدة: ورد للتشهد صفات متعددة، ولكن أفضلها وأجمعها تشهد ابن مسعود الذي ساقه المصنف. وقد اختاره الإمام أحمد وأبو حنيفة. وَقَالَ الترمذي: عليه العمل عند أكثر أهل العلم، من الصحابة والتابعين. وَقَالَ البزار: أصح حديث في التشهد هو حديث ابن مسعود، روي من نيف وعشرين طريقًا، ولا يعلم في التشهد أثبت منه ولا أصح أسانيد ولا أشهر رجالًا، ولا أشد تضافرًا بكثرة الأسانيد والطرق. اهـ. وَقَالَ ابن حجر: لا خلاف بين أهل الحديث في ذلك. وممن جزم بذلك البغوي، ومن مرجحاته أنه متفق عليه دون غيره، فإن الرواة عنه من الثقات لم يختلفوا في ألفاظه بخلاف غيره. اهـ. وفي وجوب التشهدين خلاف بين العلماء، تقدم الكلام على التشهد الأوسط في حديث عائشة رقم (٨٠).

فائدة ثانية: قَالَ السبكي: إن فِي الصلاة حقًّا للعباد مع حق اللَّه، وإن من تركها أخل بحق جميع المؤمنين، من مضى ومن يجيء إِلَى يوم القيامة؛ لقوله: «السَّلامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ».

#### 

# باب كيفيذ الصلاة على النبي السالم

## الحديث السابع عشر بعد المائة

(۱۱۷) عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى قَالَ: «لَقِيَنِي كَعْبُ بْنُ عُجْرَةَ، فَقَالَ: أَلَا أُهْدِي لَكَ هَدِيَّةً؟ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ خَرَجَ عَلَيْنَا فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَدْ عَلِمْنَا كَيْفَ نُسَلِّمُ عَلَيْكَ، فَكَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْكَ؟ قَالَ: قُولُوا: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ فَسُلِّمُ عَلَيْكَ، فَكَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْكَ؟ قَالَ: قُولُوا: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ مَجِيدٌ، وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مُجِيدٌ». البخاري (٣٥٧)، ومسلم (٤٠٦).

OOO

### المعنى الإجمالي:

تقابل عبد الرحمن بن أبي ليلى، أحد أفاضل التابعين وعلمائهم بكعب بن عجرة أحد الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، فَقَالَ كعب: ألا أهدي إليك هدية؟ وكان أفضل ما يتهادونه - وهو الحق - مسائل العلم الشرعي، ففرح عبد الرحمن بهذه الهدية الثمينة، وقال: بلى، أهدها لي، فَقَالَ كعب: خرج علينا النَّبِيُ عَيْهُ، فقلنا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، علمتنا كيف نسلم عليك، ولكن كيف نصلي عليك؟ فقال: فقولوا، وذكر لهم صفة الصلاة المطلوبة، والتي معناها الطلب من اللَّه تعالى أن يصلي على نبيه محمد وعلى آله، وهم أتباعه على دينه، وأن تكون هذه الصلاة في بركتها وكثرتها كالصلاة على أبي الأنبياء إبراهيم وآل إبراهيم، الذين هم الأنبياء والصالحون من بعده، وأن يزيد في الخير لمحمد وآله، كالبركة الَّتِي حصلت لآل إبراهيم، فإن اللَّه كثير المحامد، صاحب المجد، ومن هذه صفاته، فهو قريب العطاء واسع النوال.

#### اختلاف العلماء:

ذهب الإمامان الشافعي، وأحمد إلى وجوب الصلاة على النّبِيّ عَلَيْ فِي التشهد الأخير من الصلاة، ولو تركت لم تصح الصلاة، مستدلين بقوله على التشهد الأخير من الصلاة، ولو تركت لم تصح الصلاة، مستدلين بقوله عَلَى مُحَمَّدٍ... الحديث. وأصرح من ذلك ما أخرجه الحاكم، وأبو حاتم فِي صحيحيهما: «كَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْكَ فِي صَلَاتِنَا» (١) الحديث. وذهب الإمامان أبو حنيفة، ومالك، وكثير من العلماء إلى أنها سنة. لقول النّبِيّ عَلَيْ بعد أن ساق التشهد: «إذا فَعَلْتَ هَذَا فَقَدْ قَضَيْتَ صَلَاتَكَ» (٢).

#### الأحكام:

- ١ وجوب الصلاة على النّبي ﷺ فِي التشهد الأخير فِي الصلاة. قَالَ أبو
   العالية: صلاة اللّه على نبيه ثناؤه عليه وتعظيمه.
- ٢ إن من حق النّبِي ﷺ أن ندعو ونصلي عليه؛ لأنه لم يَصِلْنَا هذا الدين العظيم إلّا على يديه.
  - ٣ إنه ﷺ علم أصحابه السلام والصلاة عليه.
  - ٤ إن من أسباب علو شأن النَّبِيِّ ﷺ ورفع درجاته دعاء أمته له ﷺ.
- ٥ إن السلف كانوا يتهادون مسائل العلم، ويجعلونها تُحَفًا قَيِّمَةً، وهي أفضل التحف والهدايا.
- ٦ حميد مجيد: الحمد والمجد إليهما يرجع الكمال كُلُّهُ، فإن الحمد مستلزم للعظمة والإجلال، والمجد دال على صفة العظمة والجلال،

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۱٦٦٢٤)، وابن خزيمة (٧١١)، وابن حبان (١٩٥٩) والحاكم (٩٨٨)، والبيهقي في الكبرى (٢٦٧٢)

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد بهذا اللفظ (٣٩٩٦)

والحمد يدل على صفة الإكرام، فهذان الوصفان الكريمان إليهما مرجع أسماء الله الحسني.

٧ - البركة: النماء والزيادة، والتبريك الدعاء بهما، فبارك على محمد وآله:
 يتضمن سؤال اللَّه أن يعطي رسوله ما قد أعطاه لإبراهيم وآله من الخير وسعته ودوامه.

فائدة: من المتفق عليه أن النّبِيّ محمدًا على أفضل الخلق، وعند علماء البيان أن المشبه أقل رتبة من المشبه به؛ لأن الغرض من التشبيه إلحاقه به في الصفة عند النبيين، فكيف يطلب من اللّه تعالى أن يصلي على محمد وآله، صلاة كصلاته على إبراهيم وآله؟ حَاوَلَ الإجابة عَنْ هذا الإشكال العلماء بعدة أجوبة، وأحسنها أن آل إبراهيم عليه السلام هم جميع الأنبياء من بعده، ومنهم نبينا على وعليهم أجمعين. فالمعنى أنه يطلب للنبي وآله صلاة كالصلاة الّتي لجميع الأنبياء من لدن إبراهيم عليهم الصلاة والسلام. ومن المعلوم أنها كلها تكون أفضل من الصلاة للنبي على وحده، والله أعلم.

فائدة ثانية: قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية فِي مجموع الفتاوى(٢٧/ ٤٥٦): الأحاديث الَّتِي فِي الصحاح لم أجد فيها ولا فيما نقل لفظ «إِبْرَاهِيمَ وَآلِ إِبْرَاهِيمَ»، بل المشهور فِي أكثر الأحاديث والطرق لفظ «إِبْرَاهِيمَ» وفي بعضها لفظ «آلِ إِبْرَاهِيمَ» وقد روي لفظ «إِبْرَاهِيمَ وَآلِ إِبْرَاهِيمَ» فِي حديث رواه البيهقي. ولم يبلغني إِبْرَاهِيمَ وَقد مسند بإسناد ثابت «كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَكَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَآلِ إِبْرَاهِيمَ».

وتابعه ابن القيم فِي كتابه جلاء الأفهام فقال: إن أكثر الأحاديث الصحاح والحسان، بل كلها صريحة فِي ذكر النَّبِيّ ﷺ وذكر آله، وأما ما جاء فِي حق إبراهيم وآله، فإنما جَاءَت بذكر آل إبراهيم فقط دون ذكر إبراهيم، أو بذكره فقط دون ذكر آله، ولم يجئ حديث صحيح فيه لفظ إبراهيم وآل إبراهيم. اهـ.

ومع جلالة قدر ابن تيمية وتلميذه ابن القيم وكونهما محل الثقة في الرواية والدراية، فإننا ننبه القراء إلَى أن ما قالاه في كتبهما وهي متداولة مقروءة قد وقع فيه وهم في هذا المبحث، وذلك أن الجمع بين إبراهيم وآل إبراهيم في الصلاة وفي التبريك قد جاء في الصحيحين، ومن ذلك حديث كعب بن عجرة الذي ساقه مؤلف عمدة الأحكام والذي نحن بصدده.

وبعد تتبعي لأحاديث كيفية الصلاة على النَّبِيِّ ﷺ فِي الأمهات وشروحها وجدت الشيخ ناصر الدين الألباني قد نقد الشيخين، ابن تيمية وصاحبه بمثل ما قلته.

الفائدة الثالثة: لما ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية الأحاديث والطرق الَّتِي وردت في كيفية الصلاة على النَّبِي على بألفاظها المختلفة ورواياتها المتنوعة، قَالَ رحمه الله: من المتأخرين من سلك في بعض هذه الأدعية والأذكار الَّتِي كان النَّبِيُ على يقولها ويعملها بألفاظ متنوعة، سلك فيها بعض المتأخرين طريقة محدثة بأن جمع تلك الألفاظ، واستحب ذلك، ورأى ذلك أفضل ما يقال فيها. وطرد هذه الطريقة أن يذكر التشهد بجميع هذه الألفاظ المأثورة، وأن يقال: الاستفتاح بجميع الألفاظ المأثورة، وهذا مع أنه خلاف عمل المسلمين، لم يستحبه أحد من أثمتهم، بل عمل بخلافه، فهو بدعة في الشرع فاسد في العقل. فإن تنوع ألفاظ الذكر والدعاء كتنوع ألفاظ القرآن، ومعلوم أن المسلمين متفقون على أنه لا يستحب للقارئ أن يجمع بين حروف القرآن في الصلاة وفي التعبد بالتلاوة، ولكن يستحب للقارئ أن يجمع بين حروف القرآن في الصلاة وفي التعبد بالتلاوة، ولكن تشهد تارة بهذه تارة، وبهذه تارة أخرى كان حسنًا. وكذلك الأذكار والدعاء، فإذا تشهد تارة بتشهد ابن مسعود، وتارة بتشهد ابن عباس، وتارة بتشهد عمر، كان حسنًا. وفي الاستفتاح علي، وتارة باستفتاح أبي هُريُرة ونحو ذلك كان حسنًا.

#### 

# بابالدعاء بعدالنشهدالأخبر

## الحديث الثامن عشر بعد المائة

(١١٨) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَدْعُو: اللَّهُ مَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَعَذَابِ النَّارِ، وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ، وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ، وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ، وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيِعِ الدَّجَّالِ». البخاري (١٣٧٧)، ومسلم (٥٨٨). وفي لفظ لمسلم: «إِذَا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ أَرْبَعِ، يَقُولُ: اللَّهُمَّ إِنَّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ عَذَابِ جَهَنَّمَ» .ثُمَّ ذكر نحوه. مسلم رقم (٥٨٨).

000

## المعنى الإجمالي:

هذه أدعية عظيمة هامة؛ لأنها طلب الإعادة من أعظم الشرور وأسبابها، ولهذا عني بها النّبِي عناية خاصة، فكان يدعو بها، ويأمر بالدعاء بها، وجعل موضع الدعاء بها دبر الصلوات؛ لأنه موطن إجابة. وهي تشمل الاستعادة من عذاب القبر، وعذاب النار، ومن شهوات الدنيا وشبهاتها، ومن إغواء الشياطين عند الاحتضار، وفتن القبر الّتِي هي سبب عذابه، ومن فتن الدجالين الذين يظهرون على الناس بصورة الحق، وهم متلبسون بالباطل، وأعظمهم فتنة الّذِي صحت الأخبار بخروجه في آخر الزمان، أعاذنا اللّه من الفتن، ما ظهر منها وما بطن.

## الأحكام المأخوذة من الحديث:

- ١ استحباب هذا الدعاء عقب التشهد الأخير كما هو صريح بتقييده بهذا المكان في صحيح مسلم.
- ٢ إن هذه الاستعاذة من مهمات الأدعية وجوامعها؛ لكون النَّبِيِّ عَلَيْ عني

- بها، ولاشتمالها على الاستعادة من شرور الدنيا والآخرة وأسبابها، ولذا أمر بتكريرها فِي هذه المواطن الفاضلة لرجاء الإجابة فيها.
- ٣ ثبوت عذاب القبر وأنه حق، والإيمان به واجب؛ لاستفاضة الأخبار عنه
   بل تواترها.
  - ٤ التحفظ من شبهات الحياة وشهواتها الآثمة، فإنها سبب الشرور.
- ٥ التبصر بدعاة السوء، وناشري الإلحاد والفساد، فإنهم يخرجون على
   الناس باسم المصلحين المجددين، وهم فِي الحقيقة الهادمون
   للفضيلة والدين.
- ٦ المسيح مطلقًا هو عيسى ابن مريم عليه السلام، وإذا قيد بكلمة الدجال فهو رجل آخر.
- ٧ فِتْنَة الْمَحْيَا: ما يتعرض له الإنسان مدة حياته من الانشغال بالدنيا
   والشهوات، وأعظمها سوء الخاتمة.
- ٨ فِتْنَة الْمَمَاتِ: هي فتنة القبر كما ورد فِي البخاري عَنْ أسماء بنت أبي
   بكر: «وَإِنَّكُمْ تُفْتَنُونَ فِي قُبُورِكُمْ مِثْلَ أَوْ قَريبًا مِنْ فِتْنَةِ الدَّجَّالِ» (١).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۰۵۳)، ومسلم (۹۰۵)

## الحديث التاسع عشر بعد المائة

(١١٩) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ، عَنْ أَبِي بَكْرِ الصِّدِّيقِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمْ، «أَنَّهُ قَالَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ: عَلِّمْنِي دُعَاءً أَدْعُو بِهِ فِي صَلَاتِي. قَالَ: قُلِ: اللَّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ظُلْمًا كَثِيرًا، وَلَا يَغْفِرُ الذُنُوبَ إِلَّا أَنْتَ، فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكَ، وَارْحَمْنِي إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَحِيمُ». البخاري (٨٣٤)، ومسلم مُغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكَ، وَارْحَمْنِي إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَحِيمُ». البخاري (٨٣٤)، ومسلم (٢٧٠٥).

#### OOO

### المعنى الإجمالي:

طلب أبو بكر الصديق من النّبِيّ عَلَيْ أن يعلمه دعاء ليدعو به فِي صلاته، فأرشده على أن يدعو بهذا الدعاء النافع؛ لأنه اشتمل على الأسباب النافعة لحصول الإجابة. فقد افتتح بالاعتراف بالظلم الكثير لنفسه والتقصير منها فِي جانب حق اللّه تعالى، ثُمَّ إفراد اللّه تعالى بإسداء المغفرة والستر والإحسان. وهذا يتضمن صدق الالتجاء وحرارة الطلب. بعد هذه التوسلات النافعة، طلب منه المغفرة وحده؛ لأنه لا يقدر عليها غيره، ولا يجزل بهبتها سواه. وفي هذا طلب ستر الذنوب، والسماح عَنِ الزلات. بعد هذا سأله الرحمة الَّتِي هي الخير الكثير، وختم هذا الدعاء بالتوسل إليه بصفاته الكريمة، فإنه ما اتصف بالعفو والرحمة إلَّا ليجود بهما على عباده، لا سيما المقبلين عليه، الملتجئين إليه.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ استحباب هذا الدعاء فِي الصلاة.
- ٢ حسن الدعاء وتناسبه. قَالَ الصنعاني: ولا يخفى حسن هذا الترتيب في الدعاء، فإنه قدم نداء الرب واستعانته، ثُمَّ الاعتراف بالذنب، والاعتراف به أقرب إلى محوه. ثُمَّ الإقرار بالتوحيد لله، وحصر قضاء

- هذه الحاجة وهي غفران الذنب عليه، وقصر الطلب عليه أقرب إِلَى الإجابة، ثُمَّ سؤال غفران الذنوب والرحمة الَّتِي لا يخرج فيها شيء من أمور الدنيا والآخرة، ثُمَّ الختم لهذا الدعاء بهذين الاسمين.
- ٣ إنه ينبغي لكل داع أن يفتتح دعاءه بالاعتراف بالعجز والتقصير والظلم،
   ثُمَّ يثني على اللَّه تعالى بأنه صاحب الطول والحول، ثُمَّ يقدم حاجته،
   ثُمَّ يختم دعاءه بشيء مناسب لدعائه من أسماء اللَّه الحسنى وصفاته العُلى، وأن يكون تعرضه لله تعالى يناسب المقام الَّذِي يريده.
- ٤ فقه الصديق رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، إذ علم أن الصلاة موطن الإجابة، فطلب من النَّبِي ﷺ أن يختار له دعاء لهذا المقام الكريم.
- ٥ قَالَ ابن دقيق العيد: لعل الأولى أن يكون موطن هذا الدعاء في السجود أو بعد التشهد، فإنهما الموضعان اللذان أمرنا فيهما بالدعاء. قَالَ عليه السلام: «وَأَمَّا السُّجُودُ فَاجْتَهِدُوا فِيهِ بِالدُّعَاءِ»(١) وَقَالَ فِي التشهد: «وَيَسْتَخِيرُ بَعْدَ ذَلِكَ مِنَ الْمَسْأَلَةِ أَي الدُّعَاءِ مَا شَاءَ»(٢). وذكر الفاكهاني أن الأولى الجمع بينهما.
- ٦ ولا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ: قَالَ ابن دقيق العيد: إشارة إِلَى طلب مغفرة متفضل بها من عند اللَّه تعالى لا يقتضيها سبب من عمل حسن أو غيره. اهـ.

#### CARC CARC CARC

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (٤٧٩)، والنسائي (١٠٤٥)، وأبو داود (٨٧٦)، وأحمد (١٩٠٣)

<sup>(</sup>٢) رواه بمعناه مسلم (٤٠٢)، والنسائي (١٢٩٨)، وأبو داود (٩٦٨)، وأحمد (٣٦١٥)

# الحديث العشرون بعد المائة

(١٢٠) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «مَا صَلِّى النَّبِيُ ﷺ صَلَاةً بَعْدَ أَنْ نَرَلَتْ عَلَيْهِ: ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞ [النصر: ١]، إِلَّا يَقُولُ فِيهَا: سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي». البخاري (٧٩٤) و(٨١٧) و(٨١٧) و(٤٢٩٣) و(٤٢٩٣) و(٤٢٩٣)، ومسلم (٤٨٤). وفي لفظ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وُرُكُوعِهِ وَسُجُودِهِ: سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي». مسلم رقم (٤٨٤).

OOO

#### المعنى الإجمالي:

سورة (النصر) نزلت قبيل وفاة النّبِي عَلَيْهُ، فكان نزولها مؤذنًا بوفاته، ولهذا ذكرت عائشة رَضِيَ اللّهُ عَنْهَا أنها حينما نزلت على النّبِي عَلَيْهُ، أخذ يتأولها بالعمل، فإن اللّه سبحانه وتعالى ذكر فيها أنه إذا حصل فتح مكة، وصارت بلادًا إسلامية، وعرف الناس دين اللّه وشرائعه، وأقبلوا عليه راغبين فيه، غير مكرهين، فإنك أيها الرسول تكون قد بلغت الرسالة وأديت الأمانة ونفذت ما أمرك اللّه به، فلم يبق إلّا أن تختم هذه العبادة الجليلة بالاستغفار، والتسبيح، والاستعداد للقاء اللّه تعالى. فكان عَلَيْ يكثر ذلك في سجوده وركوعه فيقول: «سُبْحَانَكَ اللّهُمَّ رَبّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللّهُمَّ اغْفِرْ لِي». فهذه الكلمات، جمعت تنزيه اللّه تعالى عَنِ النقائص، مع ذكر محامده. وبعد هذه التوسلات بهذه النعوت الجليلة يطلب منه المغفرة، فإنه مع ذكر محامده. وبعد هذه التوسلات بهذه النعوت الجليلة يطلب منه المغفرة، فإنه أهل التقوى وأهل المغفرة.

## الأحكام المستنبطة من الحديث:

- ١ استحباب الإكثار من هذا الدعاء فِي الركوع والسجود.
- ٢ أن تختم العبادات وخصوصًا الصلاة بالاستغفار، ليتدارك ما حصل فيها من النقص.

- ٣ إن أحسن ما يتوسل به إِلَى اللَّه فِي قبول الدعاء، هو ذكر محامده وتنزيهه
   عَنِ النقائص والعيوب.
- ٤ إن المتعبد بهما حرص على حفظ عباداته، فلا ينبغي أن يأمن من الزلل والنقص فيها.
  - ٥ فضيلة الاستغفار وطلبه فِي كل حال.
- 7 ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أن المشهور عَنِ الإمام أحمد أنه لا يدعو فِي الصلاة إِلَّا بالأدعية المأثورة، وصرف التخيير فِي قوله: "ثُمَّ ليَخْتَرْ مِنَ الدِّعَاءِ مَا شَاءَ"()، إِلَى أن يختارَ من الأدعية الَّتِي وردت فِي الخير، وحينئذ فالدعاء المستحب هو الدعاء المشروع، أما إذا دعا بدعاء لا يعلم أنه مستحب، أو علم أنه جائز غير مستحب، فإنه لا تبطل صلاته بذلك، وقد حصل مثل هذا من بعض الصحابة فِي عهد الرسول عَيْ فلم ينكر عليه، وإنما نفى ما له فيه من الأجر.

فائدة: قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: وأما دعاء الإمام والمأمومين جميعًا عقيب الصلاة، فلم ينقل هذا عَنِ النَّبِيّ عَلَيْ أنه يفعله فِي أعقاب الصلوات المكتوبات، كما كان يفعل الأذكار المأثورة عنه. ومن استحبه من العلماء المتأخرين فِي أدبار الصلوات فليس معهم فِي ذلك سنة، إلَّا مجرد كون الدعاء مشروعًا، وهو عقب الصلوات يكون أقرب إلى الإجابة، وهذا الَّذِي ذكروه قد اعتبره الشارع فِي صلب الصلاة، فالدعاء فِي آخرها قبل الخروج منها مشروع مسنون بالسنة المتواترة وباتفاق المسلمين، والمصلي يناجي ربه، فالدعاء حينئذ مناسب لحاله، أما إذا انصرف إلى الناس فليس موطن مناجاة له ودعاء، وإنما هو موطن ذكر له وثناء عليه. اهـ. ملخصًا.

<sup>(</sup>۱) رواه بمعناه مسلم (٤٠٢)، والنسائي (١٢٩٨)، وأبو داود (٩٦٨)، وأحمد (٣٦١٥)

#### فائدة أخرى:

بناء على ما رجح من عدم مشروعية الدعاء بعد السلام من الصلاة، يظهر عدم مشروعية رفع اليدين فِي هذا الموطن، أما رفع اليدين فِي الدعاء فِي مواطن أخرى فهو مما جَاءَت به الأخبار والأحاديث الصحيحة. قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: وأما رفع النَّبِي عَيِّ يديه فِي الدعاء فقد جاء فيه أحاديث كثيرة صحيحة. وقد ذكر البخاري طائفة من أحاديث رفع اليدين عند الدعاء فِي كتابه (الأدب المفرد). وقالَ الصنعاني: ورد عَنِ النَّبِي عَيِ فعلًا منه رفع اليدين فِي الاستسقاء وفي الحج وفي غير ذلك، وحديث: "إِنَّ اللَّه يَسْتَجِي أَنْ يَرْفَعَ الْعَبْدُ يَدَيْهِ إِلَيْهِ فَيَرُدَّهُمَا وَفي غير ذلك، وحديث: «إِنَّ اللَّهَ يَسْتَجِي أَنْ يَرْفَعَ الْعَبْدُ يَدَيْهِ إِلَيْهِ فَيَرُدَّهُمَا خَائِبَتَيْنِ" (١٠)، فمشروعية رفع اليدين عند الدعاء ثابتة بلا شك.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۳۵۵٦)، وأبو داود (۱٤۸۸)، وابن ماجه (۳۸٦٥)، وأحمد (۲۳۲۰۲)



# بأب الوتر

# الحديث الحادي والعشرون بعد المائة

(۱۲۱) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «سَأَلَ رَجُلُّ النَّبِيَّ ﷺ وَهُوَ عَلَى الْمِنْبَرِ: مَا تَرَى فِي صَلَاةِ اللَّيْلِ؟ قَالَ: مَثْنًى مَثْنًى مَثْنًى فَإِذَا خَشِيَ أَحَدُكُمُ الصَّبْحَ صَلَّى وَاحِدَةً فَأَوْتَرَتْ لَهُ مَا صَلَّى» .وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: «اجْعَلُوا آخِرَ صَلَاتِكُمْ إِللَّيْلِ وِتْرًا». البخاري (٤٧٢)، ومسلم (٧٥١).

#### OOO

#### غریب الحدیث:

١ - مَثْنَى مَثْنَى: تأكيد لفظي، لا لقصد التكرار، فإن ذلك مستفاد من الصيغة، أي اثنتين، وهو غير منصرف للعدل والوصفية. قال الزمخسري: وإعادة (مثنى) للمبالغة في التأكيد.

٢ – الْوِتْر: بكسر الراء أو فتحها، يعني الفرد.

#### المعنى الإجمالي:

سأل رجل النّبِيّ عَلَيْ وهو يخطب على المنبر عَنْ عدد ركعات صلاة الليل، والفصل فيها أو الوصل. فمن حرصه على نفع الناس، ونشر العلم فيهم، أجابه وهو في ذاك المكان، فقال: صلاة الليل مثنى مثنى، يسلم من كل ركعتين، فإذا خشي المصلي طلوع الصبح، صلى ركعة واحدة فأوترت له ما صلى قبلها من الليل. ولكون الوتر خاتمة صلاة الليل، فالأحسن أن يكون صلاة آخر الليل هي الوتر.

#### اختلاف العلماء:

ظاهر الحديث يقتضي عدم الزيادة فِي صلاة النافلة على ركعتين، وعدم النقص عنهما، فإن مقادير العبادات أمر يغلب عليه التعبد، فالصلاة أمرها توقيفي، لا يتجاوز فيها ما أورده الشرع. ولكن ورد أن الوتر قد يكون بركعة واحدة لم يسبقها شيء، فقد روى الأربعة إلَّا الترمذي، وصححه الحاكم وابن حبان من حديث أبي أيوب أنَّ النبِيَّ عَيَيْ قَالَ: «مَنْ أَحَبَّ أَنْ يُوتِرَ بِخَمْسٍ فَلْيَفْعَلْ، وَمَنْ أَحَبَّ أَنْ يُوتِرَ بِوَاحِدَةٍ فَلْيَفْعَلْ» (١) ورجح النسائي وقف هذا الحديث.

كما صح عَنْ جماعة من الصحابة أنهم أوتروا بركعة واحدة لم يتقدمها صلاة شفع، فهذا تخصيص للحديث في نقص النافلة عَنْ ركعتين في ركعة الوتر. أما الاقتصار على ركعة واحدة في النافلة في غير الوتر فعن أحمد فيه روايتان، والرواية التي عليها المذهب هي الجواز، أما الرواية الأخرى فهي المنع في التنفل بركعة واحدة، وهذا ظاهر ما يراه الخرقي، وقد قواه ابن قدامة في المغني بقوله على: "صَلاةُ اللَّيْلِ مَثْنَى مَثْنَى" (٢)، أما الزيادة على ركعتين في النافلة، فعلى بقوله يُوتر بخمُس لا يَجْلِسُ في الصحيحين حديث عائشة قَالَتْ: "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ يُوتِرُ بِخَمْس لا يَجْلِسُ في شَيْءٍ إلَّا فِي آخِرِهِنَّ (٣). وَأَخْرَجَ أَصْحَابُ السُّننِ مِنْ عَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ قَالَ: "صَلاةُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مَثْنَى مَثْنَى (٤). ولكن قَالَ عمر لم يذكروها عنه. وحكم النسائي على راويها بأنه أخطأ فيها، وهي من رواية عمر لم يذكروها عنه. وحكم النسائي على راويها بأنه أخطأ فيها، وهي من رواية

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي (۱۷۱۲)، وأبو داود (۱٤۲۲)، وابن ماجه (۱۱۹۰)، وأحمد (۲۳۰۳۳)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۹۹۱)، ومسلم (۷٤۹)، والترمذي (٤٣٧)، والنسائي (١٦٦٨)، وابن ماجه (١٣١٩)، وأحمد (٤٨٣٣)

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٧٣٧)، والترمذي (٤٥٩)، وأبو داود (١٣٥٩)، والنسائي (١٧١٧)

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (٥٩٧)، والنسائي (١٦٦٦)، وأبو داود (١٢٩٥)، وابن ماجه (١٣٢٢)، وأحمد (٤٧٧٦)

على الأزدي. قَالَ ابن معين: مَن على الأزدي؟ أما الزيادة فِي صلاة النهار فقد ورد وأنَّ النَّبِيَّ عَلَيُّ كَانَ يُصَلِّي عِنْدَ زَوَالِ الشَّمْسِ أَرْبَعًا ثُمَّ أَرْبَعًا»(١) أخرجه الترمذي.

أما أقوال الأثمة فِي ذلك، فالإمام أحمد أجاز الزيادة فِي النافلة إِلَى أربع لهذا الحديث. والشافعي أجاز الزيادة بلا حد، ومالك لم يجز الزيادة على ركعتين عملًا بحديث «صَلَاةُ اللَّيْلِ مَثْنَى مَثْنَى» (٢). وقد جمع العلماء بين حديث عائشة اللَّذِي فِي الصحيحين أيضًا، وذلك بالفصل الَّذِي فِي الصحيحين بتشهد وسلام. ويجوز الزيادة إِلَى القدر الوارد فقط.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ يستدل به على أن صلاة الليل ركعتان ركعتان، بلا زيادة ولا نقصان.
  - ٢ إن الوتر يكون آخر صلاة الليل لمن وثق من نفسه بالقيام.
    - ٣ إن وقت الوتر ينتهي بطلوع الفجر.
- ٤ الأفضل أن الوتر يكون بعد صلاة شفع، فتقديم شفع قبل الوتر هو السنة، والاقتصار في الوتر على ركعة واحدة لم يتقدمها شفع جائز، فقد جاء في حديث أبي أيوب مرفوعًا: «وَمَنْ شَاءَ أَوْتَرَ بِوَاحِدَةٍ» (٣). رواه أبو داود، والنسائي، وصححه ابن حبان، والحاكم. وصح عَنْ جماعة من الصحابة أنهم أوتروا بواحدة من غير تقدم نفل قبلها.
  - ٥ إجابة السائل على مشهد من الناس لتعميم الفائدة.

<sup>(</sup>۱) رواه بمعناه النسائي(۸۷٤)، ابن ماجه (۱۱۲۱)، أحمد (۲۰۱)، الترمذي (۹۹۸)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۹۹۱)، ومسلم (۷۲۹)، والترمذي (٤٣٧)، والنسائي (١٦٦٨)، وابن ماجه (۱۳۱۹)، وأحمد (٤٨٣٣)

<sup>(</sup>٣) أبو داود (١٤٢٢)، والنسائي (١٧١٠)، وابن ماجه (١١٩٠)

٦ - استحباب الوتر، وقد قيل بوجوبه، والراجح أنه لَيْسَ بواجب، لكنه من أفضل التطوعات، لكثرة النصوص في الأمر به وفضله، وكون النَّبِيِّ عَيْقًا لم يتركه في حضر ولا سفر.

# الحديث الثاني والعشرون بعد المائة

(١٢٢) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «مِنْ كُلِّ اللَّيْلِ قَدْ أَوْتَرَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ عِنْ أَوَّلِ اللَّيْلِ، وَأَوْسَطِهِ وَآخِرِهِ فَانْتَهَى وِتْرُهُ إِلَى السَّحَرِ». البخاري (٩٩٦)، ومسلم (٧٤٥).

#### $\mathbf{o} \cdot \mathbf{o}$

#### المعنى الإجمالي:

يدخل وقت الوتر من الفراغ من صلاة العشاء، وينتهي بطلوع الفجر، ولذا فإن النَّبِيَّ ﷺ قد أوتر أول الليل، وأوسطه، وآخره، ولكون إيقاعه في آخر الليل أفضل، استقر وتره في السَّحَر، ليختم به صلاة الليل.

## الأحكام:

١ - جواز صلاة الوتر فِي أول الليل، وأوسطه، وآخره؛ لأن الجميع وقتها.

٢ - إن الأفضل أن يكون وتره فِي آخر الليل، لمن وثق من نفسه بالقيام.

#### اختلاف العلماء:

اتفق العلماء أن ابتداء وقته بعد صلاة العشاء، واختلفوا فِي نهايته، فذهب مالك والشافعي ورواية عَنْ أحمد إِلَى أن نهايته صلاة الصبح. وذهب الإمام أحمد فِي المشهور من مذهبه إِلَى أن وقته ينتهي بطلوع الفجر، وجزم بها فِي (المغني)، وعليها الحنابلة المتأخرون. وَقَالَ فِي (المغني): إنه يكون بعد الفجر قضاء، وممن ذهب إِلَى هذا صاحبا أبي حنيفة، والثوري. وَقَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: من نام عَنْ صلاة وتره يصليه ما بين طلوع الفجر وصلاة الصبح، كما فعل ذلك ابن عمر وعائشة وغيرهما. وقد روى أبو داود بسنده عَنْ أبي سعيد قَالَ: قَالَ رسول الله: «مَنْ نَامَ عَنْ وِتْرِهِ أَوْ نَسِيةُ فَلْيُصَلِّهِ إِذَا أَصْبَحَ أَوْ ذَكَرَ» (١٠).

<sup>(</sup>١) أبو داود برقم (١٤٣١)، والترمذي (٤٦٥)، وابن ماجه (١١٨٨)، وأحمد (١٠٨٧١)

## الحديث الثالث والعشرون بعد المائة

(١٢٣) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي مِنَ اللَّيْلِ ثَلَاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً، يُوتِرُ مِنْ ذَلِكَ بِخَمْسٍ، لَا يَجْلِسُ فِي شَيْءٍ إِلَّا فِي آخِرِهَا» .مُسلم رقم (٧٣٧).

OOO

#### المعنى الإجمالي:

تصف عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا صلاة النَّبِيِّ ﷺ فِي الليل، بأنه يصلي ثلاث عشرة ركعة، فيصلي الثمان الأول ركعتين ركعتين، ثُمَّ يصلي خمسًا فِي سلام واحد، لا يجلس إِلَّا فِي آخرها ويجعلها وتره.

فائدة: اختلفت الروايات عَنْ عَائِشَةَ فِي كيفية صلاة النَّبِي ﷺ .فقد روي: سبعًا، وتسعًا، وإحدى عشرة، وثلاث عشرة، وغير ذلك. وروي عنها فِي الصحيحين أنه «مَا كَانَ يَزِيدُ عَلَى إِحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً»(١). وأحسن ما يجمع بينها، أن الرواية بعدم الزيادة على إحدى عشرة ركعة هو الأغلب من صلاته، وقد يزيد وقد ينقص، حسب النشاط وعدمه، أو لقصد التعليم وبيان الجواز.

### الأحكام المستنبطة من الحديث:

- ١ إِنَّ النَّبِيَّ ﷺ قد يجعل صلاته فِي الليل ثلاث عشرة ركعة من دون ركعتي الفجر.
- ٢ وإنه يوتر فِي بعض الأحيان من صلاته بخمس ركعات، لا يجلس إلَّا فِي
   آخر ركعة منها.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۰۱۳)، ومسلم (۷۳۸)، والترمذي (۲۳۹)، والنسائي (۱۲۹۷)، وأبو داود (۱۳٤۱)، وأحمد (۲۳۵۵)

٣ - إن المراد بكون صلاة الليل مثنى مثنى في غير الوتر.

فإنه ﷺ قد يصلي سبعًا لا يجلس إِلَّا فِي آخرها، وقد يصلي خمسًا لا يجلس إِلَّا فِي آخرها، وقد يصلي خمسًا لا يجلس إِلَّا فِي آخرها، وقد يصلي تسعًا يتشهد فِي الثامنة منها بلا سلام، ثُمَّ يصلي التاسعة ويتشهد ويسلم.

- ٤ قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: أفضل الصلاة بعد المكتوبة قيام الليل،
   وأوكد ذلك الوتر وركعتا الفجر.
- ٥ وَقَالَ بعد أَن ذكر وجوه الوتر الواردة فِي السنة: والصواب أَن الإمام إذا
   فعل شيئًا مما جَاءَت به السنة، وأوتر على وجه من الوجوه المذكورة
   يتبعه المأموم فِي ذلك.
  - ٦ قَالَ المحاملي: صلاته ﷺ الوتر ستة أنواع:

أ - ركعة واحدة.

ب - ثلاث ركعات مفصولة.

جـ - خمس ركعات لا يقعد إِلَّا فِي آخرهن ويسلم.

د - سبع ركعات يقعد فِي السادسة ولا يسلم ثُمَّ يقوم إِلَى السابعة ويتمها.

هـ - تسع ركعات يتشهد فِي الثامنة ولا يتمها، ثُمَّ يقوم إِلَى التاسعة فيتمها.

و - إحدى عشرة ركعة يسلم فِي كل ركعتين ثُمَّ يأتي بواحدة.



# باب الذكرعفب لحاة

للدعاء والاستغفار بعد الصلاة حكم عظيمة، وفوائد جليلة من إظهار التقصير والعجز عَنْ إكمالها، وترقيع الخلل الواقع فيها، وعقب الصلاة من مواطن استجابة الدعاء. كما أنه دليل على الرغبة في الطاعة وعدم الملل؛ لأن المتعبد كالحال المرتحل بين العبادات، مع ما في الدعاء من زيادة الحسنات، وتكفير السيئات، ورفعة الدرجات.

# الحديث الرابع والعشرون بعد المائة

(۱۲٤) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، «أَنَّ رَفْعَ الصَّوْتِ بِالذِّكْرِ - حِينَ يَنْصَرِفُ النَّاسُ مِنَ الْمَكْتُوبَةِ - كَانَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ. البخاري (٨٤١)، ومسلم (٥٨٣). قَالَ أَبنُ عَبَّاسٍ: «كُنْتُ أَعْلَمُ إِذَا انْصَرَفُوا بِنَلِكَ إِذَا سَمِعْتُهُ» .وفي لفظ: «مَا كُنَّا نَعْرِفُ انْقِضَاءَ صَلَاةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِلَّا بِالتَّكْبِيرِ». متفق عليه. البخاري (٨٤٢)، ومسلم (٥٨٣).

OOO

#### المعنى الإجمالي:

يذكر عبد اللَّه بن عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ وأصحابه كانوا يرفعون أصواتهم بالتكبير وذكر اللَّه تعالى بعد انصرافهم من الصلوات الخمس المفروضة، ولذا فإنه كان يعرف انقضاء صلاتهم برفع أصواتهم به.

#### ما يؤخذ من الحديث:

١ - استحباب الذكر بعد الصلاة، لما فيه من الفوائد الجليلة والمتابعة
 للنبي ﷺ.

- ٢ أن يرفع الذاكر صوته بالذكر، لفعله ﷺ وفعل أصحابه معه.
- ٣ يحتمل أن يكون ابن عباس صغيرًا لم يحضر الجماعة، فسمع صوتهم بالتهليل وهو خارج المسجد. ويحتمل أنه يحضر الجماعة، ولكن الصفوف بعيدة، وليس هناك مبلغ، فكان لا يعلم بانقضاء صلاة النّبي إلّا بسماع التهليل من الصفوف الأولى.

# الحديث الخامس والعشرون بعد المائة

(١٢٥) عَنْ وَرَّادٍ مَوْلَى الْمُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَةً، قَالَ: أَمْلَى عَلَيَّ الْمُغِيرَةُ بْنُ شُعْبَةً فِي كِتَابٍ إِلَى مُعَاوِيَةَ: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يَقُولُ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ مَكْتُوبَةٍ: لَا إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدْيرٌ، اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلَا مُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ، وَلَا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ». اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلَا مُعْطِي لِمَا مَنَعْتَ، وَلَا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ». اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلَا مُعْطِي لِمَا مَنَعْتَ، وَلَا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ». اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلَا مُعْطِي لِمَا مَنَعْتَ، وَلَا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ». اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلَا مُعْطِي لِمَا مَنَعْتَ، وَلَا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ». البخاري (٢٩١٥)، و(٢٩٩٧)، ومسلم (٣٩٥). ثُمَّ وفدت بعد وَقَالَ، وَإِضَاعَةِ الْمَالِ، وَكَثْرَةِ السُّؤَالِ، وَكَانَ يَنْهَى عَنْ عُقُوقِ الْأُمَّهَاتِ، وَوَأَدِ الْبُنَاتِ وَمَنْعِ وَهَاتِ». البخاري (٢٤٧٣) و(٢٩٩٧)، ومسلم (٣٩٥).

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

#### غريب الحديث:

- ١ دُبُرَ كُلِّ صَلَاةٍ: بضم الدال أو فتحها مع إسكان الباء، أي آخرها،
   والمراد به السلام.
- ٢ مَكْتُوبَةٍ: أي مفروضة، والمراد الصلوات الخمس، ومكتوبة قيد للرواية المطلقة.
- ٣ وَلَا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ: الجد بفتح الجيم ومعناه الحظ والغنى، أي لا ينفع صاحب الحظ والغنى منك غناه وحظه.
- ٤ وَوَأْدِ الْبَنَاتِ: دفنهن وهن على قيد الحياة، وكان بعض العرب يفعل
   ذلك في الجاهلية إما خوفًا من العار أو الفقر.
- ٥ وَمَنْعِ وَهَاتِ: أي بخل بالمال عَنِ الإنفاق فِي وجوهه المشروعة وحرص شديد على جمعه.

- ٦ وَعُقُوقِ الْأُمَّهَاتِ: قَالَ فِي (المحكم) عق والده يعقه عقًا وعقوقًا، شق طاعته، وقد يعم بلفظ العقوق جميع الرحم. والمراد صدور ما يتأذى به الوالد من ولده، وذلك بالقول أو الفعل.
  - ٧ عَنْ قِيلَ وَقَالَ: الأشهر فتح اللام فِي (قيل) على الحكاية.
- ٨ مَانِعَ وَمُعْطِيَ: الرواية فيهما الفتح، وحقهما الخفض كحكم المضاف.
   ولكن خرج على إجراء الشبيه بالمضاف إجراء المفرد.

#### المعنى الإجمالي:

كتب معاوية بن أبي سفيان إِلَى المغيرة بن شعبة - وكان أميره على الكوفة - أن اكتب لي بحديث سمعته من رَسُول اللَّهِ ﷺ، فكتب إليه المغيرة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا بهذا الحديث الَّذِي جمع أنواع التوحيد والثناء على اللَّه، وإثبات التصرف والقهر بيد اللَّه، كما اشتمل على حِكَم نبوية جليلة.

فذكر المغيرة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ بعد الفراغ من الصلاة المكتوبة يوحد اللَّه بنفي كل معبود سواه، ويثبت العبادة لله وحده؛ لأنه الواحد الَّذِي لَيْسَ له شريك فِي ملكه وعبادته، وأسمائه وصفاته، وأن التدبير كله بيده، فلا مانع لما أعطى، ولا معطي لما منع، ولا يغني صاحب الحظ والغنى حظه وغناه منه شبئًا.

ثم أخبر المغيرة معاوية رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، بأنه ينهى عَنْ هذه الخصال الذميمة فينهى عَنْ لغو الحديث، والكلام فيما لا ينفع، وعن إضاعة المال الَّذِي جعله اللَّه قيامًا للناس فِي الطرق الَّتِي لا تعود بفائدة دينية أو دنيوية، وعن كثرة السؤال لمن عنده من المال ما يكفيه. وكذلك التعنت والجدل فِي المسائل العلمية. كما ينهى عَنْ عقوق الأمهات اللاتي يجب بِرُّهُنَّ وإكرامهن، لما لهن من الفضل الكبير، وعن هذه العادة السيئة الَّتِي هي دفن البنات وهن حيات، لسوء الظن بالله تعالى، وخشية الفقر إذا شاركنهم فِي طعامهم، وهذه عادة تدل على القسوة والشح، وعدم

الثقة بالله الرزاق لكافة المخلوقات. وينهى عَنِ الشح والبخل بما عنده من طرق الخير، والحرص الشديد على جمع المال، والنهم في تحصيله من أي طريق.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ استحباب هذا الدعاء عقب الصلوات المكتوبات.
- ٢ اشتمل هذا الدعاء على توحيد اللَّه ونفي الشريك معه، وإثبات الملك المطلق، والحمد الكامل والقدرة التامة له سبحانه وتعالى، كما أن فيه توحده بالتصرف والقهر، وأن كل شيء بيده، فقد جمع توحيد الإلهية والربوبية، والأسماء والصفات.
- ٣ النهى عَنْ خصال ذميمة سماها، لما تشتمل عليه من مفاسد دينية ودنيوية.
- ٤ إذا عرف المؤمن أنَّ اللَّهَ هو المعطي المانع، تعلق قلبه بالله تعلقًا تامًّا،
   وصرف النظر عَنْ غيره.
- مسارعة الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ إِلَى تنفيذ سنة النَّبِيّ ﷺ، فإن معاوية رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ لما بلغه هذا الدعاء، أمر الناس بالعمل به.
- ٦ فيه العمل بالخط المعروف، وهو مسألة اتفاقية في جميع الأغراض،
   وأن الله لم يأمر بالعمل بها إلا ليعمل بها.
  - ٧ قبول خبر الواحد.
- ٨ النهي عَنْ إضاعة المال، أي إنفاقه في غير الطرق المشروعة، فقد جعل اللّه الأموال لقيام مصالح الناس، وفي تبذيرها تفويت لتلك المصالح، وطرق الإنفاق ثلاث، فهناك الإنفاق المذموم وهو بذل المال في الأمور المذمومة شرعًا، سواء أكان قليلاً أم كثيرًا. والإنفاق المحمود هو بذله في الخير والبر، ما لم يفوت حقًّا آخر أهم منه، أما الثالث فهو الإنفاق في المباحات وملاذ النفس المباحة، فالجائز أن ينفق كل على قدر حاله بدون إسراف.

# الحديث السادس والعشرون بعد المائة

آبِي صَالِحٍ السَّمَّانِ، عَنْ أَبِي مَكْرِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْحَارِثِ بْنِ هِشَامٍ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ فُقَرَاءَ الْمُهَاجِرِينَ أَتَوْا رَسُولَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ فُقَرَاءَ الْمُهَاجِرِينَ أَتَوْا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى وَالنَّعِيمِ الْمُقِيمِ. قَالَ: وَمَا ذَاكَ؟، قَالُوا: يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّي، وَيَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ اللَّهِ عَلَى وَيَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

OOO

# المعنى الإجمالي:

معنى هذا الحديث الجليل هو أن فقراء الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، شعروا بسبق إخوانهم الأغنياء بالأعمال الصالحة؛ بفضل قيامهم بحقوق أموالهم الشرعية فغبطوهم وتمنوا لو كان لهم من العمل مثل ما لأولئك الأغنياء، فجاءوا إلى النَّبِيّ يشكون مصيبتهم فِي فقد الأجر، فأرشدهم إلى هذا الذكر الَّذِي ينالون به أكثر مما فاتهم من العبادات المالية، فلما قاموا بهذا الذكر، سمعهم الأغنياء ففعلوا مثلهم، فجاء الفقراء مرة أخرى يشكون حالهم بأن الفضيلة الَّتِي اختصوا بها وأرادوا أن يعوضوا بها نقص العبادات المالية فعلها الأغنياء، فأصبحوا يشاركونهم

فِي العبادات القلبية والبدنية، ويمتازون عليهم فِي العبادات المالية، فَقَالَ ﷺ: ذلك فضل اللَّه يؤتيه من يشاء، فهو الَّذِي يقسم الأرزاق والهداية، حسب حكمته، وهو الحكيم العليم.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ رغبة الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ الشديدة فِي الخير، وتنافسهم بالأعمال الصالحة، فالفقراء شق عليهم حرمانهم من العبادات المالية، والأغنياء لم يكتفوا بغناهم عَنْ مشاركة الفقراء فِي كل أبواب الخير، ولعل اللَّه يعطي الفقراء بفضله وكرمه من الأجر على قدر نيتهم الطيبة.
- ٢ الحديث يدل على فضل الغني الشاكر على الفقير الصابر، لما له من
   الأعمال، وهذه مسألة طويلة الخلاف بين العلماء.
- ٣ إن الإنفاق في سبيل الخير سبب رفع الدرجات. قَالَ ابن القيم: فالغني إذا اتقى اللَّه فِي ماله وأنفقه فِي وجوهه، وليس مقصورًا على الزكاة بل مما حقه إشباع الجائع وكسوة العاري وإغاثة الملهوف ورعاية المحتاج والمضطر، فطريقه طريق الغنيمة، وهي فوق السلامة، فالنبي عَلَيْ أقر الفقراء على ما للأغنياء من هذه الرفعة بسبب إنفاقهم.
- ٤ فضل هذا الذكر المذكور في هذا الحديث، حيث كان سببًا في سبق من يقوله في أدبار الصلوات في الثواب، وأنه لا يلحقه أحد إلا من عمل مثل عمله، لما يحصل لنفسه من تطهير، ولأخلاقه من رياضة.
- ٥ إن الهداية والرزق بيد الله، فهو الذي يقسمها بين عباده، فينبغي أن يرضى بقسمة الله تعالى.
- ٦ مشروعية هذا الذكر بعد الصلوات المكتوبات، كما ورد في بعض الروايات تقييده بالمكتوبة، وأن يكون بهذه الصيغة، فالتسبيح يتضمن

نفي النقائص عَنِ اللَّه تعالى، ثُمَّ التحميد المثبت له الكمال، ثُمَّ التكبير المثبت له صفات العظمة. واستظهر ابن القيم أن تكون الثلاث والثلاثون من جميع كلمات التسبيح والتحميد والتكبير.

# الذكربعبدالصلاة

وهو فقرات من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية، قَالَ رحمه اللَّه تعالى: فِي الصحيح أَنَّهُ وَاللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلَامُ، الصحيح أَنَّهُ كَانَ قَبْلَ أَنْ يَنْصَرِفَ يَسْتَعِيدُ ثَلَاثًا، وَيَقُولُ: «اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلَامُ، تَبَارَكْتَ يَا ذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ»(۱)، وفي الصحيحين «أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْظَيْتَ، وَلَا مُعْطِيَ لِمَا مَنْعْتَ، وَلَا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مَنْكَ الْجَدُّ، لَا حَوْلَ وَلَا قُوتًا إِلَّا بِاللَّهِ، وَلَا نَعْبُدُ إِلَّا إِيَّاهُ، مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ مَنْكَ الْجَدُّ، لَا حَوْلَ وَلَا قُوتًا إِلَّا بِاللَّهِ، وَلَا نَعْبُدُ إِلَّا إِيَّاهُ، مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كُوهُ الْكَافِرُونَ»(٢). وَيُعَلِّمُهُمْ أَنْ يُسَبِّحُوا ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَيَحْمَدُوا ثَلَاثِينَ وَلَوْ وَيُكَبِّرُوا ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، فَتِلْكَ تِسْعٌ وَتِسْعُونَ، وَتَمَامُ الْمِائَةِ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا وَيُكَبِّرُوا ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَيَحْمَدُوا ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَيَحْمَدُوا ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَيَحْمَدُوا ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَيَحْمَدُوا ثَلَاثُونَ اللَّهُ وَحْدَهُ لَا وَيُكَبِّرُوا ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، فَتِلْكَ تِسْعٌ وَتِسْعُونَ، وَتَمَامُ الْمِائَةِ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا وَيُكَبِرُوا ثَلَاهُ وَلَا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا يَعْتَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ»(٣). ولا ربا النبوية هي أفضل ما يتحراه المتحري من الذكر والدعاء، وما سواها من الأذكار قد يكون مكروهًا، وقد يكون محرمًا، وقد يكون فيه شرك لا يهتدي إليه أكثر الناس.

والذكر من أفضل العبادات؛ ولذا قالت عائشة: «الذكر بعد الانصراف من الصلاة هو مثل مسح المرآة بعد صقالها» (٤) ، فإن الصلاة تصقل القلب، وليس الذكر عقب الصلاة بواجب، فمن أراد أن يقوم قبله فلا ينكر عليه، ولكن ينبغي للمأموم ألَّا يقوم حتى ينصرف الإمام عَنِ القبلة، ولا ينبغي للإمام أن يقعد بعد السلام مستقبل القبلة إلَّا بمقدار ما يستغفر ثلاثًا ويقول: اللهم أنت السلام، ومنك

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۹۹۱)، والترمذي (۳۰۰)، وأبو داود (۱۵۱۲)، وابن ماجه (۹۲۸)، وأحمد (۲۱۸٦٠)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۸٤٤)، ومسلم (۹۳۰)، والنسائي (۱۳٤۲)، وأبو داود (۱۵۰۵)

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٥٩٧)، وأبو داود (١٥٠٤)، وأحمد (٢٦١٦)

<sup>(</sup>٤) أثر موقوف على عائشة

السلام، تباركت يا ذا الجلال والإكرام، وعد التسبيح بالأصابع سنة، فَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ للنساء: «سَبِّحْنَ وَاعْقِدْنَ بِالْأَصَابِعِ، فَإِنَّهُنَّ مَسْتُولَاتٌ مُسْتَنْطَقَاتُ»(١).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٣٤٨٦)، وأبو داود (١٥٠١)، وأحمد (٢٦٥٤٩)

# بالبخشوعيف الصلاة

الخشوع فِي الصلاة هو روحها ولبها، ويكثر ثوابها أو يقل، حسبما عقله المصلي منها؛ ولذا أثنى الله تعالى على الذين هم فِي صلاتهم خاشعون بأنهم الذين يرثون الفردوس هم فيها خالدون.

ولإحضار القلب في الصلاة أسباب: منها: الاستعادة من الشيطان، وتدبر قراءة الصلاة، وأنواع الذكر فيها، ومنها: جعل السترة، وجعل النظرة موضع السجود، كما أن دخول الإنسان فيها بعد الفراغ من الشاغلات عنها، كالنوم، وشهوة الطعام والشراب من أقوى أسباب إحضار القلب، ولذا نهي عَنِ الصلاة حال حضور الطعام، أو مدافعة الأخبثين؛ لأن في ذلك مشغلة عَنِ الصلاة.

وذهب الجمهور من العلماء إِلَى صحة صلاة من غلبت على صلاته الوساوس، ولكن مع نقص ثوابها. وذهب أبو حامد الغزالي، وابن الجوزي، إلَى بطلانها.

CARC CARC CARC

# الحديث السابع والعشرون بعد المائة

(١٢٧) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ صَلَّى فِي خَمِيصَةٍ لَهَا أَعْلَامٌ، فَنَظَرَ إِلَى أَعْلَامِهَا نَظْرَةً، فَلَمَّا انْصَرَفَ قَالَ: اذْهَبُوا بِخَمِيصَتِي هَذِهِ إِلَى أَبِي أَعْلَامٌ، فَنَظَرَ إِلَى أَعْلَامٌ، فَإِنَّهَا أَنْهَتْنِي آنِفًا عَنْ صَلَاتِي». البخاري رقم جَهْم، فَإِنَّهَا أَنْهَتْنِي آنِفًا عَنْ صَلَاتِي». البخاري رقم (٣٧٣) و(٧٥٢) و(٧٥٢).

000

#### غريب الحديث:

- ١ خَمِيصَةٍ لَهَا أَعْلَامٌ: كساء مربع مخطط بألوان مختلفة. وَقَالَ ابن الأثير:
   هي ثوب خز أو صوف مُعَلَّم. وقيل: لا تسمى خميصة إلَّا أن تكون سوداء مُعَلَّمة.
- ٢ الْأَنْبِجَانِيَّةُ: كساء غليظ، لَيْسَ له أعلام، وهي بفتح الهمزة وسكون النون، وكسر الباء الموحدة، وبعد الألف نون مكسورة، بعدها ياء مشددة، ثُمَّ تاء التأنيث، منسوبة إلى بلد تسمى أنبجان. وقد وردت هذه الكلمة بفتح الباء وهي نسبة على غير قياس إلى منبج البلد المعروف في بلاد الشام. ومثلها منبجاني، وهي كساء من الصوف له خمل وليس له عَلَم وتعد من أدون الثياب الغليظة.

٣ - آنِفًا: يعني الآن.

## المعنى الإجمالي:

أهدى أبو جهم إِلَى النَّبِيِّ عَلَى محميصة لها أعلام، وكان من مكارم أخلاقه على أنه يقبل الهدية جبرًا لخاطر المهدي، فقبلها على منه، وصلى بها، ولكونها ذات أعلام يتعلق بها النظر، ألهته على عَنْ كامل الحضور في صلاته، وهو على كامل، لا يصدر عنه من الأعمال إلَّا الكامل، فأمرهم أن يعيدوا هذه الخميصة

المعلمة إِلَى المهدي (أبي جهم). وحتى لا يكون فِي قلب (أبي جهم) شيء من رد الهدية، وليطمئن قلبه، أمرهم أن يأتوه بكساء أبي جهم الَّذِي لم يُعَلَّم، وهذا من كمال هديه ﷺ.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية الخشوع في الصلاة، وفعل الأسباب الجالبة له، والابتعاد عَنْ
   كل ما يشغل في الصلاة.
  - ٢ إن اشتغال القلب اليسير لا يقدح في الصلاة.
- ٣ كراهة تزويق المساجد ونقشها والكتابة فيها؛ لما يجلبه من اشتغال
   المصلين في النظر إليها.
  - ٤ فيه جواز لبس الملابس المعلمة للرجال.
  - ٥ وفيه استحباب قبول الهدية جبرًا لقلب المهدي وتوددًا إليه.
- ٦ وفيه أنه لا بأس من رد الهدية لسبب، ولكن مع بيان السبب لصاحبها،
   حتى لا يقع في قلبه شيء.
- ٧ وفيه حسن أخلاق النَّبِيِّ ﷺ، حيث رد عليه الكساء المُعَلَّم، وطلب الكساء الَّذِي لَيْسَ فيه أعلام، لِيُعْلِمَهُ أنه غير مترفع عَنْ هديته.
- قال شيخ الإسلام ابن تيمية: ولا ريب أن الوسواس كلما قل فِي الصلاة كان أكمل، والذي يعين على ذلك شيئان: قوة المقتضى، وضعف الشاغل.

أما الأول: فاجتهاد العبد في أن يعقل ما يقوله ويفعله، ويتدبر القراءة والذكر والدعاء، ويستحضر أنه مناج لله تعالى كأنه يراه، فإن المصلي يناجي ربه، والإحسان أن تعبد اللّه كأنك تراه، فإن لم تراه فإنه يراك، ثُمَّ كلما ذاق العبد حلاوة الصلاة كان انجذابه إليه أوكد، وهذا يكون بحسب قوة الإيمان، والأسباب المقوية للإيمان كثيرة، فإن ما في القلب من معرفة اللّه ومحبته وخشيته وإخلاص

الدين له وخوفه ورجائه والتصديق بأخباره وغير ذلك مما يتباين الناس فيه ويتفاضلون تفاضلاً عظيمًا، ويقوي ذلك كلما ازداد العبد تدبرًا للقرآن، وفهمًا ومعرفة بأسماء اللَّه وصفاته وعظمته، وأظهر فقره إليه في عبادته، واشتغاله به، فإنه لا صلاح له إلَّا بأن يكون اللَّه هو معبوده الَّذِي يطمئن إليه، ويأنس به، ويلتذ بذكره، ولا حصول لهذا إلَّا بإعانة اللَّه، ومتى لم يعنه اللَّه على ذلك لم يصلحه، ولا حول ولا قوة إلَّا بالله.

الثاني: زوال العوارض، وهو الاجتهاد في دفع ما يشغل القلب من تفكر الإنسان فيما لا يفيده في عبادته، وتدبر الجواذب الَّتِي تجذب القلب عَنْ مقصود الصلاة، وهذا في كل عبد بحسبه، فإن كثرة الوساوس بحسب كثرة الشبهات والشهوات، وتعليق القلب بالمحبوبات الَّتِي ينصرف القلب إلى طلبها، والعبد الكيس يجتهد في كمال الحضور، ولا حول ولا قوة إلَّا بالله العلى العظيم.

# بالبجيع بيرالصلاتين في لسفر

لما كان السفر مظنة المشقة، رخص فيه الشارع بعض الرخص في العبادات، تيسيرًا على عباده ورحمة بهم، ومن تلك الرخص إباحة الجمع للمسافر اللّذي ربما أدركه وقت الصلاة وهو جاد في سفره، فأبيح له أن يجمع بين صلاتي الظهر والعصر في وقت إحداهما، وبين صلاتي المغرب والعشاء في وقت إحداهما أيضًا، وهذا كله من سماحة الشريعة المحمدية وَيُسْرِهَا وهو فضل من اللّه تعالى؛ لئلا يجعل علينا في الدين من حرج.

# الحديث الثامن والعشرون بعد المائة

(١٢٨) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ:

«كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَجْمَعُ بَيْنَ صَلَاةِ الظُهْرِ وَالْعَصْرِ إِذَا كَانَ عَلَى ظَهْرِ سَيْرٍ، وَيَجْمَعُ بَيْنَ الْمُغْرِبِ وِالْعِشَاءِ». البخاري تعليقًا (١١٠٧)، ومسلم (٧٠٥).

000

#### المعنى الإجمالي:

كان من عادة النَّبِي ﷺ إذا سار وَجَدَّ به السير فِي سفره، الجمع بين الظهر والعصر، إما تقديمًا أو تأخيرًا، والجمع بين المغرب والعشاء، إما تقديمًا أو تأخيرًا، والجمع من المسافرين، فيكون سفره سببًا فِي تأخيرًا، يراعي فِي ذلك الأرفق به وبمن معه من المسافرين، فيكون سفره سببًا فِي جمعه الصلاتين، فِي وقت إحداهما؛ لأن الوقت صار وقتًا للصلاتين كليهما.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي الجمع، فذهب كثير من الصحابة والتابعين إِلَى جواز الجمع تقديمًا أو تأخيرًا، وهو مذهب الشافعي، وأحمد، والثوري، مستدلين

بأحاديث عَنِ ابن عباس، وابن عمر، ومنها حديث معاذ: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ إِذَا ارْتَحَلَ قَبْلَ أَنْ تَزِيغَ الشَمْسُ أَخَّرَ صَلَاةَ الظُهْرِ حَتَى يَجْمَعَهُمَا إِلَى الْعَصْرِ، يُصَلِّيهِمَا جَمِيعًا، وَإِذَا ارْتَحَلَ بَعْدَ زَيْغِ الشَمْس، صَلَّى الظُهْرَ وَالْعَصْرَ جَمِيعًا ثُمَّ سَارَ، وَكَانَ إِذَا ارْتَحَلَ قَبْلَ الْمَغْرِبِ، أَخَّرَ الْمَغْرِبَ حَتَّى يُصَلِيهَا مَعَ الْعِشَاءِ، وَإِذَا ارْتَحَلَ بَعْدَ الْمَغْرِبِ يُعَجِّلُ الْعِشَاءَ فَصَلَّاهَا مَعَ الْمَعْرِبِ "(۱). رواه أحمد، وأبو داود، والترمذي. وقد صحح بعض الأئمة هذا الحديث، وتكلم فيه بعضهم الآخر وأصله في مسلم بدون جمع التقديم.

وذهب أبو حنيفة وصاحباه، والحسن، والنخعي: إِلَى عدم جواز الجمع، فتأولوا أحاديث الجمع بأنه جمع صوري. وصفته – عندهم – أن يؤخر الظهر إِلَى آخر وقتها فيصليها، ثُمَّ يصلي بعدها العصر فِي أول وقتها، وكذلك المغرب والعشاء.

وهذا تعسف وخلاف المفهوم من لفظ الجمع، الَّذِي معناه جعل الصلاتين في وقت إحداهما، ويعكر عليه أيضًا ثبوت جمع التقديم وهو ينافي هذه الطرق في التأويل. ذكر الخطابي وابن عبد البر أن الجمع رخصة، والإتيان بالصلاتين إحداهما في آخر وقتها، والثانية في أول وقتها فيه ضيق، إذ لا يدركه أكثر الخاصة، فما رأيك بالعامة؟

وذهب ابن حزم، ورواية عَنْ مالك: أنه يجوز جمع التأخير دون التقديم. وأجابوا عَنِ الأحاديث، بما قاله بعض العلماء من المقال فيها.

واختلفوا أيضًا فِي ختم الجمع، فذهب الشافعي وأحمد والجمهور إِلَى أن السفر سبب فِي جمع التقديم والتأخير، وهو رواية عَنْ مالك. وذهب مالك فِي المشهور عنه إِلَى اختصاص الجمع بوقت الحاجة، وهي إذا جد به السير، واختارها شيخ الإسلام ابن تيمية وقوى ذلك ابن القيم فِي (الهدي). قَالَ الباجي: كراهة مالك للجمع خشية أن يفعله من يقدر عليه دون مشقة وأما إباحته إذا جد به السفر فلحديث ابن عمر.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۵۵۳)، وأبو داود (۱۲۲۰)، وأحمد (۲۱۵۸۹)

وذهب أبو حنيفة إِلَى عدم جواز الجمع إِلَّا فِي عرفة ومزدلفة، للنسك لا للسفر.

واستدل الجمهور بأحاديث الجمع المطلقة عَنْ تقييد السفر بنازل أو جاد فِي السير، ومنها ما جاء فِي الموطأ عَنْ معاذ بن جبل من أَنَّ النَّبِيَّ عَيِّ أخر الصلاة يومًا فِي غزوة تبوك، ثُمَّ خرج فصلى الظهر والعصر جميعًا ثُمَّ دخل ثُمَّ خرج فصلى المغرب والعشاء. قَالَ ابن عبد البر: هذا الحديث ثابت الإسناد. وذكر الشافعي فِي (الأم) وابن عبد البر والباجي أن دخوله وخروجه عَيِ لا يكون إلَّا وهو نازل غير جاد فِي السفر، وفي هذا رد قاطع على من قال: لا يجمع إلَّا من جد به السفر.

أما دليل الإمام مالك، وشيخ الإسلام، وابن القيم، فحديث ابن عمر أنه كان إذا جد به السير، جمع بين المغرب والعشاء، ويقول: «إِنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ إِذَا جَدَّ بِهِ السَّيْرُ جَمَعَ بَيْنَهُمَا»(١).

ولكن عند الجمهور زيادة دلالة في أحاديثها يحسن قبولها، ولأن السفر موطن مشقة في النزول والسير، ولأن رخصة الجمع ما جعلت إلَّا للتسهيل فيه. وابن القيم في (الهدي) جعل حديث معاذ ونحوه من أدلته، على أن رخصة الجمع لا تكون إلَّا في وقت الجد في السير. أما رأي أبي حنيفة فمردود بالسنن الصحيحة الصريحة.

فوائد: الأولى: ما ذكره المؤلف فِي الجمع لأجل السفر، وهناك أعذار غير السفر تبيح الجمع، منها: المطر، فقد روى البخاري «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ جَمَعَ بَيْنَ الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ فِي لَيْلَةٍ مَطِيرَةٍ» (٢). وخص الجمع هنا بالمغرب والعشاء فقط دون الظهر والعصر، وجوزه جماعة منهم الإمام أحمد وأصحابه.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۱۰۸)، ومسلم (۷۰۳)، والنسائي (۵۹۸)، وأحمد (۵۷۵۷)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۵٤۳)

وكذلك المرض، فقد روى مسلم «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ جَمَعَ بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، وَالْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ مِنْ غَيْرِ خَوْفٍ وَلَا مَظَرٍ (١) . وفي رواية «مِنْ غَيْرِ خَوْفٍ وَلَا مَظَرٍ (١) . وفي رواية «مِنْ غَيْرِ خَوْفٍ وَلَا مَظَرٍ (١) . وفي رواية «مِنْ غَيْرِ خَوْفٍ وَلَا سَفَرٍ (٢) . وليس هناك إلَّا المرض. وقد جوزه كثير من العلماء، منهم مالك، وأحمد، وإسحاق، والحسن. وَقَالَ به جماعة من الشافعية، فمنهم الخطابي، واختاره النووي في صحيح مسلم، وذكر ابن تيمية أن الإمام أحمد نص على جواز الجمع للحرج وللشغل بحديث روي في ذلك.

وقد ثبت جواز الجمع للمستحاضة، وهو نوع من المرض.

الفائدة الثانية: أن السفر الَّذِي يباح فيه الجمع، قد اختلف العلماء فِي تحديده، فجعله الإمامان الشافعي وأحمد، يومين قاصدين، يعني ستة عشر فرسخًا. واختار الشيخ تقي الدين أن كل ما يسمى سفرًا - طال أو قصر - أبيح فيه الجمع، وأنه لا يتقدر بمدة، وقال: إن نصوص الكتاب والسنة لَيْسَ فيها تفريق بين سفر طويل وسفر قصير، فمن فرق بين هذا وهذا فقد فرق بين ما جمع اللَّه بينه فرقًا لا أصل له. وما ذهب إليه شيخ الإسلام هو مذهب الظاهرية. ونصره صاحب المغني.

وقال ابن القيم فِي الهدي: وأما ما يروى عنه من التحديد باليوم، أو اليومين، أو الثلاثة، فلم يصح عنه منها شيء البتة.

الفائدة الثالثة: عند جمهور العلماء أن ترك الجمع أفضل من الجمع، إِلَّا فِي جمعي عرفة ومزدلفة؛ لما فِي ذلك من المصلحة.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ جواز الجمع بين صلاتي الظهر والعصر، وبين صلاتي المغرب والعشاء.
- ٢ عموم الحديث يفيد جواز التقديم والتأخير بين الصلاتين، وقد دلت عليه
   الأدلة كما تقدم.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۷۰۵ / ۵۶)، والترمذي (۱۸۷)، وأبو داود (۱۲۱۱)، وأحمد (۱۹۵٤)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۷۰۵ / ۶۹)، والنسائي (۲۰۱)

٣ - ظاهره أنه خاص بما إذا جد به السير، وتقدم الخلاف في ذلك وأدلة العلماء فيه. قَالَ ابن دقيق العيد: والحديث يدل على الجمع إذا كان على ظهر سير، ولولا ورود غيره من الأحاديث بالجمع في غير هذه الحالة لكان الدليل يقتضي امتناع الجمع في غيره، فجواز الجمع في هذا الحديث قد علق بصفة لم يكن ليجوز إلغاؤها، لكن إذا صح الجمع في حالة النزول فالعمل به أولى؛ لقيام دليل آخر على الجواز في غير هذه الصورة، أعني السير، وقيام ذلك الدليل يدل على إلغاء اعتبار هذا الوصف، ولا يمكن أن يعارض ذلك الدليل بالمفهوم من هذا الحديث؛ لأن دلالة ذلك المنطوق على الجواز في تلك الصورة بخصوصها أرجح. اهـ.

٤ - يدل الحديث وغيره من الأحاديث أن الجمع يختص بالظهر مع العصر،
 والمغرب مع العشاء، وأن الفجر لا تجمع إلى شيء منها.



# بالتصرالصلاة فيالمفر

القصر: هو للصلوات الرباعية، وهي الظهر، والعصر، والعشاء. ونقل ابن المنذر الإجماع على أنه لا قصر في المغرب والفجر. وليس له سبب إلّا السفر؛ لأنه من رخصه الّتي شرعت رحمة بالمسافر وشفقة عليه.

# الحديث التاسع والعشرون بعد المائة

(۱۲۹) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «صَحِبْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ، فَكَانَ لَا يَزِيدُ فِي السَّفَرِ عَلَى رَكْعَتَيْنِ، وَأَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ كَذَلِكَ». البخاري رقم (۱۱۰۲)، ومسلم رقم (۲۹٤).

 $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$ 

### المعنى الإجمالي:

يذكر عبد اللَّه بن عمر أنه صحب النَّبِيَّ ﷺ فِي أسفاره، وكذلك صحب أبا بكر وعمر وعثمان فِي أسفارهم، فكان كل منهم يقصر الصلاة الرباعية إلى ركعتين، ولا يزيد عليهما.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي القصر: هل هو واجب، أو رخصة يستحب إتيانها؟

فذهب الأئمة الثلاثة، مالك، والشافعي، وأحمد، إِلَى جواز الإتمام، والقصر أفضل.

وذهب أبو حنيفة إِلَى وجوب القصر، ونصره ابن حزم، وقال: إن فرض المسافر ركعتان.

وأدلة الموجبين للقصر مداومة النَّبِي عَلَيْ عليه فِي أسفاره، وأجيب بأن الفعل لا يدل على الوجوب عند الجمهور. واستدلوا أيضًا بحديث عائشة فِي الصحيحين: «فُرِضَتِ الصَّلَاةُ رَكْعَتَيْنِ، فَأُقِرَّتْ صَلَاةُ السَّفَرِ وَأُتِمَّتْ صَلَاةُ الْحَضَرِ»(١). وأجيب عنه بأجوبة، أحسنها أن هذا من كلام عائشة، ولم يرفع إِلَى النَّبِي عَلَيْهُ، وعائشة لم تشهد زمان فرض الصلاة.

أما أدلة الجمهور على عدم وجوب القصر فقوله تعالى: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ اللهُ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ الْ فَقَمُرُوا مِنَ الصَّلَوة ﴾ [النِّسَاء: ١٠١]، فنفي الجناح يفيد أنه رخصة، وليس عزيمة. وبأن الأصل الإتمام، والقصر إنما يكون من شيء أطول منه. وبحديث عائشة: «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ كَانَ يَقْصُرُ فِي السَّفَرِ وَيُتِمُّ وَيُفْطِرُ وَيَصُومُ (٢). رواه الدارقطني وقال: النّبِي عَلَيْ كَانَ يَقْصُرُ فِي السَّفَرِ وَيُتِمُّ وَيُفْطِرُ وَيَصُومُ (٢). رواه الدارقطني وقال: إسناده حسن. وقد أجيب عَنْ أدلة الجمهور بأن الآية وردت فِي قصر الصفة فِي صلاة الخوف، وبأن الحديث متكلم فيه، حتى قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: هذا حديث كذب على النّبِيّ عَلَيْهِ.

قلت: الأولى للمسافر أن لا يدع القصر، اتباعًا للنبي على وخروجًا من خلاف من أوجبه، ولأنه الأفضل عند عامة العلماء.

وشيخ الإسلام ابن تيمية نقل عنه فِي (الاختيارات) كراهة الإتمام، وذكر أنه نقل عَنِ الإمام أحمد التوقف فِي صحة صلاة المُتِمِّ. وَقَالَ الشيخ تقي الدين أيضًا: قد علم بالتواتر أنَّ النَّبِيَّ ﷺ إنما كان يصلي فِي السفر ركعتين، وكذلك أبو بكر وعمر بعده، وهذا يدل على أن الركعتين أفضل، كما عليه جماهير العلماء.

#### ما يؤخذ من الحديث:

١ - مشروعية قصر الصلاة الرباعية فِي السفر إِلَى ركعتين.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۵۰)، مسلم (٦٨٥)، والنسائي (٤٥٣)، وأبو داود (١١٩٨)

<sup>(</sup>٢) رواه الدارقطني في السنن (١٨٩/٢) والبيهقي في الكبرى (٢٠٩٥)

- ٢ إن القصر هو سنة النَّبيّ ﷺ، وسنة خلفائه الراشدين فِي أسفارهم.
- ٣ إن القصر عام فِي سفر الحج والجهاد، وكل سفر طاعة. وقد ألحق العلماء الأسفار المباحة، قَالَ النووي: ذهب الجمهور إلَى أنه يجوز القصر فِي كل سفر مباح. وبعضهم لم يجز القصر فِي سفر المعصية؛ والصحيح أن الرخصة عامة، يستوي فيها كل أحد.
- ٤ لطف المولى بِخَلْقِهِ، وسماحة هذه الشريعة المحمدية، حيث سهل عبادته على خلقه. فإنه لما كان السفر مظنة المشقة، رخص لهم في نقص الصلاة. وإذا زادت المشقة بقتال العدو، خفف عنهم بعض الصلاة أيضًا.
- ٥ السفر فِي هذا الحديث مطلق، لم يقيد بالطويل، والأحسن أن يبقى على إطلاقه فيترخص فِي كل ما سُمي سفرًا. أما تقييده بمدة معينة، أو بفراسخ محدودة فلم يثبت فيه شيء.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: السفر لم يحده الشارع وليس له حد في اللغة، فيرجع فيه إِلَى ما يعرفه الناس ويعتادونه، فما كان عندهم سفرًا فهو سفر. اهـ.



# بابالجمعة

يوم الجمعة أفضل أيام الأسبوع، وقد خص الله به المسلمين، وأضل عنه من قبلهم من الأمم، كرمًا منه وفضلًا على هذه الأمة، ولهذا اليوم خصائص من العبادات، وأعظمها هذه الصلاة الَّتِي هي آكد الفروض وكذا استحباب قراءة سورتي ﴿السجدة﴾ و﴿ ٱلإِنسَنُ ﴾ فِي صلاة فجرها، وسورة ﴿ ٱلْكَهْفِ ﴾ فِي يومها، وكثرة الصلاة على النَّبِيِّ عَلَيْهِ، والاغتسال والتطيب ولبس أحسن الثياب الَّتِي يقدر عليها، والذِّهاب إليها مبكرًا، والاشتغال بالذكر والدعاء إلَى حضور الخطيب ثُمَّ الإنصات لخطبته؛ لأن فِي ذلك اليوم ساعة استجابة، لا يرد فيها الداعي. وقد اختلف في تعيينها العلماء فمنهم من قال: إنها من جلوس الإمام على المنبر إِلَى انقضاء الصلاة. ومنهم من قَالَ: إنها آخر ساعة بعد العصر. وهذا قول جمهور الصحابة والتابعين واختاره الإمام أحمد. كما أن للصلاة فيها خصائص لا توجد فِي غيرها من الاجتماع، والتأكيد على إتيانها، وشرط الاستيطان والإقامة فِي صلاتها، وتقدم الخطبتين عليها، والجهر فِي قراءتها، وتحريم البيع والشراء بعد النداء لها. وقد جاء من التشديد في التخلف عنها ما لم يأت في صلاة العصر؛ لذا أجمع المسلمون أنها فرض عين، وقالوا: إنها أفضل مجامع المسلمين سوى مجمع عرفة. وقد أفرد لها الشيخ ابن القيم فصلًا مطولًا فِي كتابه (زاد المعاد فِي هدى خير العباد).

#### OFFI OFFI

# الحديث الثلاثون بعد المائة

(١٣٠) عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ السَّاعِدِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ رِجَالًا تَمَارَوْا فِي مِنْبَرِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: مِنْ أَيِّ عُودٍ هُو؟ فَقَالَ سَهْلٌ: مِنْ طَرْفَاءِ الْغَابَةِ، وَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَامَ عَلَيْهِ فَكَبَّرَ وَكَبَّرَ النَّاسُ وَرَاءَهُ وَهُوَ عَلَى الْمِنْبَرِ، ثُمَّ رَكَعَ فَنَزَلَ الْقَهْقَرَى حَتَّى سَجَدَ فِي أَصْلِ الْمِنْبَرِ، ثُمَّ عَادَ حَتَّى فَرَغَ مِنْ آخِرِ صَلَاتِهِ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّمَا صَنَعْتُ هَذَا لِتَأْتَمُّوا بِي وَلِتَعَلَّمُوا صَلَاتِي». عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّمَا صَنَعْتُ هَذَا لِتَأْتَمُّوا بِي وَلِتَعَلَّمُوا صَلَاتِي». البخاري رقم (٩١٧)، ومسلم رقم (٤٤٥). وفي لفظ: «فَصَلَّى وَهُوَ عَلَيْهَا ثُمَّ كَبَّرَ عَلَيْهَا ثُمَّ كَبَّرَ

#### 000

### غريب الحديث:

- ١ تَمَارَوْا: أي تجادلوا، من أي شيء المنبر؟ أو يكون من (الْمِرْيَةِ)، وهي الشك.
- ٢ طَرْفَاءِ الْغَابَةِ؛ الطرفاء: شجر يشبه الأثل، إِلَّا أن الأثل أعظم منه،
   ومنابته الأرض السبخة، كأرض المدينة المنورة. الغابة: الشجر الملتف،
   والمراد به هنا موضع في عوالي المدينة، يقع منها غربًا.
- ٣ الْقَهْقَرَى: أي رجع إِلَى الخلف من غير أن يجعل وجهه إِلَى جهة مشيه،
   و (القهقرى) اسم مقصور.
- ٤ وَلِتَعَلَّمُوا صَلَاتِي: هو بكسر اللام الأولى وبتشديد اللام الثانية، وأصله (تَتَعَلَّمُوا)، بتاءين.

# المعنى الإجمالي:

تباحث أناس فِي منبر النَّبِيّ ﷺ، من أي عود هو؟ فكان سهل بن سعد أعلم أهل زمانه، لأنه آخر من مات من الصحابة بالمدينة فجاءوا إليه ليبين لهم، ويزيل

مشكلهم فأخبرهم أنه من طرفاء الغابة. وتثبيتًا لخبره قَالَ لهم: لقد رأيت رَسُول اللَّهِ قَام عليه للصلاة، فكبر وكبر الناس وراءه، وهو على المنبر، ثُمَّ ركع ونزل منه، ورجع إلَى خلف حتى سجد فِي أصل المنبر، ثُمَّ عاد فطلع عليه، وما زال يطلع عند القيام وينزل منه عند السجود حتى فرغ من صلاته، ثُمَّ انصرف وأقبل على الناس فَقَالَ عَلَيْ ما قاله مرشدًا لهم إلَى أنه ما فعل هذا الفعل من الطلوع على المنبر والنزول، إلَّا ليروا صلاته فيتعلموا منه ويقتدوا به.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ تباحث التابعين فِي العلم، وأدبهم فِي الرجوع إِلَى العلماء الذين أخذوه من قبلهم.
- ٢ جواز ارتفاع الإمام عَنِ المأمومين فِي الصلاة للحاجة، كتعليمهم كيفية الصلاة فإن لم يكن لحاجة فيكره، لما روى أبو داود عَنْ حذيفة: أَنَّ الصلاة فإن لم يكن لحاجة فيكره، لما روى أبو داود عَنْ حذيفة: أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْهُ قَالَ: "إِذَا أُمَّ الرُّجُلُ الْقَوْمَ، فَلَا يَقُومَنَّ فِي مَقَامٍ أَرْفَعَ مِنْ مَكَانِهُمْ" أَنْ
   مَكَانِهُمْ (۱).
  - ٣ جواز الحركة البسيرة للحاجة فإنها لا تضر الصلاة.
  - ٤ وجوب اتباع النَّبِيِّ ﷺ، وأن أفعاله من سنته الَّتِي تتبع، ويحافظ عليها.
- وفيه حسن تَعْلِيمِهِ ﷺ، فإنه جمع بين القول والفعل، الَّذِي يصور لهم به حقائق الأشباء.
- ٦ فيه دليل على جواز إقامة الصلاة لأجل التعليم، وأنه لا ينافي الإخلاص
   والخشوع، بل هو زيادة عبادة إلى عبادة.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۹۸)

# الحديث الحادي والثلاثون بعد المائة

(١٣١) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: مَنْ جَاءَ مِنْكُمُ الْجُمُعَةَ فَلْيَغْتَسِلْ». البخاري رقم (٨٩٤) و(٨٧٧) ومسلم رقم (٨٤٤).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

الاجتماع لصلاة الجمعة مشهد عظيم، ومجمع كبير من مجامع المسلمين، حيث يأتون لأدائها من أنحاء البلد، الَّتِي يسكنونها. ومثل هذا المحفل، الَّذِي يظهر فيه شعار الإسلام، وأُبَّهة المسلمين يكون الآتي إليه على أحسن هيئة، وأطيب رائحة، وأنظف جسم؛ لذا أمر النَّبِيُّ عَيِّ أَن يغتسلوا عند الإتيان لها، ولئلا يكون فيهم أوساخ وروائح يؤذون بها المصلين والملائكة الحاضرين لسماع الخطبة والذكر.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي غسل الجمعة. فذهب الظاهرية إِلَى أنه واجب، مستدلين بحديث: «غُسْلُ يَوْمِ الْجُمُعَةِ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُحْتَلِم»(١). متفق عليه.

وذهب الجمهور إِلَى استحبابه، وأنه غير واجب، مستدلين بحديث الحسن، عَنْ سمرة: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ قَالَ: «مَنْ تَوَضَّأَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَبِهَا وَنِعْمَتْ، وَمَنِ اغْتَسَلَ فَالْغُسْلُ أَفْضَلُ» (٢) رواه الخمسة. قَالَ ابن دقيق العيد: ولا يقاوم سند هذا الحديث الأحاديث الموجبة، وإن كان المشهور فِي سنده صحيحًا. وأجابوا عَن الحديث

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۸۷۹)، ومسلم (۸۶۱)، والنسائي (۱۳۷۷)، وأبو داود (۳٤۱)، وأحمد (۱۰۶٤)

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (٤٩٧)، والنسائي (١٣٨٠)، وابن ماجه (١٠٩١)، وأحمد (١٩٦٦٤)

الَّذِي استدل به الظاهرية بأنه يفيد تأكيد السنية. وأن معنى (الواجب) في الحديث، الحق، كما يقول أحد لأحد: لك علي حق واجب. أو أن ذلك في أول الإسلام، يوم كان الصحابة يلبسون الثياب الثقيلة الخشنة، ويعرقون، فتظهر منهم الرائحة الكريهة. فلما وسع اللَّه عليهم، ولبسوا خفيف الثياب، نسخ الحكم من الوجوب إلى الاستحباب. أخرج أبو عوانة عَنِ ابن عمر: «كَانَ النَّاسُ يَغْدُونَ فِي أَعْمَالِهِمْ، فَإِذَا كَانَتِ الْجُمُعَةُ جَاءُوا وَعَلَيْهِمْ ثِيَابٌ مُتَغَيِّرَةٌ، فَشَكُوا ذَلِكَ لِرَسُولِ اللَّهِ عَيْقٍ، فَقَالَ: مَنْ جَاءَ مِنْكُمُ الْجُمُعَةَ فَلْيَغْتَسِلْ»(١).

والحق أن هذه أجوبة غير ناهضة لتأويل الحديث عَنْ ظاهره؛ ولذا قَالَ ابن القيم فِي (الهدي): ووجوبه أقوى من وجوب الوتر، وقراءة البسملة فِي الصلاة، ووجوب الوضوء من مس النساء ومس الذَّكر، ووجوب الصلاة على النَّبِي اللهِ فِي التشهد الأخير.اهـ.

وَقَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: (ويجب الغسل على من له عرق، أو ريح يتأذى به غيره). وَقَالَ البغوي فِي شرح السنة: اختلف العلماء فِي وجوب غسل الجمعة مع اتفاقهم على أن الصلاة جائزة من غير غسل. فالأولى لمن ذهب إلى الجمعة أن لا يدع الغسل؛ لأنه قد اتفق على مشروعيته، وأدلة وجوبه قوية، والاحتياط أحسن وأولى، قَالَ الصنعاني: وهؤلاء - أي الذين أولوا الحديث - داروا مع المعنى وأغفلوا المحافظة على التعبد. وذكر أن الجمع بين المعنى والتعبد متعين.

# الأحكام المأخوذة من الحديث:

١ - ظاهر الحديث، وجوب الغسل لصلاة الجمعة، والأصل حمل الحديث على ظاهره، وتقدم الخلاف في ذلك وأدلته.

<sup>(</sup>۱) ورواه باللفظ الأخير: منْ جَاءَ مِنْكُمُ الْجُمُعَةَ فَلْيَغْتَسِل. البخاري (۸۹٤)، ومسلم (۸٤٤)، والنسائي (۱٤٠٧)، وأحمد (۳۰۵۰)

- ٢ وفيه دليل على أن الغسل يكون للصلاة، ويقدم عليها وهو الصحيح؛
   لأنه مقصود لها، لا ليومها، خلافًا للظاهرية الذين يرون أن الغسل يكفى، ولو بعد الصلاة.
  - ٣ فيه دليل على أن الأفضل أن يكون الغسل قبيل الذِّهَاب إِلَى صلاتها.
- عن حكمة مشروعية هذا الاغتسال، يستدل على أنه ينبغي للإنسان أن يأتي إلى مواطن العبادة والصلاة على أحسن حال وأجمل هيئة ﴿ ﴿ يَبَنِيَ اللَّهِ مَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُم عِندَ كُلِّ مَسْجِد ﴿ ﴿ ﴾. [الأعراف: ٣١]
- و إن مشروعية الغسل لمن أراد إتيان الصلاة، أما غيره، فلا يشرع له الغسل، وقد صرح بذلك لفظ الحديث عند ابن خزيمة، وهو: «مَنْ لَمْ يَأْتِهَا فَلَيْسَ عَلَيْهِ غُسْلٌ»(١).



<sup>(</sup>١) ورواه أيضا البيهقي في الكبرى (٥٤٥١)

# الحديث الثاني والثلاثون بعد المائة

(١٣٢) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «جَاءَ رَجُلٌ وَالنَّبِيُّ ﷺ يَخْطُبُ النَّاسَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، فَقَالَ: أَصَلَّيْتَ يَا فُلَانُ؟. قَالَ: لَا. قَالَ: قُمْ فَارْكَعْ رَكْعَتَيْنِ». البخاري رقم (٩٣٠) و(٩٣١) ومسلم رقم (٨٧٥). وفي رواية: «فَصَلِّ رَكْعَتَيْنِ». مسلم رقم (٨٧٥).

#### OOO

# المعنى الإجمالي:

دخل سليك الغطفاني المسجد النبوي والنبي ﷺ يخطب الناس، فجلس ليسمع الخطبة، ولم يصل تحية المسجد، فما منعه تذكيره واشتغاله بالخطبة عَنْ تعليمه، بل خاطبه بقوله: «أَصَلَّيْتَ يَا فُلَانُ» فِي طرف المسجد قبل أن أراك؟ قَالَ: لا. فقال: «قُمْ فَارْكَعْ رَكْعَتَيْنِ» .قَالَ ذلك بمشهد عظيم لِيُعَلِّمَ الرجل فِي وقت الحاجة، وليكون التعليم عامًّا مشاعًا بين الحاضرين.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فيمن دخل المسجد والخطيب يخطب: هل يصلي تحية المسجد، أو يجلس وينصت للإمام؟ فذهب الشافعي، وأحمد، وأصحاب الحديث إِلَى أن المشروع له الصلاة؛ مستدلين بهذا الحديث، وبحديث: "إِذَا جَاءَ أَحَدُكُمْ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ، فَلْيَرْكَعْ رَكْعَتَيْنِ»(١).

وذهب مالك، وأبو حنيفة، إِلَى أنه يجلس ولا يصلي؛ مستدلين بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِى الْفُرْوَانُ فَأَسْتَمِعُوا لَهُ، وَأَنصِتُوا ﴿ فَي ﴾ [الأعراف: ٢٠٤]، وحديث: ﴿إِذَا قُرُكَ الْفُرْتَ الْفُرْمَةِ فَقَدْ لَغَوْتَ (٢٠٠).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۱۷۰)، ومسلم (۸۷۵)، وأبو داود (۱۱۱٦)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۹۳٤)، ومسلم (۸۵۱)، والنسائي (۱٤٠٢)، وأبو داود (۱۱۱۲)، وابن ماجه (۱۱۱۰)

وأجاب المستحبون للصلاة عَنِ الآية بأجوبة: منها: أن هذين الحديثين مخصصان لها، على فرض إرادة الخطبة بها، وكذلك مخصصان للحديث الآمر بالإنصات. وأجاب أبو حنيفة، ومالك عَنْ حديث الباب بأجوبة وَاهِيَةٍ، لا يركن إليها فِي عدم الأخذ بهذين الحديثين الصحيحين الصريحين؛ ولذا قَالَ النووي فِي شرح مسلم عند قوله عَنَيْ (إِذَا جَاءَ أَحَدُكُمْ وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ فَلْيَرْكُعْ رَكْعَتَيْنِ وَلَيَتَجَوَّزْ فِيهِمَا» (١). قَالَ: هذا نص لا يتطرق إليه تأويل، ولا أظن عالمًا يبلغه هذا اللفظ ويعتقده صحيحًا فيخالفه.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية خطبتي الجمعة، وأن هذا من شعارها الَّذِي يلزم الإتيان به.
- ٢ استحباب ركعتي تحية المسجد وتأكدها؛ لكون النّبي ﷺ أمر بالإتيان بها
   حتى في هذه الحال.
- ٣ إن الجلوس الخفيف لا يُذْهِبُ وقتها وسنيتها؛ لأن الرجل جلس، فأمره النّبِيُ ﷺ أن يقوم ويصلي.
  - ٤ جواز الكلام حال الخطبة للخطيب، ومن يخاطبه.
  - ٥ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لا يسكت عَنْ خطأ يراه فِي أية حال.
  - ٦ أن لا يزيد فِي الصلاة على ركعتين؛ لأنه لا بد من الإنصات للخطيب.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۱۷۰)، ومسلم (۸۷۵)، وأبو داود (۱۱۱٦)

# الحديث الثالث والثلاثون بعد المائة

(١٣٣) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَخْطُبُ خُطْبَتَيْنِ وَهُوَ قَائِمٌ، يَفْصِلُ بَيْنَهُمَا بِجُلُوسٍ». البخاري (٩٢٠) و(٩٢٨) ومسلم (٨٦١).

#### OOO

# المعنى الإجمالي:

كان النَّبِيُّ عَلَيْ يَخطب الناس يوم الجمعة خطبتين، يوجههم فيهما إِلَى الخير، ويزجرهم عَنِ الشر. وكان يأتي بالخطبتين وهو قائم على المنبر؛ ليكون أبلغ فِي تعليمهم ووعظهم، ولما فِي القيام من إظهار قوة الإسلام وأبهته، فإذا فرغ من الخطبة الأولى جلس جلسة خفيفة ليستريح، فيفصل الأولى عَنِ الثانية، ثُمَّ يقوم فيخطب الثانية.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب الخطبتين في الجمعة قبل الصلاة، وأنهما شرطان لصحتها، قال الحلبي: لم ينقل أنه صلاها بلا خطبة. ولو كان جائزًا لفعله ولو مرة لبيان الجواز، والوجوب هو مذهب عامة العلماء.
- ٢ استحباب قيام الخطيب في الخطبتين ومذهب الشافعي وجوب القيام
   مع القدرة.
- ٣ استحباب الجلوس اليسير بين الخطبتين للفصل بينهما، وأوجبه بعض العلماء، والجمهور على أنه سنة لا واجب.

فائدة: قَالَ ابن دقيق العيد: وهذا اللفظ الَّذِي ذكره المصنف لم أقف عليه بهذه الصيغة فِي الصحيحين. وَقَالَ ابن حجر فِي (فتح الباري): وللنسائي والدارقطني من هذا الوجه «كَانَ يَخْطُبُ خُطْبَتَيْنِ قَائِمًا، يَفْصِلُ بَيْنَهُمَا بِجُلُوسٍ»(١). وغفل صاحب (العمدة) فعزا هذا اللفظ للصحيحين.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۹۲۸)، والنسائي (۱٤١٦)، وأبو داود (۱۰۹۲)، وابن ماجه (۱۱۰۳)، وأحمد (۵۲۹۳)

قلت: وبهذا تبين أن الحديث لم يرد فِي الصحيحين بهذا اللفظ، وإنما ورد بلفظ آخر، وهو من حديث ابن عمر: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَخْطُبُ يَوْمَ الْجُمُعَةِ قَائِمًا، يَجْلِسُ ثُمَّ يَقُومُ، كَمَا يَفْعَلُونَ الْآنَ»(١).

فائدة ثانية: قَالَ ابن القيم ما خلاصته: كان على الفيه احمرت عيناه وعلا صوته واشتد غضبه، وكان يقصر الخطبة ليطيل الصلاة، ويكثر الذكر، ويقصد الكلمات الجوامع، ويعلم أصحابه قواعد الإسلام، وكان يشير بالسبابة عند ذكر الله ودعائه، وكان يأمرهم بالدنو والإنصات، وينهى عَنْ تخطي رقاب الناس، وكان إذا فرغ بلال من الأذان شرع على في الخطبة.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۹۲۰)، ومسلم (۸۲۱)، والنسائي (۱٤١٦)

# الحديث الرابع والثلاثون بعد المائة

(١٣٤) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «إِذَا قُلْتَ لِصَاحِبِكَ: أَنْصِتْ. يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ فَقَدْ لَغَوْتَ». البخاري رقم (٩٣٤) ومسلم رقم (٨٥١).

#### OOO

### غريب الحديث:

لَغًا: كغزا، أتى بقول ساقط، لَيْسَ فيه فائدة، وفسره النضر بن شميل بالخلو من الأجر.

# المعنى الإجمالي:

من أعظم شعار الجمعة الخطبتان، ومن آداب المستمع الإنصات فيهما للخطيب؛ ليتدبر المواعظ، وَيُؤمِّن على الدعاء.

ولذا حذر النَّبِيُّ ﷺ من الكلام، ولو بأقل شيء، فإن من نهى صاحبه عَنِ الكلام ولو بقوله: أَنْصِتْ. والإمام يخطب فقد لغا؛ لأنه أتى بمناف لسماع الخطبة.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب الإنصات للخطيب يوم الجمعة، وقد نقل ابن عبد البر الإجماع على وجوب ذلك.
  - ٢ تحريم الكلام حال سماع الخطبة، وأنه مناف للمقام.

٤ - استثنى بعض العلماء من كان لا يسمع الخطيب لبعد، فإنه لا ينبغي له السكوت بل يشتغل بالقراءة أو الذكر، وهو وجيه. أما من لا يسمعه لصمم، فلا ينبغي أن يشغل من حوله بالجهر بالقراءة، ويكون ذلك بينه وبين نفسه.

# الحديث الخامس والثلاثون بعد المائة

(١٣٥) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: «مَنِ اغْتَسَلَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ ثُمَّ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الْأُولَى فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ بَدَنَةً، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ النَّانِيَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ كَبْشًا أَفْرَنَ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ النَّالِثَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ كَبْشًا أَفْرَنَ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الرَّابِعَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ دَجَاجَةً، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الْخَامِسَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ فِي السَّاعَةِ الْخَامِسَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ بَيْضَةً، فَإِذَا خَرَجَ الْإِمَامُ حَضَرَتِ الْمَلَائِكَةُ يَسْتَمِعُونَ الذِّكْرَ». البخاري رقم (٨٨١) ومسلم رقم (٨٥٠).

#### $\mathbf{O} \mathbf{O} \mathbf{O}$

### غريب الحديث:

- ١ رَاحَ: تأتي بمعنى السير فِي آخر النهار، كما تأتي بمعنى مطلق الذِّهاب،
   وهو المراد هنا، ولذا أريد بها الذِّهاب فِي أول النهار لصلاة الجمعة.
   وما يزال هذا مستعملًا فِي نجد والحجاز وبعض بلاد الشام.
- ٢ دَجَاجَةً: بفتح الدال وكسرها، يقع على الذكر والأنثى، والجمع دجاج،
   ودَجَادِج.
- ٣ حَضَرَتِ الْمَلَائِكَةُ: بفتح الضاد وكسرها، لغتان. وقد جزم المازري فِي شرح مسلم أن وظيفة هؤلاء كتابة من حضر يوم الجمعة.
- ٤ الْبَدَنَةُ: تطلق على الناقة والجمل والبقرة، ولكنها فِي الإبل أغلب، وهو المراد منها بهذا بالحديث.

## المعنى الإجمالي:

يبين النَّبِيُّ ﷺ فضل الاغتسال والتبكير إِلَى الجمعة، ودرجات الفضل فِي ذلك، فذكر أن من يغتسل يوم الجمعة قبل الذِّهاب إِلَى الصلاة، ثُمَّ ذهب إليها فِي الساعة الأولى، فله أجر من قرب بدنة وتقبلت منه. ومن راح بعده فِي الساعة

الثانية فكأنما أهدى بقرة. ومن راح في الساعة الثالثة فكأنما قرب كبشًا ذا قرنين، وغالبًا يكون أفضل الأكباش وأحسنها. ومن راح في الساعة الرابعة فكأنما قرب دجاجة. ومن راح في الساعة الخامسة فكأنما قرب بيضة، فإذا خرج الإمام للخطبة والصلاة انصرفت الملائكة الموكلون بكتابة القادمين إلى سماع الذكر، فمن أتى بعد انصرافهم لم يكتب من المقربين.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ فيه فضل الغسل يوم الجمعة، وأن يكون قبل الذِّهاب إِلَى الصلاة.
  - ٢ وفيه فضل التبكير إليها من أول ساعات النهار.
  - ٣ الفضل المذكور فِي هذا، مترتب على الاغتسال والتبكير جميعًا.
    - ٤ أن ترتيب الثواب، على المجيء إليها.
- ٥ أن البدنة أفضل من البقرة فِي الهدي، وكذلك البقرة أفضل من الشاة.
- ٦ أن الكبش الأقرن أفضل من غيره من سائر الغنم فِي الهدي والأضحية.
- ٧ أن الصدقة مقبولة وإن قلت؛ لأنه جعل إهداء البيضة مقياسًا فِي الثواب.
- ٨ إن الملائكة على أبواب المساجد، يكتبون القادمين، الأول بالأول، في المجيء إلى صلاة الجمعة.
- ٩ وإنهم ينصرفون بعد دخول الإمام لسماع الذكر، فلا يكون للآتي بعد انصرافهم ثواب التبكير.
- ١٠ تقسيم هذه الساعات الخمس من طلوع الشمس إلى دخول الإمام بنسبة متساوية، وذكر الصنعاني أن الساعة هنا لا يراد بها مقدار معين متفق عليه.
- ١١ القادمون فِي ساعة من هذه الساعات الخمس، يتفاوتون فِي السبق أيضًا فيختلف فضل قربانهم باختلاف صفاته.

۱۲ - أَنْ فَضْلَ الناس عند الصنعاني مرتب على أعمالهم بالجمعة وغيرها ﴿ إِنَّ أَكْرَمُكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَنَكُمُ ﴾ [الحُجرَات: ١٣] فلا حسب ولا نسب ولا نَشَب.

١٣ - الهدي الَّذِي يراد به النسك فيما يتعلق بالحرم والإحرام لا يكون إلَّا من بهيمة الأنعام وهي الإبل والبقر والغنم. أما الدجاجة والبيضة وغير ذلك فلا يجزئ فِي ذلك المقام؛ لأنه أراد فِي هذا الحديث مطلق الصدقة.

# الحديث السادس والثلاثون بعد المائة

(١٣٦) عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْأَكْوَعِ - وَكَانَ مِنْ أَصْحَابِ الشَجَرَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - قَالَ: «كُنَّا نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي صَلَاةِ الْجُمُعَةِ ثُمَّ نَنْصَرِفُ وَلَيْسَ لِلحِيطَانِ ظِلُّ نَسْتَظِلُ بِهِ». البخاري (٤١٦٨)، ومسلم (٨٦٠). وفي لفظ: «كُنَّا نُجَمِّعُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِذَا زَالَتِ الشَّمْسُ، ثُمَّ نَرْجِعُ نَتَتَبَّعُ الْفَيْءَ». مسلم (٨٦٠).

000

# المعنى الإجمالي:

يذكر سلمة بن الأكوع رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أنه كان من عادة صلاتهم مع النَّبِيّ الجمعة: أنهم كانوا يصلون مبكرين، بحيث أنهم يفرغون من الخطبتين والصلاة، ثُمَّ ينصرفون إلَى منازلهم، وليس للحيطان ظل يكفي لأن يستظلوا به والرواية الثانية: أنهم كانوا يصلون الجمعة مع النَّبِيّ عَلَيْ إذا زالت الشمس، ثُمَّ يرجعون.

#### اختلاف العلماء:

اتفق العلماء على أن آخر وقت صلاة الجمعة هو آخر وقت صلاة الظهر، واختلفوا فِي ابتداء وقتها؛ فذهب الأئمة الثلاثة: إِلَى أن وقتها يبتدئ بزوال الشمس كالظهر، مستدلين على ذلك بأدلة، منها: ما رواه البخاري عَنْ أنس قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي الْجُمُعَةَ حِينَ تَمِيلُ الشَّمْسُ»(١).

وذهب الإمام أحمد فِي المشهور عنه: إِلَى دخول وقتها بقدر وقت دخول صلاة العيد، واستدل على ذلك بأدلة، منها: الرواية الأولى فِي حديث الباب. ومن أدلته ما أخرجه مسلم وأحمد من حديث جابر: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يُصَلِّي الْجُمُعَةَ، ثُمَّ نَذْهَبُ إِلَى جِمَالِنَا فَنُويحُهَا حِينَ تَزُولُ الشَّمْسُ»(٢).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۹۰۶)، والترمذي (۵۰۳)، وأحمد (۱۱۸۹۰)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۸۵۸)، وأحمد (۱٤١٣٠)

وللجمهور تأويلات لهذه الأحاديث بعيدة. والحق ما قاله الشوكاني في (نيل الأوطار): ولا ملجئ إِلَى التأويلات المتعسفة، الَّتِي ارتكبها الجمهور. واستدلالهم بالأحاديث القاطعة، بأن النَّبِيَّ ﷺ صلى الجمعة بعد الزوال، لا ينفي الجواز قبله.

قلت: الأولى والأفضل، الصلاة بعد الزوال؛ لأنه الغالب من فعل النّبِيّ ولأنه الوقت المجمع عليه بين العلماء، إِلّا أن يكون ثَمَّ حاجة، من حر شديد، وليس عندهم ما يستظلون به، أو يريدون الخروج لجهاد قبل الزوال، فلا بأس من صلاتها قبل الزوال.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية التبكير في صلاة الجمعة مطلقًا، سواء أكانوا في شتاء، أم
   صيف، ويكون (حديث الإبراد) خاصًا بالظهر.
- ٢ ظاهر الحديث، جواز صلاة الجمعة قبل الزوال، حيث كانوا يصلون،
   ثُمَّ ينصرفون، وليس هناك ظل يستظل به، وهو الصحيح كما تقدم.

# الحديث السابع والثلاثون بعد المائة

(١٣٧) عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ فِي صَلَاةِ الْفَجْرِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ ﴿ الْمَرْ فَي النَّانِيَةِ: ﴿ هَلْ أَنَ عَلَى الْفَجْرِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ ﴿ الْمَرْ فَي النَّانِيَةِ: ﴿ هَلْ أَنَ عَلَى الْإِنْسَانِ ﴾ [الإنسان: ١]». البخاري رقم (٨٩١) و(٨٩٨) و(٨٠٨) ومسلم رقم (٨٧٩)

#### OOO

# المعنى الإجمالي:

كان من عادة النّبِي عَلَيْ أن يقرأ فِي صلاة الفجر يوم الجمعة ﴿ الْمَ ﴿ ﴾ السَّجدَة: ١]، و﴿ هَلُ أَنَ عَلَى ٱلْإِنسَنِ ﴾ [الإنسان: ١]؛ لِمَا اشْتَمَلَتَا عليه من ذِكْرِ خَلْقِ آدَمَ، وذكر المعاد وحشر العباد، وأحوال القيامة الّذِي كان وسيكون فِي يوم الجمعة، تذكيرًا بتلك الحال عند مناسبتها. وهكذا ينبغي أن يذكر كل شيء عند مناسبته، ليكون أعلق بالأذهان، وأحضر للقلوب، وأوعى للأسماع.

# الأحكام:

- ١ استحباب قراءة هاتين السورتين فِي صلاة فجر يوم الجمعة.
- ٢ ظاهر الحديث، المدوامة عليهما من النَّبِي ﷺ؛ لإتيان الراوي بصيغة (كَانَ). قَالَ ابن دقيق العيد: وفي المواظبة على ذلك دائمًا أمر آخر، وهو أنه ربما أدى الجهال إلَى اعتقاد أن ذلك فرض في هذه الصلاة، فإذا انتهى الحال إلَى أن تقع هذه المفسدة فينبغي أن تترك في بعض الأوقات دفعًا لهذه المفسدة.

ولكن تعقبه الصنعاني فقال: إنه يتعين إشاعة السنن وتعريف الجاهل لما يجهله، وإعلامه بالشريعة، ولا تترك السنة مخافة جهله، وما ماتت السنن إلَّا خيفة العلماء من الجهال، وليس بعذر، فإن اللَّه أمر بإبلاغ الشرائع.

قلت: وكلام الصنعاني وجيه جدًّا.

# بالبصلاة العبيدين

سمي عيدًا لأنه يعود ويتكرر، والأعياد قديمة في الأمم، لكل مناسبة كبيرة يجعلون عيدًا يعيدون فيه تلك الذكرى، ويظهرون فيه أنواع الفرح والسرور. ولكونها أعيادًا من تلقاء أنفسهم، فإن مظهرها يكون ماديًّا بحتًا، وأمد اللَّه أمة محمد على بعيد الفطر، وعيد النحر، يتوسعون فيهما بالمباحات، ويتقربون إلَى ربهم بالطاعات، شكرًا لله تعالى على ما أنعم عليهم به من تسهيل صيام رمضان في الفطر، وسؤال قبوله، وعلى ما يسر لهم من أداء المناسك، والتقرب ببهيمة الأنعام في عيد الأضحى، وشرع لهم الاجتماع للصلاة في هذين العيدين، ليتعارفوا ويتواصلوا، ويهنئ بعضهم بعضًا، فيتحابوا، ويتآلفوا. وتحقق هذه الاجتماعات الإسلامية من المصالح الدينية والدنيوية ما يدل على أن الإسلام هو الدستور الإلهى، الَّذِي أنزله اللَّه لإسعاد البشرية.

قال ابن القيم فِي (الهدي) ما خلاصته: كان يصلي العيدين فِي المصلى دائمًا ولم يصل فِي المسجد إِلَّا مرة لَمَّا أصابهم مطر، وكان يلبس للخروج إِلَى صلاتي العيد أجمل ثيابه، وكان يأكل قبل خروجه فِي عيد الفطر تمرات وترًا، أما فِي الأضحى فلا يطعم حتى يعود من المصلى فيأكل من أضحيته، وكان يغتسل للعيدين ويخرج إليهما ماشيًا، وقال: إذا انتهى إِلَى المصلى أخذ فِي الصلاة بلا أذان ولا إقامة ولا (الصلاة جامعة)، فإذا صلى قام مقابل الناس والناس جلوس فوعظهم، ويفتتح الخطبة بالحمد لله.

ورخص لمن يشهد صلاة العيد أن يجلس للخطبة أو أن يذهب، وكان يذهب من طريق ويعود من طريق آخر.

قال ابن دقيق العيد: لا خلاف فِي أن صلاة العيدين من الشعائر المطلوبة شرعًا وقد تواتر بها النقل الَّذِي يقطع العذر، ويغني عَنْ أخبار الآحاد، وأول صلاة عيد صلاها رَسُول اللَّهِ ﷺ صلاة عيد الفطر فِي السنة الثانية من الهجرة.

# الحديث الثامن والثلاثون بعد المائة

(١٣٨) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرَ يُصَلُّونَ الْعِيدَيْنِ قَبْلَ الْخُطْبَةِ». البخاري (٩٦٣) ومسلم (٨٨٨).

OOO

# المعنى الإجمالي:

كان من عادة النَّبِيِّ ﷺ وخلفائه الراشدين، أن يصلوا بالناس صلاة العيد فِي الفطر والأضحى، ويخطبوا، ويقدموا الصلاة على الخطبة.

ففيه تقديم الصلاة على الخطبتين، وتأتي بقية أحكامه فِي الأحاديث بعده.

# الحديث التاسع والثلاثون بعد المائة

(١٣٩) عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «خَطَبَنَا النَّبِيُ ﷺ يَوْمَ الْأَضْحَى بَعْدَ الصَّلَاةِ فَقَالَ: مَنْ صَلَّى صَلَاتَنَا وَنَسَكَ نُسُكَنَا فَقَدْ أَصَابَ النُّسُكَ، الْأَضْحَى بَعْدَ الصَّلَاةِ فَقَالَ: مَنْ صَلَّى صَلَاتَنَا وَنَسَكَ نُسُكَنَا فَقَدْ أَصَابَ النُّسُكَ، وَمَنْ نَسَكَ قَبْلَ الصَّلَاةِ، وَعَرَفْتُ أَنَّ الْيَوْمَ يَوْمُ أَكُلٍ -: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي نَسَكُتُ شَاتِي قَبْلَ الصَّلَاةِ، وَعَرَفْتُ أَنَّ الْيَوْمَ يَوْمُ أَكُلٍ وَشُرْبٍ وَأَحْبَبْتُ أَنْ الْيَوْمَ يَوْمُ أَكُلٍ وَشُرْبٍ وَأَحْبَبْتُ أَنْ الْيَوْمَ يَوْمُ أَكُلٍ وَشُرْبٍ وَأَحْبَبْتُ أَنْ الْيَوْنَ شَاتِي أَوَّلَ مَا يُذْبَحُ فِي بَيْتِي، فَذَبَحْتُ شَاتِي وَتَعَدَّيْتُ قَبْلَ وَشُولَ اللَّهِ، فَإِنَّ عِنْدَنَا عَنَاقًا وَهِيَ وَشُرْبٍ وَأَحْبَبْتُ أَنْ الْيَعْفَى اللَّهِ، فَإِنَّ عِنْدَنَا عَنَاقًا وَهِيَ أَنْ آتِي الصَّلَاةَ. قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَإِنَّ عِنْدَنَا عَنَاقًا وَهِيَ أَنْ آتِيَ الصَّلَاةَ. قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَإِنَّ عِنْدَنَا عَنَاقًا وَهِيَ أَنْ آتِي الصَّلَاةَ. قَالَ: نَعَمْ وَلَنْ تَجْزِي عَنْ أَحَدٍ بَعْدَكَ». أَنْ آتِي مِنْ شَاتَيْنِ، أَفْتَجْزِي عَنِي عَنِي قَالَ: نَعَمْ وَلَنْ تَجْزِي عَنْ أَحَدٍ بَعْدَكَ». البخاري رقم (٩٥٥) و(٩٦٥) و(٩٨٣) ومسلم رقم (١٩٦١).

 $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$ 

### غريب الحديث:

١ - نُسُك: النسك، الذبح، (والنسيكة) الذبيحة، ويأتي لِمَعَانٍ مَجَازِيَّةٍ. ولكن المراد هنا ما ذكرنا. وجمع (النسيكة) نسك، بضم السين. وأما سكونها فهو للعبادة.

٢ - عَنَاقًا: العناق، الأنثى من ولد المعزى إذا قويت ولم تتم الحول، وهو بفتح العين وتخفيف النون.

## المعنى الإجمالي:

خطب النّبِيُّ عَلَيْهِ فِي يوم عيد الأضحى بعد صلاتها، فأخذ يبين لهم أحكام الذبح ووقته فِي ذلك اليوم، فذكر لهم أنه من صلى مثل هذه الصلاة، ونسك مثل هذا النسك، اللذين هما هديه على فقد أصاب النسك المشروع. أما من ذبح قبل صلاة العيد، فقد ذبح قبل دخول وقت الذبح فتكون ذبيحته لحمًا، لا نسكًا مشروعًا مقبولًا.

فلما سمع أبو بردة خطبة النَّبِيِّ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِي نسكت شاتي قبل الصلاة، وعرفت أن اليوم يوم أكل وشرب، وأحببت أن تكون شاتي أول ما يذبح فِي بيتي، فذبحت شاتي، وتغديت قبل أن آتي إِلَى الصلاة.

فقال عندي عناقًا مرباة في البيت، وغالية في نفسي، وهي أحب إلينا من اللّه إن عندي عناقًا مرباة في البيت، وغالية في نفسي، وهي أحب إلينا من شاتين، أفتجزئ عني إذا أرخصتها في طاعة اللّه ونسكتها؟ قَالَ عَلَيْ: نعم، ولكن هذا الحكم لك وحدك من سائر الأمة، فلا تجزئ عنهم عناق من المعزى ما لم تتم سنة.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ٢ وفيه أن من حضر الصلاة والذكر، ثُمَّ ذبح بعد الصلاة، فقد أصاب السنة، وحظى بالاتباع.
- ٣ وفيه أن حضور الصلاة من علامات قبول النسك. وأما من ذبح قبل الصلاة، فإن نسكه غير مقبول وغير مجزئ.
- ٤ وإن وقت الذبح يدخل بانتهاء الصلاة. قَالَ ابن دقيق العيد: ولا شك أن الظاهر، اللفظ أن المراد فعل الصلاة، وإرادة وقتها خلاف الظاهر، فالحديث نص على اعتبار الصلاة، ولم يعترض لاعتبار الخطبتين. اهـ. فمن ذبح قبله فلا يجزئ عنه ولو كان جاهلًا قبل دخول وقتها.
- وفيه أن يوم العيد يوم فرح وسرور، وأكل، وشرب، إذا أريد بذلك
   إظهار معنى العيد، فهو عبادة.
  - ٦ إنه لا يجزئ فِي الهدي والأضاحي من المعزى إِلَّا ما تم له سنة.

٧ - تخصيص النَّبيِّ ﷺ أبا بردة بإجزاء العناق، فهو له من دون سائر الأمة.

٨ - قَالَ ابن دقيق العيد: وفيه دليل على أن المأمورات إذا وقعت على خلاف مقتضى الأمر لم يعذر فيها بالجهل، بخلاف المنهيات، فقد فرقوا فِي ذلك. فعذروا فِي المنهيات بالنسيان والجهل. وَقَالَ الصنعاني: ويدل على ذلك أمره على المسيءَ فِي صلاته بإعادتها مع تصريحه بأنه لا يحسن سواها، وكذلك أمر من نحر قبل الصلاة بالاعادة، وهذه قاعدة نافعة.

# الحديث الأربعون بعد المائة

(۱٤٠) عَنْ جُنْدُبِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْبَجَلِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ النَّحْرِ ثُمَّ خَطَبَ ثُمَّ ذَبَحَ، وَقَالَ: مَنْ ذَبَحَ قَبْلَ أَنْ يُصَلِّي فَلْيَذْبَحْ أُخْرَى مَكَانَهَا، وَمَنْ لَمْ يَذْبَحْ فَلْيَذْبَحْ بِاسْمِ اللَّهِ». البخاري رقم (٩٨٥) و(٩٦٢٥) و(٦٦٧٤).

OOO

### الغريب:

- ١ الْبَجَلِيِّ: بفتح الباء والجيم، منسوب إِلَى قبيلته (بجيلة).
- ٢ فَلْيَذْبَحْ بِاسْمِ اللَّهِ: أي قائلاً: باسم اللَّه، بدليل رواية «فَلْيَذْبَحْ عَلَى اسْمِ اللَّهِ».

# المعنى الإجمالي:

ابتدأ النّبِيُّ عَلَيْ يَهِم النحر بالصلاة، ثُمَّ ثنى بالخطبة، ثُمَّ ثلث بالذبح وَقَالَ مبينًا لهم: من ذبح قبل أن يصلي، فإن ذبيحته لم تجزئ فليذبح مكانها أخرى، ومن لم يذبح فليذبح باسم الله. مما دل على مشروعية هذا الترتيب الّذِي لا يجزئ غيره. وهذا الحديث أظهر وأدل من الحديث الّذِي قبله باعتبار دخول وقت الذبح بانتهاء صلاة العيد، لا بوقت الصلاة كما هو مذهب الشافعي، ولا بنحر الإمام كما هو مذهب مالك، وإنما بانتهاء الصلاة كما هو مذهب الحنفية والحنابلة. كما أن الحديث يدل على مشروعية ذكر اسم اللّه عند الذبح. ومعنى الحديث تقدم.

#### خلاف العلماء:

ذهب أبو حنيفة ومالك والثوري إِلَى أن الأضحية واجبة على الموسر؛ لقوله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحَرُ ﴿ ﴾ [الكوئير: ٢]. وذهب الجمهور إِلَى أنها سنة

مؤكدة. والأولى عدم تركها لمن قدر عليها؛ لأن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ كَانَ لَهُ سَعَةٌ وَلَمْ يُضَعِّ فَالَ: «مَنْ كَانَ لَهُ سَعَةٌ وَلَمْ يُضَعِّ فَلَا يَقْرَبَنَّ مُصَلَّانًا»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۳۱۲۳)، وأحمد (۸۰۷٤)

# الحديث الحادي والأربعون بعد المائة

(١٤١) عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «شَهِدْتُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ الْعِيدِ، فَبَدَأَ بِالصَّلَاةِ قَبْلَ الْخُطْبَةِ بِلَا أَذَانٍ وَلَا إِقَامَةٍ، ثُمَّ قَامَ مُتَوَكِّنًا عَلَى بِلَالٍ، فَأَمَر بِتَقْوَى اللَّهِ وَحَثَّ عَلَى طَاعَتِهِ، وَوَعَظَ النَّاسَ وَذَكَّرَهُمْ، ثُمَّ مَضَى حَتَّى أَتَى النِّسَاءَ فَوَعَظَهُنَّ وَذَكَّرَهُمْ، ثُمَّ مَضَى حَتَّى أَتَى النِّسَاءَ فَوَعَظَهُنَّ وَذَكَّرَهُنَ، فَقَالَ: يَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ، تَصَدَّقْنَ فَإِنَّكُنَّ أَكْثَرُ حَطَبِ جَهَنَّمَ. فَقَامَتِ امْرَأَةٌ مِنْ سِطَةِ النِّسَاءِ سَفْعَاءُ الْخَدَّيْنِ فَقَالَتْ: لِمَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قال: لِأَنْكُنَّ تُكْثِرُنَ الشَّكَاةَ وَتَكْفُرْنَ الْعَشِيرَ. قَالَ: فَجَعَلْنَ يَتَصَدَّقْنَ مِنْ حُلِيِّهِنَّ، يُلْقِينَ فِي لِأَنَّكُنَّ تُكْثِرُنَ الشَّكَاةَ وَتَكْفُرْنَ الْعَشِيرَ. قَالَ: فَجَعَلْنَ يَتَصَدَّقْنَ مِنْ حُلِيِّهِنَّ، يُلْقِينَ فِي لِأَنَّ مِنْ الشَّكَاةَ وَتَكُفُرْنَ الْعَشِيرَ. قَالَ: فَجَعَلْنَ يَتَصَدَّقْنَ مِنْ حُلِيِّهِنَّ، يُلْقِينَ فِي الْعَشِيرَ فَقَالَتْ عَلَيْهُ وَمَوْاتِيمِهِنَّ». رواه مسلم (٨٨٥)، والبخاري (٩٧٨).

000

## الغريب:

- ١ سِطَةِ النِّسَاءِ: بكسر السين وفتح الطاء المخففة، أي جالسة وسطهن.
  - ٢ سَفْعَاءُ الْخَدَّيْنِ: قَالَ فِي المحكم: السفع السواد والشحوب.
  - ٣ الشَّكَاةُ: هي بفتح الشين والقصر، بمعنى الشكاية، وهي الشكوى.
- ٤ أَقْرَاطِهِنَّ: هو جمع (قُرط) بضم القاف وهو ما يعلق بشحمة الأذن.
  - ٥ مُتَوَكِّئًا: متحاملًا.
    - ٦ حَتَّ: حرض.
  - ٧ لِمَ: أصله لما وحذفت الألف من ما الاستفهامية بسبب اللام.
  - ٨ الْحُلِيُّ: جمع حلي: وهو ما يتخذ للزينة من المعادن الكريمة.

# المعنى الإجمالي:

صلى النَّبِيُّ ﷺ بأصحابه صلاة العيد بلا أذان لها ولا إقامة، فلما فرغ من

الصلاة خطبهم فأمرهم بتقوى اللَّه بفعل الأوامر واجتناب النواهي ولزوم طاعة اللَّه فِي السر والعلانية، وأن يتذكروا وعد اللَّه ووعيده ليتعظوا بالرهبة والرغبة.

ولكون النساء في معزل عن الرجال بحيث لا يسمعن الخطبة - وكان حريصًا على الكبير والصغير، رءوفًا بهم، مشفقًا عليهم - اتجه إِلَى النساء، ومعه بلال، فوعظهن، وذكرهن، وخصهن بزيادة موعظة وبَيَّنَ لهن أنهن أكثر أهل النار، وأن طريق نجاتهن منها الصدقة؛ لأنها تطفئ غضب الرب، فقامت امْرَأَة جالسة فِي وسطهن وسألته عَنْ سبب كونهن أكثر أهل النار، ليتداركن ذلك بتركه فقال: لأنكن تكثرن الشكاة والكلام المكروه، وتجحدن الخير الكثير إذا قصر عليكن المحسن مرة واحدة. ولما كان نساء الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ سباقات إِلَى الخير وإلى الابتعاد عما يغضب اللَّه أخذن يتصدقن بحليهن الَّتِي فِي أيديهن، وآذانهن، من الخواتم والقروط، يلقين ذلك فِي حجر بلال، محبة فِي رضوان اللَّه وابتغاء ما عنده.

# ما يؤخذ من الحديث:

- ١ البداءة بصلاة العيد قبل الخطبة، وتقدم.
  - ٢ أنه لَيْسَ لصلاة العيد أذان ولا إقامة.
    - ٣ استحباب كون الخطيب قائمًا.
- ٤ أن يأمر الخطيب بتقوى اللَّه تعالى، الَّتِي هي جماع فعل الأوامر وترك النواهي مجملًا، ثُمَّ يفصل من ذلك ما يناسب المقام.
- تذكيرهم بلزوم التقوى والطاعة لله، بذكر الوعد والوعيد، فالمقاصد الَّتِي ذكرت فِي الحديث من الأمر بتقوى اللَّه والحث على طاعته والموعظة والتذكير هي مقاصد الخطبة، وقد عدها بعض العلماء أركان الخطبة الواجبة.

- 7 إفراد النساء بموعظة، إذا كن بعيدات لا يسمعن الوعظ، أو كن محتاجات لتذكير يخصهن.
  - ٧ أن النساء كن يخرجن إِلَى صلاة العيد فِي عهد النَّبِيِّ عَلَيْهِ.
  - ٨ أن يتنحين عَنِ الرجال ولا يخالطنهم فِي المساجد ولا غيرها.
- ٩ كون النساء أكثر الناس دخولًا في النار بسبب شكواهن، وبسبب كفرهن نعم الأزواج والمحسنين إليهن.
  - ١٠ إن الكلام الفاحش وكفر النعم سبب فِي دخول النار.
  - ١١ إن الصدقة من أسباب النجاة من عذاب الله تعالى.
    - ١٢ مخاطبة نساء الصحابة للنبي عَلَيْكُ فيما يهمهن أمره.
- ١٣ فقه نساء الصحابة وفهمهن؛ لأن هذه المتكلمة لما قَالَ لهن النَّبِيُ ﷺ إِنْهَا اللَّهُ، وحاشاه، وإنما إنهن أكثر أهل النار، فهمت أن هذا لَيْسَ ظلمًا من اللَّه، وحاشاه، وإنما بسبب الذنوب، فسألت عَنْ هذا السبب الموجب لهن ذلك.
  - ١٤ مبادرتهن إِلَى فعل الخير، إذ أسرعن إِلَى الصدقة رغبة ورهبة من الله.
- ١٥ أن المرأة الرشيدة تتصدق من مالها بغير إذن زوجها، وهو قول جمهور
   العلماء.
  - ١٦ أخذ منه جواز ثقب الأذن للمرأة.

#### ورجه و ورجه و

# الحديث الثاني والأربعون بعد المائة

(١٤٢) عَنْ أُمِّ عَطِيَّةَ نُسَيْبَةَ الْأَنْصَارِيَّةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «أَمَرَنَا - تَعْنِي النَّبِيَّ عَلَيْ الْعُواتِقَ وَذَوَاتِ الْخُدُورِ، وَأَمَرَ الْحُيَّضَ أَنْ النَّبِيَ عَلَيْ الْمُسْلِمِينَ». البخاري (٣٥١) و(٩٧١) و(٩٧٤) و(٩٨١)، ومسلم يَعْتَزِلْنَ مُصَلَّى الْمُسْلِمِينَ». البخاري (٣٥١) و(٩٧١) و(٩٧٤) و(٩٨١)، ومسلم (٨٩٠). وفي لفظ: «كُنَّا نُؤْمَرُ أَنْ نَخْرُجَ يَوْمَ الْعِيدِ، حَتَّى نُخْرِجَ الْبِكْرَ مِنْ خِدْرِهَا، وَحَتَّى نُخْرِجَ الْمُكْرَ مِنْ خِدْرِهَا، وَحَتَّى نُخْرِجَ الْمُكَبِّنْ فَيُكَبِّرْنَ بِتَكْبِيرِهِمْ وَيَدْعُونَ بِدُعَائِهِمْ يَرْجُونَ بَرَكَةَ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَطُهْرَتَهُ». البخاري (٩٧١).

#### OOO

### غريب الحديث:

- ١ الْعَوَاتِقَ: جمع (عاتق)، المرأة الشابة أول ما تبلغ.
- ٢ ذَوَاتِ الْخُدُورِ: جمع (خِدْر) بكسر الخاء المعجمة أي سترها، وهو جانب من البيت، يجعل عليه سترة يكون للجارية البكر.
- ٣ يَدْعُونَ ويَرْجُونَ: الواو فِي هذين الفعلين من أصل الفعل، وليست واو جماعة.
  - ٤ حَتَّى نُخْرِجَ: حتى الأولى للغاية، وحتى الثانية للمبالغة.
    - ٥ طُهْرَتُهُ: أي حصول تطهير الذنوب فيه.

# المعنى الإجمالي:

يوم عيد الفطر ويوم عيد الأضحى من الأيام المفضلة الَّتِي يظهر فيها شعار الإسلام وتتجلى أخوة المسلمين باجتماعهم وتراصهم، كل أهل بلد يلتمون في صعيد واحد إظهارًا لوحدتهم، وتآلف قلوبهم، واجتماع كلمتهم على نصرة الإسلام، وإعلاء كلمة اللَّه، وإقامة ذكر اللَّه وإظهار شعائره. فيحل بهم من ألطاف

الله وينزل عليهم من بركاته، ويشملهم من رحمته ما يليق بلطفه وَجُودِهِ وَإحسانه؛ لذا أمر النَّبِيُّ عَلَيْ وحض على الخروج، حتى على الفتيات المخدرات، والنساء الحيض، على أن يكن فِي ناحية بعيدة عَنِ المصلين، ليشهدن الخير ودعوة المسلمين فَينَلْنَ من خير ذلك المشهد، ويصيبهن من بركته، ما هن فِي أمس الحاجة إليه، من رحمة الله ورضوانه.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء في حكم صلاة العيد. فذهب الإمام أحمد في المشهور عنه إلى أنها فرض كفاية، إذا قام بها من يكفي سقطت عَنِ الباقين. ودليله على هذا القول: أنها صلاة لم يشرع لها أذان ولا إقامة، فلم تجب على الأعيان. وحديث الأعرابي الآتى، يدل على أنه لا يجب فرض عين إلّا الصلوات الخمس.

وذهب مالك والشافعي فِي المشهور عند أصحابه إِلَى أنها سنة مؤكدة، ودليلهم على هذا حديث الأعرابي الَّذِي «ذَكَرَ لَهُ النَّبِيُّ ﷺ أَنَّ عَلَيْهِ خَمْسُ صَلَوَاتٍ فَقَالَ: هَلْ عَلَيَّ غَيْرُهُنَّ؟ قَالَ: لَا، إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ»(١).

وذهب أبو حنيفة وروي عَنِ الإمام أحمد واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية إلَى أنها فرض عين، واستدلوا على ذلك بقوله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِكَ وَأَغْمَرُ ﴿ ﴾ أَلَهُ وَنَكَرُ اللهُ وَلَكُ بَعْهِ فَصَلَى ﴿ فَصَلِّ لِرَبِكَ وَأَغْمَرُ اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلَهُ وَعَلَى ﴿ وَالأَعلَى اللهُ وَالمَعلَى اللهُ وَالمَعلَى اللهُ وَلَمُ وَاللهُ اللهُ المفسرين أن المراد بالصلاة فِي هاتين الآيتين صلاة العيد، ولأمره بخروج العواتق والمُحْدِرَات، وأمرهم بصلاتها من الغد حين لم يعلموا برؤية الهلال إلّا بعد انتهاء وقتها. والأمر فِي كل هذه الأدلة يقتضي الوجوب، وكذلك مداومته عليها وخلفاؤه من بعده.

أما حديث الأعرابي، فليس فيه ما يدل على عدم وجوبها؛ لأن سؤاله للنبي على عدم وجوبها؛ لأن سؤاله للنبي على وإجابته إياه بصدد ما يتكرر في اليوم والليلة من الصلوات المفروضات، لا ما

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٤٦)، ومسلم (۱۱)، والنسائي (٤٥٨)، وأبو داود (٣٩١)، وأحمد (١٣٩٣)

يكون عارضًا لسبب، كصلاتي العيدين اللتين هما شكر لله تعالى على توالي نعمه الخاصة، بصيام رمضان وقيامه، ونحر البدن، وأداء المناسك. وشيخ الإسلام ابن تيمية يميل إِلَى وجوبها على النساء؛ لظاهر حديث هذا الباب.

# ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب صلاة العيد حتى على النساء في ظاهر الحديث، على شرط ألاً
   يخرجن متبرجات متعطرات؛ لورود النهي عَنْ ذلك، ولعله مستحب في
   حقهن ويكون أمرهن من باب الحض على فعل الخير.
  - ٢ وجوب اجتناب الحائض المسجد؛ لئلا تلوثه.
    - ٣ إن مصلى العيد له حكم المساجد.
  - ٤ إن الحائض غير ممنوعة من الدعاء وذكر اللَّه تعالى.
- ٥ فضل يوم العيد وكونه مرجوًا لإجابة الدعاء، وسماع النداء من العلى الأعلى.

# التكبيريف العبدين

وهو ملخص من كلام **شيخ الإسلام ابن تيمية.** 

وقته: أصح الأقوال فِي التكبير الَّذِي عليه جمهور السلف والخلف والأئمة أن يكبر من فجر يوم عرفة إِلَى آخر أيام التشريق عقب كل صلاة مفروضة، وعند خروجه إِلَى العيد. وهذا باتفاق الأثمة الأربعة.

صفته: وصفة التكبير المنقول عَنْ أكثر الصحابة ما روي مرفوعًا إِلَى النَّبِيِّ : «اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، وَلِلَّهِ الْحَمْدُ» (١)، ومن الفقهاء من يكبر ثلاثًا فقط، ومنهم من يكبر ثلاثًا ويقول: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ» (٢) وهو مروي عَنِ ابن عمر. واختار الأول أبو حنيفة وأحمد وغيرهما. ومن الناس من يثلثه أول مرة، ويشفعه ثاني مرة، ويعمل به طائفة من الناس.

وقاعدتنا في هذا الباب أصح القواعد، وهي أن جميع صفات العبادات من الأقوال والأفعال إذا كانت مأثورة أثرًا يصح التمسك به لم يكره شيء من ذلك، بل يشرع ذلك كله كما قلنا في أنواع صلاة الخوف ونوعي الأذان ونوعي الإقامة شفعها وإفرادها وأنواع التشهدات وأنواع الاستفتاحات وأنواع الاستعاذات وأنواع تكبيرات العيد الزوائد وأنواع صلاة الجنازة والقنوت بعد الركوع وقبله وغير ذلك، ومعلوم أنه لا يمكن المكلف أن يجمع في العبادات المتنوعة في الوقت الواحد والجمع بينها لا يشرع، والصواب التنويع في ذلك متابعة للنبي وإحياء لجميع سننه بعمل هذا مرة، وعمل الآخر مرة أخرى، ففيه تأليف قلوب الأمة وإحياء للسنة متابعة له على الله المناه على المناه ال

<sup>(</sup>١) رواه الدارقطني في السنن (٢/٥٠)، والبيهقي في الكبرى (٦٠٧٤)

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي شيبة في مصنفه (۲۲۲ه)

# النكب عندالأمورالهامة

قال رحمه الله: إذا كانت السنة قد جَاءَت بالتكبير فِي عيد النحر فِي صلاته وخطبته ودبر صلواته، وعند رمي الجمار، وعند الفراغ من الصيام، وعند هدايته، فإنه على خيبر قال: «اللَّهُ أَكْبَرُ، خَرِبَتْ خَيْبَرُ»(۱)، وكان يكبر إذا أشرف على محل، وإذا ركب دابته، وإذا صعد الصفا والمروة، وجاء التكبير فِي الأذان والإقامة للصلاة وعند الدخول فِي الصلاة، وعند إطفاء الحريق، وشرع التكبير لدفع العدو ودفع الشياطين.

وهذا كله يبين أن التكبير مشروع في المواضع الكبار لكثرة الجمع، أو لعظمة الفعل، أو لقوة الحال، أو نحو ذلك من الأمور الكبيرة؛ ليبين أنَّ اللَّه أكبر وتستولي كبرياؤه على القلوب، فيكون الدين كله لله، ويكون العباد له مكبرين، فيحصل لهم مقصودان: مقصود العبادة بتكبير قلوبهم لله، ومقصود الاستعانة بانقياد سائر المطالب لكبريائه، ولهذا شرع التكبير على الهداية والرزق والنصر؛ لأن هذه الثلاث أكبر ما يطلبه العبد، وهي مَصَالِحُهُ، فخص بصريح التكبير؛ لأنه أكبر نعمة الحق. فجماع هذا أن التكبير مشروع عند كل أمر كبير. اهـ.

ولهذا فإني أهيب بجميع المسلمين أن يفزعوا إِلَى التكبير عندما يعجبهم أمر، فهذا سنة نبيهم، وليس التصفيق الَّذِي جاءنا من أعدائنا المستعمرين، وخاصة فِي اجتماعاتهم ومؤتمراتهم.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۷۱)، ومسلم (۱۳٦٥)، والترمذي (۱۵۵۰)، والنسائي (۵٤۷)، وأحمد (۱۱۵۸۱)



# بابصلاة الكسوف

الكسوف والخسوف، يطلق الأول على ذِهَاب ضوء الشمس أو بعضه، والثاني على ذِهَاب ضوء القمر أو بعضه في الغالب والفصيح. وللكسوف والخسوف أسباب عادية حسية، تدرك بعلم حساب سير الشمس والقمر، كما أن لهما أسبابًا معنوية خفية، وكل من هذه الأسباب الحسية والمعنوية إلَهي. فعندما تقتضي الحكمة الْإِلَهية تغير شيء من آيات اللَّه الكونية كالكسوف والخسوف والزلازل، ليوقظ الناس من الغفلة عَنْ عبادته، أو ليزجرهم عَنِ ارتكاب مناهيه، يقدر الأسباب الحسية العادية لتغيير هذا النظام الكوني، من ذِهَاب نور أحد النَّيرين، أو ثوران البراكين، وهبوب الرياح أو قصف الصواعق أو غير ذلك من آيات كونه. ليعلم العباد أن وراء هذه الأكوان العظيمة مدبرًا قديرًا بيده كل شيء، وهو محيط بكل شيء. فهو قادر على أن يعاقبهم بآية من آياته الكونية، كما أهلك الأمم السابقة بالصواعق والرياح والطوفان والزلازل والخسوف، كما أنه قادر على أن يسلبهم نور الشمس والقمر، فيظلوا في أرضهم يعمهون أو يصيبهم بالقحط، فتذوي أشجارهم، وتجف أنهارهم، ولينبههم على أن الكون في قبضته، فيرهبوا خنابه، ويخافوا عقابه.

ولكننا قد أصبحنا فِي زمن المادة وطغيانها، فصار الناس لا يدركون من تغير هذه الآيات إِلَّا المعاني المادية، ونسوا أو جهلوا المعاني المعنوية من التحذير من عقاب اللَّه، وتذكير نعمه. فَإِنَّا لله وإنا إليه راجعون.

# قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه اللَّه تعالى ما خلاصته:

الخسوف والكسوف لهما أوقات مقدرة كما لطلوع الهلال وقت مقدر وذلك ما أجرى اللّه عليه أمره بالليل والنهار والشتاء والصيف وسائر ما يتبع جريان الشمس والقمر، وذلك من آيات اللّه تعالى: ﴿ هُو اللّذِي جَعَلَ الشّمَسَ ضِياءً وَالْقَمَرُ وَعُسَبَانِ وَ هُو اللّهِ مَنَاذِلَ ﴾ [الرّحمان: ٥]، وكما وكما

أن العادة الَّتِي أجراها اللَّه تعالى أن الهلال لا يستهل إِلَّا ليلة ثلاثين أو إحدى وثلاثين فكذلك أجرى الله العادة أن الشمس لا تكسف إِلَّا وقت الإسرار، وأن القمر لا يخسف إِلَّا وقت الإبدار. لكن العلم بالعادة فِي الهلال علم عام يشترك فيه جميع الناس، وأما العلم بالعادة بالكسوف والخسوف فإنما يعرفه من يعرف حساب جريانها، وليس خبر الحاسب بذلك من باب علم الغيب ولا من باب ما يخبر به الَّذِي يكون كذبه فيها أعظم من صدقه فإن ذلك قول بلا علم ثابت الَّذِي نهى عَنْ إتيانهم ومسألتهم.

والعلم بوقت الكسوف والخسوف وإن كان ممكنًا لكن المخبر المعين قد يكون عالمًا بحسابه وقد لا يكون، فإذا تواطأ خبر أهل الحساب على ذلك فلا يكادون يخطئون ومع هذا فلا يترتب على خبرهم علم شرعي فإن صلاة الكسوف والخسوف لا تصلى إلَّا إذا شوهد ذلك، وإذا جوز الإنسان صدق المخبر بذلك أو غلب على ظنه فنوى أن يصلي الكسوف والخسوف عند ذلك واستعد ذلك الوقت لرؤية ذلك كان هذا من باب المسارعة إلى طاعة اللَّه تعالى وعبادته، فإن الصلاة عند الكسوف متفق عليها بين المسلمين وقد تواترت بها السنن عَن النَّبِيّ عَيْقًى.



# الحديث الثالث والأربعون بعد المائة

(١٤٣) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: «أَنَّ الشَّمْسَ خَسَفَتْ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَبَعَثَ مُنَادِيًا يُنَادِي: الصَّلَاةَ جَامِعَةً، فَاجْتَمِعُوا. وَتَقَدَّمَ فَكَبَّرَ وَصَلَّى أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ فِي رَكْعَتَيْنِ وَأَرْبَعَ سَجَدَاتٍ». البخاري رقم (١٠٦٦) ومسلم رقم (٩٠١).

999

### الغريب:

١ - خَسَفَتْ: جوز فيه فتح الخاء والسين وضم الخاء وكسر السين.

٢ - الصَّلَاة جَامِعةً: نصب الأول على الإغراء، والثاني على الحال، وفيها غير هذا الإعراب، ولكن هذا هو الأولى.

### المعنى الإجمالي:

خسفت الشمس على عهد رَسُول اللَّهِ ﷺ فبعث مناديًا فِي الشوارع والأسواق ينادي الناس (الصَّلَاةَ جَامِعَةً) ليصلوا ويدعوا اللَّه تبارك وتعالى أن يغفر لهم ويرحمهم وأن يديم عليهم نعمه الظاهرة والباطنة.

واجتمعوا فِي مسجده ﷺ وتقدم بلا إقامة، فكبر وصلى ركعتين فِي سجدتين، وركعتين فِي سجدتين عَنْهَا.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجود خسوف الشمس على عهد رَسُول اللَّهِ ﷺ.
- ٢ استحباب الصلاة عند الخسوف، ونقل النووي الإجماع على أنها سنة.
- ٣ مشروعية الاجتماع لها لأجل التضرع والدعاء، والمبادرة بالتوبة والاستغفار؛ لأن سبب ذلك الذنوب.

- ٤ إنه لَيْسَ لها أذان، وإنما ينادى لها بـ(الصَّلاةَ جَامِعَةً).
- ٥ إن صلاة الكسوف أربع ركعات، وأربع سجدات، ويأتي تفصيل ذلك
   وكيفيته إن شاء الله تعالى.

CARCEARCEARC

# الحديث الرابع والأربعون بعد المائة

(١٤٤) عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ وَالْقَمَرَ آیَتَانِ مِنْ آیَاتِ اللَّهِ، یُخَوِّفُ اللَّهُ بِهِمَا عِبَادَهُ، وَإِنَّهُمَا لَا یَنْکَسِفَانِ لِمَوْتِ أَحَدٍ مِنَ النَّاسِ وَلَا لِحَیَاتِهِ، فَإِذَا رَأَیْتُمْ مِنْهُمَا شَیْتًا فَصَلُوا وَادْعُوا حَتَّی یَنْکَشِفَ مَا بِکُمْ». البخاری (١٠٤١) و(١٠٥٧) و(٣٢٠٤) و(٣٢٠٤)

#### 000

### المعنى الإجمالي:

بين على أن الشمس والقمر من آيات الله الدالة على قدرته وحكمته، وأن تغير نظامهما الطبيعي، لا يكون لحياة العظماء أو موتهم كما يعتقد أهل الجاهلية. وإنما يكون ذلك لأجل تخويف العباد، فيجددوا التوبة والإنابة إلى الله تعالى؛ ولذا أرشدهم أن يفزعوا إلى الصلاة والدعاء، حتى ينكشف ذلك عنهم وينجلي، ولله في كونه أسرار وتدبير.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية الصلاة والدعاء عند الكسوف والخسوف، رجوعًا إِلَى الله.
- ٢ إن انتهاء الصلاة يكون بالتجلي فإن انتهت قبل التجلي تضرعوا ودعوا
   حتى يزول ذلك، فإنه لم يرد في إعادتها شيء.
- ٣ ظاهر الحديث أنهم يصلون، ولو صادف وقت نهي وهو الصحيح؛ لأنها
   من ذوات الأسباب الَّتِي تصلى عند وجود سببها مطلقًا.
  - وتقدم الخلاف فِي هذه الصلاة ونظائرها فِي (باب المواقيت).
- ٤ إن الحكمة فِي إيجاد الكسوف أو الخسوف هو تخويف العباد،
   وإنذارهم بعقاب اللَّه تعالى، وإزعاج القلوب الساكنة بالغفلة وإيقاظها

وإطلاع الناس على نموذج مما يقع يوم القيامة، والإعلام أنه يؤخذ بالذنب من لا ذنب له، ليحذر المذنب من ذنبه، ويحذر المطيع العاصي، وكل هذه المعاني الروحية لا تنافي وجود الأسباب المادية العادية. وقد تقدم شرح ذلك.

وربه و دربه و دربه و

# الحديث الخامس والأربعون بعد المائة

(١٤٥) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «خَسَفَتِ الشَّمْسُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَالنَّاسِ فَأَطَالَ الْقِيَامَ، ثُمَّ رَكَعَ فَأَطَالَ الرُّكُوعَ، اللَّهِ ﷺ وِالنَّاسِ فَأَطَالَ الْقِيَامَ، ثُمَّ رَكَعَ فَأَطَالَ الرُّكُوعَ وَهُو دُونَ الْقِيَامِ الْأَوَّلِ، ثُمَّ رَكَعَ فَأَطَالَ الرُّكُوعَ وَهُو دُونَ الرُّكُوعِ الْأَوَّلِ، ثُمَّ سَجَدَ فَأَطَالَ السُّجُودَ، ثُمَّ فَعَلَ فِي الرَّكْعَةِ الْأُخْرَى مِثْلَ مَا فَعَلَ فِي الرَّكْعَةِ الْأُخْرَى مِثْلَ مَا فَعَلَ فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى، ثُمَّ انْصَرَفَ وَقَدِ انْجَلَتِ الشَّمْسُ، فَخَطَبَ النَّاسَ فَحَمِدَ اللَّهَ وَأَنْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ الشَّمْسُ وَالْقَمَرَ آيَتَانِ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ لَا تَنْخَسِفَانِ لِمَوْتِ وَأَنْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: يَا وَأَنْنَى عَلَيْهِ، فَإِذَا رَأَيْتُمْ ذَلِكَ فَادْعُوا اللَّهَ وَكَبِّرُوا وَصَلُّوا وَتَصَدَّقُوا، ثُمَّ قَالَ: يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ، وَاللَّهِ مَا مِنْ أَحَدٍ أَغْيَرَ مِنَ اللَّهِ سُبْحَانَهُ مِنْ أَنْ يَزْنِيَ عَبْدُهُ أَوْ تَزْنِيَ أَمْتُهُ مُ كَثِيرًا». أَمَّةَ مُحَمَّدٍ، وَاللَّهِ لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَضَحِكْتُمْ قَلِيلًا وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا». أَمْتُهُ مُكَالًا وَلَبَكُنْتُمْ كَثِيرًا». البخاري (١٠٤٤) و(١٠٤٤) و(١٠٤٩) و(١٠٤٩) و(١٠٤٩)، ومسلم البخاري (في لفظ: «فَاسْتَكْمَلَ أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ وَأَرْبَعَ سَجَدَاتٍ». مسلم (١٠٤).

### OOO

### الغريب:

١ - أَغْيَر: يجوز فيه الرفع على أن (ما) تميمية، والنصب على جعلها حجازية، وهو الأولى.

٢ - وَمِنْ: زائدة مؤكدة فِي الوجهين.

٣ - وَأَغْيَرَ: أفعل تفضيل من (الغيرة) - بالفتح - وهي فِي الأصل تغير يحصل من الحمية والأنفة، ونثبتها لله إثباتًا يليق بجلاله.

### المعنى الإجمالي:

خسفت الشمس على عهد رَسُول اللَّهِ ﷺ، فقام فصلى بالناس فأطال القيام، بحيث قُدِّرَ بقراءة سورة (البقرة) ثُمَّ ركع فأطال الركوع، ثُمَّ قام فقال: «سَمِعَ اللَّهُ

لِمَنْ حَمِدَهُ، رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ»(١)، فقرأ قراءة طويلة دون القراءة الأولى، ثُمَّ ركع فأطال الركوع، وهو أخف من الركوع الأول ثُمَّ سَمَّعَ وَحَمَّدَ، ثُمَّ سجد وأطال السجود، ثُمَّ فعل فِي الركعة الثانية مثل الأولى، حتى استكمل أربع ركعات وأربع سجدات، ثُمَّ انصرف من الصلاة، وقد انجلت الشمس، فخطب الناس، فحمد الله وأثنى عليه.

وحدث أن صادف ذلك اليوم الَّذِي حصل فيه الخسوف موت ابنه (إبراهيم) فَقَالَ بعضهم: كسفت لموت إبراهيم، جريًا على عادتهم فِي الجاهلية من أنها لا تكسف إِلَّا لموت عظيم أو حياة عظيم.

أراد النَّبِيُّ ﷺ - من نصحه وإخلاصه فِي أداء رسالته، ونفع الخلق - أن يزيل ما علق بأذهانهم من هذه الخرافات الَّتِي لا تستند لا إِلَى نقل صحيح، ولا عقل سليم.

فقال فِي خطبته: إن الشمس والقمر آيتان من آيات اللَّه لا ينخسفان لموت أحد ولا لحياته، وإنما يجريهما اللَّه تعالى بقدرته ليخوف بهما عباده، ويذكرهم نعمه، فإذا رأيتم ذلك فافزعوا إِلَى اللَّه تعالى تائبين منيبين، وادعوا، وصلوا، وكبروا، وتصدقوا.

ثم أخذ ﷺ يفصل لهم شيئًا من معاصي اللَّه الكبار، الَّتِي توجب غضبه وعقابه.

ويقسم فِي هذه الموعظة - وهو الصادق المصدوق - يا أمة محمد، والله ما من أحد أغير من الله سبحانه أن يزني عبده، أو تزني أمته. ثُمَّ بين أنهم لا يعلمون عَنْ عذاب اللَّه إِلَّا قليلًا، ولو علموا ما علمه عَنْ عذاب اللَّه إِلَّا قليلًا، ولو علموا ما علمه عَنْ الخذهم الخوف والفرق، ولضحكوا سرورًا قليلًا، ولبكوا واغتموا كثيرًا.

ربنا أجرنا من عذابك، وارحمنا برحمتك الَّتِي وسعت كل شيء، ووالدينا، ومشايخنا، وأقاربنا، والمسلمين أجمعين، آمين.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٦٨٩)، ومسلم (٤١١)، والترمذي (٣٦١)، وأبو داود (٦٠١)

تنبيه: تلاحظ أن فِي صفة صلاة الكسوف تفصيلًا لا يوجد فِي الحديث الَّذِي معنا، وقد أخذته من الرواية الأخرى عَنْ عَائِشَةَ الموجودة فِي الصحيحين أيضًا لتكمل الفائدة.

تنبيه آخر: وردت صلاة الكسوف على كيفيات متعددة، منها: الأمر بالصلاة مجملًا. ومنها: ركعتان، ومنها أربع ركعات، ومنها ست ركعات، ومنها ثمان ركعات، ومنها عشر ركعات، وفي كل هذه الوجوه لم يرد إلَّا أربع سجدات رويت هذه الأوجه المتعددة مع أن الخسوف لم يقع إلَّا مرة واحدة فِي زمن النَّبِيّ ﷺ؛ لذا رجح الأئمة الكبار والمحققون حديث عائشة الَّذِي معنا على غيره من الروايات وهو أربع ركعات، وأربع سجدات، وما عداها فقد ضعفه الأئمة أحمد والبخاري والشافعي، وكذلك شبخ الإسلام ابن تيمية.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء: هل لصلاة الكسوف خطبة مستحبة أم لا؟ فذهب الحنفية، والمالكية، والحنابلة إِلَى أنه لَيْسَ لها خطبة. وذهب الشافعي، وإسحاق، وكثير من أهل الحديث: إِلَى استحبابها لهذه الأحاديث.

والأرجح فِي التفصيل، وهو أنه، إن احتيج إِلَى الخطبة وإلى موعظة الناس وتبيين أمر لهم استحبت كفعل النَّبِيِّ ﷺ لما قَالَ الناس: كسفت الشمس لموت إبراهيم. وإن لم يكن ثَمَّ حاجة، فليس هناك إِلَّا الدعاء، والاستغفار، والصلاة.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجود خسوف الشمس على عهد رَسُول اللَّهِ ﷺ.
- ٢ مشروعية الصلاة، والجمهور على أنها سنة مؤكدة.
- ٣ الإتيان بالصلاة على الوصف المذكور في هذا الحديث، وقد فصلناها بالشرح مستمدين بعض التفصيلات من الرواية الأخرى في الصحيحين عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا.

- ٤ مشروعية التطويل بقيامها، وركوعها، وسجودها.
- ٥ كون كل ركعة أقل من الَّتِي قبلها، دفعًا للضجر والسآمة.
- ٦ أن يكون ابتداء وقت الصلاة من الكسوف، وانتهاؤها بالتجلى.
  - ٧ مشروعية الخطبة إذا دعت الحاجة إليها.
  - ٨ ابتداء الخطبة بحمد اللَّه، والثناء عليه؛ لأنه من الأدب.
- ٩ بيان أن الشمس والقمر من آيات الله الكونية، الدالة على قدرته وحكمته.
- ١٠ كون الكسوف يحدث لتخويف العباد، وتحذيرهم عقاب الله تعالى.
   وقد قلنا: إن هذا لا ينافي الأسباب العادية.
- ۱۱ إزالة ما علق بأذهان أهل الجاهلية من أن الكسوف والخسوف، أو
   انقضاض الكواكب، إنما هو لموت العظماء أو لحياتهم.
- 17 الأمر بالدعاء، والصلاة، والصدقة، عند حدوث الكسوف أو الخسوف.
  - ١٣ أن فعل هذه العبادات، يقى من عذاب اللَّه وعقابه.
- ١٤ تحذير النَّبِيّ ﷺ من الزنا، وأنه من الكبائر، الَّتِي يغار اللَّه تعالى عند
- 10 إثبات صفة الغيرة لله تعالى، إثباتًا يليق بجلاله بلا تعطيل ولا تأويل، ولا تشبيه. قَالَ الصنعاني رحمه اللَّه تعالى: إذا وردت صفة من صفات اللَّه تعالى موهمة بمشابهة المخلوقين كورود لفظ اليد والعين ونحوهما، ومنه الغيرة فقد اختلف العلماء فِي تلك الصفة هل يؤمن بها مع القطع بأنه تعالى لَيْسَ كمثله شيء فِي صفاته ولا ذاته، ويوكل معرفة

كيفيتها وكيفية تعلقها بالله تعالى إِلَى اللَّه ونجريها على ما أجراه اللَّه تعالى ورسوله من غير تأويل ولا تكييف؟ وهو مذهب سلف هذه الأمة، والتأويل طريقة المتأخرين، والحق أن الأولى بالمؤمن اتباع الطبقة الأولى، فإنه لا يحيط بالصفة وكيفيتها إلَّا من أحاط بكيفية ذات الموصوف، فكل صفاته يجب الإيمان بها من غير تكييف ولا تشبيه ولا تأويل. اه بتصرف يسير.

17 - شدة ما أعده الله من العذاب لأهل المعاصي، مما لا يعلمه الناس، ولو علموه لاشتد خوفهم وقلقهم فقد رجح ما يوجب الخوف على ما يوجب الرجاء، لما جبلت عليه النفوس من الميل والإخلاد إلى الشهوات، وهو مرض خطير، لا بد أن يقابل بما يضاده من التحذير والتخويف.

١٧ - إِنَّ اللَّهَ سبحانه وتعالى يطلع نبيه ﷺ على علوم من الغيب، لا تحتمل الأمة علمها.

#### 

# الحديث السادس والأربعون بعد المائة

(١٤٦) عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «خَسَفَتِ الشَّمْسُ عَلَى زَمَانِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَقَامَ فَزِعًا يَخْشَى أَنْ تَكُونَ السَّاعَةُ، حَتَّى أَتَى الْمَسْجِدَ فَقَامَ فَضَلَّى بِأَطْوَلِ قِيَامٍ وَرُكُوعٍ وَسُجُودٍ، مَا رَأَيْتُهُ يَفْعَلُهُ فِي صَلَاةٍ قَطُّ، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ هَذِهِ الْآيَاتِ الَّتِي يُرْسِلُهَا اللَّهُ تَعَالَى لَا تَكُونُ لِمَوْتِ أَحَدٍ وَلَا لِحَيَاتِهِ، وَلَكِنَّ اللَّهَ يُرْسِلُهَا اللَّهُ يُرْسِلُهَا يُخُونُ لِمَوْتِ أَحَدٍ وَلَا لِحَيَاتِهِ، وَلَكِنَّ اللَّهَ يُرْسِلُهَا يُخَوِّفُ بِهَا عِبَادَهُ، فَإِذَا رَأَيْتُمْ مِنْهَا شَيْئًا فَافْزَعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَدُعَائِهِ وَاسْتِغْفَارِهِ». البخاري (١٠٥٩)، ومسلم (٩١٢).

#### OOO

### الغريب:

- ١ أَنْ تَكُونَ السَّاعَةُ: يجوز فِي (الساعة) الرفع، على أن (تكون) تامة،
   والنصب على أنها ناقصة.
  - ٢ فَزِعًا: منصوب على الحال، ووجه فزعه أن تكون الساعة.
- ٣ فَافْزُعُوا: بفتح الزاي. قَالَ فِي (المجمل): فزعت، وأفزعني أي لجأت وأغاثني.

وقال المبرد فِي (الكامل): الفزع فِي كلام العرب على وجهين: أحدهما ما تستعمله العامة، يريدون به الذعر، والآخر الالتجاء والاستصراخ.

### المعنى الإجمالي:

كان من عادة النّبِيّ ﷺ إذا حصل تغير فِي العوالم الكونية، من ريح شديدة، أو رعد قاصف، أو كسوف أو خسوف، حصل عنده خوف من عذاب اللّه تعالى أن يحل بهذه الأمة ما حل بالأمم السابقة ممن أهلك بالصواعق أو الريح أو الطوفان؛ ولذا لما حصل خسوف الشمس، قام فزعًا، لأن معرفته الكاملة بربه، أوجبت له أن يصير منه كثير الخوف، شديد المراقبة، فدخل المسجد، فصلى بالناس صلاة الكسوف، فأطال فيهم إطالة لم تعهد من قبل إظهارًا للتوبة والإنابة.

فلما فرغ المصطفى من مناشدته ربه ومناجاته، توجه إِلَى الناس يعظهم، ويبين لهم أن هذه الآيات يرسلها الله عبرة لعباده، وتذكيرًا وتخويفًا، ليبادروا إِلَى الدعاء، والاستغفار، والذكر، والصلاة. وتقدمت أحكام هذا الحديث بالذي قبله.

قال ابن دقيق العيد: قوله: «فَافْزَعُوا» إشارة إِلَى المبادرة إِلَى ما أمر به، وتنبيه على الالتجاء إِلَى اللَّه تعالى عند المخاوف بالدعاء والاستغفار وإشارة إِلَى أن الاستغفار أن الذنوب تسبب البلايا والعقوبات العاجلة والآجلة، وإشارة إِلَى أن الاستغفار والتوبة سببان لمحو الذنوب، وسبب لزوال المخاوف.





# بإصلاة الاستسفاء

هو لغة: طلبك السقيا لنفسك أو لغيرك، وشرعًا: طلبها من اللَّه تعالى عند حصول الجدب على وجه مخصوص. صلاة الاستسقاء من ذوات الأسباب الَّتِي تشرع عند وجود سببها كالكسوف، وصلاة الجنائز. وسببها: تضرر الناس بالقحط من انقطاع الأمطار، أو تغور الآبار، أو جفاف الأنهار.

# الحديث السابع والأربعون بعد المائة

(١٤٧) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَاصِمِ الْمَازِنِيِّ قَالَ: ﴿خَرَجَ النَّبِيُ ﷺ يَسْتَسْقِي، فَتَوَجَّهَ إِلَى الْقِبْلَةِ يَدْعُو، وَحَوَّلَ رِدَاءَهُ ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ جَهَرَ فِيهِمَا بِالْقِرَاءَةِ». البخاري (١٠٢٤) واللفظ له، ومسلم (٨٩٤). وفي لفظ: ﴿أَتَى الْمُصَلَّى». البخاري (١٠٢٧)، ومسلم (٨٩٤).

OOO

### المعنى الإجمالي:

لما أجدبت الأرض فِي عهد النّبِيّ عَلَيْ ، خرج بالناس إِلَى الصحراء ليطلب السقيا من اللّه تعالى، فتوجه إِلَى القبلة، مظنة قبول الدعاء، وأخذ يدعو اللّه أن يغيث المسلمين، ويزيل ما بهم من قحط. وتفاؤلًا بتحول حالهم من الجدب إِلَى الخصب، ومن الضيق إِلَى السعة، حَوَّلَ رِدَاءَهُ من جانب إِلَى آخر، ثُمَّ صلى بهم صلاة الاستسقاء ركعتين، جهر فيهما بالقراءة؛ لأنها صلاة جامعة.

### ما يؤخذ من الحديث:

 ١ - مشروعية صلاة الاستسقاء، وأجمع العلماء على استحبابها إلا أبا حنيفة فإنه يرى أن الاستسقاء يشرع بمجرد الدعاء، وخالفه أصحابه.

- ٢ أنه يشرع لها خطبة، تشتمل على ما يناسب الحال، من الاستغفار،
   والتضرع، والدعاء، والزجر عن المظالم، والأمر بالتوبة.
- ٣ أن تكون الخطبة قبل الصلاة، وقد ورد في بعض الأحاديث. ففي مسند الإمام أحمد أنه يبدأ بالصلاة قبل الخطبة، وهو مذهب جمهور العلماء من الشافعية، والحنابلة وغيرهم. وعن الإمام أحمد في ذلك ثلاث روايات:
  - أ تقديم الصلاة.
    - ب وعكسها.
  - جـ وجواز الأمرين.
  - ٤ استقبال القبلة عند الدعاء؛ لأنها مظنة الإجابة.
- مشروعية تحويل الرداء أثناء الدعاء، تفاؤلًا بتحول حالهم من القحط والجدب إلى الرخاء والخصب.
- ٦ الجهر فِي صلاة الاستسقاء بالقراءة، وهذا شأن كل صلاة تكون جامعة،
   كالجمعة، والعيدين، والكسوف.
- ٧ أن تكون صلاتها في الصحراء، لتتسع للناس، وليبرزوا بضعفهم
   وعجزهم أمام الله تعالى، مادين يد الافتقار والذل.

#### 

# الحديث الثامن والأربعون بعد المائة

(١٤٨) عَنْ أَنُسِ بْنِ مَالِكِ: «أَنَّ رَجُلًا دَخَلَ الْمَسْجِدَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ مِنْ بَابٍ كَانَ نَحْوَ دَارِ الْقَضَاءِ، وَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَائِمٌ يَخْطُبُ، فَاسْتَقْبَلَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَائِمًا ثُمَّ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ مُمَّ قَالَ: اللَّهُمَّ أَغِنْنَا، اللَّهُمَّ أَغِنْنَا، اللَّهُمَّ أَغِنْنَا، اللَّهُمَّ أَغِنْنَا، اللَّهُمَّ أَغِنْنَا، اللَّهُمَّ أَغِنْنَا، قَالَ أَنَسُ: فَلَا وَاللَّهِ مَا نَرَى فِي السَّمَاءِ مِنْ سَحَابٍ وَلَا قَزَعَةٍ وَمَا بَيْنَنَا وَبَيْنَ سَلْعٍ مِنْ بَيْتٍ وَلَا دَرِ. قَالَ: فَطَلَعَتْ مِنْ وَرَائِهِ سَحَابَةٌ مِثْلُ التُّرْسِ، فَلَمَّا تَوَسَّطَتِ السَّمَاء ، انْتَشَرَتْ ثُمَّ أَمْطَرَتْ. قَالَ: فَلَا وَاللَّهِ مَا رَأَيْنَا الشَّمْسَ سَبْتًا. قَالَ: ثُمَّ دَخَلَ رَجُلٌ مِنْ ذَلِكَ الْبَابِ فِي الْجُمُعَةِ الْمُقْبِلَةِ، وَرَسُولُ اللَّهِ قَائِمٌ يَخْطُبُ فَاسْتَقْبَلَهُ قَائِمًا، فَقَالَ: يَا رَسُولُ اللَّهِ هَلَكَتِ الْمُهُمَّ عَلَى الْمُعْمَةِ الْمُقْبِلَةِ، وَرَسُولُ اللَّهِ قَائِمٌ يَخْطُبُ فَاسْتَقْبَلَهُ قَائِمًا، فَقَالَ: يَا رَسُولُ اللَّهِ هَلَكَتِ الْمُشْوِي فِي الشَّمْسِ الْمُعْرَابُ وَلَا عَلَيْنَا، اللَّهُ يُمْسِكُهَا عَنَا. قَالَ: فَرَفَعَ رَسُولُ اللَّهِ هَلَكَ النَّا فَالَ: يَا السَّهُمُ عَلَى الْالَهِ هَلَكَتِ الْأَمْولُ اللَّهِ هَلَكَتِ الشَّمْسِ اللَّهُمُّ عَلَى الْاللَهُ عُلَىنَا، اللَّهُمَّ عَلَى الْالْمَابِ وَلَعْ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى الْاللَهِ عَلَى الْمُعْرَابِ اللَّهُمُّ عَلَى الْاللَه يُسْتِعَلِكَ الْمُعْلِقِ وَمَنَابِتِ الشَّجُولِ اللَّهُ عُلَى الْمُعْمَى الْكَامِ وَالظُرَابِ وَيُولُ الْمُلْ وَيَةٍ وَمَنَابِتِ الشَّجُورِ قَالَ شَرِيكَ فَا لَا اللَّهُمُ عَلَى الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ اللَّهُ الْمُعْرِقِ وَمَنَابِتِ الشَّجُولُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُ اللَّهُمُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِى اللَّهُ الْمُ الْمُعْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِكِ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللْمُعْلَى اللَّهُ اللَ

الظِّرَاب: الجبال الصغار. و(الآكام): جمع (أكمة) وهي أعلى من الرابية ودون الهضبة. و(دار القضاء): دار عمر بن الخطاب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ. سميت بذلك؛ لأنها بيعت فِي قضاء دَيْنِهِ.

CCC

### الغريب:

- ١ دَار الْقَضَاءِ: دار لعمر بن الخطاب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، بيعت لقضاء دينه بعد وفاته، غربي المسجد.
  - ٢ يُغِثْنَا: هو بالجزم لأنه جواب الطلب.

- ٣ وَلَا قَرَعَةً: (القزعة) القطعة الرقيقة من السحاب، بفتح القاف والزاي والعين.
- ٤ سَلْع: بفتح السين وسكون اللام، جبل قرب المدينة وهو في الجهة الغربية الشمالية منها، وقد دخل الآن في العمران.
- ٥ التُرْس: صفيحة مستديرة من حديد، يتقون بها فِي الحرب ضرب السيوف.
- ٦ اللّكام والظّراب: (الآكام): التلول المرتفعة من الأرض، و(الظراب)
   الروابي والجبال الصغار، ومفرد (الآكام) أكمة، و(الظراب) جمع ظرب بفتح الظاء وكسر الراء.
- ٧ مَا رَأَيْنَا الشَّمْسَ سَبْتًا: بكسر السين وفتحها، يعني أسبوعًا، من باب تسمية الشيء ببعضه.
  - ٨ يُمْسِكُهَا: يجوز فيه الرفع، ويجوز الجزم فِي جواب الطلب.

### المعنى الإجمالي:

كان النّبِيُّ عَلَيْهِ قائمًا يخطب فِي مسجده يوم الجمعة، ودخل رجل فاستقبل النّبِي وَلَيْهُ ثُمَّ قَالَ: يَا رَسُول اللّهِ – مبينًا للنبي عليه الصلاة والسلام، ما فيهم من الشدة والضيق، بسبب انحباس المطر الّذِي جُلُّ معيشتهم عليه، وطلب منه الدعاء لهم بتفريج هذه الكربة \_ هلكت الحيوانات من عدم الكلأ، وانقطعت الطرق، فهزلت الإبل الّتِي نسافر ونحمل عليها. ولكونك القريب من اللّه تعالى، مستجاب الدعاء، ادع اللّه أن يغيثنا، فبالغيث يزول عنا الضرر، ويرتفع القحط. فرفع النّبِيُ عَلَيْ يديه ثُمَّ قَالَ: «اللّهُمُّ أَغِثْنَا» ثلاث مرات، كعادته فِي الدعاء، والتفهيم فِي الأمر المهم. ومع أنهم لم يروا فِي تلك الساعة فِي السماء من سحاب ولا ضباب إلّا أنه فِي أثر دعاء المصطفى عليه، طلعت من وراء جبل (سلع) قطعة صغيرة، فأخذت ترتفع، فلما توسطت السماء، توسعت وانتشرت، ثُمَّ أمطرت، ودام المطر عليهم سبعة أيام.

حتى إذا كانت الجمعة الثانية، دخل رجل، ورسول اللَّه عَلَيْ قائم يخطب الناس، فَقَالَ - مبينًا أن دوام المطر، حبس الحيوانات فِي أماكنها عَنِ الرعي، حتى هلكت، وحبس الناس عَنِ الضرب فِي الأرض والذِّهَاب والإياب فِي طلب الرزق - فادع اللَّه أن يمسكها عنا. فرفع يديه على ثُمَّ قَالَ ما معناه: اللهم إذا قدرت بحكمتك استمرار هذا المطر، فليكن حول المدينة لا عليها، ليضطرب الناس فِي معاشهم، وتسير بهائمهم إلَى مراعيها، وليكون نزول هذا المطر فِي الأمكنة الَّتِي ينفعها نزوله من الجبال، والروابي، والأودية، والمراعي. وأقلعت السماء عَنِ المطر فخرجوا من المسجد يمشون، وليس عليهم مطر. فصلوات اللَّه وسلامه عليه.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية الخطبة قائمًا وإباحة مكالمة الخطيب، وتقدم فِي الجمعة هذا البحث.
- ٢ مشروعية الاستسقاء في الخطبة، واقتصر عليها أبو حنيفة، بدون صلاة،
   والجمهور على أن الاستسقاء يكون بصلاة خاصة، وخطبة الجمعة وفي
   الدعاء وحده.
- ٣ رفع اليدين فِي الدعاء؛ لأن فيه معنى الافتقار، وتحري معنى الإعطاء فيهما، وقد أجمع العلماء على رفعهما فِي هذا الموقف واختلفوا فيما عداه، فبعضهم عداه إِلَى كل حالة دعاء، وبعضهم قصره على المواطن الوارد فيها. قَالَ الحافظ ابن حجر: إن فِي رفع اليدين فِي الدعاء مطلقًا أحاديث كثيرة. عند البخاري والمنذري والنووي.
- عجزة من معجزات النَّبِيّ عَلَيْتُ وكرامة من كراماته، الدالة على نبوته، فقد استجيب دعاؤه في الحال، في جلب المطر ورفعه.
- ٥ إن فعل الأسباب لطلب الرزق، من الدعاء، والضرب في الأرض، لا ينافي التوكل على الله تعالى.

- ٦ استحباب الدعاء بهذا الدعاء النبوي لطلب الغيث.
- ٧ جواز الاستسقاء عند الضرر بالمطر. وخص بقاء المطر على الآكام
   والظراب وبطون الأودية؛ لأنها أوفق للزراعة والرعي في شواهق الجبال
   الَّتِي لا تنال إلَّا بمشقة.
- ٨ جواز طلب الدعاء ممن يظن فيهم الصلاح والتقى، وهذا التوسل الجائز.
   وقد قسم شيخ الإسلام ابن تيمية التوسل إلَى ثلاثة أقسام، اثنان جائزان:
   الأول: طلب دعاء اللَّه من الحي الَّذِي يظن فيه الخير. الثاني: التوسل بفعل الأعمال الصالحة؛ فهذان القسمان مشروعان. أما الثالث فممنوع، وهو التوسل بجاه أحد من المخلوقين، حيًّا أو ميتًا، فهذا لا يجوز، لأنه من وسائل الشرك.

#### 

# بالبصلاة الخوف

ليس لها سبب إلا الخوف حضرًا أو سفرًا، وهي ثابتة بالكتاب والسنة والإجماع. وقد وردت بصفات متعددة، وكلها جائزة. وبما أنها شرعت رحمة بالمصلين في هذه الشدة وتخفيفًا عنهم، فإن الأنسب للمصلين أن يختاروا من هذه الوجوه الواردة أنسبها للمقام. ويختلف ذلك باختلاف جهة العدو وقربه، وبعده، وشدة الخوف، أو خفته.

# الحديث التاسع والأربعون بعد المائة

(١٤٩) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ صَلَاةً الْخَوْفِ فِي بَعْضِ أَيَّامِهِ الَّتِي لَقِيَ فِيهَا الْعَدُوَّ، فَقَامَتْ طَائِفَةٌ مَعُهُ، وَطَائِفَةٌ بَإِزَاءِ الْعَدُوِّ، فَصَلَّى بِالَّذِينَ مَعَهُ رَكْعَةً ثُمَّ ذَهَبُوا، وَجَاءَ الْآخَرُونَ فَصَلَّى بِالَّذِينَ مَعَهُ رَكْعَةً ثُمَّ ذَهَبُوا، وَجَاءَ الْآخَرُونَ فَصَلَّى بِعِمْ رَكْعَةً، وَقَضَتِ الطَّائِفَتَانِ رَكْعَةً رَكْعَةً». البخاري (٩٤٢)، ومسلم (٨٣٩).

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

## المعنى الإجمالي:

صلى النَّبِيُّ عَلَيْ صلاة الخوف بأصحابه فِي بعض حروبه مع المشركين حينما التقى المسلمون بعدوهم من الكفار وخافوا من شن الغارة عليهم عند اشتغالهم بالصلاة. فقسم النَّبِيُ عَلَيْ الصحابة طائفتين، طائفة قامت معه فِي الصلاة، وطائفة وجاه العدو، يحرسون المصلين، فصلى بالتي معه ركعة، ثُمَّ ذهبوا وهم فِي صلاتهم.

وجاءت الطائفة الَّتِي لم تصل، فصلى بها ركعة ثُمَّ سلم النَّبِيُّ ﷺ.

فقامت الطائفة الَّتِي معه أخيرًا فقضت الركعة الباقية عليها، ثُمَّ ذهبوا للحراسة، وقضت الطائفة الأولى الركعة الَّتِي عليها أيضًا.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية صلاة الخوف عند وجود سببها، حضرًا وسفرًا، تخفيفًا على
   الأمة ومعونة لهم على جهاد الأعداء، وأداء الصلاة في جماعة، وفي
   وقتها المحدد.
- ٢ الإتيان بها على هذه الكيفية الَّتِي ذكرت فِي الحديث، مع زيادة تفصيلات فِي هذه الوجهة ذكرتها فِي الشرح الإجمالي، استزدتها من بعض طرق هذا الحديث.
  - ٣ إن الحركة الكثيرة لمصلحة الصلاة، أو للضرورة، لا تبطل الصلاة.
- ٤ الحرص الشديد على الإتيان بالصلاة في وقتها ومع الجماعة، فقد سمح
   بأدائها على هذه الصفة محافظة على ذلك.
- ٥ أخذ الأهبة، وشدة الحذر من أعداء الدين، الذين يبغون الغوائل
   للمسلمين.

#### CARC CARC CARC

## الحديث الخمسون بعد المائة

(١٥٠) عَنْ يَزِيدَ بْنِ رُومَانَ، عَنْ صَالِحِ بْنِ خَوَّاتِ بْنِ جُبَيْرٍ، «عَمَّنْ صَلَّى مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ ذَاتِ الرِّقَاعِ صَلَاةَ الْخَوْفِ: أَنَّ طَائِفَةً صَفَّتُ مَعَهُ وَطَائِفَةً وَجَاهَ الْعَدُوِّ، فَصَلَّى بِالَّذِينَ مَعَهُ رَكْعَةً، ثُمَّ ثَبَتَ قَائِمًا فَأَتَمُّوا لِأَنْفُسِهِمْ، ثُمَّ انْصَرَفُوا فَصَفُّوا وِجَاهَ الْعَدُوِّ، وَجَاءَتِ الطَّائِفَةُ الْأُخْرَى فَصَلَّى بِهِمُ الرَّكْعَةَ الَّتِي الْصَرَفُوا فَصَفُّوا وِجَاهَ الْعَدُوِّ، وَجَاءَتِ الطَّائِفَةُ الْأُخْرَى فَصَلَّى بِهِمُ الرَّكْعَةَ الَّتِي بَقِيتُ ثُمَّ ثَبَتَ جَالِسًا وَأَنَمُّوا لِأَنْفُسِهِمْ ثُمَّ سَلَّمَ بِهِمْ». البخاري (٤١٣٩) ومسلم (٤٤٣).

الرجل الَّذِي صلى مع رَسُول اللَّهِ ﷺ، هو سهل بن أبي حثمة.

000

### الغريب:

- ذَاتِ الرِّقَاعِ: هي غزوة غزا النَّبِيُّ ﷺ فيها (غطفان)، ومنازلهم بعالية (نجد) بين المدينة و(القصيم) وتوافقوا ولم يحصل قتال. قيل: سميت بذلك، لانتقاب أرجلهم من الحفي، فلفوها بالخرق.

# المعنى الإجمالي:

في هذا الحديث يكون العدو في غير جهة القبلة؛ لأن منازله في شرق المدينة، ولذا صفت طائفة، ووقفت الأخرى في وجه العدو اللّذي جعله المصلون خلفهم. فصلى النّبِيُ عَلَيْ ركعة بالذين معه، ثُمَّ قام بهم إلى الثانية، فثبت فيها قائمًا، وأتموا لأنفسهم ركعة، ثُمَّ سلموا، ثُمَّ انصرفوا وجاه العدو. وجاءت الطائفة الأخرى فصلى بهم الركعة الباقية، ثُمَّ ثبت جالسًا وقاموا فأتموا لأنفسهم ركعة، ثُمَّ سلم بهم.

### اختلاف العلماء:

رويت صلاة الخوف عَنِ النَّبِيِّ ﷺ بأوجه متعددة، قَالَ ابن حزم: صح منها أربعة عشر وجهًا، وأفرد لها جزءًا. وَقَالَ النووي: يبلغ وجوهها ستة عشر وجهًا.

وَقَالَ ابن العربي: أربعًا وعشرين. أما ابن القيم فِي كتابه - الهدي - فقال: إنها ستة أو سبعة أوجه. وهؤلاء كلما رأوا اختلاف الرواة فِي قصة جعلوا ذلك وجوهًا من فعل النَّبِيِّ عَلِيُّ وإنما هي من اختلاف الرواة.

أما الإمام مالك فذهب إِلَى الصفة الَّتِي ذكرت فِي حديث سهل بن ابي حثمة.

وأما الإمام الشافعي فاختار حديث صالح بن خوات.

وأما الإمام أبو حنيفة وطائفة من الفقهاء فتارة يرجحون ما وافق ظاهر الصفة المذكورة فِي القرآن، وتارة يختارون ما كثرت رواته من الأحاديث.

أما **الإمام أحمد** فقد سأله تلميذه الأثرم فقال: قلت لأبي عبد اللَّه: تقول بالأحاديث كلها فكل حديث بموضعه أو تختار واحدًا منها فقال: أنا أقول من ذهب إليها كلها فحسن وأما حديث سهل فأنا أختاره.

قال الصنعاني: وكلام أحمد حسن مع صحة الصفات وتعدد فعله ﷺ لتلك الصفات.

أما ابن القيم فِي (الهدي) فصح عنده ستة أو سبعة وجوه وسردها حسب حال العدو وكأنه يختار الأخذ بها كلها تبعًا لاختلاف حال العدو.

وقال السهيلي فِي كتابه (الروض الأنف) اختلف العلماء فِي الترجيح فقالت طائفة: يعمل بما كان أشبه بظاهر القرآن. وقالت طائفة: يجتهد فِي طلب الآخر منها فإنه الناسخ لما قبله. وقالت طائفة: يؤخذ بأصحها نقلًا. وقالت طائفة: يؤخذ بجميعها على حسب اختلاف أحوال الخوف. اهد منه.

وما اختاره الإمام أحمد ورجحه ابن القيم وذكره السهيلي هو الَّذِي تميل إليه النفس عملًا بالأحاديث كلها وتيسيرًا على المصلين عند تبدل أحوال العدو. والله أعلم.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ فيه ما تقدم من مشروعية صلاة الخوف وتأكد صلاة الجماعة، وأخذ
   الحذر من أعداء الدين.
- ٢ الإتيان بالصلاة على هذه الكيفية وهي مناسبة، حيث العدو في غير جهة القبلة، كالتي قبلها، فكلاهما في (ذات الرقاع) إلا أنهما في وقتين فاختلفا.
- ٣ وفيه مخالفة لصلاة الأمن، وهي تطويل الركعة الأخيرة على الأولى،
   وأن المأمومين الذين فاتهم شيء من الصلاة أتموه قبل سلام الإمام.
- ٤ وفيه مفارقة المأموم لإمامه لمثل هذا العذر. وقد وردت المفارقة فيما هو أخف من ذلك كالذي صلى مع (معاذ) فلما أطال القراءة انفرد وأتم لنفسه، لكونه صاحب حاجة، ولم يأمره النّبيُّ عليه بالإعادة.



# الحديث الحادي والخمسون بعد المائة

(١٥١) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «شَهِدْتُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَالْعَدُوْب، فَصَفَفْنَا خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَالْعَدُوُّ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْمُؤَخِّرُ النَّبِيُ ﷺ وَكَبَّرْنَا جَمِيعًا ثُمَّ رَكَعَ وَرَكَعْنَا جَمِيعًا، ثُمَّ رَفْعَ رَأْسَهُ مِنَ اللَّكُوعِ وَرَفَعْنَا جَمِيعًا، ثُمَّ انْحَدَرَ بِالسُّجُودِ وَالصَّفُّ الَّذِي يَلِيهِ، وَقَامَ الصَّفُّ اللَّذِي يَلِيهِ، اللَّمُوحِ وَرَفَعْنَا جَمِيعًا، ثُمَّ انْحَدَرَ الصَّفُّ اللَّهِ وَقَامَ الصَّفُّ اللَّهُوحَرُ فِي نَحْرِ الْعَدُوِّ وَقَامُوا، ثُمَّ تَقَدَّمَ الصَّفُّ الْمُؤَخَّرُ وَتَأَخَّرَ الصَّفُ اللَّهَ مَنَ اللَّهُوحَرُ وَقَامُ الصَّفُ اللَّهَ مِنَ الرَّكُوعِ فَرَفَعْنَا جَمِيعًا، اللَّهُ مَنَ اللَّهُوجَرُ وَتَأَخَّرَ الصَّفُ اللَّهُوجَرُ وَتَأَخَّرَ الصَّفُ اللَّهُ مِنَ الرُّكُوعِ فَرَفَعْنَا جَمِيعًا، اللَّهُ مَنَ اللَّهُوجَرُ وَالسَّفُ اللَّهُوعَ وَوَلَمَّا اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مِنَ الرَّكُوعِ فَرَفَعْنَا جَمِيعًا، اللَّهُ اللَّهُ مِنَ الرَّكُوعِ فَرَفَعْنَا جَمِيعًا، اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ مَنَّا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ مِنَ اللَّهُ وَالسَّفُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ الْعَلَقِ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّنَا جَمِيعًا، اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ

OOO

## المعنى الإجمالي:

هذه الكيفية المفصلة فِي هذا الحديث عَنْ صلاة الخوف مناسبة للحال الَّتِي كان عليها النَّبِيُّ ﷺ وأصحابه حين ذاك، من كون العدو فِي جهة القبلة. ويرونه فِي حال القيام والركوع، وقد أمنوا من كَمِين يأتي من خلفهم.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - صلاة الخوف على هذه الصفة المذكورة، لوجود الجال المناسبة،
 وانتفاء المحاذير المنافية.

- ٢ الحراسة هنا وقعت في حال السجود فقط؛ لأنهم في غير السجود يرون العدو كلهم.
- ٣ قوله: «وَالْعَدُوُّ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقِبْلَةِ» مفهومه أنه لو كان العدو فِي غير القبلة، لصلوا على غير هذه الصفة، كما تقدم فِي صفتها فِي الحديثين السابقين وغيرهما. وتقدم أن لتعدد وجوهها فوائد، منها مراعاة حال العدو، وجهاته.
- ٤ وفيه بيان حسن القيادة، وتدبير الجيوش وإبعادها عَنِ المخاوف،
   ومفاجآت الأعداء، واتخاذ الاحتياطات في ذلك.
- ٥ وفيه بيان العدل، وأنه مما تحلى به النّبِيُّ عَلَيْهِ فِي جميع أحواله. فقد عدل بينهم بالحراسة، فجعلهم يتناوبون فيها. وعدل بينهم بالصلاة، فكل من الطائفتين صلت معه ركعة. وعدل بينهم فِي قيامهم فِي الصف الّذِي يليه. وهكذا شأنه فِي جميع أموره عَلَيْهِ.
- ٦ وفيه أن الحركة المطلوبة ولو كثرت، لا تخل في الصلاة كالتقدم إلى المكان الفاضل ونحو ذلك. وتقدم حكم الحركة وأقسامها في حديث قصة حمل النّبِيّ على (أُمَامَة) في الصلاة، وهو الحديث (الواحد والتسعون).

فائدة هامة: قَالَ الصنعاني عند اختلاف العلماء فِي صلاة الخوف هذا القول وهو: الحديث إذا صح فهو مذهبي، صح عَنِ الإمام الشافعي، وصح أيضًا عَنْ أبي حنيفة ومالك وأحمد، بل هذا معلوم أنه لسان حال كل مؤمن، فإنه إذا صح عَنْ رَسُول اللَّهِ عَلَيْ شيء، وقد قَالَ من جهله قولًا يخالفه، فإن كلام رَسُول اللَّهِ عَنْ رَسُول اللَّهِ عَلَيْ فَأَنْهُوأً وَمَا نَهَنَكُمُ عَنْهُ فَأَنْهُوأً وَمَا نَهَنَكُمُ عَنْهُ فَأَنْهُوأً وَمَا نَهَنَكُمُ عَنْهُ فَأَنْهُوأً وَمَا اللَّهِ عَلَيْهُ الْسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمُ عَنْهُ فَأَنْهُوأً وَعَلَي اللهِ على كل ما سواه بنص: ﴿ وَمَا ءَائِنكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمُ عَنْهُ فَأَنْهُوأً ﴾ [الحيشر: ٧]، بل ذلك معنى الإيمان بالرسالة والنبوة، وفي كلام الأئمة الأربعة وغيرهم دليل على أنهم لم يحيطوا بما جاء عَنْ رَسُول اللَّهِ عَلَيْهُ، وهو معلوم قطعًا، إلَّا أن جهلة المقلدين يأنفون من أن يقال: إن إمامهم ما وصل إليه الحديث الَّذِي

يخالف مذهبهم، بل يقولون: قد عرفه وعرف أنه منسوخ أو مئول أو نحو ذلك من الأعذار الَّتِي لا تنفق عند النقاد. ولهذا أقول: إن من تبع إمامه في مسألة قد ثبت النص بخلاف ما قاله إمامه فيها فإنه غير تابع لإمامه؛ لأنه قد صرح بأنه لا يتابع في قوله إذا خالف النص. اهـ.

CARCEAN COM

المحارث



# كالب الجنائز

الجنائز: جمع (جنازة) بالفتح، والكسر أفصح، اسم يطلق على الميت وعلى السرير مع الميت. وللميت أحكام كثيرة، ذكروا هنا منها الصلاة وما يتعلق بها، من التغسيل والتكفين، والدفن وغير ذلك. أما الحقوق المالية، فتأتى في الوصايا والفرائض.

بما أن الكتاب مختصر، فإن المصنف لم يأت بكل ما تدعو الحاجة إليه من الأحاديث المتعلقة بالميت؛ ولذا فإننا نذكر نبذة من الفوائد الَّتِي صحت بها الأحاديث.

فمن حق المريض على إخوانه المسلمين عيادته، وإدخال السرور عليه.

فإذا كان فِي حال خطرة، يذكر بالتوبة، وقضاء الديون، والوصية، لا سيما فيما يجب عليه بيانه، ويكون ذلك بلطف، لا يشعر معه بالخوف من دنو أجله، ويتأكد على المريض ذلك، وأن يخرج من المظالم، ويستغفر عَنِ المعاصي وأن يحسن ظنه بالله تعالى. فإذا حضره الموت، سُن لمن حضره تلقينه الشهادتين بلطف، وتوجيهه إلى القبلة. فإذا مات غمضت عيناه، ولينت مفاصله، وأسرع بتجهيزه، ما لم يكن فِي تأخيره مصلحة.

وتغسيل الميت، وتكفينه، وحمله، والصلاة عليه، ودفنه؛ فروض كفاية، إذا قام بها من يكفي، تسقط عَنِ الباقين، شأن كل فرض كفاية.

فإن ترك، صار الإثم على من علم حاله، وقدر على ذلك، ثُمَّ تركه.

وصفة الصلاة عليه أربع تكبيرات، بعد الأولى الفاتحة، وبعد الثانية الصلاة على النَّبِيّ عَلَيْهِ، وبعد الثالثة الدعاء للميت، وبعد الرابعة سكتة لطيفة ثُمَّ السلام.

قال شيخ الإسلام: الَّذِي ثبت فِي السنن عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنه كَانَ يقوم على قبر الرجل من أصحابه إذا دفن، ويقول: «سَلُوا لَهُ التَّثْبِيتَ فَإِنَّهُ الْآنَ يُسْأَلُ»(١). وقد ثبت أن المقبور يسأل ويمتحن. وأنه يؤمر بالدعاء له.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۳۲۲۱)



# باب في الصلاة على لغائب على لقبر

# الحديث الثاني والخمسون بعد المائة

(١٥٢) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «نَعَى النَّبِيُّ ﷺ النَّجَاشِيَّ فِي الْيَوْمِ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «نَعَى النَّبِيُّ ﷺ النَّجَاشِيَّ فِي الْيَوْمِ الَّذِي مَاتَ فِيهِ وَخَرَجَ إِلَى الْمُصَلَّى فَصَفَّ بِهِمْ وَكَبَّرَ أَرْبَعًا». البخاري (١٣٣٣)، ومسلم (٩٥١).

# الحديث الثالث والخمسون بعد المائة

(١٥٣) عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ صَلَّى عَلَى النَّجَاشِيِّ، فَكُنْتُ فِي الصَّفِّ الثَّانِي أَوِ الثَّالِثِ». البخاري (٣٨٧٨).

 $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$ 

### الغريب:

١ - نَعَى: نعاه ينعاه بفتح أوله. والنعي: الإخبار بالموت.

٢ - النَّجَاشِي: بفتح النون على المشهور، قَالَ فِي النهاية: والصواب تخفيف الياء، اسمه (أصحمة) توفي فِي رجب، سنة تسع، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ.

## المعنى الإجمالي:

النجاشي ملك الحبشة له يد كريمة على المهاجرين إليه من الصحابة، حين ضيقت عليهم قريش فِي مكة، ولم يسلم أهل المدينة بعد فأكرم وفادتهم. ثُمَّ قاده حسن نيته، واتباعه الحق، وطرحه الكبر إِلَى أن أسلم، فمات بأرضه، ولم ير النَّبِيَّ وَاللَّهِ، فلإحسانه إِلَى المسلمين، وكبر مقامه، وكونه بأرض لم يُصَلَّ عليه فيها أخبر النَّبِيُ وَاللَّهِ أصحابه بموته فِي ذلك اليوم الَّذِي مات فيه، وخرج بهم إلى المصلى، فصف بهم، وكبر عليه أربع تكبيرات، شفاعة له عند اللَّه تعالى.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي الصلاة على الغائب. ذهب أبو حنيفة ومالك: إِلَى أنها لا تشرع. وجوابهم على هذه الأحاديث أنها خاصة بالنبي على الشافعي وذلك المشهور عند أصحاب الإمام أحمد - إِلَى أنها مشروعة لهذه الأحاديث الصحيحة، والخصوصية تحتاج إِلَى دليل، وليس هنا دليل.

وتوسط شيخ الإسلام ابن تيمية فقال: إن كان الغائب لم يصل عليه، صلي عليه كهذه القضية، وإن كان قد صُلي عليه، فقد سقط الفرض بذلك عَنِ المسلمين. وهو مروي عَنِ الإمام أحمد، وصححه ابن القيم في الهدي؛ لأنه توفي في زمن النبي عليه أناس من أصحابه غائبين، ولم يثبت أنه صلى على أحد منهم. ونقل شيخ الإسلام ابن تيمية عَنِ الإمام أحمد أنه قَالَ: إذا مات رجل صالح صُلي عليه، واحتج بقضية (النجاشي). وقد رجح هذا التفصيل شيخنا عبد الرحمن آل سعدي وعليه العمل في (نجد) فإنهم يصلون على من له فضل على المسلمين، ويتركون من عداه. وَقَالَ ابن القيم: أصح الأقوال هذا التفصيل.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية الصلاة على الميت؛ لأنها شفاعة ودعاء من إخوانه المصلين.
- ٢ مشروعية الصلاة على الغائب، وتقدم أن الحديث لَيْسَ على إطلاقه، بل
   يخص بها من له فضل وإحسان عام على الإسلام والمسلمين.
  - ٣ الصلاة على الميت فِي مصلى العيد إذا كان الجمع كثيرًا.
- ٤ التكبير فِي صلاة الجنازة أربع، وتقدم فِي أول الباب ما يقال بعد كل واحدة منهن.
- ٥ فضيلة كثرة المصلين وكونهم ثلاثة صفوف. لما روى أصحاب السنن أيضًا: «مَا مِنْ مُؤْمِنٍ يَمُوتُ فَيُصَلِّي عَلَيْهِ أُمَّةٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ، يَبْلُغُونَ أَنْ

يَكُونُوا ثَلَاثَةَ صُفُوفٍ إِلَّا غُفِرَ لَهُ"(١).

٦ - الإخبار بموت الميت للمصلحة فِي ذلك، من تكثير المصلين، وإخبار أقاربه فإن ذلك لَيْسَ من النعي المنهي عنه فِي قوله ﷺ: "إِيَّاكُمْ وَالنَّعْيَ، فَإِنَّ النَّعْيَ عَمَلُ الْجَاهِلِيَّةِ» (٢). وذلك أنهم يأخذون ينادون عليه فِي المحلات العالية بأنواع المدائح الصحيحة والمكذوبة، وفيه مفاسد من وجوه كثيرة.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۱۰۲۸)، وأبو داود (۳۱۲۲)، وابن ماجه (۱٤۹۰)، وأحمد واللفظ له (۱۲۲۸۳)

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (۹۸٤)

# الحديث الرابع والخمسون بعد المائة

(١٥٤) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ صَلَّى عَلَى قَبْرٍ بَعْدَمَا دُفِنَ، فَكَبَّرَ عَلَيْهِ أَرْبَعًا». مسلم (٩٥٤).

OOO

### المعنى الإجمالي:

قد جُبِلَ النَّبِيُّ عَلَى محاسن الأخلاق، ومن ذلك ما اتصف به من الرحمة والرأفة، فما يفقد أحدًا من أصحابه حتى يسأل عنه، ويتفقد أحواله. فقد سأل عَنْ صاحب هذا القبر، فأخبروه بوفاته، فأحب أنهم أخبروه ليصلي عليه، فإن صلاته سكن للميت، ونور يزيل الظلمة الَّتِي هو فيها، فصلى على قبره كما يصلي على الميت الحاضر.

## الأحكام:

١ - مشروعية الصلاة على القبر، ولا يلتفت إلى من منعه، لرده النصوص بلا
 حجة.

وقيده بعض العلماء، بمدة شهر، بعضهم حتى يبلى جسده، وبعضهم جوزه أبدًا. وقد جاء فِي البخاري «أَنَّهُ ﷺ مَرَّ بِقَبْرٍ دُفِنَ لَيْلًا، فَقَالَ: مَتَى دُفِنَ هَذَا؟ قَالُوا: الْبَارِحَةَ.»(١)، قَالَ ابْنُ الْقَيِّمِ: رُوِيَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ «أَنَّهُ كَانَ إِذَا فَاتَتْهُ الصَّلَاةُ عَلَى الْبَارِحَةَ.»(يَّ عَلَى الْقَبِرِ»(٢) فِي ستة أوجه حسان.

٢ - إن الصلاة على القبر، مثل الصلاة على الميت الحاضر.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٣٢١)

<sup>(</sup>۲) جاء في هذا المعنى أحاديث رواها البخاري (٤٥٨)، ومسلم (٩٥٦)، وأبو داود (٣٠٣)، وابن ماجه (١٥٢٧)، وأحمد (٨٤٢٠)

## باب في الصلاة على الغائب وعلى القبر

٣ - ما كان عليه على من الرحمة والرأفة، وتفقد الواحد من أصحابه، مهما
 كانت منزلته، فقد ذكر الحافظ ابن حجر أن صاحب هذا القبر امْرَأة سوداء كانت تقم المسجد، أي تكنسه.



# بابية الكفن

## الحديث الخامس والخمسون بعد المائة

(١٥٥) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كُفِّنَ فِي ثَلَاثَةِ أَثْوَابٍ يَمَانِيَّةٍ بِيضٍ سَحُولِيَّةٍ لَيْسَ فِيهَا قَمِيصٌ وَلَا عِمَامَةٌ». البخاري (١٢٦٤) و(١٢٧١) و(١٢٧١) و(١٢٧٢)

OOO

#### الغريب:

١ - أَثْوَابٍ يَمَانِيَّةٍ: نسجت فِي اليمن، فنسبت إليه، مفتوح الياء فِي الأفصح.

٢ - سَحُولِيَّةٍ: بيض نقية، ولا تكون إِلَّا من قطن، والنسبة إِلَى السحل، إما
 إلَى البياض والنقاء، وإما إلَى القصار الَّذِي يبيضها بغسله.

وبعضهم جعلها نسبة إِلَى قرية فِي اليمن.

## المعنى الإجمالي:

سترة الميت أعظم من سترة الحي وأولى بالعناية، ولذا فإن النَّبِي ﷺ أدرج في ثلاث لفائف بيض، ولم يجعل له قميص ولا عمامة.

### ما يؤخذ من الحديث:

النّبِيّ ﷺ بثلاثة أثواب لَيْسَ معها قميص ولا عمامة. قَالَ النووي:
 معناه: لم يكفن فِي قميص ولا عمامة، وإنما كفن فِي ثلاثة أثواب غيرها، ولم يكن مع الثلاثة شيء. هكذا فسره الشافعي.

- ٢ استحباب البياض والنظافة فِي الكفن.
- ٣ إن هذه الحال هي أكمل حال لتكفين الميت؛ لأن الله تعالى هدى
   أصحاب نبيه إلى أكمل حال يريدها له، وكما عرفوا ذلك من سنته أيضًا.
- ٤ وفيه جواز الزيادة فِي الكفن على اللفافة الواحدة، ولو وجد من يعارض فِي ذلك من وارث أو غريم.

فائدة: المستحب فِي كفن الرجل أن يكون ثلاث لفائف، والمرأة فِي خمسة أثواب: إزار، وخمار، وقميص، ولفافتين. والواجب أن يستر جميع بدن الميت.

# باب فيصف بنسيل لميت وتشبيع انجه الرة

## الحديث السادس والخمسون بعد المائة

(١٥٦) عَنْ أُمِّ عَطِيَّةَ الْأَنْصَارِيَّةِ قَالَتْ: «دَخَلَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ حِينَ تُوفِّيَتِ ابْنَتُهُ زَيْنَبُ، فَقَالَ: اغْسِلْنَهَا ثَلَاثًا، أَوْ خَمْسًا، أَوْ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكِ إِنْ رَأَيْتُنَّ تَوُفِّيَتِ ابْنَتُهُ زَيْنَبُ، فَقَالَ: اغْسِلْنَهَا ثَلَاثًا، أَوْ ضَيْتًا مِنْ كَافُورٍ، فَإِذَا فَرَغْتُنَّ فَاذِنَّنِي ذَلِكِ بِمَاءٍ وَسِدْرٍ وَاجْعَلْنَ فِي الْآخِرَةِ كَافُورًا أَوْ شَيْتًا مِنْ كَافُورٍ، فَإِذَا فَرَغْتُنَّ فَاذِنَّنِي ذَلِكِ بِمَاءٍ وَسِدْرٍ وَاجْعَلْنَ فِي الْآخِرَةِ كَافُورًا أَوْ شَيْتًا مِنْ كَافُورٍ، فَإِذَا فَرَغْتُنَّ فَاذِنَّنِي فَلَكَ الْمَعْرِنَهَا إِيَّاهُ»، تَعْنِي إِزَارَهُ. البخاري فَلَمَّا فَرَغْنَا آذَنَّاهُ، فَأَعْطَانَا حِقْوَهُ وَقَالَ: أَشْعِرْنَهَا إِيَّاهُ»، تَعْنِي إِزَارَهُ. البخاري (١٢٥٩). «أَوْ فَلَا مُنْعَلِينَا وَلَوْمُ وَقِالَ: «ابْدَأْنَ بِمَيَامِنِهَا وَمَوَاضِعِ الْوضُوءِ مِنْهَا». البخاري (١٢٥٦)، ومسلم (١٢٩٩)، «وَأَنَّ أُمَّ عَطِيَّةَ قَالَتْ: وَجَعَلْنَا رَأْسَهَا ثَلَاثَةَ قُرُونٍ». البخاري (١٢٥٩)، ومسلم (١٣٩٩)، ومسلم (٩٣٩).

#### OOO

## الغريب:

- ١ رَأَيْتُنَّ ذَلِكِ: بكسر الكاف؛ لأن المخاطبة أنشى.
- ٢ سِدْر: هو شجر النبق، والذي يغسل به ورقه بعد طحنه.
- ٣ كَافُور: نوع من الطيب، من خواصه أنه يصلب الجسد.
  - ٤ آذِنَّنِي: أي أَعْلِمْنَنِي.
- حقوه: بفتح الحاء وكسرها. موضع شد الإزار، توسعوا فيه فأطلقوه على
   الإزار نفسه.
- 7- أَشْعِرْنَهَا إِيَّاهُ: الشعار بالكسر ما يلي الجسد من الثياب ومعناه: اجعلن إزاري مما يلى جسدها.

٧ - بِمَيَامِنِهَا: الميامن: جمع (ميمنة) بمعنى اليمين، ومنه قوله تعالى:
 ﴿ فَأَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ ﴾ [الواقِعَة: ٨]٠

## المعنى الإجمالي:

لما توفيت (زينب) بنت النّبِي على ورَضِيَ اللّه عَنْهَا، دخل النّبِي على غاسلاتها، وفيهن (أم عطية الأنصارية) ليعلمهن صفة غسلها، لتخرج من هذه الدنيا إلى ربها طاهرة نقية، فقال: اغسلنها ثلاثًا، أو خمسًا؛ ليكون قطع غسلهن على وتر أو أكثر من ذلك، إن رأيتن أنها تحتاج إلى الزيادة على الخمس. وليكون الغسل أنقى، والجسد أصلب، واجعلن مع الماء سدرًا، وفي الأخيرة كافورًا، لتكون مطيبة بطيب يبعد عنها الهوام، ويشد جسدها؛ ووصاهن أن يبدأن بأشرف أعضائها من الميامن، وأعضاء الوضوء. وأمرهن إذا فرغن من غسلها على هذه الكيفية أن يعلمنه. فلما فرغن وأعلمنه، أعطاهن إزاره الّذي يباشر جسده الطاهر، ليشعرنها إياه، فيكون بركة عليها في قبرها.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب غسل الميت المسلم، وأنه فرض كفاية.
- ٢ أن المرأة لا يغسلها إِلَّا النساء، وبالعكس، إِلَّا ما استثني من المرأة مع زوجها، والأمة مع سيدها، فلكل منهما غسل صاحبه.
- ٣ أن يكون بثلاث غسلات، فإن لم يكف، فخمس، فإن لم يكف زيد على ذلك، وقيد بعض العلماء الزيادة إلى السبع. ولكن المفهوم من قوله:
   «إِنْ رَأَيْتُنَّ ذَلِكِ» التفويض إِلَى رأيهن بحسب المصلحة والحاجة، ففي رواية الصحيحين: «أَوْ سَبْعًا أَوْ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ». وبعد ذلك إن كان ثَمَّ خارج، سد المحل الَّذِي يخرج منه الأذى.
  - ٤ أن يقطع الغاسل غسلاته على وتر، ثلاث، أو خمس، أو سبع.

- ٥ أن يكون مع الماء سدر؛ لأنه ينقي، ويصلب جسد الميت، وأن الماء
   المتغير بالطاهر باق على طهوريته.
- ٦ أن يطيب الميت مع آخر غسلاته؛ لئلا يذهب الماء. ويكون الطيب من
   كافور؛ لأنه مع طيب رائحته يشد الجسد، فلا يسرع إليه الفساد.
  - ٧ البداءة بغسل الأعضاء الشريفة، وهي: الميامن، وأعضاء الوضوء.
    - ٨ ضفر الشعر ثلاث ضفائر، وجعله خلف الميت.
- ٩ التبرك بآثار النّبِي على وهذا شيء خاص به، فلا يتعداه إِلَى غيره من العلماء والصالحين، لأمور كثيرة، منها: أن هذا الأمر لا يلحقه أحد فيه، لما بينه وبين غيره من البون الشاسع. ثانيًا: أن هذه الأشياء توقيفية، لا تشرع إِلّا بشرع، ولا يوجد من الأدلة ما يعديها إِلَى غيره. ثالثًا: أن الصحابة يعلمون أن أبا بكر أفضل الأمة، ولم يرد أنهم فعلوا معه ما يفعلونه مع النّبِي على من التسابق على ماء وضوئه، ونحوه. رابعًا: أن التبرك بغيره على من الغلو الّذي هو وسيلة الشرك. خامسًا: أنه فتنة لمن تبرك به، وطريق إِلَى تعظيمه نفسه، الّذي فيه هلاكه.

# الحديث السابع والخمسون بعد المائة

(١٥٧) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «بَيْنَمَا رَجُلِّ وَاقِفٌ بِعَرَفَةَ إِذْ وَقَعَ عَنْ رَاحِلَتِهِ فَوَقَصَتْهُ - أَوْ قَالَ: فَأَوْقَصَتْهُ - فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: اغْسِلُوهُ بِمَاءٍ وَسِدْدٍ، وَكَفِّنُوهُ فِي ثَوْبَيْهِ، وَلَا تُحَنِّطُوهُ، وَلَا تُحَمِّرُوا رَأْسَهُ فَإِنَّهُ يُبْعَثُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مُلَبِّيًا». البخاري (١٢٦٥) و(١٢٦٦) و(١٢٦٧) و(١٢٦٨) و(١٨٤٩) و(١٨٥١) و(١٨٥١) و(١٨٥١) و(١٨٥١) و(١٨٥١) و(١٨٥١) و(١٢٦٥) و(١٢٦٥) و(١٢٦٥) و(١٢٦٥) و(١٢٦٥) و(١٢٦٥) ورَجْهَهُ وَلَا رَأْسَهُ». قَالَ المصنف رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: الوَقْص كسرُ العنق.

#### OOO

### غريب الحديث:

- ١ وَقَصَتْهُ: صرعته فكسرت عنقه.
- ٢ لَا تُحَنِّطُوهُ: لا تجعلوا فِي شيء من غسله أو كفنه حنوطًا، وهو أخلاط من الطِّيب تجمع للميت.
  - ٣ لَا تُخَمِّرُوا: لا تغطوا.
- ٤ يُبْعَثُ مُلَبِّيًا: أي يبعث وهو يقول: لبيك اللهم لبيك، وذلك شعار الإحرام.

## المعنى الإجمالي:

بينما كان رجل من الصحابة واقفًا فِي عرفة على راحلته فِي حجة الوداع محرمًا إذ وقع منها، فانكسرت عنقه فمات. فأمرهم النَّبِيُّ عَلَيْهُ أَن يُغَسِّلُوه كغيره من سائر الموتى، بماء، وسدر، وَيكفنوه فِي إزاره وردائه، اللذين أحرم بهما. وبما أنه محرم بالحج وآثار العبادة باقية عليه، فقد نهاهم النَّبِيُّ عَلَيْهُ أَن يطيبوه وأن يغطوا رأسه. وذكر لهم الحكمة فِي ذلك، وهي أنه يبعثه اللَّه على ما مات عليه، وهو التلبية الَّتِي هي شعار الحج.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب تغسيل الميت، وأنه فرض كفاية.
- ٢ جواز الاغتسال للمحرم، كما ثبت ذلك فِي حديث أبي أيوب.
- ٣ الاعتناء بنظافة الميت وتنقيته، إذ أمرهم أن يجعلوا مع الماء سدرًا.
- إن تغير الماء بالطاهرات لا يخرج الماء عَنْ كونه مطهرًا لغيره، إلى كونه طاهرًا بذاته غير مطهر لغيره، كما هو المشهور فِي مذهب أحمد. بل الصحيح أنه يبقى طاهرًا بذاته مطهرًا لغيره كما هو مذهب الجمهور، وإحدى الروايتين عَن الإمام أحمد.
- ٥ وجوب تكفين الميت، وأن الكفن مقدم على حق الغريم، والوصي، والوارث.
  - ٦ تحريم تغطية رأس الميت المحرم، والوجه للأنثى.

ويؤخذ من قوله: «يُبْعَثُ مُلَبِّيًا» بقياس الأولوية، أن ذلك يحرم فِي حق المحرم الحي. قَالَ ابن دقيق العيد: الحديث دليل على أن المحرم إذا مات يبقى فِي حقه حكم الإحرام، وهو مذهب الشافعي وخالف فِي ذلك أبو حنيفة ومالك وهو مقتضى القياس لانقطاع العبادة وزوال محل التكليف ولكن اتباع الحديث مقدم على القياس.

- ٧ تحريم الطيب على المحرم، حيًّا أو ميتًا، ذكرًا أو أنثى؛ لأنه ترفه، وهو مناف للإحرام.
- ٨ أن المحرم غير ممنوع من مباشرة الأشياء الَّتِي لَيْسَ فيها طيب كالسدر،
   والأشنان، والصابون غير المطيب، ونحوها.
- ٩ جواز الاقتصار في الكفن على الإزار والرداء، وبهذا يعلم أنه يكفي للميت لفافة واحدة؛ لأن الإزار والرداء بقدر اللفافة.

١٠ - فضل من مات محرمًا، وأن عمله لا ينقطع إِلَى يوم القيامة، حين يبعث عليه.

1۱ - أن من شرع فِي عمل صالح - من طلب علم أو جهاد، أو غيرهما - ومن نيته أن يكمله، فمات قبل ذلك، بلغت نيته الطيبة، وجرى عليه ثمرته إلى يوم القيامة.

## الحديث الثامن والخمسون بعد المائة

(١٥٨) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «أَسْرِعُوا بِالْجَنَازَةِ فَإِنْ تَكُ صَالِحَةً فَخَيْرٌ تُقَدِمُونَهَا إِلَيْهِ، وَإِنْ تَكُ سِوَى ذَلِكَ فَشَرٌّ تَضَعُونَهُ عَنْ رِقَابِكُمْ». البخاري (١٣١٥)، ومسلم (٩٤٤).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

الإنسان من روح وجسد، وفضله وشرفه، ونفعه، وثمرته في روحه. فإذا ما فارقت روحه جسده، بقي لا نفع، ولا فائدة في بقائه بين ظهراني أهله جيفة، بل كلما مكثت تشوه منظرها وتعفن ريحها؛ لذا أمر الشرع الحكيم بالإسراع في تجهيزها، من التغسيل، والصلاة، والحمل، والدفن. وأرشدهم إلَى حكمة الإسراع بها، وذلك أنها إذا كانت صالحة، فإنها ستقدم إلَى الخير والفلاح، ولا ينبغي تعويقها عنه، وهي تقول: قدموني قدموني، وإن كانت سوى ذلك، فهي شر بينكم، فينبغي أن تفارقوه، وتريحوا أنفسكم من عنائه ومشاهدته، فتخففوا منه بوضعه في قبره.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ استحباب الإسراع بتجهيز الميت وفي حمله، لكن بغير سرعة يحصل
   معها ضرر على الجنازة، أو على المشيعين.
- ٢ يقيد الإسراع بما إذا لم يكن الموت فجأة يخشى أن يكون إغماء. فينبغي
   أن لا يدفن حتى يتحقق موته، أو يكون فِي تأخيره مصلحة، من كثرة
   المصلين، أو حضور أقاربه، ولم يخش عليه الفساد.
  - ٣ فيه طلب مصاحبة الأخيار، والابتعاد عَنِ الأشرار.

٤ - قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: من كان مظهرًا للإسلام فإنه تجري عليه أحكام الإسلام الظاهرة من المناكحة والموارثة وتغسيله والصلاة عليه ودفنه في مقابر المسلمين ونحو ذلك.

# الحديث التاسع والخمسون بعد المائة

(١٥٩) عَنْ أُمِّ عَطِيَّةَ الْأَنْصَارِيَّةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «نُهِينَا عَنِ اتِّبَاعِ الْجَنَائِزِ وَلَمْ يُعْزَمْ عَلَيْنَا». البخاري (١٢٧٨)، ومسلم (٩٣٨).

OOO

## المعنى الإجمالي:

أم عطية الأنصارية من الصحابيات الجليلات تفيد أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ نهى النساء عَنِ اتباع الجنائز؛ لما فيهن من شدة الرقة والرأفة، فليس لديهن صبر الرجال وتحملهم للمصائب، ولكن مع هذا فهمت من قرائن الأحوال أن هذا النهي لَيْسَ على سبيل العزم والتأكيد، فكأنه لا يفيد تحريم ذلك عليهن.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ نهي النساء عَنِ اتباع الجنائز، وهو عام في اتباعها إِلَى حيث تجهز ويصلى عليها وإلى المقبرة حيث تدفن.
- ٢ علة النهي أن النساء لا يطقن مثل هذه المشاهد المحزنة والمواقف المؤثرة، فربما ظهر منهن من التسخط والجزع ما ينافي الصبر الواجب.
- ٣ الأصل فِي النهي التحريم إِلَّا أن أم عطية فهمت من قرينة الحال أن نهيهن عَنِ اتباع الجنائز لَيْسَ جازمًا مؤكدًا.
- ٤ لكن قَالَ ابن دقيق العيد: قد وردت أحاديث أدل على التشديد في اتباع
   الجنائز أكثر مما يدل عليه هذا الحديث.



# باب فيموقف الإمام مراكميت

## الحديث الستون بعد المائة

(١٦٠) عَنْ سَمُرَةَ بْنِ جُنْدُبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «صَلَّيْتُ وَرَاءَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى امْرَأَةٍ مَاتَتْ فِي نِفَاسِهَا، فَقَامَ وَسْطَهَا». البخاري (١٣٣١) و(١٣٣٢)، ومسلم (٩٦٤).

#### CCC

#### الغريب:

١ - وَسُطَهَا: بإسكان السين فِي الرواية.

والفرق بين ما سكنت سينه، وما حركت، ما قاله الجوهري وهو أن ما صلحت فيه (بين) يسكن وما لا تصلح فيه، يفتح.

يقال: جلست وسط القوم. بالسكون، وجلست وسط الدار، بالفتح.

٢ - نفاسها: بكسر النون، أي ماتت في مدته أو بسببه.

## المعنى الإجمالي:

صلى (سمرة بن جندب) وراء النَّبِيِّ على على امْرَأَة ماتت فِي نفاسها، فقام على المُرَأَة ماتت فِي نفاسها، فقام على إزاء وسطها وذلك ليسترها عَنْ أعين المصلين أثناء وضعها أمامهم، قبل أن يتخذ لهن المحفة فوق السرير، والله أعلم.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - الصلاة على الجنازة ومشروعيتها.

- ٢ أن موقف الإمام من المرأة يكون وسطها، سواء ماتت من نفاس أو غيره. فالعبرة من الحديث وصفها بأنها امْرَأَة، لا بكونها نفساء، فإنه وصف غير معتبر بالاتفاق.
- ٣ أن النفساء وإن حازت الشهادة بموتها فِي نفاسها يصلى عليها فلا تأخذ
   حكم شهيد المعركة.
- ٤ علل بعضهم الحكمة في الوقوف وسط المرأة بأنه أستر لها من الناس. فائدة: موقف الإمام من الرجل إزاء رأسه، لما روى الترمذي وحسنه: "أنَّ أَنسًا صَلَّى عَلَى امْرَأَةٍ، فَقَامَ حِيَادَ وَسَطِ السَّرِيرِ، فَقَالَ الْعَلَاءُ بْنُ زِيَادٍ: هَكَذَا رَأْيْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَامَ عَلَى الْجِنَازَةِ مَقَامَكَ السَّرِيرِ، فَقَالَ الْعَلَاءُ بْنُ زِيَادٍ: هَكَذَا رَأَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَامَ عَلَى الْجِنَازَةِ مَقَامَكَ مِنْهُ؟ قَالَ: نَعَمْ "().

وإذا اجتمع جنائز، فيكفيهن صلاة واحدة، فإن كانوا نوعًا واحدًا، قدم إلَى الإمام أفضلهم بعلم أو تقى أو سن. وإن كانوا رجالًا ونساء، قدم الرجال على النساء. والصلاة على الجنازة شفاعة من المصلين للميت. فينبغي إخلاص الدعاء، وإحضار القلب لعل الله أن يتجاوز عنه ويمحو عنه ذنوبه، عند خروجه من الدنيا.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (١٠٣٤)

# بابيخ تحزيم لتسخط بالفعاوالفول

## الحديث الحادي والستون بعد المائة

(١٦١) عَنْ أَبِي مُوسَى - عَبْدِ اللَّهِ بْنِ قَيْسٍ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ يَجْرِئُ مِنَ الصَّالِقَةِ وَالشَّاقَّةِ». البخاري (١٢٩٦)، ومسلم (١٠٤).

قال المصنف: الصالقة، الَّتِي ترفع صوتها عند المصيبة.

#### 

# الحديث الثاني والستون بعد المائة

(١٦٢) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بن مسعود رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لَيْسَ مْنَا مَنْ ضَرَبَ الْخُدُودَ، وَشَقَّ الْجُيُوبَ، وَدَعَا بِدَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ». البخاري رقم مَنْ ضَرَبَ الْخُدُودَ، وَشَقَّ الْجُيُوبَ، وَدَعَا بِدَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ». البخاري رقم (١٢٩٤) و(١٢٩٨) و(١٢٩٨)، ومسلم رقم (١٠٣).

000

## الغريب:

- ١ الصَّالِقَةِ: الَّتِي ترفع صوتها عند المصيبة، بالنوح والعويل.
- ٢ الْحَالِقَةِ: الَّتِي تحلق شعرها، أو تنتفه من شدة الجزع والهلع.
  - ٣ الشَّاقَّةِ: الَّتِي تشق جيبها أو ثوبها تسخطًا على قضاء الله.
- ٤ دَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ: وذلك بالتفجع على الميت والنياحة عليه بأنه قاتل النفوس وكهف العشيرة وكافل الأيتام.. إلَى غير ذلك من المناقب الَّتِي كانوا يعددونها، ومثله الندبة كـ(يا سنداه)، و(وا انقطاع ظهراه) وكل قول ينبئ عَنِ السخط والجزع من قدر اللَّه تعالى وحكمته.

٥ - ضَرَبَ الْخُدُودَ: لطمها، وقد جاء بالجمع مناسبة لما بعده.

٦ \_ الْجَيْبُ: ما شق من الثوب لإدخال الرأس.

## المعنى الإجمالي:

لله ما أخذ، وله ما أعطى وفي ذلك الحكمة التامة، والتصرف الرشيد، ومن عارض في هذا ومانعه فكأنما يعترض على قضاء اللَّه وقدره الَّذِي هو عين المصلحة والحكمة وأساس العدل والصلاح؛ ولذا فإن النَّبِيَّ عَلَيْ ذكر أنه من تسخط وجزع من قضاء اللَّه فهو على غير طريقته المحمودة، وسنته المنشودة، إذ قد انحرفت به الطريق إلى ناحية الذين إذا مسهم الشر جزعوا وهلعوا؛ لأنهم متعلقون بهذه الحياة الدنيا فلا يرجون بصبرهم على مصيبتهم ثواب اللَّه ورضوانه. فهو بريء ممن ضعف إيمانهم ولم يحتملوا وقع المصيبة حتى أخرجهم ذلك إلى التسخط القولي بالنياحة والندب، أو الفعلي، كنتف الشعور، وشق الجيوب، إحياء لعادة الجاهلية. وإنما أولياؤه الذين إذا أصابتهم مصيبة سلموا بقضاء اللَّه تعالى، وقالوا: ﴿ إِنَّا لِنَهِ وَائِناً إِلَيْهِ رَحِعُونَ ﴿ أَوْلَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلمُهْتَدُونَ ﴾ [البَقرَة: ٢٥٠-١٥١]

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ تحريم التسخط من أقدار الله المؤلمة، وإظهار ذلك بالنياحة أو الندب
   أو الحلق أو الشق أو غير ذلك كحثي التراب على الرأس.
- ٢ تحريم تقليد الجاهلية بأمورهم الَّتِي لم يقرهم الشارع عليها، ومن جملتها دعاويهم الباطلة عند المصائب.
- ٣ إن هذا الفعل وهذا القول من الكبائر؛ لأن النَّبِيَّ ﷺ تبرأ ممن عمل
   ذلك، ولا يتبرأ إلَّا من فعل كبيرة.
- ٤ لا بأس من الحزن والبكاء، فهو لا ينافي الصبر على قضاء الله. وإنما
   هو رحمة جعلها الله في قلوب الأقارب والأحباء. والنبي على حزن

وذرفت عيناه وقال: «لَا نَقُولُ إِلَّا مَا يُرْضِي الرَّبَّ»(١)، وبعضهم استحب البكاء. وللعلماء والعارفين فِي هذا الباب آراء يذهبون فيها حسبما توحي إليهم نزعاتهم الدينية.

فائدتان: الأولى: الإيمان بالله تعالى، وحسن رجاء العبد بره ومثوبته، ظل ظليل يأوي إليه كل من لفحته سمائم الحياة المحرقة، فإنه يجد فيه الراحة والأنس والأمن، لما يرجوه من ثواب الله تعالى وجزيل عطائه للصابرين. فترخص عنده وتسهل عليه الأمور؛ ولذا قيل: (من عرف الله هانت عليه مصيبته). والنبي عقل قال: «عَجَبًا لِلْمُؤْمِنِ، إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ عَجَبٌ، إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ فَشَكَرَ كَانَ خَيْرًا لَهُ، وَلَيْسَ ذَلِكَ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ» (٢) . ولما فقد وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ، فَصَبَرَ كَانَ خَيْرًا لَهُ، وَلَيْسَ ذَلِكَ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ» (٢) . ولما فقد الناس هذا الظل الوارف من الإيمان بربهم والرجاء لحسن جزائه، والأمل في كريم مثوبته صرنا في هذا الزمن نرى - والعياذ بالله - كثرة حوادث الانتحار ممن لم يدخل الإيمان في قلوبهم، فيقتلون أنفسهم ويعجلون بأرواحهم إلَى النار؛ لأنهم لم يستروحوا هذا الظل الَّذِي يجده المؤمن بربه، الواثق بوعده. بل عند أتفه الأسباب يئدون أعمارهم، ولا يدرون بأنهم بتعجلهم المزري ينتقلون إلى عذاب أشد مما يئدون أعمارهم، ولا يدرون بأنهم بتعجلهم المزري ينتقلون إلى عذاب أشد مما الذي تهون عنده المصائب بجانب ما عند الله من الجزاء الكريم.

الثانية: مذهب أهل السنة والجماعة، أن المسلم لا يخرج من دائرة الإسلام بمجرد فعل المعاصي وإن كبرت، كقتل النفس بغير حق. ويوجد كثير من النصوص الصحيحة تفيد بظاهرها خروج المسلم من الإسلام لفعله بعض الكبائر، وذلك كهذين الحديثين: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ ضَرَبَ الْخُدُودَ وَشَقَّ الْجُيُوبَ» (٣) إلخ. وأن النَّبِيَّ كهذين الصالقة وَالْحَالِقة، ومثل: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لِأْخِيهِ مَا يُحِبُّ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۳۰۳)، ومسلم (۲۳۱۵)، وأبو داود (۳۱۲٦)، وأحمد (۱۲٦٠۲)

<sup>(</sup>۲) رواه بمعناه مسلم (۲۹۹۹)، وأحمد (۱۸٤٥٥)

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٢٩٧)، ومسلم (١٠٣)، والترمذي (٩٩٩)، والنسائي (١٨٦٠)، وابن ماجه (١٥٨٤)، وأحمد (٣٦٥٠)

لِنَفْسِهِ (۱) ، وكحديث: «وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ ، وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ ، وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ ، مَنْ لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ (۲) ، وحديث: «لَا يَزْنِي الزَّانِي حِينَ يَزْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ ( $^{(7)}$ ) ، وغير هذا كثير.

وقد اختلف العلماء فِي المراد منها؛ فمنهم من رأى السكوت عنها، وأن تمر كما جَاءَت، وذلك أنه يراد بها الزجر والتخويف، فتبقى على تهويلها وتخويفها. ومنهم من أولها. وأحسن تأويلاتهم ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية من أن الإيمان نوعان:

أ - نوع يمنع من دخول النار.

ب - ونوع لا يمنع من الدخول، ولكن يمنع من الخلود فيها.

فمن كمل إيمانه وسار على طريق النَّبِيّ ﷺ وهديه الكامل، فهو الَّذِي يمنعه إيمانه من دخول النار.

وقال رحمه الله: إن الأشياء لها شروط وموانع، فلا يتم الشيء إلَّا باجتماع شروطه وانتفاء موانعه. مثال ذلك إذا رتب العذاب على عمل، كان ذلك العمل موجبًا لحصول العذاب ما لم يوجد مانع يمنع من حصوله. وأكبر الموانع، وجود الإيمان، الَّذِي يمنع من الخلود فِي النار.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۳)، ومسلم (٤٥)، والترمذي (٢٥١٥)، والنسائي (٥٠١٦)، وابن ماجه (٦٦)، وأحمد (١٣٥٥١)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۰۱٦)، وأحمد (۷۸۱۸)

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٤٧٥)، ومسلم (٥٧)، والترمذي (٢٦٢٥)، والنسائي (٤٨٦٩)، وأبو داود (٤٦٨٩)، وابن ماجه (٣٩٣٦)، وأحمد (٩٨٥٩)

## الحديث الثالث والستون بعد المائة

(١٦٣) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «لَمَّا اشْتَكَى النَّبِيُ ﷺ ذَكَرَ بَعْضُ نِسَائِهِ كَنِيسَةً رَأَتْهَا بِأَرْضِ الْحَبَشَةِ يُقَالُ لَهَا: (مَارِيَةُ)، وَكَانَتْ أُمُّ سَلَمَةَ وَأُمُّ حَبِيبَةَ أَرْضَ الْحَبَشَةِ فَذَكَرَتَا مِنْ حُسْنِهَا وَتَصَاوِيرَ فِيهَا، فَرَفَعَ رَأْسَهُ ﷺ وَقَالَ: أُولَئِكَ أَتَنَا أَرْضَ الْحَبَشَةِ فَذَكَرَتَا مِنْ حُسْنِهَا وَتَصَاوِيرَ فِيهَا، فَرَفَعَ رَأْسَهُ ﷺ وَقَالَ: أُولَئِكَ إِذَا مَاتَ فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ بَنَوْا عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِدًا ثُمَّ صَوَّرُوا فِيهِ تِلْكَ الصَّورَ، أُولَئِكَ شِرَارُ الْخِلْقِ عِنْدَ اللَّهِ». البخاري (١٣٤١) و(٣٨٧٣)، ومسلم (٥٢٥).

OOO

## الغريب:

١ - اشْتَكَى: من الشكوى، أي المرض.

٢ - الْكَنِيسَةُ: متعبد النصارى، وتجمع على كنائس.

٣ \_ شِرَازٌ: جمع شر وهي صفة مشبهة مثل بر.

## المعنى الإجمالي:

كانت (أم سلمة) و(أم حبيبة) من المهاجرات إلى أرض الحبشة، قبل أن يتزوج بهما رَسُول اللَّهِ عَنِي فلما كان فِي مرضه الَّذِي توفي فيه عَنْ فكرتا له ما رأتاه من كنيسة فِي مهجرهما الأول، وما فيها من حسن الزخرفة والتصاوير، فلم يشغله مرضه عليه الصلاة والسلام عَنْ أن يبين ما فِي عملهم فِي كنائسهم، وفي موتاهم من المحاذير؛ لذا رفع رأسه وقال: إن هؤلاء الذين تذكران من كنائسهم وتصاويرهم كانوا يتعدون الحدود، ويغلون فِي موتاهم، فإذا مات الرجل الصالح بنوا على قبره مسجدًا، وصوروا تلك الصور. وبما أن عملهم هذا مناف للتوحيد، اللّذي هو أوجب الواجبات، وضرره لا يقتصر على من هم عليه بل يتعداهم إلى غيرهم من المغرورين الجاهلين، فإن فاعليه شر الخلق عند اللّه تعالى.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ تحريم البناء على القبور، وإنه من التشبه بالمشركين، ومن وسائل الشرك.
- ٢ تحريم التصوير لذي الروح، لا سيما لأهل الصلاح الذين يخشى من صورهم الفتنة.

قال ابن دقيق العيد رحمه اللَّه فِي دليل على تحريم مثل هذا الفعل: وقد تظاهرت دلائل الشريعة على المنع من التصوير والصور، ولقد أبعد غاية البعد من قال: إن ذلك محمول على الكراهة، وإن هذا التشديد كان فِي ذلك الزمان، لقرب عهد الناس بعبادة الأوثان، وهذا الزمان حيث انتشر الإسلام وتمهدت قواعده لا يساويه فِي هذا المعنى، فلا يساويه فِي التشديد. وهذا القول عندنا باطل قطعًا. وصوب الصنعاني قول ابن دقيق العيد.

وقال النووي: تصوير الحيوان من الكبائر؛ لأنه توعد عليه هذا الوعيد الشديد. إلّا أن الممنوع ما كان له ظل، وأما ما لا ظل له فلا بأس باتخاذه. قَالَ الصنعاني: وهو مذهب باطل، فإن الستر الَّذِي أنكره النَّبِيُ عَلَيْ كانت الصورة فيه بلا ظل بغير شك. وأيد ابن حجر القول بتحريم ما له ظل وما لَيْسَ له ظل أخذًا بحديث أخرجه أحمد عَنِ النَّبِي عَلَيْ أنه قَالَ: "أَيُّكُمْ يَنْطَلِقُ إِلَى الْمَدِينَةِ فَلَا يَدَعَ فِيهَا صُورَةً إِلَّا انْتَزَعَهَا»(١).

- ٣ إن من عمل هذا، فهو من شر خلق اللّه لما في عمله من المحاذير
   الكثيرة والعواقب الوخيمة عليه وعلى غيره.
  - ٤ فيه كمال نصح النَّبِيّ عَلَيْهُ إذ لم يصرفه عَنِ الموعظة ما يقاسيه من الألم.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد برقم (٦٥٩)

# الحديث الرابع والستون بعد المائة

(١٦٤) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي مَرَضِهِ الَّذِي لَمْ يَقُمْ مِنْهُ: لَعَنَ اللَّهُ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى؛ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ. قَالَتْ: وَلَوْلَا ذَلِكَ لَأُبْرِزَ قَبْرُهُ. غَيْرَ أَنَّهُ خَشِيَ أَنْ يُتَّخَذُ مَسْجِدًا». البخاري رقم (١٣٣٠) و(١٣٩٠) و(٤٤٤٤)، ومسلم رقم (٥٣٠).

OOO

## المعنى الإجمالي:

كانت عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا هي الَّتِي مرَّضت النَّبِيَ عَلَيْهُ مرضه الَّذِي توفي فيه، وهي الحاضرة وقت قبض روحه الكريم. فذكرت أنه فِي هذا المرض الَّذِي لم يقم منه، خشي عَلَيْ أن يتخذ قبره مسجدًا، يصلى عنده، فتجر الحال إِلَى عبادته من دون اللَّه تعالى. فقال: «لَعَنَ اللَّهُ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى، اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ» يحذر من عملهم؛ ولذا علم الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ مراده، فجعلوه فِي داخل حجرة عائشة. ولم ينقل عنهم، ولا عَنْ من بعدهم من السلف، أنهم قصدوا قبره الشريف ليدخلوا إليه فيصلوا ويدعوا عنده. حتى إذا تبدلت السنة بالبدعة، وصارت الرحلة إِلَى القبور، حفظ اللَّه نبيه مما يكره أن يفعل عند قبره، فصانه بثلاثة حجب متينة، لا يتسنى لأي مبتدع أن ينفذ خلالها.

## ما يؤخذ من الحديث:

النهي الأكيد، والتحريم الشديد من اتخاذ القبور مساجد، وقصد الصلاة عندها. قَالَ الصنعاني رحمه اللَّه تعالى: إن ذلك ذريعة إلَى تعظيم الميت والطواف بقبره والتمسح بأركانه والنداء باسمه، وهذه بدعة عظيمة عمت الدنيا وعبد الناس القبور وعظموها بالمشاهد والقباب، وزادوا على فعل الجاهلية فأسرجوها وجعلوا لها نصيبًا من أموالهم كما قَالَ تعالى:
 وَيَجَعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيبًا مِتَا رَزَقْنَاهُمُ اللّه النصل: ١٥٥.

وذكر أنه قد وردت بعض الأحاديث الَّتِي تدل على أن قبر الرسول عَلَيْ لم يفعل به السلف شيئًا من هذا القبيل فقد أخرج أبو داود عَنِ القاسم بن محمد «أَنَّهُ دَخَلَ عَلَى عَائِشَةَ فَكَشَفَتْ لَهُ عَنْ ثَلَاثَةِ قُبُورٍ لَا مُشْرِفَةٍ وَلَا لَاطِئَةٍ»(١)، أَيْ قَبْرَهُ وَقَبْرَيْ صَاحِبَيْهِ، وذكر الصنعاني أن ذلك غير جائز سواء أكان القبر في قبلة المسجد أم غيرها.

- ٢ إن هذا من فعل اليهود والنصارى، فمن فعله فقد اقتفى أثرهم، وترك سنة محمد عليه الصلاة والسلام.
- ٣ إن الصلاة عند القبر، سواء كانت بمسجد أو بغير مسجد، من وسائل الشرك الأكبر.
- ٤ إِنَّ اللَّهُ تعالى صان نبيه عليه الصلاة والسلام عَنْ أن يُعمل الشرك عنده،
   فألهم أصحابه ومن بعدهم، أن يصونوه.
  - ٥ إن هذا من وصاياه الأخيرة الَّتِي أعدها لآخر أيامه لتحفظ.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود برقم (۳۲۲۰)

## الحديث الخامس والستون بعد المائة

(١٦٥) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ شَهِدَ الْجِنَازَةَ حَتَّى يُصَلَّى عَلَيْهَا فَلَهُ قِيرَاطًا، وَمَنْ شَهِدَهَا حَتَّى تُدْفَنَ فَلَهُ قِيرَاطَانِ. قِيلَ: وَمَا الْقِيرَطَانِ؟ قَالَ: مِثْلُ الْجَبَلَيْنِ الْعَظِيمَيْنِ». البخاري (١٣٢٥)، ومسلم (٩٤٥). ولـ(مسلم): «أَصْغَرُهُمَا مِثْلُ جَبَلِ أُحُدٍ». مسلم (٩٤٥).

OOO

## المعنى الإجمالي:

الله تبارك وتعالى لطيف بعباده، ويريد أن يهيئ لهم أسباب الغفران، لا سيما عند مفارقتهم الدنيا، الَّتِي هي دار العمل، إِلَى دار يطوى فيها سجل أعمالهم؛ ولذا فإنه حض على الصلاة على الجنازة وشهودها؛ لأن ذلك شفاعة تكون سببًا للرحمة. فجعل لمن صلى عليها قيراطًا من الثواب، ولمن شهدها حتى تدفن قيراطًا آخر. وهذا مقدار من الثواب عظيم ومعلوم قدره عند اللَّه تعالى. فلما خفي على الصحابة - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ - مقداره قربه النَّبِيُّ عَلَيْهُ إِلَى أفهامهم بأن كل قيراط مثل الجبل العظيم.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ الفضل العظيم في الصلاة على الجنازة وتشييعها حتى تدفن. وقد ذهب جمهور العلماء إلى أن المشي أمامها أفضل. قَالَ ابن المنذر: إنه ثبت أنَّ النَّبِيَّ عَيِيٍّ وأبا بكر وعمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا كانوا يمشون أمام الجنازة.
- ٢ إنه يحصل للمصلي والمشيع حتى تدفن، ثواب لا يعلم قدره إلا الله
   تعالى.
- ٣ إن فِي الصلاة على الميت، وتشييع جنازته، إحسانًا إِلَى الميت، وإلى المصلي والمشيع.

- ٤ فضل الله تعالى على الميت، حيث حض على تكثير الشفعاء له بأجر من عنده.
  - و إن نسبة الثواب بنسبة الأعمال الَّتِي يقوم بها العبد.
     حيث إنه جعل للمصلي قيراطًا، وللمصلي والمشيع، قيراطين.

زيارة القبور: قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: الزيارة تنقسم إِلَى قسمين: زيارة شرعية، وزيارة بدعية، فالزيارة الشرعية يقصد بها السلام على الميت والدعاء له بمنزلة الصلاة على جنازته كما ثبت في الصحيح أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَان يعلم أصحابه إذا زاروا القبور أن يقولوا: «السَّلامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الدِّيَارِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُوْمِنِينَ، وَإِنَّا لَا شَاءَ اللَّهُ - بِكُمْ لَاحِقُونَ، وَيَرْحَمُ اللَّهُ الْمُسْتَقْدِمِينَ مِنْكُمْ وَالْمُسْتَأْخِرِينَ، نَسْأَلُ اللَّهَ لَنَا وَلَكُمُ الْعَافِيةَ، اللَّهُمَّ لَا تَحْرِمْنَا أَجْرَهُمْ، وَلَا تَفْتِنَّا بَعْدَهُمْ، وَاعْفِرْ لَنَا وَلَكُمُ الْعَافِيةَ، اللَّهُمَّ لَا تَحْرِمْنَا أَجْرَهُمْ، وَلَا تَفْتِنَّا بَعْدَهُمْ، وَاعْفِرْ لَنَا وَلَكُمُ الْعَافِيةَ، اللَّهُمَّ لَا تَحْرِمْنَا أَجْرَهُمْ، وَلا تَفْتِنَا بَعْدَهُمْ، وَاعْفِرْ لَنَا عَدْد، وَالمالحين للصلاة وَلَهُمْ اللَّهُ الْمَالمَة والمالحين للصلاة عنده، أو الدعاء عنده، أو الدعاء به، أو طلب الحوائج منه أو طلبها من اللَّه عنده بره ونحو ذلك. فهذا من البدع الَّتِي لم يفعلها أحد من تعالى عند قبره، أو الاستغاثة به ونحو ذلك. فهذا من البدع الَّتِي لم يفعلها أحد من الصحابة ولا التابعين لهم بإحسان، بل قد نهى عَنْ ذلك أئمة المسلمين الكبار.

<sup>(</sup>۱) رواه بمعناه مسلم (۹۷۶)، والنسائي (۲۰۳۹)، ابن ماجه (۱۵٤٦)، وأحمد (۲٤٢٨٠)

الناب الزكاة



# تاللزكاة

الزكاة - في اللغة: النماء والتطهير بمعنى الزيادة والطهارة. وفي الشرع: حق واجب في مال خاص - وهو بهيمة الأنعام، والخارج من الأرض، والنقدان، وعروض التجارة - لطائفة مخصوصة، وهم الأقسام الثمانية المذكورة في سورة (التوبة)، في وقت خاص، وهو تمام الحول، غير الثمار فإن وقت حصولها هو وقت وجوبها. وسميت في الشرع زكاة، لوجود المعنى اللغوي فيها، وهو تنمية المال، وتطهيره وتطهير صاحبه.

وهي أحد أركان الدين، وقد ثبتت فرضيتها بالكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس الصحيح يقتضيها. ولوجوبها شروط، أهمها الإسلام، فلا تجب على كافر، وإن كان يخاطب عنها في الآخرة، ويعذب على تركها. وثانيها: ملك النصاب، ويأتي بيان مقداره إن شاء اللَّه تعالى. وثالثها: مضي الحول إلَّا فِي الخارج من الأرض، فحوله حصوله، كما يأتي.

وهي من محاسن الإسلام، الّذِي جاء بالمساواة، والتراحم، والتعاطف والتعاون، وقطع دابر كل شريهدد الفضيلة والأمن والرخاء، وغير ذلك من مقومات البقاء لصلاح الدنيا والآخرة. فقد جعلها الله طهرة لصاحبها من رذيلة البخل، وتنمية حسية ومعنوية من آفة النقص، ومساواة بين خلقه بما حولهم من مال، وإعانة من الأغنياء لإخوانهم الفقراء، الذين لا يقدرون على ما يقيم أَوْدَهُمْ من مال، ولا قوة لهم على عمل، وتحقيقًا للسلام، الّذِي لا يستقر بوجود طائفة جائعة، ترى المال المحرومة منه، وتأليفًا للقلوب، وجمعًا للكلمة حينما يجود الأغنياء على الفقراء بنصيب من أموالهم. وبمثل هذه الفريضة الكريمة يعلم أن الإسلام هو دين العدالة الاجتماعية، الّذِي يكفل للفقير العاجز العيش والقوت، وللغني حرية التملك مقابل سعيه وكدحه. وهذا هو المذهب المستقيم الّذِي به عمارة الكون، وصلاح الدين والدنيا. فلا شيوعية متطرفة، ولا رأسمالية متمسكة

شحيحة. وقد حذر اللَّه من منع الزكاة فِي نصوص كثيرة، وتوعد على ذلك بالعذاب الشديد، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَبْخُلُونَ بِمَا ءَاتَلَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ الشديد، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلا يَحْسَبَنَ ٱللَّذِينَ يَبْخُلُونَ بِمَا ءَاتَلَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ هُوَ خَيَّراً لَمُنَّ بَلَ هُوَ شَرُّ لَهُمُ سَيُطُوقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ ٱلْقِيلَمَةُ ﴾ [آل عصميح البخاري أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: «مَنْ آتَاهُ اللَّهُ مَالًا فَلَمْ يُؤدِّ زَكَاتَهُ مُثِّلَ وجاء فِي صحيح البخاري أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: «مَنْ آتَاهُ اللَّهُ مَالًا فَلَمْ يُؤدِّ زَكَاتَهُ مُثِّلَ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا مَالُكَ، أَنَا كَنْزُكَ اللَّهُ مَالًا فَلَ كَنْزُكَ اللَّهُ اللَّهُ مَالًا فَلَ كَنْزُكَ اللَّهُ مَا لَا عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَا عَنْزُكَ اللَّهُ مَالًا فَلَ عَنْ الْمَالُكَ، أَنَا كَنْزُكَ اللَّهُ مَا لَا عَنْ اللَّهُ مَا لَا عَنْ اللَّهُ مَا لَا عَنْ لَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَا عَلَىٰ اللَّهُ مَا لَا عَنْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ مَا لَا عَنْ كَنْ لَكُونَ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ مَالَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٤٠٣)، والنسائي (٢٤٨٢)، وابن ماجه (١٧٨٤)، وأحمد (٨٤٤٧)

# الحديث السادس والستون بعد المائة

(١٦٦) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِمُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ حِينَ بَعَثَهُ إِلَى الْيَمَنِ: إِنَّكَ سَتَأْتِي قَوْمًا أَهْلَ كِتَابٍ، فَإِذَا جِئْتَهُمْ فَادْعُهُمْ إِلَى أَنْ يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرُهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيائِهِمْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ، فَأَخْبِرُهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيائِهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فَقَرَائِهِمْ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ، فَإِيَّاكَ وَكَرَائِمَ أَمُوالِهِمْ، وَاتَّقِ دَعُوةَ فَتُرَدُّ عَلَى فَقَرَائِهِمْ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ، فَإِيَّاكَ وَكَرَائِمَ أَمُوالِهِمْ، وَاتَّقِ دَعُوةَ الْمَطْلُومِ فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ اللَّهِ حِجَابٌ». البخاري (٤٣٤٧) و(١٣٩٥) و(١٤٩٨) و(١٤٩٨) و(١٤٩٨) و(١٤٩٦) واللفظ له، ومسلم (١٩).

OOO

## المعنى الإجمالي:

بعث النّبِيُ عَلَى المعاذ بن جبل رَضِيَ اللّه عَنهُ إِلَى اليمن، داعيًا ومعلمًا، وقاضيًا، فبين له على صفة الدعوة والحكمة الرشيدة. فأخبره أولا عَنْ حال من سيقدم عليهم؛ لأن لكل أناس خطابًا يلائمهم. فأخبره أنهم أهل كتاب، عندهم علم وحجج يجادلون بها، ليأخذ لهم الأهبة. ثُمَّ أمره أن يدعوهم بالأهم فالأهم. فأهم شيء، الشهادتان؛ لأنهما الأساس الّذِي لا يقوم بناء بدونه. فلا تصح العبادات إن لم يوجد الإقرار قلبًا وقالبًا بهما. ثُمَّ أمره إذا أطاعوه بهما أن يدعوهم إلى أهم العبادات وهي الصلوات الخمس المكتوبة. ثُمَّ يبين لهم - بعد التزام الصلاة - فريضة الزكاة الَّتِي هي قرينة الصلاة، وهي العبادة المالية بعد العبادة البدنية، وأن القصد منها، المواساة بين المسلمين؛ ولذا فإنها تؤخذ من الأغنياء، فترد على الفقراء. ثُمَّ يبين له ما لهم من حق الإنصاف والعدل، بعد التزامهم بأداء الزكاة. وهي أن لا يأخذ الزكاة من الكرام الطيبات، بل يأخذ من الوسط؛ لأن مبناها على المواساة. وبما أن للساعي سلطة يخشى أن يستغلها في ظلم الرعية فقد من الظلم؛ لئلا يدعو عليه المظلوم الَّذِي تجد دعوته أبواب السماء مفتحة،

فَتَلِج حتى تصل إِلَى الحَكَمِ العَدْل، فينتصف لصاحبها الَّذِي طلب حقه منه، وهو مجيب دعوة المضطرين.

# الأحكام المأخوذة من الحديث:

- ١ قوله: «إِنَّكَ سَتَأْتِي قَوْمًا أَهْلَ كِتَابٍ» هو توطئة وتمهيد للوصية باستجماع همته فِي دعوتهم، فإن أهل الكتاب لديهم علم، ولا يخاطبون كما يخاطب جهال المشركين.
  - ٢ الاستعداد بالحجج والعلم، لمجادلة أعداء الدين، ورد شبههم الباطلة.
    - ٣ تعلم وتعليم حسن الدعوة إِلَى اللَّه تعالى، لتكون الدعوة بالحكمة.
      - ٤ الدعوة إِلَى اللَّه، تكون بالأهم فالأهم.
- ٥ إن أهم شيء هو التوحيد؛ لأنه الأساس الَّذِي لا تصح العبادات بدونه.
   وهذا هو المراد من تقديم الدعوة أولًا إِلَى التوحيد والإيمان.
  - ٦ إن الصلوات الخمس تأتي فِي المرتبة الثانية؛ لأنها عمود الدين.
- ٧ إن الزكاة تأتي فِي الدرجة الثالثة، ولم يذكر النَّبِيُّ عَلَيْهُ من الأركان إلَّا ثلاثة مع أنه بعث معاذًا بعد فرض الصوم والحج وفي هذا نكتة أجاب عنها العلماء بأن قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوَةَ وَءَاتُوا ٱلرَّكَوْةَ فَءَاتُوا ٱلرَّكَوْةَ فَا الْحَلْمَاء بأن قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوَةَ وَءَاتُوا ٱلرَّكَوْةَ فَرَض فَخَلُوا سَبِيلَهُم ﴾ [التوبة: ٥] هو من سورة (براءة) الَّتِي نزلت بعد فرض الصوم والحج قطعًا، فكأن الحديث مساوقة لهذه اللفتة القرآنية. هذا مع إجماع العلماء على أن أركان الإسلام خمسة لا يتم إلَّا بها كلها.
  - ٨ إنه لا ينتقل من دعوة إِلَى أخرى، حتى يطاع فِي الأولى.
  - 9 إن الزكاة مواساة؛ لأنها تؤخذ من الأغنياء لتعطى الفقراء.
- ١٠ إنه لا يحل للساعي أن يأخذ من الجيد العالي، بل يأخذ الوسط إلا إذا سمح بذلك رب المال، بلا حياء ولا إكراه، فالحق له وقد بذله.

- ۱۱ أن يخشى الساعي من ظلم الناس، فإن ظلمهم سبب فِي دعائهم عليه الله عليه الله أعدل العادلين، وأحكم الله يرده الله تعالى؛ لأنه طلب العدل والحكم، والله أعدل العادلين، وأحكم الحاكمين، وفي الحديث دليل على فداحة الظلم.
- ١٢ مشروعية بعث الإمام السعاة لجبي الزكاة. وأن الذمة تبرأ بدفعها للإمام أو سعاته.
  - ١٣ فِي الاقتصار على الصلوات الخمس دليل على عدم وجوب الوتر.
    - ١٤ جواز صرف الزكاة لصنف واحد من الأصناف الثمانية.
- 10 قوله: «عَلَى فُقَرَائِهِمْ» استدل به على عدم جواز نقل الزكاة من بلد إلَى آخر. والصحيح جواز نقلها، لا سيما مع المصلحة، بأن يكون له أقارب فقراء فِي غير بلد المال، أو إعانة على جهاد أو علم. وكان النَّبِيُّ ﷺ يَبِي المحدث عماله على الصدقة فيأتون بها المدينة ليفرقها فيها وهو إحدى الروايات عَنِ الإمام أحمد والمشهور من مذهبه القول الأول.
- ١٦ ومما يضعف القول بعدم نقلها أن أعيان الأشخاص المخاطبين فِي قواعد الشرع الكلية لا تعتبر، فقد وردت مخاطبتهم بالصلاة، ولا يختص بهم الحكم قطعًا.

#### CARC CARC CARC

## الحديث السابع والستون بعد المائة

(١٦٧) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُ وَلَا فِيمَا دُونَ خَمْسِ ذَوْدٍ صَدَقَةٌ، وَلَا فِيمَا دُونَ خَمْسِ ذَوْدٍ صَدَقَةٌ، وَلَا فِيمَا دُونَ خَمْسِةِ أَوْسُقٍ صَدَقَةٌ». البخاري (١٤٠٥) و(١٤٤٧) و(١٤٨٤)، ومسلم (٩٧٩).

#### OOO

#### الغريب:

- ١ أَوَاقٍ: مفردها أوقية. والأوقية تعادل أربعين درهمًا، ويأتي ضبط النصاب بالعملة الحاضرة إن شاء الله.
- ٢ ذَوْدٍ: الذود، لَيْسَ له مفرد من لفظه، ويطلق على الثلاث من الإبل إلى
   العشر.
- ٣ أَوْسُقٍ: (الوسق) بفتح الواو على المشهور. وأصله في اللغة الحمل.
   والمراد به هنا، ستون صاعًا بالصاع النبوي، ويأتي تحديد النصاب في
   مكيالنا الحاضر.
- ٤ دُونَ: أقل. وقد بينتها رواية مسلم: «لَيْسَ فِي حَبِّ وَلَا تَمْرٍ صَدَقَةٌ حَتَّى تَبْلُغَ خَمْسَةَ أَوْسُق»(١).

## المعنى الإجمالي:

الزكاة، مواساة بين الأغنياء والفقراء؛ ولذا فإنها لا تؤخذ ممن ماله قليل، لا يعد به غنيًّا. فالشارع بَيَّنَ أدنى حد لمن تجب عليه. وأما من يملك دون الحد الأدنى فإنه فقير لا يؤخذ منه شيء. فصاحب الفضة لا تجب عليه حتى يكون عنده

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۹۷۹)، والنسائي (۲٤۸٥)، وأحمد (۱۱۳۰۰)

خمس أواق، وكل أوقية أربعون درهمًا، فيكون نصابه منها مائتي درهم. وصاحب الإبل لا تجب عليه الزكاة حتى يكون عنده خمس ذود فصاعدًا، وما دون ذلك لَيْسَ فيها زكاة. وصاحب الحبوب والثمار لا تجب عليه حتى يكون ما عنده خمسة أوسق، و(الوسق) ستون صاعًا، فيكون نصابه ثلاثمائة صاع.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب الزكاة على من عنده الأنصبة المذكورة، أو شيء منها، وتحديد
   الأنصبة مواساة بين الأغنياء والفقراء.
- ٢ عدم وجوبها على من قصر ماله عَنْ هذه التحديدات. وحكى ابن المنذر
   الإجماع على أن الزكاة لا تجب فيما دون خمسة أوسق مما تنبت
   الأرض .والإمام مالك يسامح بالنقص اليسير.
- ٣ إذا بلغت الفضة مائتي درهم، ففيها ربع عشرها، وإذا بلغت الإبل خمسًا، ففيها شاة، والعشر شاتان، والخمسة عشر ثلاث شياه، والعشرون أربع شياه.

فإذا بلغت خمسًا وعشرين، ففيها بنت مخاض من الإبل، وما بين ذلك وقص، لَيْسَ فيه زكاة، ثُمَّ تؤخذ فِي أسنان الإبل كما فصل فِي حديث أنس.

وإذا بلغت الحبوب أو الثمار خمسة أوسق، وهو ثلاثمائة صاع بالصاع النبوي.

فإن كانت تسقى بكلفة، كالسواني والمكائن، ففيها نصف العشر.

وإن كانت تسقى بلا كلفة كالأنهار والعيون الجارية على وجه الأرض، ومثله (الارتوازي) الَّذِي يفيض ماؤه على وجه الأرض، ففيها العشر؛ لقوله على أن سَقَتِ السَّمَاءُ الْعُشْرُ، وَفِيمَا سُقِيَ بِالسَّانِيَةِ نِصْفُ الْعُشْرِ»(١) أخرجه مسلم من حديث جابر.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۹۸۱)، والنسائي (۲٤۸۹)، وأحمد (۱٤٣٨٩)

- لم يذكر في الحديث الذهب؛ لأن غالب عملتهم الفضة، وأخرج أبو داود عَنْ علي مرفوعًا: «لَيْسَ عَلَيْكَ شَيْءٌ حَتَّى يَكُونَ لَكَ عِشْرُونَ دِينَارًا»(۱)، قَالَ ابن حجر: هو حسن. وَقَالَ ابن عبد البر: الإجماع على أن نصاب الذهب عشرون مثقالًا.
- ٥ الزكاة تجب في الحبوب والثمار الَّتِي تكال وتدخر عَنِ الأئمة: مالك والشافعي وأحمد. أما أبو حنيفة فأوجبها حتى في الخضروات. والقول الأول أرجح؛ لأن ما يكال ويدخر هو الَّذِي كملت فيه النعمة ولما روى الدارقطني مرفوعًا: «لَا زَكَاةَ فِي الْخُضْرَوَاتِ» (٢) وهو حديث ضعيف. إلَّا أن له ما يعضده.

# بيان مقدار زكاة النقدين في عملتنا الحاضرة:

نصاب الذهب عشرون مثقالًا إسلاميًّا، والمثقال وثلثا المثقال، بوزن (جنيه إنكليزي) أو (جنيه سعودي)، فيكون نصاب الذهب فيهما اثني عشر جنيهًا سعوديًّا أو إنكليزيًّا؛ لأن وزنهما واحد.

ونصاب الفضة مائتا درهم، وبالريال (الفرنسي) اثنان وعشرون ريالًا، وبالريال العربي السعودي خمسة وخمسون ريالًا.

# بيان مقدار زكاة الحبوب والثمار في مكيالنا الحاضر:

نصاب الحبوب والثمار خمسة أوسق، والوسق ستون صاعًا نبويًا. فيكون النصاب بالصاع النبوي ثلاثمائة صاع. والصاع النبوي أقل من الكيلة الحجازية والصاع النجدي بالخمس وخمس الخمس. فيكون مقدار نصاب زكاة الحبوب والثمار بالصاع النجدي والكيلة الحجازية مائتي صاع وثمانية وعشرين صاعًا، ومثله الكيلة، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۱۵۷۲) من حديث طويل

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في الأوسط (٥٩٢١)، وابن أبي شيبة (١٠٠٣)، وعبد الرزاق (٧١٨٥)

## الحديث الثامن والستون بعد المائة

(١٦٨) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَيْسَ عَلَى الْمُسْلِمِ فِي عَبْدِهِ وَلَا فَرَسِهِ صَدَقَةٌ». البخاري (١٤٦٤) و(١٤٦٣)، ومسلم (٩٨٢). وفي لفظ: «إِلَّا زَكَاةَ الْفِطْرِ فِي الرَّقِيقِ» .أبو داود رقم (١٥٩٤) والذي فِي مسلم رقم (٩٨٢): «لَيْسَ فِي الْعَبْدِ صَدَقَةٌ إِلَّا صَدَقَةُ الْفِطْرِ».

#### 000

## المعنى الإجمالي:

تقدم أن الزكاة مبناها على المساواة والعدل؛ لذا أوجبها اللَّه تعالى فِي أموال الأغنياء النامية والمعدة للنماء، كالخارج من الأرض، وعروض التجارة. أما الأموال الَّتِي لا تنمو - وهي باقية للقنية والاستعمال - فهذه لَيْسَ فيها زكاة على أصحابها. وذلك كمركبه، من فرس، وبعير، وسيارة، وكذلك عبده المعد للخدمة، وفرسه وأوانيه المعدة للاستعمال. لكن يستثنى من ذلك زكاة الفطر للعبد، فإنها تجب وإن لم يعد للتجارة؛ لأنها متعلقة بالبدن لا بالمال.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن الزكاة لا تجب في العبد اللَّذِي للخدمة والفرس المعدة للركوب. قَالَ
   ابن القيم في (تهذيب السنن): إنما سقطت الصدقة عَنِ الخيل والرقيق إذا كانت للخدمة والركوب. فأما ما كان منها للتجارة ففيه الزكاة في قيمتها.
- ٢ إن زكاة الفطر واجبة للعبد مطلقًا، سواء أكان للخدمة أم للتجارة؛ لأنها
   متعلقة بعينه لا بقيمته كأموال العروض.
- ٣ إن كل ما أعد للاستعمال والاقتناء لا تجب فيه الزكاة؛ لأنها مبنية على
   المساواة وإذا لم ينم المال، أكلته الزكاة فيتضرر صاحبه.

٤ - ما تقدم من كون الزكاة لا تجب إلا في المال النامي، هو مأخذ الذين
 لا يوجبون الزكاة في الحلي المعد للاستعمال، وهو مأخذ جيد.

ولكن ورد فِي الذهب والفضة نصوص توجب قوة القول بوجوب الزكاة فِي الحلي مطلقًا؛ لذا فالاحتياط إخراج الزكاة عنه. ولنا رسالة سميناها (القول الجلي فِي زكاة الحلي) فصلنا فيها القول فلتراجع.

مثل هذه المقارنات الشرعية بين حق الفقير والغني، تعلم سماحة هذه الشريعة وعدل أحكامها، ونظرها فِي أحوال الناس بعين المصلحة العامة: ﴿ وَمَنْ أَحَسَنُ مِنَ اللّهِ حُكّمًا لِقَوْمِ يُوقِئُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠].

# الحديث التاسع والستون بعد المائة

(١٦٩) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «الْعَجْمَاءُ جُبَارٌ، وَالْمِعْدِنُ جُبَارٌ، وَفِي الرِّكَازِ الْخُمُسُ». البخاري رقم (١٤٩٩) و(٢٣٥٠) و(٢٩١٣)، ومسلم رقم (١٧١٠).

الجبار: الهدر الَّذِي لا شيء فيه. والعجماء: الدابة البهيم.

o o o

## الغريب:

- ١ الْعَجْمَاءُ: بفتح العين، وإسكان الجيم، ممدودة وهي البهيمة. سميت
   (عجماء)؛ لأنها لا تتكلم.
  - ٢ الْمَعْدِن: هو المكان الَّذِي تستخرج منه الجواهر وأمثالها.
    - ٣ جُبَار: بضم الجيم، يعني هدر، لا ضمان فيه.
- ٤ الرّكاز: بكسر الراء، وتخفيف الكاف، آخره زاي، أي المركوز
   (المغروز) في الأرض وهو دفن الجاهلية.

## المعنى الإجمالي:

يبين النَّبِيُّ عَلَيْهُ الأشياء الَّتِي يحصل منها تلف خارج عَنْ قدرة الإنسان وتسببه وإهماله، وأنه لَيْسَ عليه - من جزاء إتلافها \_ شيء. وذلك كالبهيمة الَّتِي لم يفرط في إرسالها، ولم يكن متصرفًا فيها فتتلف زرعًا أو تضر أحدًا بِعَضِّ أو ضَرْبٍ بِيدِهَا، أو رَمْحٍ بِرِجْلِهَا. وكذلك لو أمر إنسانًا بدون إكراه له، أو تغرير به، بنزول في بئر، أو عمل، فلا ضمان على الآمر، لأنه لم يحصل منه تعد ولا تفريط. أما لو أكرهه على ذلك، أو كان يعلمه أن في هذه الأشياء ونحوها خطرًا فغره ولم يعلمه بذلك فإن عليه الضمان.

ثم ذكر أن من وجد كنزًا قليلاً أو كثيرًا، فعليه إخراج خمسه، لأنه حصله بلا كلفة ولا تعب. فشكرًا لله تعالى ومواساة لإخوانه المسلمين، يجب عليه أن يخرج منه الخمس؛ لأنه كالفيء الَّذِي يحصل من مال الكفار بلا كلفة. وهكذا تلاحظ الشريعة العدل والإنصاف فِي أحكامها، فتقدم قدر الزكاة فيما يحتاج إِلَى كلفة ومشقة ومؤنة، واختلافه حسب ذلك.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إنه لا ضمان في البهيمة إذا لم يكن صاحبها متصرفًا فيها، أو لم يرسلها ليلاً. فإن تسبب صاحبها بما أتلفت، أو أرسلها ليلاً فأفسدت على الناس زرعهم فعليه الضمان. فقد قيد العلماء إطلاق هذا الحديث بأدلة أخرى، بضمان المتسبب، وهو مذهب الجمهور. وذكر ابن دقيق العيد اختلاف العلماء في عموم الهدر، ووصل إلى القول بأن جناية البهيمة هدر إذا لم يكن ثمة تقصير من المالك أو ممن هي تحت يده. وقال: وينزل الحديث على ذلك.
- ٢ إنه لا ضمان فيما أتلفت بئره أو معدنه إذا لم يكن مكرهًا النازل أو العامل أو عالمًا بأن فِي ذلك خطرًا فغره ولم يعلمه. فإن أكره أحدًا على النزول فِي بئر، أو الصعود لشجرة أو نحو ذلك، أو لم يكرهه، ولكن فيه خطر ولم يعلمه فعليه الضمان؛ لأن التلف حصل بسبب إكراهه، أو من تغريره.
- ٣ إنه يجب إخراج الخمس مما وجد من الكنوز، قليلًا كان الموجود، أو
   كثيرًا.
- خصه بعض العلماء بما عليه علامة كفار، بأن يكون من زمن الجاهلية،
   وذكر الصنعاني قيدًا ثانيًا هو أن يكون في أرض موات أو ملك أحياه
   الواجد، فإن كان في أرض مملوكة فليس بركاز، وإنما هو لقطة.

- ٥ أن يخرج الخمس من حين يجده، كما هو ظاهر الحديث فإن النماء فيه متكامل. وما تكامل فيه النماء لا يعتبر فيه الحول، فإن الحول مدة مضروبة لتحصيل النماء. قال النووي: وعدم اشتراط الحول بالركاز إجماع.
- ٦ الظاهر من الحديث، أنه يخرج منه لا من قيمته، سواء كان من ذهب،
   أو فضة، أو نحاس، أو حديد، أو غير ذلك.
- ٧ بهذه الميزات يعلم أن شبهه بالفيء أقرب من شبهه بالزكاة؛ ولذا قال كثير من العلماء: إن مصرف مصرف الفيء، يصرف في المصالح العامة،
   لا مصرف الزكاة الَّذِي يجعل فِي الأقسام الثمانية؛ لأن الركاز قد فارق الزكاة بالأمور الآتية:
- أ الزكاة لا تخرج إِلا من نصاب محدود، فما فوقه، أما الركاز فيخرج الخمس من قليله أو كثيره.
  - ب الركاز يخرج من عينه، أما العروض فتخرج زكاتها نقودًا.
- ج الركاز حَوْلُهُ وجودُه، أما الزكاة فلها حَوْلٌ محدود معلوم لا تجب قبله.
- د مصرف الركاز مصرف الفيء فِي المصالح العامة، والزكاة تصرف فِي الأوجه الثمانية المعروفة.
- هـ الركاز فيه الخمس، والزكاة أكثر ما فيها العشر وأقل ما فيها ربع العشر.

#### CARCEAN COM

# الحديث السبعون بعد المائة

(١٧٠) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «بَعَثَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى عَلَى الصَّدَقَةِ فَقِيلَ: مَنَعَ ابْنُ جَمِيلٍ، وِخَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ، وَالْعَبَّاسُ عَمُّ النَّبِي عَلَى فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى ابْنُ جَمِيلٍ إِلَا أَنْ كَانَ فَقِيرًا فَأَغْنَاهُ اللَّهُ تَعَالَى، وَأَمَّا خَالِدٌ وَسُولُ اللَّهِ عَلَى عَالَى، وَأَمَّا الْعَبَّاسُ وَسُولُ اللَّهِ عَلَى مَا يَنْقِمُ ابْنُ جَمِيلٍ إِلَا أَنْ كَانَ فَقِيرًا فَأَغْنَاهُ اللَّهُ تَعَالَى، وَأَمَّا الْعَبَّاسُ فَإِنَّكُمْ تَظْلِمُونَ خَالِدًا، فَقَدِ احْتَبَسَ أَدْرَاعَهُ وَأَعْتَادَهُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَأَمَّا الْعَبَّاسُ فَهِي عَلَيَّ وَمِثْلُهَا. ثُمَّ قَالَ: يَا عُمَرُ، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَمَّ الرَجُلِ صِنْوُ أَبِيهِ». البخاري فَهِي عَلَيَّ وَمِثْلُهَا. ثُمَّ قَالَ: يَا عُمَرُ، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَمَّ الرَجُلِ صِنْوُ أَبِيهِ». البخاري (١٤٦٨) ومسلم (٩٨٣).

#### OOO

#### الغريب:

- ١ مَا يَنْقِمُ إِلَّا أَنْ كَانَ فَقِيرًا فَأَغْنَاهُ اللَّهُ: (ينقم) بكسر القاف: معناه، ما ينكر، وهذا السياق معناه عند البلاغيين تأكيد الذم بما يشبه المدح، وهو من لطيف الكلام.
- ٢ أَعْتَادَهُ: مفرده (عتاد) بفتح العين، و(الأعتاد) آلات الحرب من السلاح وغيره.
- ٣ صِنْوُ أَبِيهِ: هذا تشبيه للأخوين فأكثر من أب واحد، وهم فروعه، كالنخلتين فأكثر، تفترقان من أصل واحد، و(الصنو) بكسر الصاد، هو المثل.
- ٤ ابن جَمِيل: بالجيم المفتوحة بعدها ميم مكسورة، سماه بعضهم (حسينًا)
   وبعضهم (عبد الله).

# المعنى الإجمالي:

بعث النَّبِيُّ ﷺ عمر بن الخطاب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ لجباية الزكاة كعادته فِي بعث السعاة، فجاء عمر إِلَى العباس بن عبد المطلب، وخالد بن الوليد، وابن جميل، يريد منهم الزكاة فمنعوا أداءها، فجاء عمر إِلَى النَّبِيِّ ﷺ يشتكي هؤلاء الثلاثة.

فقال على: أما ابن جميل، فليس له من العذر في منعها إِلّا أنه كان فقيرًا فأغناه اللّه، فقابل نعمة اللّه كفرًا، وشكره نكرًا، وأما خالد فإنكم تظلمونه بقولكم منع الزكاة وقد احتبس أدراعه وأعتاده في سبيل اللّه، فكيف يقع منع الزكاة من رجل تقرب إِلَى اللّه تعالى بإنفاق ما لا يجب عليه ثُمَّ هو يمنع ما أوجبه الله عليه فإن هذا بعيد، وإما لأنه جعلها أدوات قنية يستعملها في الجهاد، والأشياء الَّتِي للقنية لَيْسَ فيها زكاة؛ لأنها ليست من الأموال النامية بالتجارة وغيرها، وأما العباس فقد تحملها على عنه، ويحتمل أن ذلك لمقامه ومنزلته ويدل عليه قوله: النبي عَلَمْتَ أَنَّ عَمَّ الرَّجُلِ صِنْوُ أَبِيهِ؟» .وإما لأنه قدم زكاته لعامين فقد تسلمها النبي على.

ويدل عليه ما ورد بسند ضعيف عَنِ ابن مسعود: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ تَعَجَّلَ مِنَ الْعَبَّاسِ صَدَقَتَهُ سَنَتَيْنِ»(١).

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية بعث الإمام السعاة لجباية الزكاة.
- ٢ جواز شكوى من امتنع من الزكاة إلى من يجبره على أدائها. ومثله في الشكوى كل ممتنع عَنْ واجب، أو فاعل محرمًا.
  - ٣ قبح من جحد نعمة اللَّه عليه شرعًا، وعقلًا.
- إن الأشياء الموقوفة في سبيل اللَّه، أو المعدة للاستعمال، لَيْسَ فيها زكاة وذلك على أن عذره في منع الزكاة هو جعلها وقفًا في سبيل اللَّه، أو على معنى أنه جعلها معدة للاستعمال والقنية.
  - ٥ جواز جعل الأشياء وقفًا لله تعالى وفي سبيله.

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في الكبرى (٧١٥٩) والبزار (١٤٨٢) والطبراني في الكبير (٩٩٨٥)

- ٦ أما الاعتذار عَنِ العباس، فيحتمل إفادة جواز تعجيل الزكاة ويحتمل إفادة جواز تحمل الزكاة عمن وجبت عليه، ويبعد أن يمنع العباس الزكاة لغير عذر.
  - ٧ تعظيم العم، وكبير حقه لأنه بمنزلة الأب.

# الحديث الحادي والسبعون بعد المائة

(۱۷۱) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدِ بْنِ عَاصِمِ الْمَازِنِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «لَمَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى نَبِيِّهِ ﷺ يَوْمَ (حُنَيْنِ) قَسَمَ فِي النَّاسِ وَفِي الْمُوَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ، وَلَمْ يُعْظِ الْأَنْصَارَ شَيْئًا. فَكَأَنَّهُمْ وَجَدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ، إِذْ لَمْ يُصِبْهُمْ مَا أَصَابَ النَّاسَ، فَخَطَبَهُمْ، فَقَالَ: يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ، أَلَمْ أَجِدْكُمْ ضُلَّالًا فَهَدَاكُمُ اللَّهُ بِي؟ وَكُنْتُمْ مُتَفَرِّقِينَ فَأَلَّفَكُمُ اللَّهُ بِي؟. كُلَّمَا قَالَ شَيْئًا، قَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَنُّ. قَالَ: لَوْ فَالَ: مَا يَمْنَعُكُمْ أَنْ تُجِيبُوا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ؟. قَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَنُّ. قَالَ: لَوْ شِيْئًا مُ لَقُلْتُمْ: جِعْتَنَا كُذَا وَكَذَا، أَلَا تَرْضَوْنَ أَنْ يَذْهَبَ النَّاسُ بِالشَّاةِ وَالْبَعِيرِ، وَلَوْ سَلَكَ وَتَذْهَبُونَ بِالنَّيِيِّ إِلَى رِحَالِكُمْ؟ لَوْلَا الْهِجْرَةُ لَكُنْتُ امْرَأً مِنَ الْأَنْصَارِ، وَلَوْ سَلَكَ وَتَذْهَبُ النَّاسُ وَادِيًا أَوْ شِعْبًا، لَسَلَكْتُ وَادِيَ الْأَنْصَارِ وَشِعْبَهَا، الْأَنْصَارُ شِعَارٌ، وَالنَّاسُ وَادِيًا أَوْ شِعْبًا، لَسَلَكْتُ وَادِيَ الْأَنْصَارِ وَشِعْبَهَا، الْأَنْصَارُ شِعَارٌ، وَالنَّاسُ وَادِيًا أَوْ شِعْبًا، لَسَلَكْتُ وَادِيَ الْأَنْصَارِ وَشِعْبَهَا، الْأَنْصَارُ شِعَارٌ، وَالنَّاسُ وَادِيًا أَوْ شِعْبًا، لَسَلَكْتُ وَادِيَ الْأَنْصَارِ وَشِعْبَهَا، الْأَنْصَارُ شِعَارٌ، وَالنَّاسُ وَادِيًا أَوْ شِعْبًا، لَسَلَكْتُ وَادِيَ الْأَنْصَارِ وَتَعْبَعَهَا، الْأَنْصَارُ شِعَارٌ، وَالنَّاسُ وَانَاسُ وَادِيًا أَوْ شِعْبًا، الْمَاسُونَ بَعْدِي أَوْدَى الْمُورُونَ عَلَى الْحَوضِ». البخاري وشَعْبَهَا، المُخَوضِ». البخاري والنَّاسُ ومسلم (١٠٦١).

#### OOO

#### الغريب:

- ١ حُنَيْنٍ: واد فِي طريق مكة الطائف المتجه مع السيل الكبير، وحنين واقع بين الشرائع وقرية الزيمة، ويسمى الآن وادي يَدْعَان، وقد وقعت فيه معركة ضارية بين النَّبِي عَلَيْهِ وبين (هوازن) ومعهم (ثقيف) فِي شوال من السنة الثامنة من الهجرة.
- ٢ الْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ: هم قوة يتألفون على الإسلام، بإعطائهم من الغنائم أو الصدقات؛ ليتمكن الإسلام من قلوبهم، أو لكونهم زعماء ذوي نفوذ وأتباع يسلمون بإسلامهم، أو ليدفعوا بجاههم وقوتهم عَنِ الإسلام.
  - ٣ عَالَة: فقراء.

- ٤ أُمَنُّ: أفعل تفضيل من المن: معناه أكثر منة علينا وأعظم. وما أظن التفضيل مقصودًا، وإنما هو صفة مشبهة باسم الفاعل.
  - ٥ شِعَار: هُو الثوب الَّذِي يلي الجسد، وهو بكسر الشين المعجمة.
    - ٦ دِثَارَ: هو الثوب الَّذِي فوق الشعار، وهو بكسر الدال المهملة.
- ٧ أَثَرَة: بفتح الهمزة والثاء، والأثرة الاستئثار بالشيء المشترك. ومعناه: أنه سيأتي من يستأثر بالدنيا عنكم مع حقكم فيها، فاصبروا.
  - ٨ الشِّعْبُ: اسم لما انفرج بين جبلين.

## المعنى الإجمالي:

التقى المسلمون بالمشركين في (حنين) فكانت الهزيمة على المشركين، فغنم المسلمون أموالهم. وكان قد صحب النّبِيّ في هذه الغزاة قوم من سادات العرب، الذين أسلموا ولما يدخل الإيمان في قلوبهم، فأعطاهم في من الغنيمة عطية جزلة؛ ليتألفهم على الإسلام فينكف - بسبب ذلك - شر كبير عَنِ المسلمين وليرغبوا فِي الإسلام، فيدخل معهم عشائرهم، ولم يعط الأنصار شيئًا منها، اتكالاً إِلَى ما زين اللّه به قلوبهم من الإيمان الّذِي لا يزيده عطاء الدنيا، ولا ينقصه الحرمان منها.

ولكن محبة ما أبيح لهم منها، وما حصلوه بسيوفهم وجهادهم، أوجد فِي قلوبهم شيئًا، إذ رأوا غنائمهم تقسم على غيرهم، ولا يُعْطَوْنَ منها، ولم يفطنوا للحكمة الرشيدة المقصودة، فلما علم النَّبِيُّ عَلَيْ ما فِي نفوسهم جمعهم فخطبهم وقال: «يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ، أَلَمْ أَجِدْكُمْ ضُلَّالًا فَهَدَاكُمُ اللَّهُ بِي؟ وَكُنْتُمْ مُتَفَرِّقِيَن فَأَلَّكُمُ اللَّهُ بِي؟ وَعَالَةً فَأَغْنَاكُمُ اللَّهُ بِي؟» وكلما قَالَ شيئًا قالوا: اللَّه ورسوله أَمَنُ.

فلما ذَكَّرهم نعمته الَّتِي جاءتهم على يده من الهداية الَّتِي هي أعظم مطلوب، والألفة بعد حروبهم الطاحنة، ومشاجراتهم المهلكة، ونعمة الغنى بعد الفقر، وذلك بالنجارة والزراعة؛ لأنها صارت

عاصمة الإسلام وذلك بعد الفقر الَّذِي كانوا فيه أيام الجاهلية، ومن كرم خُلُقِه ﷺ وحبه للعدل، ذكرهم بما لهم من أياد بيض على الإسلام والمسلمين، إذ آووا المهاجرين، ونصروهم بعد أن عاداهم وَتَجَهَّمَ لهم أقرب الناس إليهم، وأخرجوهم من ديارهم وأموالهم، فوجدوا عندهم المأوى والنصرة، وكرم الضيافة، حتى أنسوهم بمواساتهم بلادهم وأهليهم.

ثم أراد على أن يسلبهم عَنْ حطام الدنيا، بما فيه خير الدنيا والآخرة فقال: «أَلا تَرْضُونَ أَنْ يَذْهَبَ النَّاسُ بِالشَّاةِ وَالْبَعِيرِ، وَتَذْهَبُوا بِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ إِلَى رِحَالِكُمْ؟» فما كان منهم رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم إِلَّا أن رضوا وأعينهم مغرورقة بدموع الفرح بهذا الفضل الكبير والبشارة العظمى، وبدموع الندم والعتب على أنفسهم، وتلاقت أرواحهم الصافية بروح نبيهم الطاهرة. ثُمَّ أراد النَّبِيُ عَلَيْ أن يطمئن قلوبهم، ويشرح صدورهم، ويعلن على الناس فضائلهم ومناقبهم الكريمة، لما لهم من فضل السبق بالإيمان والإيواء والنصرة لرسول اللَّه ودين اللَّه، فقال: «لَوْلَا الْهِجْرَةُ لَكُنْتُ امْرَأً مِنَ الْأَنْصَارِ، وَلَوْ سَلَكَ النَّاسُ وَادِيًا أَوْ شِعْبًا لَسَلَكُتُ وَادِيَ اللَّه فهم أولى به.

وبهذه الموعظة البليغة، والشرف العظيم، اللّذِي نوه فِي حق الأنصار علموا وعلم غيرهم من الناس أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ لم يحرمهم من الغنائم ويعطها من هو دونهم إيمانًا وسابقة وفضلًا، إلَّا اتكالًا على ما وقر فِي قلوبهم من الإيمان الراسخ، وإيثار الآخرة على الدنيا. ثُمَّ ذكر علامة من علامات النبوة، وهي أنه سيستأثر بالدنيا عليهم غيرهم، فلا يهيجهم ذلك، ويثير حفائظ نفوسهم، فإن متاع الدنيا قليل وليصبروا حتى يلاقوه على الحوض، فإن الصبر الجميل من أسباب وروده مع النَّبي عَلَيْهُ؛ وقد تحققت هذه المعجزة النبوية بعد انتهاء عهد الراشدين.

اللهم ألحقنا بهم ووالدينا ومشايخنا وأقاربنا والمسلمين برحمتك وفضلك يا أرحم الراحمين ويا أكرم الأكرمين.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إعطاء المؤلفة قلوبهم من الغنيمة، بحسب رأي الإمام واجتهاده.
  - ٢ جواز حرمان من وثق بدينه، تبعًا للمصلحة العامة.
- ٣ إن الرغبة فِي الأشياء الدنيوية لا تخل بإيمان الراغب وإخلاصه، إذا كان لم يعمل لأجل الدنيا فقط. فالنبي ﷺ لم يؤنبهم على رغبتهم.
  - ٤ مشروعية الموعظة والخطبة في المناسبات وتبيين الحق.
- و إن القائد والأمير وأصحاب الولايات لا يتصرفون في الشئون العامة،
   من غير أن يبينوا للرعية مقصدهم فيها.
  - ٦ كون النَّبِيِّ ﷺ رحمة وبركة على الأمة، لا سيما الأنصار.
- ٧ ما للأنصار رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ من فضل الإيمان والنصرة لله ورسوله،
   أوجبت استئثارهم بالنبي عليه السلام، كما أوجبت محبته لهم وتقديمهم
   على غيرهم.
- ٨ علامة من علامات النبوة، فإن ما ذكره مما سيقع على الأنصار وقع من
   بعض الملوك الذين لم يعرفوا لهم حرمة وسابقة.
- ٩ إن الصبر الجميل على المصائب من أسباب ورود الحوض مع النَّبِيِّ عَيْدٍ.

فائدة: لم يظهر لي مناسبة واضحة لإيراد المؤلف هذا الحديث في كتاب الزكاة. ولعل ذلك متابعة لمسلم حيث أخرجه في باب الزكاة من صحيحه. أو لعله أراد أن يبين أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ في آخر أيام رسالته، وبعدما أعز اللَّه الإسلام وقواه، أعطى المؤلفة قلوبهم من الغنيمة. فيقاس على الغنيمة أن يعطوا من الزكاة خلافًا لمن يرى من العلماء سقوط نصيبهم من الزكاة بعد أن أعز اللَّه الإسلام، كأبي حنيفة وأصحابه.

والصحيح جواز إعطائهم تأليفًا لهم إذا دعت الحاجة إِلَى ذلك، وهو المشهور من مذهب الإمام أحمد وهو من مفردات مذهبه. وليس عند المسقطين لسهمهم ما يعارضون به فعل النَّبِيّ ﷺ وآية (براءة) الَّتِي هي من آخر القرآن نزولًا.



# باب صدقة لفطسر

نسبت إلى (الفطر) من باب نسبة المسبب إلى سببه، وقد أجمع العلماء على وجوبها، وشرعها الله تعالى لحكم عظيمة وفوائد كثيرة، منها: أنها طهرة للصائم، وشكرًا لله تعالى على أن من عليه بتكميل صيام شهر رمضان، وشكرًا له أيضًا على أن متعه بدوران الحول عليه، ونعمه تتوالى عليه الَّتِي أعظمها نعمة الإسلام والإيمان، ومنها: أنها مواساة بين الفقراء والأغنياء، إذا أعطوهم شيئًا من أموالهم اغتنوا في ذلك اليوم عن الاشتغال بطلب قوتهم، وترفعوا عَنْ مذلة السؤال في يوم يحب كل الناس فيه التظاهر بالغنى، ويشاركونهم في الأفراح المباحة. والله لطيف بعباده وهو الحكيم الخبير.

# الحديث الثاني والسبعون بعد المائة

(۱۷۲) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «فَرَضَ النَّبِيُ ﷺ صَدَقَةَ الْفِطْرِ - أَوْ قَالَ: رَمَضَانَ - عَلَى الذَّكْرِ وَالْأَنْثَى وَالْحُرِّ وَالْمَمْلُوكِ، صَاعًا مِنْ تَمْرٍ، الْفِطْرِ - أَوْ قَالَ: وَمَضَانَ - عَلَى النَّاسُ بِهِ نِصْفَ صَاعٍ مِنْ بُرِّ عَلَى الصَّغِيرِ وَالْكَبِيرِ». أَوْ صَاعًا مِنْ شُعِيرٍ. قَالَ: فَعَدَلَ النَّاسُ بِهِ نِصْفَ صَاعٍ مِنْ بُرِّ عَلَى الصَّغِيرِ وَالْكَبِيرِ». البخاري (۱۵۱۱) ومسلم (۹۸٤). وفي لفظ: «أَنْ تُؤدَّى قَبْلَ خُرُوجِ النَّاسِ إلَى الصَّلَاةِ». البخاري (۱۵۰۳).

CAN CAN CAN

# الحديث الثالث والسبعون بعد المائة

(۱۷۳) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «كُنَّا نُعْطِيهَا فِي زَمَنِ النَّبِيِّ ﷺ، صَاعًا مِنْ شَعِيرٍ، أَوْ صَاعًا مِنْ شَعِيرٍ، أَوْ صَاعًا مِنْ شَعِيرٍ، أَوْ صَاعًا مِنْ شَعِيرٍ، أَوْ صَاعًا مِنْ أَرَى مُدًّا مِنْ أَقِطٍ، أَوْ صَاعًا مِنْ أَوْلَ أَخْرِجُهُ كَمَا كُنْتُ أُخْرِجُهُ عَلَى هَذِهِ يَعْدِلُ مُدَّيْنِ. قَالَ أَبُو سَعِيدٍ: أَمَّا أَنَا فَلَا أَزَالُ أُخْرِجُهُ كَمَا كُنْتُ أُخْرِجُهُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ». البخاري (١٥٠٨) ومسلم (٩٨٥).

OOO

## الغريب:

١ - الْأَقِطُ: مثلث الهمزة، وهو يعمل من اللبن المخيض يطبخ حتى يتبخر ماؤه ثُمَّ يجفف، وأحسنه ما كان من لبن الغنم.

٢ - السَّمْرَاء: يريد بها الحنطة.

# المعنى الإجمالي:

أوجب النّبِيُّ عَلَيْ صدقة الفطر على جميع المسلمين الذين تفضل الصدقة عَنْ قوتهم فِي ذلك اليوم، كبيرهم وصغيرهم، ذكرهم وأنثاهم، حرهم وعبدهم، أن يخرجوا صاعًا من تمر، أو صاعًا من شعير، فلما وردت على المدينة الحنطة السمراء فِي زمن معاوية، وقدم المدينة حاجًا، قَالَ: أرى أن مدا من الحنطة عَنْ مدين من غيرها يغني لجودتها ونفعها. فأما أبو سعيد الخدري رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ فهو يقول: كنا نعطيها فِي زمن النّبِي عَلَيْ صاعًا من طعام، والطعام عندهم هو الحنطة، وكذلك صاعًا من أقط، وصاعًا من زبيب، فلا أزال أخرج الصاع من الحنطة وغيرها كما كُنْتُ أخرجه فِي عهد النّبِي عَلَيْ ايثارًا للاتباع. وليحصل بالصدقة وغيرها كما كُنْتُ أخرجه فِي عهد النّبِي عَلِي الفقير قبل خروج الناس إلَى الصلاة.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب زكاة الفطر وهو إجماع المسلمين لقوله: (فَرَضَ).
- ٢ أن تخرج عَنْ كل مسلم صغير أو كبير، ذكر أو أنثى، حر أو عبد.
- ٣ أنها لا تجب عَنِ الجنين، واستحب كثير من العلماء إخراجها عنه. فقد ورد عَنِ الصحابة أنه كان يعجبهم إخراجها عَنِ الحمل. وكان عثمان يخرجها عَن الحمل أيضًا.
- ٤ ظاهر الحديث، تحديد الإخراج من الأشياء المذكورة. والمشهور من مذهب الإمام أحمد: أنه لا يجزئ غير هذه الأشياء مع وجود شيء منها. واختار شيخ الإسلام ابن تيمية جواز إخراجها من قوت بلده، ولو قدر على الأصناف المذكورة، وهو رواية عَنِ الإمام أحمد وقول أكثر العلماء. وأفضل هذه الأصناف وغيرها من أنواع الأطعمة أنفعها للمتصدق عليه؛ لأنه الَّذِي يحصل به الإغناء المطلوب في ذلك اليوم.
- ٥ ظاهر حديث أبي سعيد، أن الواجب صاع، سواء أكان من الحنطة أم من غيرها. وهو مذهب مالك والشافعي وأحمد والجمهور. وذهب أبو حنيفة، إلى أنه يجزئ من الحنطة نصف صاع، وابن القيم يميل في (الهدي) إلى تقوية أدلته. واختار هذا القول شيخ الإسلام ابن تيمية وقال: هُوَ قياس قول أحمد في الكفارات. قلت: وَالْأَحْوَطُ الْمَذْهَبُ الْأَوَّلُ.
- ٦ والأفضل إخراجها فجر يوم العيد قبل الصلاة، وهو قول فقهاء المذاهب
   الأربعة.

فإن أخرجها بعد الصلاة فعند الحنابلة يكره يوم العيد، ويحرم بعده عند الحنابلة، وعند غيرهم من جماهير الفقهاء. وعند ابن حزم تحريم تأخيرها عَنِ الصلاة لما روى البخاري: «وَأَمَرَ بِهَا أَنْ تُؤَدَّى قَبْلَ خُرُوجِ النَّاسِ إِلَى الصَّلَاةِ»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۵۰۳)، ومسلم (۹۸٦)، والنسائي (۲۵۰٤)، وأبو داود (۱۲۱۰)، وأحمد (۳۲۲۳)

ولما روى أبو داود وابن ماجه: «فَمَنْ أَدَّاهَا قَبْلَ الصَّلَاةِ فَهِيَ زَكَاةٌ مَقْبُولَةٌ، وَمَنْ أَدَّاهَا بَعْدَ الصَّلَاةِ فَهِيَ زَكَاةٌ مَقْبُولَةٌ، وَمَنْ أَدَّاهَا بَعْدَ الصَّلَاةِ فَهِيَ صَدَقَةٌ مِنَ الصَّدَقَاتِ» (١١) . والحق أن أبا محمد أسعدهم بإصابة الدليل والقول به.

٧ - وهل يجوز تقديمها قبل ليلة العيد؟ ذهب أبو حنيفة: إِلَى جواز تقديمها لحول أو حولين، قياسًا على زكاة المال. وذهب الشافعي إِلَى جواز تقديمها من أول رمضان. وذهب مالك إِلَى أنه لا يجوز تعجيلها مطلقًا، كالصلاة قبل وقتها. وذهب الحنابلة إِلَى جواز تعجيلها قبل العيد بيومين؛ لما روى البخاري: «كَانُوا يُعْطُونَ قَبْلَ الْفِطْرِ بِيَوْمٍ أَوْ يَوْمَيْنٍ» (٢) يريد بذلك الصحابة، ولأنه لا يحصل الإغناء فِي ذلك اليوم إلَّا إذا قدمت للفقير بنحو يوم أو يومين، ليعدها ليوم العيد، ولأنه إذا أخرها إلَى قبيل الصلاة يخشى أن لا يجد صاحبها الَّذِي يستحقها فيفوت وقتها المطلوب، ولهذه الاعتبارات الصحيحة فإن شيخنا العلامة عبد الرحمن بن ناصر آل سعدي رحمه اللَّه تعالى يرى استحباب تقديمها بيوم أو يومين.

#### THE COMP OF THE

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۱۲۰۹)، وابن ماجه (۱۸۲۷)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۵۱۱)

الما بالصيام



# تخالصيام

أصله فِي اللغة: الإمساك، وفي الشرع: الإمساك عَنِ المفطرات مع النية، من طلوع الفجر إلَى غروب الشمس.

وصيام شهر رمضان هو الركن الرابع من أركان الإسلام.

والصيام من أفضل العبادات؛ لأنه تجتمع فيه أنواع الصبر الثلاثة:

١ - الصبر على طاعة الله.

٢ - والصبر عَنْ معاصي الله.

٣ - والصبر على أقدار اللَّه المؤلمة.

ولأن اللَّه تعالى نسب الصوم إِلَى نفسه، ووعد بالجزاء عليه من قِبَله سبحانه، ولأنه سر بين الرب وبين عبده، فهو من أعظم الأمانات.

أما حكمه وأسراره فليس فِي مقدور هذه النبذة المختصرة أن تبين ذلك.

وإنما أشير إِلَى قليل من كثير، ليعلم القارئ شيئًا من أسرار اللَّه فِي شرعه، فيزداد إيمانًا ويقينًا فِي وقت تزعزعت فيه العقائد، وتضعضع فيه الإيمان. فإنا لله وإنا إليه راجعون. فمن تلك الحكم السامية: عبادة اللَّه والخضوع له، ليكون الصائم مقبلاً على اللَّه تعالى، خاضعًا بين يديه، حينما ينكر سلطان الشهوة. فإن القوة تغري بالطغيان والبطر: ﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلإِنسَنَ لَيَطْفَى ﴿ أَن رَّاهُ ٱسْتَفْنَ ﴿ المالِي: اللَّه حينما يرى ضعفه وعجزه فينكر فِي نفسه الكبر والعظمة، فيستكين لربه، ويلين لخلقه.

ومنها: حكم اجتماعية، من اجتماعهم على عبادة واحدة، فِي وقت واحد وصبرهم جميعًا، قويهم وضعيفهم، شريفهم ووضيعهم، غنيهم وفقيرهم، على معاناتها وتحملها، مما يسبب ربط قلوبهم وتآلف أرواحهم وَلَمّ كلمتهم. وليس

شيء أقوى من هذه الإرادة المتينة، الَّتِي لا تحكمها أقوى الدعايات. كما أنه سبب عطف بعضهم على بعض، ورحمة بعضهم بعضًا، حينما يحس الغني ألم الجوع ولذع الظمأ. فيتذكر أن أخاه الفقير يعاني هذه الآلام دهره كله، فيجود عليه من ماله بشيء يزيل الضغائن والأحقاد، ويحل محلها المحبة والوئام، وبهذا يتم السلم بين الطبقات.

ومنها: حكم أخلاقية تربوية، فهو يعلم الصبر والتحمل، ويقوي العزيمة والإرادة، ويمرن على ملاقاة الشدائد وتذليلها، والصعاب وتهوينها.

ومنها: حكم صحية، فإن المعدة بيت الداء، والحمية رأس الدواء، ولا بد للمعدة أن تأخذ فترة استراحة واستجمام، بعد تعب توالي الطعام عليها، واشتغالها بإصلاحه.

هذه نُبَذُ يسيرة تشير إِلَى شيء من حكم اللَّه تعالى وأسراره. واستقصاء ما يحيط به العقل البشري يحتاج إِلَى تصانيف مستقلة، وفضلًا عما لا يعلمه إِلَّا اللَّه تعالى من الأسرار الحكيمة الرشيدة.

#### CAN CAN COM

# الحديث الرابع والسبعون بعد المائة

(١٧٤) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لَا تَقَدَّمُوا رَمَضَانَ بِصَوْمًا ، فَلْيَصُمْهُ ﴾. البخاري رقم (١٩١٤)، ومسلم رقم (١٠٨٢).

#### OOO

#### الغريب:

- لَا تَقَدَّمُوا: بفتح التاء والدال، على حذف تاء المضارعة، لأن أصله لا تتقدموا.

## المعنى الإجمالي:

الشارع الحكيم يريد التمييز بين العبادات والعادات، ويريد أن يميز بين فروض العبادات ونوافلها ليحصل الفرق بين هذا وذاك؛ لذا فإنه نهى عَنْ تقدم شهر رمضان بصيام يوم أو يومين أو نحو ذلك ليكون مفطرًا مستعدًا لصيام شهر رمضان، إلّا من كان له عادة من صوم كيوم الخميس أو الاثنين أو قضاء تضايق وقته، أو نذر لزمه، فليصمه لأنه تعلق بسببه. بخلاف نفل الصيام المطلق فأقل ما فيه الكراهة.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ النهي عَنْ تقدم رمضان بصيام يوم أو يومين.
- ٢ الرخصة فِي ذلك لمن صادف قبل رمضان له عادة صيام، كيوم الخميس والاثنين.
- ٣ من حكمة ذلك والله أعلم تمييز فرائض العبادات من نوافلها،
   والاستعداد لرمضان بنشاط ورغبة، وليكون الصيام شعار ذلك الشهر
   الفاضل المميز به.

# الحديث الخامس والسبعون بعد المائة

(١٧٥) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿إِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَأَفْطِرُوا، فَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَاقْدُرُوا لَهُ». البخاري رقم (١٩٠٦)، ومسلم رقم (١٠٨٠).

#### 000

#### الغريب:

- ١ غُمَّ عَلَيْكُمْ: بالبناء للمجهول استتر عليكم بحاجب، من غيم وغيره (غُمَّ)
   بضم الغين المعجمة، وتشديد الميم.
- ٢ فَاقْدُرُوا لَهُ: يعني قدروا له الحساب، فأكملوا عدة شعبان ثلاثين يومًا.
   وقيل: معناه (اقدرُوا) ضيقوا، بأن يضيق على شعبان، فيجعل تسعًا وعشرين يومًا. وعلى هذين التفسيرين حصل الخلاف الآتي. ويجوز الضم والكسر في (دال) (اقدرُوا لَهُ).
- ٣ قوله: (فَصُومُوا) يريد أن ينوى الصيام وتبيت تلك النية إِلَى الغد. وكذلك
   في قوله: (فَأَفْطِرُوا).

## المعنى الإجمالي:

أحكام الشرع الشريف تبنى على الأصل، فلا يعدل عنه إلا بيقين. ومن ذلك أن الأصل بقاء شعبان، وأن الذمة بريئة من وجوب الصيام، ما دام أن شعبان لم تكمل عدته ثلاثين يومًا، فيعلم أنه انتهت، أو يرى هلال رمضان، فيعلم أنه دخل؛ ولذا فإن النّبِيّ عَلَيْ أناط صيام شهر رمضان، وفطره برؤية الهلال. فإن كان هناك مانع من غيم، أو قتر، أو نحوهما، أمرهم أن يقدروا حسابه. وذلك بأن يتموا شعبان ثلاثين، ثُمَّ يصوموا؛ لأن هذا بناء على أصل (بقاء ما كان على ما كان).

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي حكم صيام يوم الثلاثين من شعبان إذا كان فِي مغيب الهلال غَيْم، أَوْ قَتْر، أو نحوهما من الأشياء المانعة لرؤيته.

فالمشهور فِي مذهب الإمام أحمد الَّذِي قَالَ كثير من أصحابه: إنه مذهبه - هو وجوب صومه من باب الظن والاحتياط، واستدلوا على ذلك بقوله: «فَاقْدُرُوا لَهُ» وفسروها بمعنى: ضيقوا على شعبان، فقدروه تسعة وعشرين يومًا. وهذه الرواية عَنِ الإمام أحمد من المفردات، وهي مروية عَنْ جملة من الصحابة، منهم أبو هُرَيْرَة، وابن عمر، وعائشة، وأسماء.

وذهب جمهور العلماء ومنهم الأئمة الثلاثة أبو حنيفة ومالك والشافعي إلَى أنه لا يجب صومه، ولو صامه عَنْ رمضان لم يجزئه. واختار هذا القول شيخ الإسلام ابن تيمية وقال: المنقولات الكثيرة المستفيضة عَنْ أحمد، على هذا. وَقَالَ صاحب (الفروع): لم أجد عَنْ أحمد صريح الوجوب ولا أمر به ولا يتوجه إضافته إليه. واختار هذه الرواية من كبار أئمة المذهب أبو الخطاب و ابن عقيل . ودليل هذا القول ما رواه الشيخان عَنْ أَبِي هُرَيْرَة مرفوعًا: "صُومُوا لِرُؤْيَتِهِ، وَأَفْطِرُوا لِرُؤْيَتِهِ، فَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَأَكْمِلُوا عِدَّةَ شَعْبَانَ ثَلَاثِينَ ومن هذا الحديث وأمثاله تبين أن معنى (فَاقْدُرُوا لَهُ) يعني قدروا حسابه بجعل شعبان ثلاثين يومًا.

وقد حقق ابن القيم هذا الموضوع فِي كتابه (الهدي) ونصر قول الجمهور، ورد غيره، وبين أنه لم يثبت عَنْ أحد من الصحابة قول صريح، إِلَّا عَنِ ابن عمر النَّذِي مذهبه الاحتياط والتشديد. وذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أن إيجاب صوم يوم الشك لا أصل له فِي كلام أحمد، ولا كلام أحد من أصحابه وإن كان بعضهم قد اعتقد أن من مذهبه إيجاب صومه. ومذهبه الصريح المنصوص عليه هو جواز فطره

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹۰۹)، ومسلم (۱۰۸۱)، والترمذي (۲۸۶)، والنسائي (۲۱۱۷)، وابن ماجه (۱۲۵۵)، وأحمد (۹۱۷٦)

وجواز صومه وهو مذهب أبي حنيفة ومذهب كثير من الصحابة والتابعين، وأصول الشريعة كلها مستقرة على أن الاحتياط لَيْسَ بواجب ولا محرم.

واختلفوا فيما إذا رئي الهلال ببلد، فهل يلزم الناس جميعًا الصيام أم لا؟

فالمشهور عَنِ الإمام أحمد وأتباعه، وجوب الصوم على عموم المسلمين فِي أقطار الأرض؛ لأن رمضان ثبت دخوله، وثبتت أحكامه، فوجب صيامه وهو من مفردات مذهب أحمد، وهو مذهب أبى حنيفة أيضًا.

وذهب بعضهم إِلَى عدم وجوبه، وأن لكل أهل بلد رؤيتهم، وهو مذهب القاسم ابن محمد، وسالم بن عبد الله، وإسحاق؛ لما روى كريب قال: "قَدِمْتُ الشَّامَ، وَاسْتَهَلَّ رَمَضَانُ وَأَنَا بِالشَّامِ، فَرَأَيْنَا الْهِلَالَ لَيْلَةَ الْجُمُعَةِ، ثُمَّ قَدِمْتُ الْمَدِينَة فِي آخِرِ الشَّهْرِ، فَسَأَلَنِي ابْنُ عَبَّاسٍ، ثُمَّ ذَكَرَ الْهِلَالَ فَقَالَ: مَتَى رَأَيْتُمُ الْهِلَالَ؟ فَقَالَ: مَتَى رَأَيْتُمُ الْهِلَالَ؟ فَقَالَ: لَكِنَّا رَأَيْنَاهُ لَيْلَةَ السَّبْتِ، فَلَا نَزَالُ نَصُومُ حَتَّى نُكْمِلَ ثَلَاثِينَ أَوْ فَا خُبَرْتُهُ، فَقَالَ: لَا، هَكَذَا أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ نَرَاهُ. فَقُلْتُ: أَلَا تَكْتَفِي بِرُؤْيَةِ مُعَاوِيَةً وَصِيَامِهِ؟ فَقَالَ: لَا، هَكَذَا أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ لَا أَنْ فَلُ اللهِ الله وهو أنه، إن رَاهُ. فَقُلْتُ: أَلَا تَكْتَفِي بِرُؤْيَةٍ مُعاوِية وَصِيَامِهِ وَالله الله الله الله وهو أنه، إن اختلفت المطالع، فلكل قوم حكم مطلعهم. وإن اتفقت المطالع فحكمهم واحد اختلفت المطالع، فلكل قوم حكم مطلعهم. وإن اتفقت المطالع فحكمهم واحد في الصيام والإفطار، وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية وذكر الشيخ محمد بن عبد الواهب بن المراكشي في كتابه (العذب الزلال في مباحث رؤية الهلال) أنه عبد الواهب بن المراكشي في كتابه (العذب الزلال في مباحث رؤية الهلال) أنه إذا كان البعد بين البلدين أقل من ٢٢٢٦ من الكيلومترات فهلالهما واحد، وإن أكثر فلا.

#### ما يؤخذ من الحديث:

۱ - إن صيام شهر رمضان معلق برؤية الناس أو بعضهم للهلال، ورد ابن دقيق العيد تعليق الحكم به على حساب المنجمين؛ وبين الصنعاني أنه

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۰۸۷)، والترمذي (۲۹۳)، والنسائي (۲۱۱۱)، وأبو داود (۲۳۳۲)، وأحمد (۲۷۸۵)

لو توقف الأمر على حسابهم لم يعرفه إِلَّا قليل من الناس. والشرع مبني على ما يعرفه الجماهير.

- ٢ وكذلك الفطر معلق بذلك.
- ٣ إنه إذا لم ير الهلال لم يصوموا إِلَّا بتكميل شعبان ثلاثين يومًا، وكذلك
   لم يفطروا إِلَّا بتكميل رمضان ثلاثين يومًا.
- إنه إن حصل غيم أو قتر، قدروا عدة شعبان تمام ثلاثين يومًا. وَقَالَ
   الصنعاني: جمهور الفقهاء وأهل الحديث على أن المراد من «فَاقْدُرُوا لَهُ» إكمال عدة شعبان ثلاثين يومًا كما فسره في حديث آخر.
  - ٥ إنه لا يجوز الصيام يوم الثلاثين من شعبان، مع الغيم ونحوه.



# الحديث السادس والسبعون بعد المائة

(١٧٦) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «تَسَحَّرُوا فَإِنَّ فِي السَّحُورِ بَرَكَةُ». البخاري رقم (١٩٢٣)، ومسلم (١٠٩٥).

OOO

### الغريب:

١ - سَحُور: بفتح السين، ما يتسحر به، وبضمها الفعل.

٢ - وَالْبَرَكَة: مضافة إِلَى كل من الفعل وما يتسحر به جميعًا.

## المعنى الإجمالي:

يأمر النّبِيُّ عَلَيْ بالتسحر، الّذِي هو الأكل والشرب وقت السحر، استعدادًا للصيام، ويذكر الحكمة الإلهية فيه، وهي حلول البركة، والبركة تشمل منافع الدنيا والآخرة. فمن بركة السحور ما يحصل به من الإعانة على طاعة اللّه تعالى في النهار. فإن الجائع والظامئ، يكسل عَنِ العبادة. ومن بركة السحور أن الصائم إذا تسحر لا يمل إعادة الصيام، خلافًا لمن لم يتسحر، فإنه يجد حرجًا ومشقة يثقلان عليه العودة إليه. ومن بركة السحور، الثواب الحاصل من متابعة الرسول عليه الصلاة والسلام. ومن بركته أيضًا، أن المتسحر يقوم في آخر الليل، فيذكر اللّه تعالى، ويستغفره، ثُمَّ يصلي صلاة الفجر جماعة. بخلاف من لم يتسحر، وهذا مشاهد. فإن عدد المصلين في صلاة الصبح مع الجماعة في رمضان أكثر من غيره من أجل السحور. ومن بركة السحور، أنه عبادة إذا نوى به الاستعانة على طاعة من أجل السحور. ومن بركة السحور، أنه عبادة إذا نوى به الاستعانة على طاعة الله تعالى، والمتابعة للرسول على شرعه حكم وأسرار.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - استحباب السحور وامتثال الأمر الشرعى بفعله.

- ٢ لما يحصل فيه من البركة، فلا ينبغي تركه، والبركة تحمل على الفعل
   وعلى المتسحر به. ولا يعد هذا من باب حمل اللفظ الواحد على معنيين
   مختلفين وإنما يستفاد من صيغتى الفتح والضم.
- ٣ ظاهر الأمر الوجوب، ولكن ثبوت الوصال عَنِ النَّبِي ﷺ يصرف الأمر
   إلى الاستحباب.
- ع يرى الصوفية أن مدة تناول السحور كمدة الإفطار، وهذا مخل بالحكمة من الصوم وهي كسر شهوتي الطعام والنكاح، ولا يمكن ذلك إلا بتقليل الغذاء. وأجاب عليهم الآخرون بأن حكمة الصوم ليست منوطة بتقليل الطعام والشراب بل بامتثال أمر الله تعالى.

#### 

# الحديث السابع والسبعون بعد المائة

(۱۷۷) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ، عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «تَسَحَّرْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ثُمَّ قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ. قَالَ أَنَسٌ: قُلْتُ لِزَيْدٍ: كَمْ كَانَ بَيْنَ الْأَذَانِ وَالسَّحُورِ؟ قَالَ: قَدْرُ خَمْسِينَ آيَةً». البخاري (۱۹۲۱)، ومسلم (۱۰۹۷).

 $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$ 

## الغريب:

الْأَذَان: يريد به الإقامة. ويبين ذلك ما فِي الصحيحين عَنْ أَنَس، عَنْ زَيْدٍ قَالَ: «تَسَحَّرْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، ثُمَّ قُمْنَا إِلَى الصَّلَاةِ. قُلْتُ: كَمْ كَانَ بَيْنَهُمَا؟ قَالَ: قَدْرُ خَمْسِينَ آيَةً».

# المعنى الإجمالي:

يروي أنس بن مالك، عَنْ زيد بن ثابت رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما: أن زيدًا تسحر مع رَسُول اللَّهِ عَلَيْ فكان من سنته عَلَيْ أن يتسحر قبل الصبح. ولذا فإنه لما تسحر قام إلَى صلاة الصبح، فسأل أنس زيدًا: كم كان بين الإقامة والسحور؟ قال: قدر حمسين آية.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ أفضلية تأخير السحور إِلَى قبيل الفجر.
- ٢ المبادرة بصلاة الصبح، حيث قربت من وقت الإمساك.
- ٣ إن وقت الإمساك هو طلوع الفجر، كما قَالَ اللَّه تعالى: ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ
   حَتَّى يَنْبَيّنَ لَكُو ٱلْخَيْطُ ٱلأَبْيَثُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾ [البَقـرَة: ١٨٧].

وبهذا نعلم أن ما يجعله الناس فِي وقتين، وقت للإمساك، ووقت لطلوع الفجر بدعة ما أنزل اللَّه بها من سلطان، وإنما هي وسوسة من الشيطان، ليلبس عليهم دينهم، وإلا فإن السنة المحمدية أن الإمساك يكون على أول طلوع الفجر.

# الحديث الثامن والسبعون بعد المائة

(۱۷۸) عَنْ عَائِشَةَ وَأُمِّ سَلَمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يُدْرِكُهُ الْفَجْرُ وَهُوَ جُنُبٌ مِنْ أَهْلِهِ، ثُمَّ يَغْتَسِلُ وَيَصُومُ». البخاري رقم (١٩٢٦) واللفظ له، ومسلم رقم (١١٠٩).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

كان النَّبِيُّ ﷺ يجامع فِي الليل، وربما أدركه الفجر وهو جنب لم يغتسل، ويتم صومه ولا يقضي. وهذا الحكم فِي رمضان وغيره، وهذا مذهب جمهور العلماء، ولم يخالفهم إلَّا قليل ممن لا يعتد بخلافهم، وقد حكى بعضهم الإجماع على هذا القول.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ صحة صوم من أصبح جنبًا، من جماع فِي الليل.
- ٢ يقاس على الجماع الاحتلام بطريق الأولى، لأنه إذا كان مرخصًا فيه من المختار، فغيره أولى.
  - ٣ أنه لا فرق بين الصوم الواجب والنفل، ولا بين رمضان وغيره.
    - ٤ جواز الجماع فِي ليالي رمضان، ولو كان قبيل طلوع الفجر.

وأخذ بعضهم جواز الصيام من الجنب من قوله تعالى: ﴿ أُجِلَ لَكُمْ لَيْلَةُ الصِّيامِ السِّمَاءِ فِي ليل السِّمَاءِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ فِي ليل السّيامِ كله. ومن جملته الجزء الَّذِي قبيل الفجر. بحيث لا يتسع للغسل، فمن ضرورته الإصباح جنبًا، وهذه دلالة الإشارة عند الأصوليين.

٥ - فضل نساء النّبي ﷺ وإحسانهن إلى الأمة. فقد نقلن عَنِ النّبي ﷺ من العلم الشيء الكثير النافع، لا سيما الأحكام الشرعية المنزلية الّتِي لا يطلع عليها إلّا هن من أعمال النّبي ﷺ فرَضِيَ اللّهُ عَنْهُن وأرضاهن.

# الحديث التاسع والسبعون بعد المائة

(۱۷۹) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «مَنْ نَسِيَ وَهُوَ صَائِمٌ فَأَكَلَ أَوْ شَرِبَ فَلْيُتِمَّ صَوْمَهُ؛ فَإِنَّمَا أَطْعَمَهُ اللَّهُ وَسَقَاهُ». البخاري (١٩٣٣) و(٦٦٦٩)، ومسلم (١١٥٥).

#### OOO

# المعنى الإجمالي:

بنيت هذه الشريعة على اليسر والسهولة، والتكليف بقدر الطاقة، وعدم المؤاخذة بما يخرج عَن الاستطاعة أو الاختيار. ومن ذلك أن من أكل أو شرب أو فعل مفطرًا غيرهما فِي نهار رمضان أو غيره من الصيام فليتم صومه، فإنه صحيح؛ لأن هذا لَيْسَ من فعله المختار، وإنما هو من الله الَّذِي أطعمه وسقاه.

#### اختلاف العلماء:

الجمهور من العلماء على أن الأكل والشرب من الناسي لا يفسد الصيام. والخلاف بينهم في الجماع: هل له حكم الأكل والشرب بعدم الإفساد أم لا؟ فذهب الإمام أحمد وأتباعه إلى أن الجماع مفسد للصيام، ولو كان من الجاهل أو الناسي. وإذا كان في نهار رمضان فهو موجب للكفارة، وهو من مفردات مذهب أحمد. ودليلهم على ذلك مفهوم الحديث اللّذي اقتصر على الأكل والشرب دون الجماع، مما يدل على مخالفته لهما. ولأن النسيان في الجماع بعيد، بخلاف الأكل والشرب.

وذهب الأئمة، أبو حنيفة، والشافعي، وداود، وابن تيمية وغيرهم، إِلَى أنه لا يفسد الصيام، واستدلوا على ذلك بما يأتي:

أُولًا: لما روى الحاكم من حديث أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «مَنْ أَفْطَرَ فِي رَمَضَانَ نَاسِيًا فَلَا قَضَاءَ عَلَيْهِ وَلَا كَفَّارَةَ» (١) .قَالَ ابن حجر: وهو صحيح. والإفطار عام فِي الجماع وغيره.

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم (١٥٦٩) والبيهقي في الكبرى (٧٨٦٣)

ثانيًا: العمومات الواردة فِي مثل قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَاۤ إِن نَسِينَاۤ أَوْ أَخْطَأُناً ﴾ [البَقرَة: ٢٨٦]. و «عُفِيَ لِأُمَّتِي عَنِ الْخَطَأِ وَالنِّسْيَانِ وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ» (١).

ثالثًا: إن المخالفين فِي صحة الصوم يوافقون على سقوط الإثم عنه. وإذا كان معذورًا فإن العذر شامل، ولا وجه للتفريق. وأجابوا عَنْ دليل الحنابلة بأن تعليق الحكم فِي الأكل والشرب من باب تعليق الحكم باللقب، فلا يدل على نفيه عما عداه.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ صحة صوم من أكل أو شرب أو جامع ناسيًا.
- ٢ أنه لَيْسَ عليه إثم فِي أكله أو شربه؛ لأنه لَيْسَ له اختيار.
- ٣ معنى إطعامه من اللّه تعالى وسقيه، أنه وقع من غير اختيار، وإنما اللّه اللّذي قدر له ذلك بنسيانه صيامه.

CARC CARC CARC

<sup>(</sup>۱) رواه بمعناه ابن ماجه (۲۰٤٣)

# الحديث الثمانون بعد المائة

(۱۸۰) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ النَّبِيِّ عَلَيْ الْهُ عَنْهُ اللَّهِ مَلَكْتُ، فَقَالَ: مَا أَهْلَكُكَ؟ - أَوْ: مَا لَكَ؟ - إِذْ جَاءَهُ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، هَلَكْتُ، فَقَالَ: مَا أَهْلَكُكَ؟ - أَوْ: مَا لَكَ؟ - قَالَ: وَقَعْتُ عَلَى امْرَأْتِي، وَأَنَا صَائِمٌ - وَفِي رِوَايَةٍ: أَصَبْتُ أَهْلِي فِي رَمَضَانَ - فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْمَرْتُقِ الْعَبِّ عَنْقِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ا

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

## الغريب:

- ١ بَيْنَمَا: ظرف زمان يغلب أن يضاف إِلَى جملة اسمية.
- ٢ بِعَرَقٍ: (العرق) بفتحتين: هو الزنبيل، يعمل من سعف النخل، وقدروها
   هنا بما يسع خمسة عشر صاعًا.
- ٣ اللَّابَة: هي الحرة، وهي الأرض الَّتِي تعلوها حجارة سود. والمدينة النبوية بين حرتين، شرقية وغربية.
  - ٤ الْمِكْتَل: القفة من الخوص، وهي قفص من ورق النخل.

## المعنى الإجمالي:

جاء سلمة بن صخر البياضي إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْ خائفًا فقال: هلكت. فَقَالَ له: ما أهلكك؟ قَالَ: إنه وقع على امرأته وهو صائم فِي نهار رمضان فلم يعنفه رَسُول اللَّهِ وقال: هل تجد رقبة تعتقها كفارة لما وقع منك؟ قَالَ: لا. قَالَ: فهل تستطيع صيام شهرين متتابعين؟ قَالَ: لا، وهل أصابني ما أصابني إِلَّا من الصيام؛ لأن به شبقًا لا يقدر معه على ترك الجماع وهو نوع مرض. قَالَ: فهل تجد طعام ستين مسكينًا، لكل مسكين مُدُّ مِنْ بُرِّ أو غيره؟ قال: لا.

فسكت عنه النّبِي على ومكث، وإذا بأحد من الصحابة - على عادتهم - جاء إلى النّبِي على بزنبيل من تمر، يسع خمسة عشر صاعًا ليتصدق به النّبِي على فقال: أين السائل؟ فقال: أنا. فقال: خذ هذا التمر فتصدق به ليكون كفارة على ما اقترفت من الإثم. فما كان من الرجل الّذِي جاء خائفًا مبهوتًا - بعد أن وجد عند رَسُول اللّه على الأمن والطمأنينة - إلّا أن طمع فِي فضل اللّه تعالى، على يد أرحم الناس بالناس، فقال: أأتصدق به على أفقر منى يا رسول الله؟ ثُمَّ أقسم أنه ليْسَ فِي المدينة أحد أفقر منه؛ لما يراه من شدة الضيق عليه. عند ذلك تعجب النّبي على من حاله، كيف جاء خائفًا يلتمس السلامة فرجع آمنًا، معه ما يطعمه أهله، ثُمَّ أذن له بإنفاقه على أهله. فصلوات اللّه وسلامه عليه.

#### اختلاف العلماء:

يرى عامة العلماء وجوب الكفارة على من جامع متعمدًا، واختلفوا فِي الناسي، وتقدم أن الصحيح أنه لَيْسَ عليه كفارة. واختلفوا: هل وجوب الكفارة على التخيير أو الترتيب؟ فذهب مالك، وأحمد فِي إحدى الروايتين عنهما: إلى أنها على التخيير؛ لما فِي الصحيحين عَنْ أَبِي هُرَيْرَة، «أَنَّ رَجُلًا أَفْطَرَ فِي رَمَضَانَ فَأَمَرَهُ النَّبِيُ عَلَيْ أَنْ يُكَفِّرَ بِعِتْقِ رَقَبَةٍ، أَوْ صِيَامِ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ، أَوْ إِطْعَامِ سِتِّينَ مِسْكِينًا» (أَنَّ وأوجب تخييره. وذهب الجمهور من العلماء، كالشافعي وأبي حنيفة،

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹۳۷)، ومسلم (۱۱۱۱)، والترمذي (۷۲۶)، وأبو داود (۲۳۹۰)، وابن ماجه (۱۲۷۱)

والمشهور من مذهب أحمد، والثوري، والأوزاعي: إِلَى أنها على الترتيب، مستدلين بحديث الباب وجعلوا حديث التخيير مجملًا، يبينه حديث الترتيب ليحصل العمل بهما جميعًا. ولو أخذ بحديث التخيير لم يمكن العمل بحديث الترتيب مع أن كليهما صحيح.

واختلفوا هل تسقط الكفارة مع العجز عنها، كما هو المشهور من مذهب الإمام أحمد، وهو أحد قولي الشافعي؛ لأن النّبِيّ عَلَيْ رخص للرجل أن يطعم التمر أهله. ولو كان كفارة عنه ما جاز ذلك. وذهب الجمهور إلّى أنها لا تسقط بالإعسار؛ لأنه لَيْسَ فِي الحديث ما يدل على ذلك، بل ظاهره عدم سقوطها لأنه لما سأله عَنْ أنزلِ درجات الكفارة - وهي الإطعام وقال: لا أجد - سكت ولم يبرئ ذمته منها، والأصل أنها باقية وقياسًا لهذه الكفارة على سائر الكفارات والديون، من أنها لا تسقط بالإعسار. أما الترخيص له فِي إطعامه أهله، فقد قال بعض العلماء: إن المكفر إذا كفر عنه غيره، جاز أن يأكل منه ويطعم أهله.

# الأحكام المأخوذة من الحديث:

- ان الوطء فِي نهار رمضان من الفواحش المهلكات؛ لأن النَّبِيَّ ﷺ أقره على قوله: (هَلَكْتُ) ولو لم يكن كذلك لهون عليه الأمر.
- ٢ إن الواطئ عمدًا يجب عليه الكفارة، وهي على الترتيب، عتق رقبة فإن
   لم يجد فصيام شهرين متتابعين، فإن لم يستطع فإطعام ستين مسكينًا.
- إن الكفارة لا تسقط مع الإعسار؛ لأن النَّبِيَّ ﷺ لم يسقطها عنه بفقره، وليس فِي الحديث ما يدل على السقوط.
  - ٤ جواز التكفير عَنِ الغير ولو من أجنبي.
  - ٥ إن له الأكل منها وإطعامها أهله ما دامت مخرجة من غيره.
- ٦ ظاهر الحديث أنه لا فرق فِي الرقبة بين الكافرة والمؤمنة، وبهذا أخذ
   الحنفية.

والصحيح الَّذِي عليه الجمهور: أنه لا بد من إيمانها، ويكون الحديث مقيدًا بالنصوص الَّتِي فيها كفارة القتل، فإنه ذكر فيها الإيمان.

٧ - حسن خلق النَّبِيّ ﷺ، وكرم الوفادة عليه فقد جاءه هذا الرجل خائفًا وجلًا، فراح فرحًا، معه ما يطعم منه أهله.

٨ - إن من ارتكب معصية لا حد فيها، ثُمَّ جاء تائبًا نادمًا، فإنه لا يعزر.
 خلاصة فوائد من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه اللَّه، قَالَ:

يُفطر بالنص والإجماع الأكل والشرب والجماع، وثبت بالسنة والإجماع أن دم الحيض ينافي الصوم، فلا تصوم الحائض، ولكن تقضي الصيام. وَقَالَ ﷺ (وَبَالِعْ فِي الإسْتِنْشَاقِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ صَائِمًا» (1) فدل على أن نزول الماء من الأنف يفطر الصائم. قَالَ الخطابي: ولا أعلم خلافًا بين أهل العلم فِي أن من ذرعه القيء فلا قضاء عليه، وفي أن من استقاء عامدًا فعليه القضاء، ومن احتلم بغير اختياره، كالنائم لم يفطر بالاتفاق، وأما من استمنى فأنزل فإنه يفطر. وقد ثبت بدلالة الكتاب والسنة أن من فعل محظورًا مخطئًا أو ناسيًا لم يؤاخذه اللَّه بذلك، ويكون بمنزلة من لم يفعله، فلا يكون عليه إثم، ومثل هذا لا تبطل عبادته، فالصائم إذا أكل أو شرب أو جامع ناسيًا أو مخطئًا فلا قضاء عليه، وهو قول طائفة من السلف والخلف.

وأما الكحل والحقنة وما يقطر في الإحليل، ومداواة المأمومة والجائفة، فهذا مما تنازع فيه أهل العلم: فمنهم من لم يفطر بشيء من ذلك، ومنهم من فطر بالجميع. والأظهر أنه لا يفطر بشيء من ذلك، فإن الصيام من دين المسلمين اللّذي يحتاج إِلَى معرفته الخاص والعام، فلو كانت هذه الأمور مما حرمها اللّه ورسوله في الصيام، ويفسد الصوم بها لكان هذا مما يجب بيانه على الرسول، ولو ذكر ذلك لعلمه الصحابة وبلغوه الأمة كما بلغوا سائر شرعه، فلما لم ينقل أحد من

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۷۸۸)، والنسائي (۸۷)، وأبو داود (۱٤۲)، وابن ماجه (۲۰۷)

أهل العلم عَنِ النّبِيّ عَلَيْهُ فِي ذلك لا حديثًا صحيحًا ولا ضعيفًا ولا مسندًا ولا مرسلاً علم أنه لم يذكر شيئًا من ذلك. والحديث المروي فِي الكحل ضعيف. والذين قالوا: إن هذه الأمور تفطر لم يكن معهم حجة إلّا القياس، وأقوى ما احتجوا به «وَبَالِغْ فِي الِاسْتِنْشَاقِ إِلّا أَنْ تَكُونَ صَائِمًا» (١) وهو قياس ضعيف، وذلك أن من نشق الماء بمنخريه ينزل الماء إلى حلقه وإلى جوفه فحصل له بذلك ما يحصل للشارب بفمه، ويغذى بدنه من ذلك الماء، ويزول العطش، فلو لم يرد النص بذلك لعلم بالعقل أن هذا من جنس الشرب. فالصائم نهي عَنِ الأكل والشرب لأن ذلك سبب التقوي، وليس كذلك الكحل والحقنة، ومداواة الجائفة والمأمومة، فإنها لا تغذي البتة.

أما الجماع فإنه إحدى الشهوتين، فجرى مجرى الأكل والشرب، وقد قَالَ تعالى في الحديث القدسي: «يَدَعُ شَهْوَتَهُ وَطَعَامَهُ مِنْ أَجْلِي»(٢)، فترك الإنسان شهوته عبادة مقصودة يثاب عليها وإنزال المني يجري مجرى الاستفراغ، فالصائم قد نهي عَنْ أخذ ما يقويه ويغذيه من الطعام والشراب، فينهى عَنْ إخراج ما يضعفه ويخرج مادته الَّتِي بها يتغذى، وكونه يضعف البدن يجعل إفساده للصوم أعظم من إفساد الأكل.

والعلماء متنازعون فِي الحجامة هل تفطر أو لا؟ والأحاديث الواردة عَنِ النّبِيّ فِي قوله: «أَفْطَرَ الْحَاجِمُ وَالْمَحْجُومُ» كثيرة قد بينها الأئمة الحفاظ. وقد كره غير واحد من الصحابة الحجامة للصائم، والقول بأنها تفطر مذهب أكثر فقهاء الحديث، وهؤلاء أخص الناس باتباع محمد عليه والذين لم يروا إفطار المحجوم احتجوا بما ثبت فِي الصحيح من أَنَّ النّبِيَ عَلَيه احتجم وهو صائم محرم. وأحمد وغيره طعنوا فِي هذه الزيادة وهي قوله: «وَهُوَ صَائِمٌ» وقالوا: الثابت أنه احتجم وهو محرم، وبأنه بأي وجه أراد إخراج الدم فقد أفطر.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۷۸۸)، والنسائي (۸۷)، وأبو داود (۱٤۲)، وابن ماجه (۲۰۷)

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧٤٩٢)، ومسلم (١١٥١)، والنسائي (٢٢١٥)، وابن ماجه (١٦٣٨)

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٧٧٤)، وأبو داود (٢٣٧٠)، وابن ماجه (١٦٨٠)، وأحمد (١٥٤٠١)

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه البخاري (١٩٣٨)، والترمذي (٧٧٥)، وأبو داود (٢٣٧٣)، وابن ماجه (١٦٨٢)

والسواك جائز بلا نزاع، لكن اختلف العلماء فِي كراهيته بعد الزوال، ولكن لم يقم على تلك الكراهية دليل شرعي يصلح أن يخصص عموم نصوص السواك. وذوق الطعام يكره لغير حاجة، لكن لا يفطر. وأما للحاجة فلا يكره.

# بالصولية

جاءت هذه الشريعة بالأحكام الميسرة السمحة تحقيقًا لقوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ [الحريج: ٧٨]، وقوله: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. فلما كان السفر – غالبًا – فيه مشقة وصعوبة، وأنه قطعة من العذاب، خفف فيه. ومن تلك التخفيفات، الرخصة في الفطر في نهار رمضان. وهي رخصة مستحبة؛ لقوله ﷺ: «لَيْسَ مِنَ الْبِرِّ الصِّيامُ فِي السَّفَرِ»(١). وهي رخصة تعم الَّذِي يناله بالسفر مشقة، وغيره ممن تكون أسفارهم راحة ومتعة؛ لأن الحكم للغالب.

وبمثل هذه الأحكام اللطيفة نعلم مدى ما تراعيه هذه الشريعة الكريمة من تخفيف ورحمة وملاءمة للأوقات والظروف، ومطالبة الناس بقدر ما يستطيعون.

رضينا بالله ربًّا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد ﷺ نبيًّا.

# الحديث الحادي والثمانون بعد المائة

(١٨١) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: «أَنَّ حَمْزَةَ بْنَ عَمْرِو الْأَسْلَمِيَّ، قَالَ لِلنَّبِيِّ ﷺ: أَأَصُومُ فِي السَّفَرِ؟ - وَكَانَ كَثِيرَ الصِّيَامِ - قَالَ: إِنْ شِئْتَ فَصُمْ، وَإِنْ شِئْتَ فَأَفْطِرْ». البخاري (١٩٤٣) واللفظ له، ومسلم (١١٢١).

OOO

# المعنى الإجمالي:

علم الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أن الشارع الرحيم ما رخص فِي الفطر فِي

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹٤٦)، ومسلم (۱۱۱۵)، النسائي (۲۲۵۵)، وابن ماجه (۱۹۶۶)، وأحمد (۲۳۱۶۸)

السفر إِلَّا رحمة بهم وإشفاقًا عليهم. فكان حمزة الْأَسْلمي عنده جلد وقوة على الصيام، وكان محبًّا للخير، كثير الصيام رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ. فسأل رَسُول اللَّهِ عَلَيْهُ: أيصوم فِي السفر؟ فخيره النَّبِيُ عَلَيْهُ بين الصيام والفطر، فقال: «إِنْ شِئْتَ فَصُمْ، وَإِنْ شِئْتَ فَأَفْطِرْ».

# ما يؤخذ من الحديث:

١ - الرخصة فِي الفطر فِي السفر؛ لأنه مظنة المشقة.

٢ - التخيير بين الصيام والفطر، لمن عنده قوة على الصيام. والمراد بذلك صوم رمضان، ويوضحه ما أخرجه أبو داود والحاكم «أَنَّ حَمْزَةَ بْنَ عَمْرِو قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي صَاحِبُ ظَهْرٍ أُعَالِجُهُ، أُسَافِرُ وَأُكْرِيهِ، وَرُبَّمَا صَادَفَنِي هَذَا الشَّهْرُ - يَعْنِي رَمَضَانَ - وَأَنَا أَجِدُ الْقُوَّةَ عَلَيْهِ وَأَجِدُنِي أَنْ أُوْخِرَهُ، فَيَكُونُ دَيْنًا عَلَيَّ. فَقَالَ: أَيَّ ذَلِكَ شِئْتَ يَا حَمْزَةُ» (١).

CAR CARCETA

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود برقم (۲٤٠٣)

# الحديث الثاني والثمانون بعد المائة

(۱۸۲) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «كُنَّا نُسَافِرُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَلَمْ يَعِبِ الصَّائِمُ عَلَى الصَّائِمِ». البخاري (١٩٤٧)، ومسلم (١١١٨).

### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

## المعنى الإجمالي:

- ١ جواز الفطر في السفر.
- ٢ إقرار النّبيّ عليه الصلاة والسلام أصحابه على الصيام والفطر في السفر،
   مما يدل على إباحة الأمرين.



# الحديث الثالث والثمانون بعد المائة

(١٨٣) عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ فِي حَرِّ شَدِيدٍ، حَتَّى إِنْ كَانَ أَحَدُنَا لِيَضَعَ يَدَهُ عَلَى رَأْسِهِ مِنْ شِدَّةِ الْحَرِّ، وَمَا فِينَا صَائِمٌ إِلَّا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ رَوَاحَةً». البخاري (١٩٤٥)، ومسلم (١١٢٢).

000

# المعنى الإجمالي:

خرج النَّبِيُّ ﷺ بأصحابه فِي رمضان، فِي أيام شديدة الحر، فمن شدة الحر، لم يصم منهم إِلَّا النَّبِيُ ﷺ، وعبد اللَّه بن رواحة الأنصاري رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ. فهما تحملا الشدة وصاما، مما يدل على جواز الصيام فِي السفر وإن كان ذلك مع المشقة الَّتِي لا تصل إِلَى حد التهلكة.

# الحديث الرابع والثمانون بعد المائة

(١٨٤) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي سَفَرٍ، فَرَأَى زِحَامًا، وَرَجُلًا قَدْ ظُلِّلَ عَلَيْهِ، فَقَالَ: مَا هَذَا؟ قَالُوا: صَائِمٌ. قَالَ: لَيْسَ مِنَ الْبِرِّ الصِّيَامُ فِي السَّفَرِ». البخاري (١٩٤٦) واللفظ له، ومسلم (١١١٥). وفي لفظ لمسلم: «عَلَيْكُمْ بِرُخْصَةِ اللَّهِ الَّتِي رَخَّصَ لَكُمْ». مسلم (١١١٥).

000

## المعنى الإجمالي:

كان رَسُول اللَّهِ ﷺ فِي أحد أسفاره، فرأى الناس متزاحمين ورجلًا قد ظلل عليه، فسألهم عَنْ أمره. فقالوا: إنه صائم وبلغ به الظمأ هذا الحد. فَقَالَ الرحيم الكريم ﷺ: إن الصيام فِي السفر لَيْسَ من البر، ولكن عليكم برخصة اللَّه الَّتِي رخص لكم. فهو لم يرد منكم بعبادته تعذيب أنفسكم.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ جواز الصيام فِي السفر. وجواز الأخذ بالرخصة بالفطر.
- ٢ إن الصيام فِي السفر لَيْسَ برًّا، وإنما يجزئ ويسقط الواجب.
- ٣ إن الأفضل إتيان رخص اللَّه تعالى، الَّتِي خفف بها على عباده.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي صوم رمضان فِي السفر؛ فشدد بعض السلف، كالزهري، والنخعي وذهبوا إِلَى أن صيام المسافر لا يجزئ عنه، وهو مروي عَنْ عبد الرحمن بن عوف، وأبي هُرَيْرَة، وابن عمر، وهو مذهب الظاهرية. وذهب جماهير العلماء، ومنهم الأئمة الأربعة، إِلَى جواز الصيام والفطر.

واحتج الأولون بقوله تعالى: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُمُّةُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِن أَكَامٍ أُخَرُ ﴾ [البَقرَة: ١٨٥]. ووجهه: أَنَّ اللَّه لم يفرض الصوم إلَّا على من شهده، وفرض على المريض والمسافر، فِي أيام أخر. وما رواه مسلم عَنْ جابر: «أَنَّ النَّبِيَّ يَكُلِيُّ خَرَجَ عَامَ الْفَتْحِ فِي رَمَضَانَ، فَصَامَ حَتَّى بَلَغَ كِرَاعَ الْغَمِيمِ، فَصَامَ النَّاسُ، ثُمَّ دَعَا بِقَدَحٍ مِنْ مَاءٍ فَرَفَعَهُ حَتَّى نَظَرَ النَّاسُ إلَيْهِ، ثُمَّ شَرِبَ، فَقِيلَ لَهُ بَعْدَ ذَلِكَ: إِنَّ بَعْضَ النَّاسِ قَدْ صَامَ، فَقَالَ: أُولَئِكَ الْعُصَاةُ، أُولَئِكَ الْعُصَاةُ لِصِيَامِهِ (١). وما رواه البخاري عَنْ جابر: أُولَئِكَ السَّفَرِ (٢).

واحتج الجمهور بحجج قوية، منها أحاديث الباب .الأول: حديث حمزة الأسلمي: "إِنْ شِئْتَ فَصُمْ، وَإِنْ شِئْتَ فَأَفْطِرْ" الثاني: حديث أنس: "كُنّا نُسَافِرُ مَعَ رَسُولِ اللّهِ عَلَى الْمُفْطِرِ، وَلَا الْمُفْطِرُ عَلَى الصَّائِمِ عَلَى الْمُفْطِرِ، وَلَا الْمُفْطِرُ عَلَى الصَّائِمِ وَالثالث: حديث أبي الدرداء، فيه صيام رَسُول اللّه، وعبد اللّه بن رواحة. وأجابوا عَنْ أدلة الأولين بما يأتي: أما الآية فالذي أنزلت عليه، صام بعد نزولها، وهو أعلم الخلق بمعناها فيتحتم أن معناها غير ما ذكرتم. وأكثر العلماء ذكروا أن فيها مقدرًا، تقديره (فأفطر). أما قول: "أُولَئِكَ الْعُصَاةُ" فهي واقعة عين لأناس شق عليهم الصيام، فأفطر هو عليه الصلاة والسلام ليقتدوا به، فلم يفعلوا فقال: "أُولَئِكَ الْعُصَاةُ" والسلام. وأما حديث: "لَيْسَ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۱۱۶)، والنسائي (۲۲۲۳)، والترمذي (۷۱۰)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۹٤٦)، ومسلم (۱۱۱۵)، النسائي (۲۲۵۵)، وابن ماجه (۱۹۲۶)، وأحمد (۲۳۱۶۸)

 <sup>(</sup>۳) رواه البخاري (۱۹٤۳)، ومسلم (۱۱۲۱)، والترمذي (۷۱۱)، والنسائي (۲۲۹۸)، وابن
 ماجه (۱۲٦۲)

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (١١١٤)، والنسائي (٢٢٦٣)، والترمذي (٧١٠)

<sup>(</sup>٥) تقدم تخریجه

مِنَ الْبِرِّ الصِّيَامُ فِي السَّفَرِ»<sup>(۱)</sup> فمعناه أن الصيام فِي السفر لَيْسَ من البر الَّذِي يتسابق إليه ويتنافس فيه. فقد يكون الفطر أفضل منه، إذا كان هناك مشقة، أو كان الفطر يساعد على الجهاد، والله يحب أن تؤتى رخصه، كما يكره أن تؤتى معاصيه.

والجمهور الذين يرون جواز الصيام فِي السفر، اختلفوا، أيهما أفضل، الصيام أم الفطر؟ فذهب الأئمة الثلاثة، أبو حنيفة، ومالك، والشافعي: إلَى أن الصوم أفضل لمن لا يلحقه مشقة. وذهب الإمام أحمد إلَى أن الفطر فِي رمضان أفضل ولو لم يلحق الصائم مشقة. ويقول باستحباب الفطر أيضًا، سعيد بن المسيب، والأوزاعي، وإسحاق.

استدل الأئمة الثلاثة بأحاديث: منها ما رواه أبو داود عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْمُحَبِّقِ، عَنِ النَّبِيِّ عَيْقُ قَالَ: «مَنْ كَانَتْ لَهُ حُمُولَةٌ يَأْوِي إِلَى شِبَع، فَلْيَصُمْ رَمَضَانَ حَيْثُ أَدْرَكَهُ» (٢). و(الحمولة) بالضم: الأحمال الَّتِي يسافر بها صاحبها. أما أدلة الحنابلة، فمنها حديث «لَيْسَ مِنَ الْبِرِّ الصِّيَامُ فِي السَّفَرِ» (٣) متفق عليه. وحديث: «إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ أَنْ تُؤْتَى رُخَصُهُ» (٤).

فائدة: أما مقدار السفر اللّذِي يباح فيه الفطر وقصر الصلاة، فقد اختلف العلماء فِي تحديده، والصحيح أنه لا يقيد بهذه التحديدات اللّتِي ذكروها، لأنه لم يرد فيه شيء عَنْ الشارع. فالمشرع أطلق السفر، فنطلقه كما أطلقه. فما عد سفرًا، أبيح فيه الرخص السفرية، وتقدم بأبسط من هذا فِي (صلاة أهل الأعذار).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹٤٦)، ومسلم (۱۱۱۵)، النسائي (۲۲۵۵)، وابن ماجه (۱۹۲۶)، وأحمد (۲۳۱۲۸)

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (۲٤۱۰)، وأحمد (۱٥٤٨٢)

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد (٥٨٣٢)

# الحديث الخامس والثمانون بعد المائة

(١٨٥) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي سَفَرٍ، فَمِنَّا الصَّائِمُ وَمِنَّا الْمُفْطِرُ. قَالَ: فَنَزَلْنَا مَنْزِلًا فِي يَوْم حَارٍّ وَأَكْثَرُنَا ظِلَّا صَاحِبُ الْكِسَاءِ، وَمِنَّا مَنْ يَتَّقِي الشَّمْسَ بِيَدِهِ. قَالَ: فَسَقَطَ الصُّوَّمُ وَقَامَ الْمُفْطِرُونَ، فَضَرَبُوا الْأَبْنِيَةَ وَسَقُوا الرِّكَابَ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ذَهَبَ الْمُفْطِرُونَ الْيَوْمَ إِلْأَجْرِ». البخاري (٢٨٩٠)، ومسلم (١١١٩).

OOO

### المعنى الإجمالي:

كان الصحابة مع النّبِي عَلَيْ فِي أحد أسفاره، فبعضهم مفطر، وبعضهم صائم. والنبي عَلَيْ يقر كلا منهم على حاله. فنزلوا فِي يوم حار ليستريحوا من عناء السفر وحر الهاجرة. وكانوا - رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمْ - متقشفين، لا يجد أكثرهم ما يظله عَنِ الشمس، إلّا أن يضع يده على رأسه أو أن يضع كساءه فوق عود أو شجرة فيستظل به. فلما نزلوا فِي هذه الهاجرة سقط الصائمون من الحر والظمأ فلم يستطيعوا العمل. وقام المفطرون، فضربوا الأبنية بنصب الخيام والأخبية، وسقوا الإبل، وخدموا إخوانهم الصائمين. فلما رأى النّبِيُ عَلَيْ فعلهم وما قاموا به من خدمة الجيش شجعهم، وبين فضلهم وقال: «ذَهَبَ الْمُفْطِرُونَ الْيَوْمَ بِالْأَجْرِ».

- ١ جواز الإفطار والصيام في السفر، لأن النّبيّ ﷺ أقر كلا على ما هو عليه.
- ٢ ما كان عليه الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ من رقة الحال فِي الدنيا، ومع ذلك لم تمنعهم رقة الحال من ارتكاب الصعاب فِي الجهاد فِي سبيل اللَّه تعالى.

- ٣ فضل خدمة الإخوان والأهل، وأنها من الدين ومن الرجولة الَّتِي سبقناً
   فيها صفوة هذه الأمة، خلافًا لفعل كثير من المترفعين المتكبرين.
- إن الفطر فِي السفر أفضل، لا سيما إذا اقترن بذلك مصلحة من التقوي على الأعداء ونحوه. فإن فائدة الصوم تلزم صاحبها، أما فائدة الإفطار فِي مثل ذلك اليوم فإنها تتعدى المفطر إلَى غيره. ومن هنا كان الإفطار أولى.
- ٥ حث الإسلام على العمل وترك الكسل، فقد جعل للعامل نصيبًا كبيرًا من
   الأجر، وفضله على المنقطع للعبادة.

وأين هذه من الناعقين الذين يرونه دينًا عائقًا عَنْ العمل والتقدم والرقي؟ قبحهم اللَّه، فإنهم يهرفون بما لا يعرفون.

#### CARCEARCEARC

# الحديث السادس والثمانون بعد المائة

(١٨٦) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كَانَ يَكُونُ عَلَيَّ الصَوْمُ مِن رَمَضَانَ فَمَا أَسْتَطِيعُ أَنْ أَقْضِيَ إِلَّا فِي شَعْبَانَ ». البخاري (١٩٥٠)، ومسلم (١١٤٦).

#### OOO

### المعنى الإجمالي:

تذكر عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أنه يكون عليها الصوم قضاء من رمضان. ولمحبة النَّبِيّ ﷺ لها وحسن أدبها فِي مراعاته ومعاشرته، تؤخر صيامها إِلَى شعبان؛ لأنه ﷺ كان يكثر الصيام فيه، فيعلم ذلك ويقرها عليه.

- ١ جواز تأخير قضاء رمضان إِلَى شعبان مع العذر.
- ٢ إن الأفضل التعجيل مع غير العذر. فعائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قد بينت عذرها فِي ذلك.
- ٣ إنه لا يجوز تأخير القضاء إلى رمضان التالي. واختلف العلماء في وجوب الكفارة مع التأخير إلى دخول رمضان الآخر. ومذهب الحنابلة أن عليه الكفارة إذا أخر لغير عذر.
  - ٤ حسن عشرة عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا. رزق اللَّه نساءنا القدوة بها.



# الحديث السابع والثمانون بعد المائة

(١٨٧) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ مَاتَ وَعَلَيهِ صِيامٌ صَامَ عَنْهُ وَلِيُّهُ». البخاري (١٩٥٢)، ومسلم (١١٤٧).

وأخرجه أبو داود وقال: هذا فِي النذر خاصة، وهو قول أحمد بن حنبل.

CCC

# المعنى الإجمالي:

الديون الَّتِي على الأموات يجب قضاؤها، سواءً أكانت لله تعالى كالزكاة والصيام، أم للآدميين، كالديون المالية. وأولى من يتولى ذلك، ورثتهم؛ ولذا قَالَ عَنْهُ وَلِيُّهُ».

### ما يؤخذ من الحديث:

- ا ظاهر الحديث وجوب قضاء الصيام عَنِ الميت، سواء أكان نذرًا، أم واجبًا بأصل الشرع، خلافًا لتقييد أبي داود. وذكر ابن دقيق العيد أن إلحاق غير الصوم به هو من باب القياس وليس في هذا الحديث نص عليه.
- ٢ إن الَّذِي يتولى الصيام، وهو وليه. والمراد به الوارث الَّذِي انتفع بمخلفاته. فمن مقتضى القيام بواجبه قضاء ديون اللَّه عنه.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي من مات وعليه صوم هل يقضى عنه؟ على ثلاثة أقوال أحدها: لا يقضى عنه بحال، لا فِي النذر ولا فِي الواجب بأصل الشرع. وهذا مذهب أبي حنيفة، ومالك، والشافعي فِي الجديد .الثاني: يصام عنه النذر دون الواجب بأصل الشرع. وهذا مذهب الإمام أحمد، وأبي عبيد، والليث، وإسحاق،

ونصره ابن القيم .الثالث: أنه يصام عَنْ الميت النذر والواجب بأصل الشرع. وهو قول أبي ثور وأصحاب الحديث، ونصره ابن حزم، ورد قول من خالفه، وجماعة من محدثي الشافعية، وهو قول الشافعي في القديم، وعلق القول به على صحة الحديث. قَالَ البيهقي: ولو وقف الشافعي على جميع طرق الأحاديث وتظاهرها، لم يخالفها إن شاء الله. واختار هذا القول شيخنا عبد الرحمن السعدي وقال: إنه اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية في جميع الديون الَّتِي على الميت لله، أو للآدمين، أو وجبت بأصل الشرع.

استدل المانعون - مطلقًا - بأدلة. منها: قوله تعالى: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَن لَيْسَلِ الْحِدْ، وَلَا يُصَلِّ أَحَدٌ عَنْ أَحَدٍ، وَلَا يُصَمَّ أَحَدٌ عَنْ أَحَدٍ» (١). وروي عَنْ عَائِشَة، نحو ما روي عَنِ ابن عباس، وهما راويان لحديثي الصيام عَنْ الميت، وخالفاهما، فاتبع رأيهما لا روايتهما؛ لأنهما أعلم بمعنى الحديث.

واستدل المجوزون للقضاء - مطلقًا - بحديث الباب، فإنه عام فِي الواجب بأصل الشرع، والواجب بالنذر، وبحديث ابن عباس الآتي بعد هذا الحديث وهو: «جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِي ﷺ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ أُمِّي مَاتَتْ وَعَلَيْهَا صِيَامُ شَهْرٍ، أَفَاقْضِيهِ عَنْهَا؟ فَقَالَ: نَعَمْ. قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: فَدَيْنُ اللَّهِ أَحُنْتَ قَاضِيهِ عَنْهَا؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: فَدَيْنُ اللَّهِ أَحَقُ أَنْ يُقْضَى (٢).

قال ابن حجر: إن أحمد ومن معه حملوا العموم فِي حديث عائشة على المقيد فِي حديث ابن عباس، وليس بينهما تعارض حتى يجمع بينهما، فحديث ابن عباس صورة منفصلة يسأل عنها من وقعت له، وأما حديث عائشة فهو تقرير قاعدة عامة.

أما المفصلون، وهم الذين يرون القضاء فِي النذر دون الواجب بأصل الشرع، فيرون أن حديث الباب، وحديث ابن عباس الَّذِي بعده، مقيدان بالرواية

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في الكبرى (۲۹۸۱)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۹۵۳)، ومسلم (۱۱٤۸)، وأحمد (۲۳۳۲)

الثانية عَنِ ابن عباس المذكورة فِي هذا الباب. ونصر ابن القيم هذا القول فِي كتابيه (إعلام الموقعين) و(تهذيب السنن) وقال: إنه أعدل الأقوال، وعليه يدل كلام الصحابة. وقال: وتعليل حديث ابن عباس الَّذِي قَالَ فيه: «لَا يَصُومُ أَحَدُ عَنْ أَحَدٍ وَيُعْلِعِمُ عَنْهُ» (١) مراده فِي الفرض الأصلي. وأما النذر فيصام عنه، وما روي عَنْ عَائِشَةَ فِي إفتائها فِي الَّتِي ماتت وعليها صوم: أنه يطعم عنها، إنما هو فِي الفرض لا فِي النذر. وبهذا يظهر اتفاق الروايات فِي هذا الباب، وهو مقتضى الدليل والقياس، لأن النذر لَيْسَ واجبًا بأصل الشرع، وإنما أوجبه العبد على نفسه، فصار بمنزلة الدين الَّذِي استدانه. ولهذا شبهه النَّبِيُ عَلَيْ بالدين، فِي حديث ابن عباس. ثُمَّ قَالَ أيضًا: وسر الفرق أن النذر التزام المكلف لما شغل به ذمته لا أن الشارع ألزمه به ابتداء، فهو أخف حكمًا مما جعله الشارع حقًا له عليه، شاء أم أبى، والذمة تسع المقدور عليه، والمعجوز عنه. بخلاف واجبات الشرع فإنها على قدر طاقة البدن اهـ. ملخصًا منه.

فائدة: قضاء وليه عنه من باب الاستحباب عند جماهير العلماء ما عدا الظاهرية فقد أوجبوه. وقالت الحنابلة: أن كان الميت خلف تركة، وجب القضاء، وإلا استحب وقالوا: إن صام غير الوارث أجزأه.



<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في الكبرى (۲۹۱۸)

# الحديث الثامن والثمانون بعد المائة

(۱۸۸) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ أُمِّي مَاتَتْ وَعَلَيْهَا صَوْمُ شَهْرٍ، أَفَأَقْضِيهِ عَنْهَا؟ قَالَ: لَوْ كَانَ عَلَى أُمِّكَ دَيْنٌ أَكُنْتَ قَاضِيَهُ عَنْهَا؟. قَالَ: نَعَمْ: قَالَ: فَدَيْنُ اللَّهِ أَحَقُّ أَنْ لُوْ كَانَ عَلَى أُمِّكَ دَيْنُ اللَّهِ أَحُقُ أَنْ يُقْضَى». البخاري (۱۹۵۳) ومسلم (۱۱٤۸). وفي رواية: «جَاءَتِ امْرَأَةٌ إِلَى النَّبِيّ يُقْضَى» فَقَالَتْ: يَا رَسُولُ اللَّهِ، إِنَّ أُمِّي مَاتَتْ وَعَلَيْهَا صَوْمُ نَذْرٍ، أَفَأَصُومُ عَنْهَا؟ قَالَ: أَفْرَائِتِ لَوْ كَانَ عَلَى أُمِّكِ دَيْنٌ فَقَضَيْتِهِ، أَكَانَ يُؤدِّي ذَلِكَ عَنْهَا؟.

قَالَتْ: نَعَمْ. قَالَ: فَصُومِي عَنْ أُمُكِ». مسلم (١١٤٨).

OOO

# المعنى الإجمالي:

وقع فِي هذا الحديث روايتان، والظاهر من السياق أنهما واقعتان لا واقعة واحدة. فالأولى: أن رجلًا جاء إِلَى النّبِيّ عَلَيْ فأخبره أن أمه ماتت وعليها صوم شهر فهل يقضيه عنها. والرواية الثانية: أن امْرَأَة جَاءَت إليه عَلَيْ فأخبرته أن أمها ماتت وعليها صوم نذر، فهل تصوم عنها؟ فأفتاهما جميعًا بقضاء ما على والديهما من الصوم، ثُمَّ ضرب لهما مثلًا يقرب لهما المعنى، ويزيد فِي التوضيح. وهو: أنه لو كان على والديهما دين لآدمي، فهل يقضيانه عنهما؟ فقالا: نعم. فأخبرهما أن هذا الصوم دين الله على أبويهما، فإذا كان دين الآدمي يقضى، فدين الله أحق بالقضاء.

- ١ عموم الرواية الأولى تفيد أن الصيام يقضى عَنِ الميت، سواء أكان نذرًا، أم واجبًا أصليًا.
  - ٢ الرواية الثانية تدل على قضاء الصيام المنذور عَنِ الميت.

- ٣ الظاهر أنهما واقعتان لرجل وامرأة، فتبقى كل منهما على مدلولها، ولا
   تقيد الأولى بالثانية، بل تبقى على عمومها.
- ٤ عموم التعليل اللّذِي فِي الحديث يشمل الديون التي لله، والتي للخلق، والواجبة بنذر، والواجبة بأصل الشرع، بأنها كلها تقضى عَنِ الميت، وهذا ما حكاه شيخنا عبد الرحمن آل سعدي عَنْ تقي الدين ابن تيمية. رحمهما اللّه تعالى.
- ٥ فيه إثبات القياس، الَّذِي هو أحد أصول الجمهور فِي الاستدلال، وقد ضرب لهما النَّبِيُّ عليه الصلاة والسلام المثل بما هو معهود لهما، ليكون الفهم أبلغ وليقربه من أذهانهما، فإن تشبيه البعيد بالقريب، يسهل إدراكه وفهمه.
- ٦ قوله: «فَدَيْنُ اللَّهِ أَحَقُّ بِالْقَضَاءِ» فيه دليل على تقديم الزكاة وحقوق اللَّه المالية إذا تزاحمت حقوقه وحقوق الآدميين في تركة المتوفى. وبعضهم قَالَ بالمساواة بين الحقوق.

# الحديث التاسع والثمانون بعد المائة

(١٨٩) عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ السَّاعِدِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَا يَزَالُ النَّاسُ بِخَيْرٍ مَا عَجَّلُوا الْفِطْرَ». البخاري (١٩٥٧) ومسلم (١٠٩٨). «وَأَخَّرُوا السُّحُورَ» .أحمد فِي المسند (٥/١٤٧، ١٧٧) من حديث أبي ذر بسند ضعيف.

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

الشارع الحكيم يحث على تمييز العبادة ووقتها عَنْ غيره، ليتبين النظام والطاعة فِي امتثال أوامره، والوقوف بها عند حدودها؛ ولذا فإنه لما جعل غروب الشمس هو وقت إفطار الصائم، حثه على مبادرة الفطر عند أول ذلك الوقت، وأخبر: أن الناس لا يزالون بخير، ما عجلوا الفطر؛ لأنهم بذلك يحافظون على السنة. فإذا أخروا الفطر فهو دليل على زوال الخير عنهم لأنهم تركوا السنة الَّتِي تعود عليهم بالنفع الديني وهو المتابعة، والدنيوي، الَّذِي هو حفظ أجسامهم وتقويتها بالطعام والشراب، اللذين تتوق أنفسهم إليهما.

- ١ استحباب تعجيل الفطر إذا تحقق غروب الشمس برؤية، أو خبر ثقة.
- ٢ إن تعجيل الفطر، دليل على بقاء الخير عند من عجله، وزوال الخير عمن أجله.
- ٣ الخير المشار إليه فِي الحديث، هو اتباع السنة مع أنه من محبوبات النفوس.
  - ٤ الحديث من معجزات النَّبِيّ عَلَيْكَة.

فإن تأخير الإفطار عمل به الشيعة الذين هم إحدى الفرق الضالة. وليس لهم قدوة فِي ذلك إِلَّا اليهود، الذين لا يفطرون إِلَّا عند ظهور النجوم.

# الحديث التسعون بعد المائة

(١٩٠) عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا أَقْبَلَ اللَّيْلُ مِنْ هَهُنَا، وَأَدْبَرَ النَّهَارُ مِنْ هَهُنَا، فَقَدْ أَفْظَرَ الصَّائِمُ». البخاري (١٩٥٤) ومسلم (١١٠٠).

#### OOO

### المعنى الإجمالي:

تقدم أن وقت الصيام الشرعي من طلوع الفجر إِلَى غروب الشمس؛ ولذا فقد أفاد النّبِيُّ عَلَيْ أمته: أنه إذا أقبل الليل من قبل المشرق، وأدبر النهار من قبل المغرب - بغروب الشمس - فقد دخل الصائم في وقت الإفطار الّذِي لا ينبغي له تأخيره عنه، بل يعاب بذلك، امتثالًا لأمر الشارع، وتحقيقًا للطاعة، وتمييزًا لوقت العبادة عَنْ غيره، وإعطاء للنفس حقها، من متع الحياة المباحة.

- ١ استحباب تعجيل الفطر، إذا تحقق غروب الشمس.
- ٢ إنه لا بد من وجود إقبال الليل الَّذِي يقارنه إدبار النهار للإفطار.
- فإن مجرد الظلمة من قبل المشرق مع وجود الشمس، لَيْسَ معناه إقبال الليل.
  - فإن إقبال الليل حقيقة، مقارن لإدبار النهار، فهما متلازمان.
    - ٣ قوله: «فَقَدْ أَفْطَرَ الصَّائِمُ» يحتمل معنيين:
- أ إما أنه أفطر حكمًا بدخول الإفطار ولو لم يتناول مفطرًا، ويكون الحث على تعجيل الفطر فِي بعض الأحاديث معناه الحث على فعل الإفطار حسًّا ليوافق المعنى الشرعى.

ب - وإما أن يكون دخل فِي وقت الإفطار، كما تقول: أنجد، لمن دخل (نجدًا)، وأتهم لمن دخل (تهامة) ويكون الحث على تعجيل الفطر على بابه وهذا أولى، ويؤيده رواية البخاري «فَقَدْ حَلَّ الْإِفْطَارُ»(١).

٤ - ينبني على هذين المعنيين حكم الوصال.

فإن قلنا: معنى: «فَقَدْ أَفْطَرَ الصَّائِمُ» أفطر حكمًا، فالوصال باطل، لأنه لا يمكن.

وإن قلنا: معناه فقد دخل فِي وقت الفطر، فيكره مع اقترانه بالنهي عَنِ الوصال.

CARC CARC CARC

<sup>(</sup>۱) رواه بمعناه البخاري (۱۹٤۱)، وأحمد واللفظ له (۱۸۹۲۱)



# باب أفضل الصبام وغيره

# الحديث الحادي والتسعون بعد المائة

(۱۹۱) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنِ الْوِصَالِ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّكَ تُوَاصِلُ؟ قَالَ: إِنِّي لَسْتُ كَهَيْءَتِكُمْ، إِنِّي أَطْعَمُ وَأُسْقَى». البخاري (۱۹۲۲) ومسلم (۱۱۰۲) ورواه أبو هُرَيْرَة، وعائشة، وأنس بن مالك رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم. وَلِه (مسلم) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «فَأَيُّكُمْ أَرَادَ أَنْ يُوَاصِلَ فَلْيُوَاصِلْ إِلَى السَّحَرِ». البخاري (۱۹۲۳) و(۱۹۲۷) ولم يخرجه مسلم.

#### 000

# المعنى الإجمالي:

الشريعة الإسلامية سمحة ميسرة، لا عنت فيها ولا مشقة. ومشرعها الحكيم، يكره الغلو والتعمق؛ لأن فِي ذلك تعذيبًا للنفس وإرهاقًا لها، والله لا يكلف نفسًا إلّا وسعها، ولأن التيسير والتسهيل أبقى للعمل وأسلم من السأم والملل، وفيه العدل الّذِي وضعه اللّه فِي الأرض، وهو إعطاء اللّه ما طلبه من العبادة، وإعطاء النفس حاجتها من مقوماتها؛ لهذا نهى النّبِيُ عَنِ الوصال فِي الصيام، وهو ترك ما يفطر بالنهار عمدًا فِي ليالي الصيام. وكان على - لما أعطاه الله ما لم يعطه غيره - يواصل الصيام. فقال الصحابة: إنك تواصل، ولنا فيك قدوة. وذلك قبل أن يعلمهم بميزته عليهم. فقال: إني لست مثلكم؛ لأني أبيت يطعمني ربي ويسقيني، وليس لكم هذا، فتقوون على الوصال. وما دمتم راغبين فِي الوصال، فمن وجد من نفسه قوة عليه، ورغبة فيه فليواصل إلَى السحر؛ لأنه تأخير لعشائه، فيكون طعامه فِي ليالي الصيام وجبة واحدة، ومن حكم الصيام، التخفف من الطعام.

#### اختلاف العلماء:

اختلفوا فِي الطعام والشراب المذكورين على قولين: أحدهما: أنه طعام وشراب حسي تمسكًا باللفظ. والثاني: أنه ما يفيض على قلبه من لذيذ المناجاة والمعارف، فإن توارد هذه المعاني الجليلة على القلب يشغله عَنِ الطعام والشراب فيستغني عنهما. ولو كان طعامًا حسيًّا لم يكن مواصلًا، ولم يقل: «لَسْتُ كَهَيْتَكُمْ» وقد بسط القول فيه (ابن القيم) فِي (الهدي). واختلفوا فِي حكم الوصال على ثلاثة أقوال: محرم، ومكروه، وجائز مع القدرة. فذهب إلى جوازه مع القدرة عبد الله بن الزبير، وبعض السلف كعبد الرحمن بن أبي نعم، وإبراهيم بن يزيد التيمي، وأبي الجوزاء. وذهب إلى تحريمه، الأئمة الثلاثة أبو حنيفة، ومالك، والشافعي. وذهب إلى التفصيل فِي ذلك، الإمام أحمد، وإسحاق وابن المنذر وابن خزيمة وجماعة من المالكية، فهو عندهم جائز إلى السحر، مع أن الأولى تركه تحقيقًا لتعجيل الإفطار، ومكروه بأكثر من يوم وليلة.

استدل المجيزون بأنه على واصل بأصحابه يومين، فهو تقرير لهم عليه، ولو كان حرامًا لم يقرهم، وبأن عائشة قَالَتْ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ عَنِ الْوِصَالِ رَحْمَةً بِهِمْ» (١) . فنهيهم عنه كنهيهم عَنْ قيام الليل، خشية أن يفرض عليهم، ولم ينكر على من بلغه أنه فعله، ممن لم يشق عليه. فإذا كان المواصل لم يرد التشبه بأهل الكتاب، ولا رغب عَن السنة فِي تعجيل الفطر لم يمنع من الوصال.

واستدل المحرمون بنهيه ﷺ، والنهي يقتضي التحريم.

وأما مواصلته بهم فلم يقصد به التقرير، وإنما قصد به التنكيل، كما هو مبين في بعض ألفاظ الحديث. فحين نهاهم فلم ينتهوا بل ألحوا في الطلب، واصل بهم لتأكيد النهي والزجر، وبيان الحكمة في نهيهم، وظهور المفسدة الَّتِي نهاهم لأجلها، فبعد بيان هذا يحصل منهم الإقلاع عنه وهو المطلوب. وأما قول عائشة:

<sup>(</sup>١) رواه بمعناه البخاري (١٩٦٤)، ومسلم (١١٠٥)

«نَهَى عَنِ الْوِصَالِ رَحْمَةً بِهِمْ» (١) فلا يمنع أن يكون النهي للتحريم، بل يؤكده، فإن من رحمته بهم أن حرمه عليهم، وكل الأوامر والنواهي الشرعية مبنية على الرحمة والشفقة.

وأما التفصيل الَّذِي اختاره أحمد فذكر ابن القيم أنه أعدل الأقوال، لحديث أبي سعيد: «لَا تُوَاصِلُوا، وَأَيُّكُمْ أَرَادَ أَنْ يُوَاصِلَ، فَلْيُوَاصِلْ إِلَى السَّحَرِ»(٢) رواه البخاري.

فهو أعدل الوصال وأسهله؛ لأنه - فِي الحقيقة - أخر عشاءه.

والصائم له - فِي اليوم والليلة - أكلة، ولكن الأحسن والأولى ترك الوصال مطلقًا، ولو لم يكن فيه إلّا ترك تعجيل الإفطار المرغب فيه لكفي.

- ١ تحريم الوصال.
- ٢ جوازه للقادر عليه إِلَى السحر، وتركه أولى.
- ٣ رحمة الشارع الحكيم الرحيم بالأمة، إذ حرم عليهم ما يضرهم.
- ٤ النهي عَنِ الغلو فِي الدين، فإن هذه الشريعة سمحة مقسطة، تعطي الرب حقه، والبدن حقه. فإن الواجبات الشرعية وجبت لمصالح تعود إلى العبد في دينه ودنياه، وإن ملاحظة الشارع لتلك المصلحة هي السبب في الإيجاب على العبد.
- ٥ إن الوصال من خصائص النّبي عَلَيْ الله الله الله الله الله الله وحده، ولا يلحقه أحد في هذا المقام.

<sup>(</sup>۱) رواه بمعناه البخاري (۱۹۲۶)، ومسلم (۱۱۰۵)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۹۶۳)، وأبو داود (۲۳۲۱)، وأحمد (۱۰۲۷۱)

- آ إن معنى الطعام والشراب بالنسبة إلى النّبيّ عَلَيْ في هذا الحديث، هو لذة المناجاة وسرور النفس الكبيرة بلقاء محبوبها، وله شواهد في الناس، وهذا المعنى الّذي يحصل لخليل الرحمن وحبيبه، محمد صلوات الله وسلامه عليه لا يلحقه فيه أحد.
- ٧ إن غروب الشمس وقت للإفطار، ولا يحصل به الإفطار كما تقدم وإلا لما كان للوصال معنى إذا صار مفطرًا بغروب الشمس.
- ٨ فيه ثبوت الخصائص للنبي ﷺ، وتكون مخصصة لقوله تعالى: ﴿ لَّقَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسُورً حَسَنَةً ﴾ [الأحزَاب: ٢١].

# الحديث الثاني والتسعون بعد المائة

(١٩٢) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «أُخْبِرَ النَّبِيُّ أَنِّي أَقُولُ: وَاللَّهِ لَأَصُومَنَّ النَّهَارَ وَلَأَقُومَنَّ اللَّيْلَ مَا عِشْتُ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ أَنْتَ الَّذِي قُلْتَ ذَلِكَ؟. فَقُلْتُ لَهُ: قَدْ قُلْتُهُ، بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي. قَالَ: فَإِنَّا لَا يَسْتَطِيعُ ذَلِكَ فَصُمْ وَأَفْطِرْ، وَنَمْ وَقُمْ، وَصُمْ مِنَ الشَّهْرِ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ، فَإِنَّ الْحَسَنَةَ بَسْتَطِيعُ ذَلِكَ فَصُمْ وَأَفْطِرْ، وَنَمْ وَقُمْ، وَصُمْ مِنَ الشَّهْرِ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ، فَإِنَّ الْحَسَنَة بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا، وَذَلِكَ مِثْلُ صِيَامِ الدَّهْرِ. قُلْتُ: إِنِّي لَأُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ. قَالَ: فَصُمْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ فَصُمْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمَيْنِ. قُلْتُ: إِنِّي لَأُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ. قَالَ: فَصُمْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمَيْنِ. قُلْتُ: إِنِّي لَأُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ. قَالَ: فَصُمْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمَا وَأَفْطِرُ يَوْمَا وَأَفْطِرُ يَوْمًا فَلْكَ: إِنِّي لَأُطِيقُ أَفْضَلَ الصِّيَامِ. فَقُلْتُ: إِنِّي لَأُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ. قَالَ: وَمُعَلَ الصَّيَامِ الصَّيَامِ. فَقُلْتُ اللَّهُ عَلَى الْطَيْقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ وَلَاكَ الصَّيَامِ. فَقُلْتُ اللَّهُ مَنْ يَوْمًا وَأَفْطِرُ وَلَكَ. وَلَكَ مَلْ السَّلَامُ شَطْرَ الدَّهُمِ وَلَعُولُ وَعَلَى السَّلَامُ شَطْرَ الدَّهْرِ، فَصُمْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمًا». البخاري (١٩٧٩) و(١٩٧٧) و(١٩٧٧).

#### OOO

# المعنى الإجمالي:

مجمل معنى هذا الحديث: أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ أخبر أن عبد اللَّه بن عمرو أقسم على أن يصوم فلا يفطر، ويقوم فلا ينام كل عمره، فسأله: هل قَالَ ذلك؟ فقال: نعم. فقال: إن هذا يشق عليك ولا تحتمله، وأرشده إلى الطريق المثلى وهو أن يصوم بعض الأيام، ويفطر بعضها، ويقوم بعض الليل، وينام بعضه، وأن يصوم من كل شهر ثلاثة أيام، ليكون كمن صام الدهر. فأخبره أنه يطيق أكثر من ذلك، وما زال يطلب الزيادة من الصيام حتى انتهى إلى أفضل الصيام، وهو صيام داود عليه السلام، وذلك أن يصوم يومًا، ويفطر يومًا. فطلب المزيد لرغبته في الخير رضي اللَّهُ عَنْهُ. فقال: لا صوم أفضل من ذلك.

#### ما يؤخذ من الحديث:

١ - رغبة عبد الله بن عمرو بن العاص في الخير وقوته فيه، إذ أقسم على صيام الدهر وقيام كل الليل.

- ٢ معرفة النّبِي ﷺ مدى القدرة على العمل وعاقبته، إذ أخبره أنه لا يستطيع ذلك، بمعنى أنه سيشق عليه، وقد كان. فإن عبد اللّه تمنى فِي آخر أيامه أنه لو قام مع النّبِي ﷺ على عمل يديمه ويقدر عليه.
- ٣ تقدير النّبِيّ ﷺ العمل بقدرة صاحبه، إذ قصر عبد اللّه أولًا على ثلاثة أيام من كل شهر، فلما طلب المزيد ورأى النبي ﷺ فيه الرغبة والقدرة قال: «فَصُمْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمَيْنِ»، فلما أظهر الرغبة فِي طلب الزيادة أرشده إِلَى أفضل الصيام فقال: «فَصُمْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمًا».
- ٤ إن آخر حد للصيام الفاضل هو صيام يوم وفطر يوم، وهو صيام داود
   عليه السلام.
- ٥ كراهة صيام الدهر؛ لأنه مخالفة لقوله عليه الصلاة والسلام: "فَصُمْ وَأَفْطِرْ" ولحديث: "لَا صَامَ مَنْ صَامَ الْأَبَدَ" (١).
- ٦ سماحة هذه الشريعة، حيث يكره فيها التعمق والتنطع، ويطلب فيها
   السهولة واليسر؛ لأنه أنشط على العمل، وأدوم عليه.

<sup>(</sup>١) رواه النسائي (٢٣٩٧)، وابن ماجه (١٧٠٦)، وأحمد (٦٤٩١)

# الحديث الثالث والتسعون بعد المائة

(١٩٣) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ أَحَبَّ الصَّلَاةِ إِلَى اللَّهِ صَلَاةُ اللَّهِ عَلَاهُ وَإَحَبُّ الصَّلَاةِ إِلَى اللَّهِ صَلَاةُ وَاوُدَ؛ كَانَ يَنَامُ نِصْفَ اللَّيْلِ وَيَقُومُ ثُلُثَهُ وَيَنَامُ سُدُسَهُ، وَكَانَ يَصُومُ يَوْمًا وَيُفْطِرُ يُومًا». البخاري (١١٣١) و(٣٤٠٢) ومسلم (١١٥٩).

000

# المعنى الإجمالي:

تقدم ذكر سماحة هذه الشريعة ويسرها، فإن الَّذِي خلق الثقلين لعبادته أحب أن يعبدوه بما يسهل عليهم بلا كلفة ولا مشقة. فإن أحب الصيام إليه والصلاة ما كان النَّبِيُّ داود عليه الصلاة والسلام يتعبد بهما، وذلك أنه كان يصوم يومًا ويفطر يومًا، وكان ينام النصف الأول من الليل، ليقوم نشيطًا على العبادة، فيصلي ثلثه، ثمَّ ينام سدسه الأخير ليكون نشيطًا لعبادة أول النهار، وهذه الكيفية هي الَّتِي رغبها المشرع الحكيم.

- ١ إن صيام يوم وفطر يوم هو أفضل الصيام بما فيه صيام الدهر.
- ٢ إن نوم النصف الأول من الليل، وقيام ثلثه، ثُمَّ نوم سدسه أفضل القيام؛
   لما فيه من أخذ النفس حاجتها من الراحة أولًا، ثُمَّ القيام وقت النزول
   الإلهي، ثُمَّ نوم السدس الأخير ليكون أنشط لصلاة الصبح وأذكاره.
- ٣ إن العبادة قسط وعدل، فلا يغفل عَنْ عبادته، ولا يغلو فيها؛ لأن لربك عليك حقًا، وأهلك عليك حقًا، فآت كل ذي حق حقه. قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: الشرع جاء بالعدل فِي كل شيء والإسراف فِي العبادات من الجور الَّذِي نهى عنه الشارع، وأمر بالاقتصاد فِي

العبادات، ولهذا أمر بتعجيل الفطر وتأخير السحور، ونهى عَنِ الوصال، فالعدل فِي العبادات من أكبر مقاصد الشرع، والأمر المشروع المسنون جميعه مبناه على العدل والاقتصاد والتوسط الَّذِي هو خير الأمور وأعلاها.

٤ - إِنَّ اللَّهَ تبارك وتعالى يتعبدك بأنواع كثيرة من العبادات. فإن أوغلت في نوع منها تركت الباقي، فينبغي إبقاء شيء من القوة لسائر العبادات. كما أن العادات الَّتِي على الإنسان من معاشرة أهله، وزيارة أصدقائه، وطلبه الرزق في الدنيا، ومحادثة أولاده ونومه، إذا نوى بذلك الأجر وأداء الحقوق، كانت هذه العادات عبادات. ففضل اللَّه واسع، وبره كبير.

ورجه ورجه و درجه و

# الحديث الرابع والتسعون بعد المائة

(١٩٤) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «أَوْصَانِي خَلِيلِي ﷺ بِثَلَاثٍ: صِيامِ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ، وَرَكْعَتَيِ الضُّحَى، وَأَنْ أُوتِرَ قَبْلَ أَنْ أَنَامَ». البخاري (١٩٨١) و(١١٧٨) ومسلم (٧٢١).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

اشتمل هذا الحديث الشريف على ثلاث وصايا نبوية كريمة:

الأولى: الحث على صيام ثلاثة أيام من كل شهر؛ لأن الحسنة بعشرة أمثالها، فيصير صيام ثلاثة الأيام كصيام الشهر كله. والأفضل أن تكون الثلاثة، الثالث عشر، والرابع عشر، والخامس عشر. كما ورد فِي بعض الأحاديث، وفي تخصيصها بهذه الأيام فوائد طبية.

الثانية: أن يصلي الضحى، وأقلها ركعتان، لا سيما فِي حق من لا يصلي من الليل، كأبي هُرَيْرة الَّذِي اشتغل بدراسة العلم أول الليل. وأفضل وقتهما، ارتفاع الضحى حين ترمض الفصال، كما جاء فِي حديث آخر.

الثالثة: إن من لا يقوم آخر الليل، فليوتر قبل أن ينام؛ كيلا يفوت وقته.

وكانت هذه الوصية فِي حق أَبِي هُرَيْرَة وأمثاله، ممن ينامون عَنِ الوتر آخر الليل.

#### ما يؤخذ من الحديث:

١ - استحباب صيام ثلاثة أيام من كل شهر. والأولى أن تكون الثالث عشر، والرابع عشر، والخامس عشر. وقد ورد فِي تعيينها حديث قتادة بن ملحان اللَّذِي أخرجه أهل السنن قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَأْمُرُنَا أَنْ

- نَصُومَ أَيَّامَ الْبِيضِ: ثَالِثَ عَشْرَةَ وَرَابِعَ عَشْرَةَ وَخَامِسَ عَشْرَةَ، وَقَالَ: هُنَّ كَهَيْئَةِ الدَّهْرِ»(١).
- ٢ استحباب صلاة الضحى والمواظبة عليها لمن لم يقم لصلاة الليل؛ لئلا
   تفوته صلاة الليل والنهار.
- ٣ الوتر قبل النوم فِي حق من يغلب على ظنه أنه لا يقوم آخر الليل. أما من غلب على ظنه القيام، فيؤخره إليه، وإن فاته بنوم أو نسيان، فالمستحب أن يقضيه.
- ٤ إن هذه الأحكام الثلاثة المذكورة من وصايا النّبِي ﷺ الغالية، الّتِي ينبغي أن يعتنى بها ويحرص عليها؛ لأنها عظيمة النفع، جليلة القدر.

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي(۲۶۳۰)، وأبو داود (۲۶۲۹)، وابن ماجه (۱۷۰۷)، ورواه أيضا أحمد في المسند (۱۹۸۰۹)

# الحديث الخامس والتسعون بعد المائة

(١٩٥) عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبَّادِ بْنِ جَعْفَرٍ قَالَ: «سَأَلْتُ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ: أَنَهَى النَّبِيُ ﷺ عَنْ صَوْمٍ يَوْمِ الْجُمُعَةِ؟ قَالَ: نَعَمْ» . وَزَادَ مُسْلِمٌ: «وَرَبِّ الْكَعْبَةِ». البخاري رقم (١٩٨٤) ومسلم رقم (١١٤٣).

#### 

# الحديث السادس والتسعون بعد المائة

(١٩٦) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لَا يَصُومَنَّ أَحَدُكُمْ يَوْمَا بَعْدَهُ». البخاري رقم (١٩٨٥) ومسلم رقم (١١٤٤).

 $\mathbf{O} \mathbf{O} \mathbf{O}$ 

# المعنى الإجمالي:

لما كان يوم الجمعة عيد الأسبوع، كما أن عيد الفطر وعيد الأضحى عيد السنة والعيد فيه الفرح وإظهار السرور، وفيه إعلان شكر الله على نعمه، وطلب المزيد كان الأولى في هذا اليوم أن يكون الإنسان مفطرًا، ليقوى على أدائها. فشرع إفطار يوم الجمعة، ولكن يبيحه، ويزيل كراهة صومه، أن يقرن به صوم يوم قبله أو بعده، أو يكون ضمن صوم معتاد، لئلا يظن العامة أيضًا تخصيص يوم الجمعة بزيادة عبادة على غيره، فيعتقدوها – لفضل ذلك اليوم – واجبة.

- ١ النهي عَنْ صوم يوم الجمعة.
- ٢ جواز صومه إذا قرن بصيام قبله أو بعده، أو كان فِي صوم معتاد.

٣ - يحمل النهي في صومه على التنزيه؛ لأن النّبي ﷺ كان يصومه في جملة صومه الّذي يصوم. ورخص بصومه إذا قرن بغيره، ولو كان حرامًا ما صيم، كعيد الفطر والنحر.

# الحديث السابع والتسعون بعد المائة

(۱۹۷) عَنْ أَبِي عُبَيْدٍ مَوْلَى ابْنِ أَزْهَرَ، وَاسْمُهُ سَعْدُ بْنُ عُبَيْدٍ، قَالَ: «شَهِدْتُ الْعِيدَ مَعَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ: هَذَانِ يَوْمَانِ نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ صِيَامِهِمَا: يَوْمُ فِطْرِكُمْ مِنْ يَوْمٍ صِيَامِكُمْ، وَالْيَوْمُ الْآخَرُ الَّذِي تَأْكُلُونَ فِيهِ مِنْ نُسُكِكُمْ). البخاري (۱۹۹۰) و(۷۹۱ه) ومسلم (۱۱۳۷).

000

# المعنى الإجمالي:

عيد الفطر وعيد النحر، هما العيدان الإسلاميان، اللذان جعلهما الشارع الحكيم الكريم يومي فرح وسرور، وبهجة وحبور، يأتي فيهما المسلمون أنواع المتع المباحة من الأكل والشراب واللباس والزينة وغيرها. وقد حرم صومهما؛ لأن الفطر هو تحليل الصيام، كالسلام للصلاة، ولأن الأضحى يوم الأكل من الضحايا والهدايا، الَّتِي أمر اللَّه تعالى بالأكل منهما. فالخلق فِي هذين اليومين أضياف اللَّه، فليقبلوا ضيافته، وليفطروا فيهما.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ تحريم صوم يومي الفطر والأضحى.
- ٢ إن الصوم فيهما لا ينعقد فلا يصح، سواء كان لقضاء أو نفل أو نذر.
- ٣ حكمة النهي عَنْ صومهما، ما أشار إليه فِي الحديث، من أن عيد الفطر هو اليوم الَّذِي انتهى بدخوله شهر رمضان، فلتميز ولتعرف حدود الصوم الواجب بالفطر. كما نهى عَنْ صيام يوم أو يومين قبله، تمييزًا له عَنْ غيره.

وأما الأضحى فلأنه يوم النسك الَّذِي أمر بالأكل منه، فليبادر إِلَى امتثال أمره بالتناول من طيبات رزقه، فليس من الأدب واللياقة، الإعراض عَنْ ضيافة الكريم.

٤ - إنه يستحب للخطيب أن يذكر فِي خطبته ما يتعلق بوقته من الأحكام
 ويتحرى المناسبات.

## الحديث الثامن والتسعون بعد المائة

(١٩٨) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ صَوْمٍ يَوْمَيْنِ: النَّحْرِ، وَالْفِطْرِ، وَعَنِ اشْتِمَالِ الصَّمَّاءِ، وَأَنْ يَحْتَبِيَ الرَّجُلُ فِي النَّوْبِ الْفَوْمِ يَوْمَيْنِ: النَّحْرِ، وَالْفِطْرِ، وَعَنِ اشْتِمَالِ الصَّمَّاءِ، وَأَنْ يَحْتَبِيَ الرَّجُلُ فِي النَّوْبِ الْفَوْمِ الْوَاحِدِ، وَعَنِ الصَّلَاةِ بَعْدَ الصُّبْحِ وَالْعَصْرِ» .أخرجه مسلم بتمامه، وأخرج البخاري الصوم فقط. البخاري بتمامه (١٩٩١) و(١٩٩٢) ومسلم مختصرًا (٨٢٧).

#### OOO

## الغريب:

- ١ الإحْتِبَاءُ: هو أن يقعد الرجل على إليتيه وينصب ساقيه ويدير عليهما ثوبًا واحدًا.
- ٢ الصَّمَّاء: هو أن يرد الرجل الكساء من قبل ميمنته على يده اليسرى،
   وعاتقه الأيسر ثُمَّ يرده ثانية من خلفه على يده اليمنى وعاتقه الأيمن
   فيغطيهما جميعًا بثوب لَيْسَ له منافذ.

## المعنى الإجمالي:

نهى النّبِيُ عَلَيْهِ فِي هذا الحديث عَنْ صيام يومين، وعن لبستين، وعن صلاتين، فأما اليومان المحرم صومهما، فيوم الفطر، ويوم النحر؛ وتقدم شيء من حكمة تحريم الصيام فيهما، وأما اللبستان، فاشتمال الثوب الأصم، الّذِي لَيْسَ له منافذ، فإن لبسه يضر بالصحة؛ لعدم المنافذ المهوية فيه، ولأنه عنوان الكسل والبطالة، فلبسه يشل الحركة والعمل المطلوبين، وأما الاحتباء بثوب واحد، فلأنه يخشى معه انكشاف العورة، وأما الصلاتان، فالصلاة بعد صلاة الصبح، والصلاة بعد صلاة العصر. فإن الوقتين اللذين بعدهما، وقتا عبادة المشركين، وقد تقدم الكلام عليهما.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ النهي عَنْ هذه الأشياء المعدودة في الحديث.
- ٢ النهي عَنْ صيام العيدين، وعن الصلاة بعد الصبح والعصر، من باب التحريم.

والنهي عَنِ اللبستين، للكراهة، ما لم يغلب على الظن انكشاف العورة، فيحرم.

٣ - مراعاة الشارع مصالح العباد فِي كل شيء.

## الحديث التاسع والتسعون بعد المائة

(١٩٩) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بَعَّدَ اللَّهُ وَجْهَهُ عَنِ النَّارِ سَبْعِينَ خَرِيفًا». البخاري (٢٨٤٠) ومسلم (١١٥٣).

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

## المعنى الإجمالي:

الصيام من العبادات البدنية الشاقة، والجهاد من العبادات المالية والبدنية الصعبة، فمن قوي عليهما جميعًا، فقام بهما فِي آن واحد فهذا من الذين تركوا راحة الحياة والتلذذ بنعيمها، رغبة فيما عند اللَّه تعالى من النعيم، وهربًا من عذابه الأليم، فجزاؤه عند اللَّه تعالى أن يبعده بصوم اليوم الواحد فِي سبيل اللَّه عَنِ النار سبعين سنة. وإبعاده عَنِ النار يقتضي تقريبه من الجنة، إذ لَيْسَ هناك إِلَّا طريق للجنة وطريق للسعير.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - فضل الصيام إبان الجهاد في سبيل الله تعالى، وما يترتب عليه من الثواب العظيم.

٢ - يقيد استحباب الصيام في سبيل اللَّه بعدم الإضعاف عَن الجهاد.

فإن أضعفه فالمستحب له تركه؛ لأن الجهاد من المصالح العامة، والصوم مصلحة مقصورة على الصائم، وكلما عمت مصلحة العبادة، كانت أولى.

## بأب ليانزالف در

## الحديث المئتان

(۲۰۰) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ رِجَالًا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ ﷺ أُرُوا لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي الْمَنَام، فِي السَّبْعِ الْأَوَاخِرِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَرَى رُؤْيَاكُمْ قَدْ نَوَاطَأَتْ فِي السَّبْعِ الْأَوَاخِرِ، فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مُتَحَرِّيهَا فَلْيَتَحَرَّهَا فِي السَّبْعِ الْأَوَاخِرِ، فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مُتَحَرِّيهَا فَلْيَتَحَرَّهَا فِي السَّبْعِ الْأَوَاخِرِ». البخاري (٢٠١٥) ومسلم (١١٦٥).

#### 

## الحديث الواحد بعد المائتين

(٢٠١) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «تَحَرُّوا لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي الْوِتْرِ مِنَ الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ». البخاري (٢٠١٧) واللفظ له، ومسلم (١١٦٩).

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

#### الغريب:

- ١ أُرُوا: فعل ماض مبني للمجهول من الرؤية.
- ٢ لَيْلَةَ الْقَدْرِ: ليلة مباركة من ليالي رمضان، سميت (ليلة القدر) لعظيم قدرها وشرفها. وقيل: لأن للطاعات فيها قدرًا، والمعنيان متلازمان.
- ٣ الْعَشْرِ الْأُوَاخِرِ: يعني الليالي العشر الأخيرة من شهر رمضان؛ لأن لها فضلًا ومزية.

 ٤ - قَدْ تَوَاطَأَتْ: أصله أن يطأ الرجل برجله مكان وطء من قبله فنقلت هنا إلى معنى موافقة رؤيا الرجل لرؤيا الآخر. فتواطأت: مثل توافقت لفظًا ومعنى.

## المعنى الإجمالي:

ليلة القدر ليلة شريفة عظيمة، فيها تضاعف الحسنات وتكفر السيئات، وتقدر الأمور. ولما علم الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ فضلها وكبير منزلتها، أحبوا الاطلاع على وقتها. ولكن اللَّه سبحانه وتعالى - بحكمته ورحمته بِخَلْقِهِ - أخفاها عنهم ليطول تلمسهم لها فِي الليالي، فيكثروا من العبادة الَّتِي تعود عليهم بالنفع. فكان الصحابة يرونها فِي المنام، واتفقت رؤاهم على أنها فِي العشر الأواخر من شهر رمضان، فَقَالَ النَّبِيُّ عَيَّةٍ: «أَرَى رُؤْيَاكُمْ قَدْ تَوَاطَأَتْ فِي الْعَشْرِ، فَمَنْ كَانَ مُتَحَرِّيًا لَهَا، فَلْيَتَحَرَّهَا فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ» (١) .خصوصًا فِي أوتار تلك العشر، فإنها أرجى، وأرجاها وأكثرها علامات ودلالات هي ليلة سبع وعشرين من رمضان. فليحرص على رمضان، وعشره الأخير أكثر، وليلة سبع وعشرين أبلغ. وفقنا اللَّه فليحرص على رمضان، وعشره الأخير أكثر، وليلة سبع وعشرين أبلغ. وفقنا اللَّه لنفحاته الكريمة.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء في تعيين ليلة القدر، وحكى فيها الحافظ ابن حجر في (فتح الباري) سبعة وأربعين قولًا. وقد قصد بذلك المشاركة في إبهامها وتعميقها، ولكنه رجح منها أنها في أوتار العشر الأخيرة من رمضان. وَقَالَ الإمام أحمد: أرجاها ليلة سبع وعشرين؛ وهذا القول أرجحها دليلًا.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - فضل ليلة القدر؛ لما ميزها اللَّه تعالى من ابتداء نزول القرآن، وتقدير

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۱۵۸)

- الأمور وتنزيل الملائكة الكرام فيها. فصارت فِي العبادة عَنْ ألف شهر، لمن لمضاعفة.
- ٢ إِنَّ اللَّهَ تبارك وتعالى من حكمته ورحمته أخفاها لِيَجِدَّ الناسُ فِي
   العبادة، طلبًا لها، فيكثر ثوابهم.
  - ٣ إنها فِي رمضان وفي العشر الأخير أقرب، خصوصًا ليلة سبع وعشرين.
- إن الرؤيا الصالحة حق، يعمل بها إذا لم تخالف القواعد الشرعية، فإن النّبِيّ على النّبِيّ على النّبِيّ على العشر الأخير، دليلًا على كونها فيها.
- ٥ استحباب طلبها، والتعرض فيها لنفحات اللَّه تعالى، فهي ليلة مباركة تضاعف فيها الأعمال، ويستجاب فيها الدعاء، ويسمع النداء، والمحروم من حرم طلبها والتعرض لرحمة اللَّه فِي مظانها. قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: أيام عشر ذي الحجة أفضل من أيام العشر من رمضان والليالي العشر الأواخر من رمضان أفضل من ليالي عشر ذي الحجة. قَالَ ابن القيم: إذا تأمل الفاضل اللبيب هذا الجواب وجده شافيًا كافيًا فإنه لَيْسَ من أيام العملُ فيها أحب إِلَى اللَّه من أيام عشر ذي الحجة. وأما ليالي عشر رمضان فهي الليالي الَّتِي كان النَّبِيُّ عَيْقَةُ يحييها كلها. فمن أجاب بغير هذا التفصيل لم يمكنه أن يدلي بحجة صحيحة.

## الحديث الثاني بعد المائتين

(۲۰۲) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخَدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يَعْتَكِفُ فِي الْعَشْرِ الْأَوْسَطِ مِنْ رَمَضَانَ فَاعْتَكَفَ عَامًا حَتَّى إِذَا كَانَتْ لَيْلَةُ إِحْدَى وَعِشْرِينَ - وَهِيَ اللَّيْلَةُ الَّتِي يَخْرُجُ مِنْ صَبِيحَتِهَا مِنِ اعْتِكَافِهِ - قَالَ: مَنِ اعْتَكَفَ مَعِي فَلْيَعْتَكِفْ فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ، فَقَدْ أُرِيتُ هَذِهِ اللَّيْلَةَ ثُمَّ أُنْسِيتُهَا، وَقَدْ رَأَيْتُنِي مَعِي فَلْيَعْتَكِفْ فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ، وَالْتَمِسُوهَا فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ، وَالْتَمِسُوهَا فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ، وَالْتَمِسُوهَا فِي كُلِّ وَتْرٍ. قَالَ: فَمَطَرَتِ السَّمَاءُ تِلْكَ اللَّيْلَةَ، وَكَانَ الْمَسْجِدُ عَلَى عَرِيشٍ فَوَكَفَ الْمَسْجِدُ، فَأَبْصَرَتْ عَيْنَايَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَعَلَى جَبْهَتِهِ أَثَرُ الْمَاءِ وَالطِّينِ مِنْ صُبْحِ الْمَسْجِدُ، فَأَبْصَرَتْ عَيْنَايَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَعَلَى جَبْهَتِهِ أَثَرُ الْمَاءِ وَالطِّينِ مِنْ صُبْحِ الْمَسْجِدُ، فَأَبْصَرَتْ عَيْنَايَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَعَلَى جَبْهَتِهِ أَثَرُ الْمَاءِ وَالطِّينِ مِنْ صُبْحِ إِحْدَى وَعِشْرِينَ». البخاري (۲۰۲۷) ومسلم (۱۱۹۷).

OOO

## الغريب:

- ١ فِي الْعَشْرِ الْأَوْسَطِ: قياسه (الوسطى)؛ لأن العشر مؤنثة، وتوجيه صحته أنه أراد اليوم.
  - ٢ فَوَكُفَ الْمَسْجِدُ: أي قطر من سقفه، ومنه: وكف الدمع.
- ٣ أُرِيتُ هَذِهِ اللَّيْلَةَ ثُمَّ أُنْسِيتُهَا: معناه أخبرت فِي موضعها ثُمَّ نسيت كيف أخبرت لحكمة إلهية لا أنه رآها عيانًا.

## المعنى الإجمالي:

كان النَّبِيُّ عَلَيْهِ يعتكف فِي العشر الوسطى من شهر رمضان ابتغاء ليلة القدر وتحريًا لمصادفتها؛ لأنه يظن أنها فِي تلك العشر. فاعتكف عامًا - كعادته - حتى إذا كانت ليلة إحدى وعشرين، وهي الليلة الَّتِي كان يخرج فِي صبيحتها من اعتكافه علم أن ليلة القدر فِي العشر الأواخر، فَقَالَ لأصحابه: من اعتكف معي فِي العشر الوسطى، فليواصل اعتكافه وليعتكف العشر الأواخر. فقد رأيت فِي المنام هذه

الليلة وأنسيتها، وقد رأيتني فيها في المنام أسجد في ماء وطين، وهي رؤيا حق ولم يأت تأويلها، فلا بد أنها أمامكم في العشر الأواخر فالتمسوها فيها. فصدق الله رؤيا نبيه على فلا بد أنها أسماء تلك الليلة. وكان مسجده على مبنيًا كهيئة العريش، عُمُدُهُ من جذوع النخل، وسقفه من جريدها، فوكف المسجدُ من أثر المطر، فسجد على صُبْحَة إحدى وعشرين في ماء وطين.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ كون النّبِيّ ﷺ يعتكف العشر الوسطى، طلبًا لليلة القدر قبل علمه أن
   وقتها في العشر الأواخر.
  - ٢ هذا الحديث من أدلة الذين يرونها في ليلة إحدى وعشرين.
  - ٣ يدل هذا الحديث على أنها في العشر الأواخر، وفي أوتارها آكد.
    - ٤ أن الرؤيا حق لا سيما رؤيا الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.
- ٥ صفة مسجد النَّبِيّ ﷺ فِي زمنه، وكونه عريشًا قد سقف بالجريد الملبد بالطين، وحيطانه بعسبان النخل، وسواريه بجذوع النخل. فعمارتهم المساجد، بالطاعة فيها، لا بالتشييد والزخرفة.





# بالباعثكاف

الاعتكاف فِي اللغة: لزوم الشيء وحبس النفس عليه، ومنه قوله تعالى: ﴿ يَعْكُفُونَ عَلَىٰ أَصْنَامِ لَهُمْ ﴾ [الأعرَاف: ١٣٨]، أي يلازمونها ويقيمون عليها.

وهو فِي الشرع: المقام فِي المسجد من شخص مخصوص على صفة مخصوصة لطاعة الله.

أما حكمه: فقد أجمع العلماء على مشروعيته، وأجمعوا أيضًا على أنه مستحب لَيْسَ بواجب.

وأما حكمته وفائدته: - فقد قَالَ ابن القيم فِي الهدي: لما كان صلاح القلب واستقامته على طريق سيره إِلَى اللَّه تعالى متوقفًا على جمعيته على اللَّه وَلَمِّ شعثه بإقباله بالكلية على اللَّه تعالى، شرع الاعتكاف الَّذِي مقصوده وروحه عكوف القلب على اللَّه تعالى وجمعيته عليه، والخلوة به، والانقطاع عَن الاشتغال بالخلق والاشتغال به وحده سبحانه، بحيث يصير ذكره والإقبال عليه فِي محل هموم القلب وخطراته، فيستولي عليه ويصير الهم كله به، والخطرات كلها بذكره، والتفكر فِي تحصيل مراضيه وما يقرب منه، فيصير أنسه بالله بدلًا عَنْ أنسه بالخلق، فيعده بذلك لأنسه به يوم الوحشة فِي القبور، حين لا أنيس له ولا ما يفرح به سواه. فهذا مقصود الاعتكاف الأعظم.

وذكر عقيب الصيام لمناسبتين: الأولى: إن جملة الكلام على الصيام سيتناول صيام شهر رمضان، وهو اللَّذِي يتأكد استحباب الاعتكاف فيه، لما يرجى فيه من ليلة القدر، الثانية: اتفاق العلماء على مشروعية الصيام مع الاعتكاف؛ لأن تمام قطع العلائق عَنِ الدنيا يكون بالصيام.

وقد اشترط الحنفية والمالكية لصحة الاعتكاف، الصيام. ورد عليهم الصنعاني بأنه لا دليل لهم إِلَّا أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لم يعتكف إِلَّا صائمًا. والفعل المجرد لا يكون دالًا على الشرطية. وقد اعتكف فِي شوال ولم ينقل أنه صام أيام اعتكافه.

## الحديث الثالث بعد المائتين

(٢٠٣) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يَعْتَكِفُ فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ حَتَّى تَوَقَّاهُ اللَّهُ تَعَالَى، ثُمَّ اعْتَكَفَ أَزْوَاجُهُ مِنْ بَعْدِهِ». البخاري (٢٠٢٦)، ومسلم (١١٧٧). وفي لفظ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَعْتَكِفُ البخاري فِي كُلِّ رَمَضَانَ، فَإِذَا صَلَّى الْغَدَاةَ جَاءَ مَكَانَهُ الَّذِي اعْتَكَفَ فِيهِ». البخاري في كُلِّ رَمَضَانَ، فَإِذَا صَلَّى الْغَدَاةَ جَاءَ مَكَانَهُ الَّذِي اعْتَكَفَ فِيهِ». البخاري (٢٠٤١).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

كان النَّبِيُّ ﷺ يعتكف العشر الأواخر من رمضان، طلبًا لليلة القدر، بعد أن علم أنها فِي تلك العشر، واستمر يعتكفهن كل سنة، حتى توفاه اللَّه تعالى. ثُمَّ اعتكف أزواجه رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُن، من بعده يطلبن ما طلب. وإذا صلى الصبح دخل معتكفه، وهو ما يحتجزه من المسجد، للخلوة وقطع العلائق عَنِ الخلائق.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية الاعتكاف، وأنه من سنة النَّبِيّ ﷺ، الَّتِي يحرص عليها.
- ٢ فائدته وثمرته: هي أن يقطع المعتكف علائقه عَنِ الدنيا وما فيها، ويخلو بربه، ويتلذذ بمناجاته، وجمعه نفسه وخواطره وأفكاره عليه وعلى عادته.
- ٣ إن اعتكاف النّبِي ﷺ استقر أخيرًا على العشر الأواخر من رمضان؟
   لما يرجى فيهن من ليلة القدر.
  - ٤ إن الاعتكاف سنة مستمرة لم تنسخ، إذ اعتكف أزواجُهُ ﷺ بعده.
  - ٥ إن وقت دخول المعتكف -مكان اعتكافه- يكون بعد صلاة الصبح.

- آ إنه لا بأس من أن يحتجز المعتكف ما يخلو به إذا لم يضيق على المصلين؛ لما أخرج الشيخان عَنْ عَائِشَةَ «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا أَرَادَ أَنْ
   يَعْتَكِفَ أَمَرَ بِضَرْبِ خِبَائِهِ فَضُرِبَ» (١).
- ٧ يؤخذ من معنى الاعتكاف، ومن مقصده أن المعتكف يجتنب الجماع وَدَوَاعِيهِ، والخروج من معتكفه لغير حاجة، ويجتنب أعمال الدنيا من المعاوضات والصنائع ونحوها، وأن يقل من مخالطة الناس لغير اجتماع في ذكر أو قرآن؛ لأن هذه الأشياء وأشباهها منافية للاعتكاف.
- ٨ إن شرط الاعتكاف أن يكون فِي مسجد تقام فيه الجماعة؛ لقوله تعالى:
   ﴿ وَأَنتُمْ عَكِفُونَ فِي ٱلْمَسَحِدِّ ﴾ [البَقرَة: ١٨٧]، لئلا يفضي اعتكافه إلَى ترك الجماعة، أو إلَى تكرار الخروج إليها كثيرًا.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٠٣٤)، ومسلم (١١٧٣)

## الحديث الرابع بعد المائتين

(٢٠٤) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: «أَنَّهَا كَانَتْ تُرَجِّلُ النَّبِيَّ ﷺ وَهِيَ حَائِضٌ، وَهُوَ مُعْتَكِفٌ فِي الْمَسْجِدِ، وَهِيَ فِي حُجْرَتِهَا، يُنَاوِلُهَا رَأْسَهُ». البخاري كَائِضٌ، وَهُو مُعْتَكِفٌ فِي الْمَسْجِدِ، وَهِيَ فِي حُجْرَتِهَا، يُنَاوِلُهَا رَأْسَهُ». البخاري (٢٩٦) و(٢٠٤٦)، ومسلم (٢٩٧). وفي رواية: «وَكَانَ لَا يَدْخُلُ الْبَيْتَ الْإِنْ كُنْتُ لَأَدْخُلُ الْبَيْتَ الْإِنْ كُنْتُ لَأَدْخُلُ الْبَيْتَ لِلْحَاجَةِ وَالْمَرِيضُ فِيهِ، فَمَا أَسْأَلُ عَنْهُ إِلَّا وَأَنَا مَارَّةٌ». مسلم (٢٩٧). الترجيل: تسريح الشعر.

 $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$ 

## المعنى الإجمالي:

اليهود يشددون فِي أمر الحائض فيجتنبون منها ما أباحه اللَّه من المباشرة والمضاجعة، بل يعتزلونها ويرونها رجسًا نجسًا. والنصارى على نقيضهم، فلا يتحاشون عنها، بل يعاملونها معاملة الطاهرة.

أما الإسلام دين السماح واليسر، ودين العدل والتوسط، فيراها طاهرة في بدنها وعرقها وثوبها. فالمؤمن لا ينجس، لا حيًّا ولا ميتًا. فلا بأس من مباشرتها للأشياء الرطبة واليابسة. بل لا بأس من أن يباشرها زوجها بما دون الفرج. أما الجماع فحرمه لما فيه من الخبث، الَّذِي يعود بالضرر على المجامع وعلى الولد إن قُدِّرَ ولدٌ فِي ذاك الجماع؛ لذا كانت عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا تصلح رأس النَّبِيِّ وهي حائض. فكان اعتكافه لا يمنعه من ترجيل شعره، وتنظيف بدنه، وكان لا يخرج من المسجد لذلك، بل يناولها رأسه وهو فِي المسجد وهي فِي بيتها. فقد كان اعتكافه يمنعه من الخروج إلَّا لما فيه حاجته من طعام أو شراب، أو قضاء حاجة ونحو ذلك. فالاعتكاف لزوم المسجد، والخروج ينافيه، لذا حكت عائشة عن نفسها أنها لا تدخل البيت إلَّا لحاجة إذا اعتكفت. ومن اهتمامها بسرعة الرجوع، يكون المريض فِي طريقها فلا تقف لتواسيه، بل تسأل عنه وهي فِي طريقها بالذّهاب أو الإياب إلَى المسجد.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن الاعتكاف لا يمنع من ترجيل الشعر وغسله وأنواع التنظيف.
  - ٢ إنه لا بأس من ملامسة الحائض ومباشرتها للأشياء.
    - ٣ إن الاعتكاف لا يكون إلَّا فِي المسجد.
- ٤ إن المعتكف لا يخرج من المسجد إِلَّا لحاجة، كالطعام والشراب.
  - ٥ إن إخراج بعض البدن من المسجد، لا يعد خروجًا.
    - ٦ إن الحائض لا تمكث في المسجد؛ لئلا تلاوثه.
- ٧ إن من خرج لقضاء حاجة فليعد إليه سريعًا، ولا يشتغل بغير حاجته الَّتِي أباحت له الخروج.
  - ٨ إن لمس المرأة لغير شهوة لا يضر في الاعتكاف.

## الحديث الخامس بعد المائتين

(٢٠٥) عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي كُنْتُ نَذَرْتُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ أَنْ أَعْتَكِفَ لَيْلَةً - وَفِي رِوَايَةٍ: يَوْمًا - فِي الْمَسْجِلِ الْحَرَامِ. قَالَ: فَأَوْفِ بِنَذْرِكَ» .ولم يذكر بعض الرواة (يَوْمًا) ولا (ليلة). البخاري (٢٠٣٢) و(٢٠٤٣)، ومسلم (١٦٥٦).

OOO

## المعنى الإجمالي:

نذر عمر بن الخطاب في الجاهلية أن يعتكف يومًا أو ليلة في المسجد الحرام، فسأل النَّبِيَّ عَنْ حكم نذره. فلما كان مطالبًا بوفائه، سواء عقده في حال كفره أو إسلامه، أمره أن يوفي بنذره؛ لأنه وإن كان عقده مكروهًا إِلَّا أن الوفاء به واجب.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب الوفاء بالنذر، ولو عقد فِي حال الكفر.
- ٢ إذا عين لاعتكافه المسجد الحرام تعين، فإن عين ما دونه من المساجد أجزأه عنها، وكل مسجد فاضل يجزئ عما دونه بالفضل.
  - ٣ إن الاعتكاف يجب بالنذر، ويلزم الوفاء به.
- ٤ ورد فِي الحديث نذر (ليلة) وورد (يومًا) وورد مطلقًا، فمن أخذ برواية الليل أجزأه الاعتكاف بدون صوم، ومن جعل المراد بالليل أو اليوم ما يشملهما جميعًا اشترط الصوم فِي الاعتكاف، وهما قولان للعلماء، والأحوط الصيام معه.

## الحديث السادس بعد المائتين

(۲۰۲) عَنْ صَفِيَّة بِنْتِ حُيئِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مُعْتَكِفًا فِي الْمَسْجِدِ، فَأَتَنْتُهُ أَزُورُهُ لَيْلًا، فَحَدَّثْتُهُ، ثُمَّ قُمْتُ لِأَنْقَلِبَ فَقَامَ مَعِي لِيَقْلِبَنِي – وَكَانَ مَسْكَنُهَا فِي بَيْتِ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ – فَمَرَّ رَجُلَانٍ مِنَ الْأَنْصَارِ، فَلَمَّا رَأَيَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَسْرَعَا فِي الْمَشْيِ. فَقَالَ ﷺ: عَلَى رِسْلِكُمَا، إِنَّهَا صَفِيَّةُ بِنْتُ حُييٍّ. وَسُولَ اللَّهِ عَلَى إِسْلِكُمَا، إِنَّهَا صَفِيَّةُ بِنْتُ حُييٍّ. فَقَالًا: إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنِ ابْنِ آدَمَ مَجْرَى اللَّهِمِ وَابْنِ آدَمَ مَجْرَى اللَّهِ عَلْكَ: (شَيْعًا». البخاري (٢٠٣٥) اللَّهِ مَ فَقَالًا: (شَيْعًا». البخاري (٢٠٣٥) و(٢٠٣٨) و(٢٠١٨)، ومسلم (٢١٧٥). وفي رواية: (أَنَّهَا جَاءَتْ تَزُورُهُ فِي اعْتِكَافِهِ فِي الْمَسْجِدِ، فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ، فَتَحَدَّثَتْ عَنْدَهُ سَاعَةً ثُمَّ قَامَتْ تَنْقَلِبُ، فَقَامَ النَّبِيُ ﷺ مَعَهَا يَقْلِبُهَا حَتَّى إِذَا بَلَغَتْ بَابِ أُمِّ سَلَمَةً . .. » ثُمَّ ذكره بمعناه. مسلم (٢١٧٥).

0.00

## الغريب:

- ١- حُينيٍّ: بضم الحاء؛ هو ابن أخطب اليهودي زعيم بني النضير، قتل مع بني قريظة صبرًا.
  - ٢ لِيَقْلِبَنِي: بفتح الياء وسكون القاف، ليردني ويرجعني إِلَى منزلي.
  - ٣ فِي بَيْتِ أُسَامَةً: نسب البيت إِلَى أسامة بن زيد، فإنه صار له بعد ذلك.
    - ٤ عَلَى رِسْلِكُمًا: بكسر الراء؛ أي على هينتكما، أي تمهلا ولا تسرعا.
      - ٥ \_ فَقَالًا: سُبْحَانَ اللَّهِ: تسبيح ورد مورد التعجب.

## المعنى الإجمالي:

كان النَّبِيُّ ﷺ معتكفًا فِي العشر الأواخر من رمضان. وكان ينقطع فِي معتكفه عَنِ النَّاسُ إِلَّا قليلا للمصلحة؛ ولذا فإن زوجه صفية رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا زارته فِي

إحدى الليالي فحدثته ساعة، ثُمَّ قامت إِلَى بيتها. فَلِمَا جَبلَهُ اللَّه عليه من كرم الأخلاق واللطف العظيم، وجبر القلوب، قام معها ليشيعها ويؤنسها من وحشة الليل. وفي أثناء سيره معها مَرَّ رجلان من الأنصار، فاستحييا أن يسايرا النَّبِيَّ عَيْ ومعه أهله، فأسرعا في مشيهما. فَقَالَ لهما: تمهلا ولا تسرعا، فإن الَّتِي معي زوجي صفية. فتعجبا وَكَبُرَ عليهما ذلك وقالا: سبحان الله! كيف تظن يَا رَسُول اللَّهِ أننا نظن شيئًا؟! فأخبرهما أنه لم يظن بهما ذلك، وإنما أخبرهما أن الشيطان حريص على إغواء بني آدم، وله قدرة عليهم عظيمة، فإنه يجري منهم مجرى الدم من لطف مداخله، وخفى مسالكه. أعاذنا اللَّه منه بحمايته آمين.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية الاعتكاف، لا سيما في العشر الأواخر من رمضان.
- ٢ إن المحادثة اليسيرة لا تنافي الاعتكاف، خصوصًا لمصلحة، كمؤانسة الأهل مثلًا.
  - ٣ وفيه حسن خلقه ولطفه ﷺ، إذ آنسها، ثُمَّ قام ليشيعها إِلَى بيتها.
     فكذا ينبغى أن يتحلى المسلمون بمثل هذه الأخلاق النبوية الكريمة.
- ٤ وفيه أنه ينبغي أن يزيل الإنسان ما يلحقه من تهمة؛ لئلا يظن به شيء هو بريء منه، أي ينبغي التحرز مما يسبب التهمة.
- و إن الشيطان له قدرة وتمكن قوي من إغواء بني آدم، فهو يجري منهم مجرى الدم. قَالَ ابن دقيق العيد: وهذا متأكد فِي حق العلماء، ومن يقتدي بهم.
- ٦ وفيه شفقة النّبي ﷺ على أمته، فإنه يعلم من ظاهر الحال أن الرجلين لم
   يظنا شيئًا، وإنما علم كيد الشيطان الشديد، فخاف عليهما أن يوسوس
   لهما بشيء يكون سبب هلاكهما.

- ٧ قَالَ بعض العلماء: ومنه ينبغي للحاكم أن يبين للمحكوم عليه وجه الحكم، إذا كان خافيًا عليه، نفيًا للتهمة.
- ٨ جواز خلوة المعتكف بزوجه ومحادثتها، إذا لم يثر ذلك شهوته المنافية
   للاعتكاف.
- 9 قَالَ ابن دقيق العيد: وفي الحديث دليل على هجوم خواطر الشيطان على النفس، وما كان من ذلك غير مقدور على دفعه لا يؤخذ به؛ لقوله تعالى: ﴿ لَا يُكُلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسُعَهَا ﴾ [البَقَرَة: ٢٨٦]. وَقَالَ الصنعاني: الوساوس تطرق القلب، فإن استرسل العبد معها قادته إلى الشك، وإن قطعها بالذكر والاستعاذة ذهبت عنه.

اب



# كتاب المج

الحج: لغة، القصد: وشرعا: القصد إِلَى البيت الحرام، لأعمال مخصوصة، في زمن مخصوص.

وابتدأ المصنف بـ(الصلاة)؛ لأنها أهم أركان الدين بعد الشهادتين، وثنى بـ(الزكاة)؛ لأنها قرينتها فِي آيات القرآن الكريم، وثلث بـ(الصيام)؛ لكونه يجب كل سنة، ويطيقه ويقوم به الجمهور من المسلمين؛ وأخر (الحج)؛ لأنه لا يجب إلا مرة فِي العمر، ولا يجب إلا على القادرين، وهم أقل من العاجزين. وقد ثبت بالكتاب، والسنة، وإجماع الأمة، فوجوبه معلوم من الدين بالضرورة. وَفُرِضَ سَنَةَ بِسْعٍ مِنَ الْهِجْرَةِ، ولم يحج النَّبِيُ عَلَيْ إلا مرة واحدة، سنة عشر، بعد أن طهر البيت من آثار الشرك.

أما فضله فقد وردت فيه النصوص الكثيرة الصحيحة ومنها «الْحَجُّ الْمَبْرُورُ لَيْسَ لَهُ جَزَاءٌ إِلَّا الْجَنَّةُ»(١).

أما حِكَمُهُ وأسراره، فأكثر من أن تحصى، ولا يوفيها - بيانًا - إِلَّا التصانيف المستقلة فِي الأسفار المطولة. ولنلم بنبذة منها ليقف القارئ على قُلِّ مِنْ كُثْرٍ من أسرار شريعته الرشيدة وأهدافها الحميدة، فيرى أن له دينًا يهدف - بعباداته - إلى صلاح الدين والدنيا.

فهذا المؤتمر الإسلامي العظيم، وهذا الاجتماع الحاشد فيه من المنافع الدينية والدنيوية والثقافية والاجتماعية والسياسية، ما يفوت الحصر والعد.

أما الدينية، فما يقوم به الحاج من هذه العبادة الجليلة، الَّتِي تشتمل على أنواع من التذلل والخضوع، بين يدى اللَّه تعالى. فمنها تقحم الأسفار وإنفاق

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۷۷۳)، ومسلم (۱۳٤۹)، والترمذي (۹۳۳)، والنسائي (۲٦۲۹)، وابن ماجه (۲۸۸۸)

الأموال، والخروج من ملاذ الحياة، كخلع الثياب واستبدالها بإزار ورداء، حاسر الرأس، وترك الطيب والنساء، وترك الترفه بأخذ الشعور والأظفار ثُمَّ التنقل بين هذه المشاعر. كل هذا بقلوب خاشعة، وأعين دامعة، وألسنة مكبرة ملبية. قد حدا بهم الشوق إلى بيت ربهم. ناسين - فِي سبيل ذلك - الأهل والأوطان والأموال، والنفس والنفس، فما ترى ثوابهم عند ربهم؟

أما الثقافية، فقد أمر اللَّه بالسير فِي الأرض، للاستبصار والاعتبار. ففيه من معرفة أحوال الناس، والاتصال بهم، والتعرف على شئون الوفود، الَّتِي تمثل أصقاع العالم كله، ما يزيد الإنسان بصيرة وعلمًا، إذا تحاك بعلمائهم، واتصل بنبهائهم، فيجد لكل علم وفن طائفة تمثله.

أما **الاجتماعية والسياسية**، فإن الحج مؤتمر عظيم، يضم وفودًا متنوعة العلوم، مختلفة الثقافات، متباينة الاتجاهات والنزعات، فإذا اجتمع كل حزب بحزبه، وكل طائفة بشبيهتها، ومثلوا (لجان الحكومة الواحدة) ودرسوا وضعهم الغابر والحاضر والمستقبل، ورأوا ما الَّذِي أخرهم، وما الَّذِي يقدمهم، وما هي أسباب الفرقة بينهم، وما أسباب الائتلاف والاجتماع، وتوحيد الكلمة، وبحثوا شئونهم الدينية، والسياسية، والاجتماعية، والاقتصادية، على أساس المحبة والوئام، وبروح الوحدة والالتئام، أصبحوا يدًا واحدة ضد عدوهم، وقوة مرهوبة فِي وجه المعتدي عليهم. وبهذا يصير لهم كيان مستقل حاص، له مميزاته وأهدافه ومقاصده. يسمع صوته ويصغى إلى كلمته، ويحسب له ألف حساب. وبهذا يعود للمسلمين عزهم، ويرجع إليهم سؤددهم، ويبنون دولة إسلامية، دستورها كتاب الله وسنة رسوله، وشعارها العدل والمساواة، وهدفها الصالح العام، وغايتها الأمن والسلام. حينئذ تتجه إليهم أنظار الدنيا، وتسلم الزمام إليهم، فيمسكونه بأيديهم، ويقوضون مجالس بنيت على الظلم والبغي، ويبنون على أنقاضها، العدل والإحسان. وبهذا يقر السلام، ويستتب الأمن، وتتجه المصانع الَّتِي تصنع للموت الذريع أسلحة الدمار والخراب، إِلَى أن تخترع المعدات الَّتِي تساعد على التثمير والتصنيع، وإخراج خيرات الأرض،

فتحقق حكمة اللَّه بخلقه، ويحل الخصب والرخاء، والأمن والسلام مكان الجدب والغلاء، والخوف والدماء.

ولكن لا بد لكمال تحقيق أعمال هذا (المؤتمر) من لغة موحدة، يتفاهمون بها. وأولى اللغات بذلك (لغة القرآن). كما أنه لا بد من التنظيم، والتنسيق، والرعاية من الحاكمين.

وإذا علمت ثمرات هذه الاجتماعات الإسلامية، فهمت جيدًا - أيها المسلم المؤمن - أن لك دينًا عظيمًا، جليل القدر، يقصد منه - بعد عبادة الله - صلاح الكون واتساقه؛ لأن الاجتماع هو أعظم وسيلة لجمع الأمة وتوحيد الكلمة؛ ولذا فإنه عني بالاجتماعات عناية عظيمة، تحقيقًا للمقاصد الكريمة. ففرض على أهل المحلة الاجتماع في مسجدهم كل يوم خمس مرات، وفرض على أهل البلد عامة الاجتماع لي كل أسبوع، وفرض على المسلمين الاجتماع في كل عام، وهذا موضوع خطير طويل، نكتفي منه بهذه الإشارة. نسأل الله تعالى أن يعلي كلمته، ويظهر دينه، وينصر أولياءه، ويذل أعداءه، إنه قوي عزيز.





## بالبالمواقبت

المواقيت: جمع ميقات. وهي زمانية ومكانية. فالزمانية، أشهر الحج: شوال، وذو القعدة، وعشر من ذي الحجة. والمكانية: ما ذكرت في هذين الحديثين.

وجعلت هذه المواقيت تعظيمًا للبيت الحرام، وتكريمًا؛ ليأتي إليه الحجاج والزوار من هذه الحدود، معظمين خاضعين خاشعين. ولذا حرم ما حوله من الصيد، وقطع الشجر؛ لأن فِي ذلك استخفافًا بحرمته، وحطًّا من كرامته. والله سبحانه تعالى جعله مثابة للناس وأمنًا، ورزق أهله من الثمرات، لعلهم يشكرون.

## الحديث السابع بعد المائتين

(۲۰۷) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَقَّتَ لِأَهْلِ الْمَدِينَة (ذَا الْحُلَيْفَةَ)، وَلِأَهْلِ الشَّامِ (الْجُحْفَةَ)، وَلِأَهْلِ نَجْدٍ (قَرْنَ الْمَنَازِلِ)، وَلِأَهْلِ الْيَمَنِ (يَلَمْلَمَ)، وَقَالَ: هُنَّ لَهُنَّ وَلِمَنْ أَتَى عَلَيْهِنَّ مِنْ غَيْرِ أَهْلِهِنَّ مِمَّنْ أَرَادَ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ وَمَنْ كَانَ دُونَ ذَلِكَ فَمِنْ حَيْثُ أَنْشَأَ، حَتَّى أَهْلُ مَكَّةً مِنْ مَكَّةً». البخاري (۱۵۲٤) و(۱۸۲۸) و(۱۸۲۸)، ومسلم (۱۱۸۸).

## الحديث الثامن بعد المائتين

(۲۰۸) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «يُهِلُّ أَهْلُ الْمَدِينَةِ مِنْ فَرِي الْحُلَيْفَةِ، وَأَهْلُ الشَّامِ مِنَ الْجُحْفَةِ، وَأَهْلُ نَجْدٍ مِنْ قَرْنِ الْمَنَازِلِ» .قَالَ عبد الله: وبلغني أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «وَيُهِلُّ أَهْلُ الْيَمَنِ مِنْ يَلَمْلَمَ». البخاري (١٥٢٥)، ومسلم (١١٨٢).

#### OOO

#### المواقيت المكانية:

ذُو الْحُلَيْفَةِ: بضم الحاء وفتح اللام، تصغير الحلفاء: نبت معروف ينبت بتلك المنطقة. وتسمى الآن (آبار علي) ويكاد عمران المدينة المنورة الآن يصل إليها وتبلغ المسافة من ضفة وادي الحليفة إلى المسجد النبوي ثلاثة عشر كيلًا، ومن تلك الضفة إلى مكة المكرمة عَنْ طريق وادي الجموم أربعمائة وثمانية وعشرين كيلًا، والحليفة ميقات أهل المدينة ومن أتى عَنْ طريقهم.

الْجُحْفَة: بضم الجيم وسكون الحاء المهملة وفتح الفاء بعدها هاء: قرية بينها وبين البحر الأحمر عشرة أكيال. وهي الآن خراب، ويحرم الناس من:

رَابغ: مدينة كبيرة فيها الدوائر والمرافق والمدارس الحكومية، وتبعد عَنْ مكة المكرمة عَنْ طريق وادي الجموم، مائة وستة وثمانين كيلًا. ويحرم من رابغ أهل لبنان وسوريا والأردن وفلسطين ومصر والسودان وحكومات المغرب الأربع وبلدان أفريقيا وبعض المنطقة الشمالية في المملكة العربية السعودية.

يَلَمْلُم: بفتح الياء المثناة التحتية فلام فميم فلام أخرى بعدها ميم أخرى، ويقال: أَلَمْلُم؛ وسكان تلك المنطقة الآن يقولون: لَمْلَم، ولما سفلتت حكومتنا الطريق الآتي من ساحل المملكة العربية الجنوبي إلَى مكة المكرمة والمار بوادي يلملم من غير مكان الإحرام القديم المسمى - السعدية - كُنْتُ أحد أعضاء لجنة شكلت لمعرفة مكان الإحرام مع الطريق الجديد، فذهبنا إليه ومعنا أهل الخبرة

والعارفون بالمسميات واجتمعنا بأعيان وكبار السن من سكان تلك المنطقة وسألناهم عَنْ مسمى يلملم، هل هو جبل أم واد؟ فقالوا: إن يلملم هو هذا الوادي الَّذي أمامكم وإننا لا نعرف جبلًا يسمى بهذا الاسم، وإنما الاسم خاص بهذا الوادي، وسيوله تنزل من جبال السراة ثُمَّ تمده الأودية فِي جانبيه وهو يعظم حتى صار هذا الوادي الفحل الَّذِي تشاهدونه، وإن مجراه ممتد من الشرق إلَى الغرب حتى يصب في البحر الأحمر عند مكان في الساحل يسمى: المجيرمة. وإنه من سفوح جبال السراة حتى مصبه في البحر الأحمر يقدر بنحو مائة وخمسين كيلًا، ونحن الآن فِي السعدية فِي نحو نصف مجراه. وبعد التجول فِي المنطقة والمشاهدة وتطبيق كلام العلماء وسؤال أهل الخبرة والسكان تقرر لدينا أن مسمى يلملم الوارد فِي الحديث الشريف ميقاتٌ لأهل اليمن ومن أتى عَنْ طريقهم هو كل هذا الوادي المعترض لجميع طرق اليمن الساحلي وساحل المملكة العربية السعودية، وأن الاسم عليه من فروعه فِي سفوح جبال السراة إِلَى مصبه فِي البحر الأحمر، وأنه لا يحل لمن أراد نسكًا ومر به أن يتجاوزه بلا إحرام من أية جهة من جهاته وطريق من طرقه، وقد كان الطريق يمر بالسعدية، وهي قرية فيها بئر السعدية وفيها إمارة ومدرسة ومسجد قديم جُدِّدَ الآن ينسب إلَى معاذ بن جبل، والسعدية تبعد عَنْ مكة المكرمة اثنين وتسعين كيلًا، أما الطريق الَّتِي سفلتته حكومتنا فهو يقع عَنِ السعدية غربًا بنحو عشرين كيلًا يمر على وادي يلملم، وعند ممره إِلَى يلملم يكون وادي يلملم عَنْ مكة مائة وعشرين كيلًا. ونحن بينا للمسئولين جواز الإحرام من الطريق القديم والطريق الجديد وغيرهما مما يمر في هذا، وذلك حج عام ١٤٠١هـ، وأنا الآن أكتب هذه الأسطر فِي ربيع ثاني من عام ١٤٠٢هـ، فلا أدري هل يعاد الطريق من السعدية حيث الممر الأول أو يبقى هذا الطريق الجديد. ويعد على ضفة الوادي أمكنة للإحرام، ودورات مياه للمحرمين. ويحرم من يلملم: اليمن الساحلي وسواحل المملكة السعودية وأندونيسيا وماليزيا والصين والهند وغيرهم من حجاج جنوب آسيا، والآن أصبح الحج غالبه عَنْ طريق الطائرات أو البواخر الَّتِي لا ترسو إِلَّا فِي موانئ جدة.

قُرْنِ الْمَنَازِلِ: بفتح القاف وسكون الراء، وقد يقال: قرن الثعالب؛ لوجود أربع رواب صغار تسكنها الثعالب، وقد أزيلت إحدى تلك الروابي لتوسعة طريق مكة – الطائف، وبقي الآن منها ثلاث، أما الثعالب فمع توسع العمران هربت عَنِ المنطقة. والقرن هو الجبل الصغير. وهذا الميقات اشتهر اسمه الآن بالسيل الكبير، ومسافته من بطن الوادي إِلَى مكة المكرمة ثمانية وسبعون كيلًا، ومن المقاهي والأمكنة الَّتِي اعتاد الناس أن يحرموا منها خمسة وسبعون كيلًا. والسيل الكبير الآن قرية كبيرة فيها محكمة وإمارة وجميع الدوائر والمرافق والخدمات والمدارس المنوعة. ويحرم من قرن المنازل: أهل نجد وحجاج الشرق كله من أهل الخليج والعراق وإيران وغيرهم.

وَادِي محرم: هذا هو أعلى قرن المنازل، وهو قرية عامرة فيها مدرسة، وكان لا يحرم منه إلَّا قلة حتى فتحت حكومتنا طريق الطائف – مكة المار بالهدا وجبل الكرا فصار محرمًا هاما مزدحمًا، فبنت فيه الحكومة مسجدًا كبيرًا جدًّا له طرقه المسفلتة الداخلة والخارجة ومواقف السيارات ومكان الراحة وأمكنة الاغتسال ودورات المياه بأحدث تصميم وبناء لهذا المحرم الهام. وهو لا يعتبر ميقاتًا مستقلًا من حيث الاسم؛ لأنه فرع قرن المنازل، ويبعد عَنْ مكة بخمسة وسبعين كيلًا. ولولا كثرة تعرجات جبل كرا لكان عَنْ مكة نحو ستين كيلًا فقط. ويحرم منه من يحرم من الميقات الَّذِي فِي أسفله، ويزيد بحجاج الطائف وحجاج جنوب المملكة الحجازي وحجاج اليمن الحجازي.

#### تكميل:

ذَاتُ عِرْقِ: بكسر العين وسكون الراء بعدها قاف، سمي بذلك؛ لأن فيه عرقًا وهو الجبل الصغير. ويسمى الآن (الضّريبة) قَالَ ياقوت: الضريبة واد حجازي يدفع سيله فِي (ذات عرق) والضّريبة: بفتح الضاد المعجمة بعدها راء مكسورة ثُمَّ ياء مثناة تحتية ثُمَّ باء موحدة تحتية ثُمَّ هاء، واحدة الضراب وهي الجبال الصغار. وهذا الميقات لم يرد فِي حديث الصحيحين ولكن ورد فِي بعض السنن أَنَّ النَّبِيَّ وقت لأهل العراق ذات عرق. وقد ضعف بعض أهل العلم هذا الحديث. قَالَ

فِي فتح الباري: والذي فِي البخاري عَنِ ابن عمر قَالَ: «لَمَّا فَتِحَتِ الْكُوفَةُ وَالْبَصْرَةُ الَّوْا عُمَرَ فَقَالُوا: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ حَدَّ لِأَهْلِ نَجْدٍ قَرْنًا، وَهُوَ جَوْرٌ عَنْ طَرِيقِنَا. قَالَ: فَانْظُرُوا حَذْوَهَا فِي طَرِيقِكُمْ. فَحَدَّ لَهُمْ ذَاتَ عِرْقِ "() .قَالَ الشافعي: لم يثبت عَنِ النَّبِيّ عَلَيْ أنه حد ذاتَ عِرْق وإنما أجمع عليه الناس، وهذا يدل على أن ذات عرق لَيْسَ منصوصًا عليه، وبه قطع الغزالي والرافعي فِي شرح المسند والنووي فِي شرح مسلم وكذا وقع فِي المدونة لمالك. وصحح الحنفية والحنابلة وجمهور الشافعية أنه منصوص، وقد وقع ذلك فِي حديث جابر عند مسلم إلَّا أنه مشكوك فِي رفعه. وقد وقع فِي حديث عائشة وحديث الحارث السهمي كلاهما عند أحمد وأبي داود والنسائي، وهذا يدل على أن للحديث أصلًا فلعل من قَالَ: إنه غير منصوص عليه لم يبلغه أو رأى ضعف الحديث اهـ ملخصًا من فتح الباري.

قلت: وعلى كل فقد صح توقيته عَنْ عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فإن كان منصوصًا عليه وجهله فهو من موافقاته المعروفة، وإن لم يكن نص عليه فقد قَالَ عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ مِنْ بَعْدِي (٢٠). وقد أجمع المسلمون على أنه أحد مواقيت الحج ولله الحمد، وقد قمت بشهر محرم في عام 1٤٠٢هـ من مكة المكرمة إلَى هذا الميقات ومعي الشريف محمد بن فوزان الحارثي؛ وهو من العارفين بتلك المنطقة ومن المطلعين على التاريخ، وقصدي بحث طريق الحج من الضريبة إلَى مكة على الإبل فوجدت الميقات المذكور شعبًا بين هضاب طوله من الشرق إلَى الغرب ثلاثة أكيال وعرضه من الجنوب إلَى الشمال نصف كيل، ويحده من جانبيه الشمالي والجنوبي هضابه ويحده من الشرق (ربع أنخل) ويحده من الغرب وادي الضريبة الَّذِي يصب في وادي مر، ويعتبر هذا الميقات من الحجاز فلا هو من نجد ولا من تهامة ولكنه حجاز منخفض يكاد يكون حرة فليس فيه جبال عالية. ويقع عنه شرقًا بنحو عشرة أكيال وادي العقيق ثُمَّ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۵۳۱)

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٦٧٦)، وأبو داود (٤٦٠٧)، وابن ماجه (٤٢)، وأحمد (١٦٦٩٤)

يلي العقيق شرقًا (صحراء ركبة) الواسعة حيث تبتدئ بلاد نجد. ويحرم من العقيق (الشيعة) مخالفة لعمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ الَّذِي جعل ذات عرق ميقاتًا. والمسافة من ميقات ذات عرق حتى مكة مائة كيل. وأشهر الأمكنة الَّتِي يمر بها الطريق (مكة الرقة) وفيها آثار وبركة عظيمة قديمة من آثار بني العباس، ثُمَّ وادي نخلة الشامية (ثُمَّ المضيق) ثُمَّ البرود، ثُمَّ شرائع المجاهدية، ثُمَّ العدل، وهذا الميقات مهجور الآن فلا يحرم منه أحد؛ لأن الطرق المسفلتة في نجد وفي الشرق لا تمر عليه وإنما تمر على الطائف والسيل الكبير قرن المنازل.

ملاحظة: جميع مواقيت الإحرام أودية عظام؛ ولذا فإن الاحتياط أن يحرم الحاج أو المعتمر من الضفة الَّتِي لا تلي مكة من الوادي لئلا يعتبر متجاوزًا للميقات.

فائدة: جاء في قرار مجلس كبار العلماء رقم ٥٧٣٠ تاريخ ٢١/١٩٩١هـ وهو ما خلاصته: بعث الشيخ عبد اللَّه بن زيد آل محمود رئيس المحاكم الشرعية والشئون الدينية بقطر إِلَى الملك خالد بن عبد العزيز آل سعود رسائل تتضمن جواز جعل جدة ميقاتًا لركاب الطائرات الجوية والسفن البحرية، وقد أحيلت إِلَى المجلس فاستعرض تلك الفتوى وأصدر ما يلي: إن المجلس بعد دراسة الأمور التي وردت في الرسالة يرى أن المسوغات الَّتِي استند إليها مردودة بالنصوص الشرعية وإجماع سلف الأمة، وأنه بعد الرجوع إِلَى الأدلة وما ذكر أهل العلم عَنِ المواقيت المكانية ومناقشة الموضوع من جميع جوانبه فإن المجلس يقرر بالإجماع ما يلى:

أولاً: إن الفتوى الصادرة من فضيلة الشيخ عبد اللَّه بن زيد آل محمود رئيس المحاكم الشرعية والشئون الدينية بقطر الخاصة بجواز جعل جدة ميقاتًا لركاب الطائرات الجوية والسفن البحرية فتوى باطلة لعدم استنادها إلَى نص من كتاب اللَّه أو سنة رسوله وإجماع سلف الأمة، ولم يسبقه إليها أحد من علماء المسلمين الذين يعتد بأقوالهم.

ثانيًا: لا يجوز لمن مر بميقات من المواقيت المكانية أو حاذي واحدًا منها جوًّا أو بحرًا أن يتجاوزه من غير إحرام كما تشهد لذلك الأدلة وكما قرره أهل العلم رحمهم اللَّه تعالى، هذا وبالله التوفيق، وصلى اللَّه على نبينا محمد. اهالخلاصة من القرار وبهذا انتهى بحثي عَنِ المواقيت المكانية وهو بحث قل أن تجده فِي غير هذا الكتاب؛ لأنه كتب عَنْ مشاهدة وتطبيق وتحديد على الطبيعة، ونسأل اللَّه تعالى التوفيق والعصمة وهو حسبنا ونعم الوكيل.

## المعنى الإجمالي:

لهذا البيت الحرام التكريم، والتعظيم، والتقديس، والإجلال. ومن ذلك أن جُعِل له حدود، لا يتجاوزها قاصده، بحج أو عمرة إلَّا وقد أحرم وأتى فِي حال خشوع وخضوع وتقديس وإجلال، عبادة لله واحترامًا لهذا البيت المطهر. ومن رحمة اللَّه بخلقه، أنه لم يجعل لهم ميقاتًا واحدًا فِي إحدى جهاته، بل جعل لكل جهة محرمًا وميقاتًا؛ لئلا تلحقهم المشقة بقصدهم ميقاتًا لَيْسَ فِي طريقهم، حتى جعل ميقات من داره دون المواقيت مكانه الَّذِي هو فيه، حتى أهل مكة يحرمون بالحج من مكة، فلا يلزمهم الخروج إِلَى الْحِلِّ كفعلهم بالعمرة.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ جعل هذه الأمكنة المذكورة مواقيت، لا يحل لمن أراد نسكًا تجاوزها بدون إحرام.
  - ٢ إنَّ ميقات مَن دون المواقيت من مكانه الَّذِي هو ساكن فيه.
- ٣ إن ميقات أهل مكة منها، وهذا في الحج، أما العمرة، فلا بد من الخروج إلى الْحِلِّ وهو قول الجمهور، ومنهم الأئمة الأربعة. وَقَالَ
   المحب الطبري: لا أعلم أحدًا جعل مكة ميقاتًا للعمرة. وقصة عائشة مشهورة ثابتة فلا يقاومها مفهوم الحديث.

- ع يدل قوله: «مِمَّنْ أَرَادَ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ» أن من أراد دخول مكة لغير حج أو عمرة، بل لتجارة أو زيارة قريب ونحوه، أنه لا يجب عليه الإحرام.
   ثُمَّ إن تجدد له عزم على الإحرام أحرم من حيث عزم على أداء النسك ولو داخل المواقيت أو من مكة في الحج. وفي هذه المسألة خلاف بين العلماء، ويأتي تحقيقه قريبًا إن شاء اللَّه تعالى.
- م حمة من اللَّه تعالى بخلقه، حيث جعل لكل جهة ميقاتًا يكون في طريق سالكه إلى مكة، سواء أكان من أهل تلك الجهة أم لا. ولو جعل الميقات في جهة واحدة، لشق على من لم يأت منه مشقة كبيرة.
- ٦ فِي تقدير النَّبِيِّ عَلَيْ هذه المواقيت وتحديدها، معجزة من معجزاته الدالة على صدق نبوته. فقد حددها، ووقتها، وأهلها لم يسلموا، إشعارًا منه بأن أهل تلك الجهات سيسلمون، ويحجون ويحرمون منها، وقد كان، ولله الحمد والمنة.
- ٧ تعظيم هذا البيت وتقديسه، إذ جعل له هذا الحمى، اللهيئة البيت وتقديسه، إذ جعل له هذا الحمى، اللهيئة الخاصة.
   الهيئة الخاصة.

#### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على مشروعية الإحرام لمن أراد دخول الحرم، سواء أكان دخوله لنسك أو غيره. وأجمعوا على وجوب الإحرام لمن أراد دخوله للنسك. واختلفوا في وجوبه على من أراد الدخول لغير نسك، كدخوله لتجارة، أو سكن، أو غير ذلك.

فذهب الأئمة الثلاثة: أبو حنيفة، ومالك، وأحمد إلَى وجوب الإحرام على من دخله، سواء أكان لنسك أو غيره، مستدلين بقوله ﷺ فِي مكة: "إِنَّهَا حَرَامٌ بِحُرْمَةِ اللَّهِ إِلَى يَوْم الْقِيَامَةِ، لَمْ تَحِلَّ لِأَحَدٍ قَبْلِى، وَلَا تَحِلُّ لِأَحَدٍ بَعْدِي، وَإِنَّمَا

أُحِلَّتْ لِي سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ، ثُمَّ عَادَتْ كَحُرْمَتِهَا بِالْأَمْسِ»(١) .واستدلوا بحديث ابن عباس عند البيهقي بلفظ: «لَا يَدْخُلْ أَحَدٌ مَكَّةَ إِلَّا مُحْرِمًا»(٢) .قَالَ ابن حجر: إسناده جيد.

وذهب الإمام الشافعي في المشهور عنه: إلى جواز الدخول بلا إحرام لمن لم يرد الحج أو العمرة، وهو مذهب الظاهرية، ونصره ابن حزم في (المحلى)، وهو رواية عَنِ الإمام أحمد، اختارها شيخ الإسلام ابن تيمية وأبو الوفاء بن عقيل، قَالَ ابن مفلح في الفروع: وهي ظاهرة. واستدلوا على ذلك بقوله في هذا الحديث: «مِمَّنْ أَرَادَ الْحَجَّ والْعُمْرة». وأجابوا عَنِ الدليل الأول للموجبين بأن الحديث لَيْسَ له دخل في الإحرام، وإنما هو في تحريم القتال في مكة. وأجابوا عَنْ حديث ابن عباس، بأنه موقوف من طريق البيهقي ولا يحتج به فيما عداها من الطرق. والموقوف لَيْسَ بحجة. ولم يوجب الله الحج والعمرة إلَّا مرة واحدة في العمر، والأصل براءة الذمة إلَّا بدليل موجب.

فائدة: ما ذكر من الخلاف في حق غير المتردد إِلَى الحرم لجلب الحطب أو الفاكهة ونحوهما، أو له بستان في الحل يتردد عليه، أو له وظيفة أو عمل في مكة، وأهله في جدة أو بالعكس. فهؤلاء ونحوهم، لا يجب عليهم الإحرام عند عامة العلماء، فيما اطلعت عليه من كلام فقهاء المذاهب، إِلَّا ما ذهب إليه أبو حنيفة من التحريم على كل داخل إِلَى مكة بغير إحرام. والعمل على خلافه.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٣٤٩)، ومسلم (١٣٥٣)، والنسائي (٢٨٩٢)

<sup>(</sup>٢) رواه الطحاوي في معانى الآثار (٢/٣٢) وابن عدي في الكامل (٢٧٣/٦)



## بابما بلبسه لمحرام الثياب

ذكر المؤلف رحمه اللَّه تعالى فِي هذا الباب أربعة أحاديث: الأول والثاني فِي بيان ما يَلْبَسُهُ المحرم من الثياب، وما يجتنبه، والثالث فِي بيان التلبية، وسأفرده بباب، والرابع: فِي بيان حكم سفر المرأة بلا محرم، وسأفرده بباب أيضًا، ليتبين من تعدد التراجم ما فِي الأحاديث من الأحكام. والمؤلف أخذ الترجمة من السؤال الَّذِي فِي الحديث.

## الحديث التاسع بعد المائتين

(۲۰۹) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ رَجُلًا قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا يَلْبَسُ الْمُحْرِمُ مِنَ الثَّيَابِ؟ قَالَ ﷺ: لَا يَلْبَسُ الْقَمِيصَ، وَلَا الْعَمَائِمَ، وَلَا اللَّهَرَاوِيلَاتِ، وَلَا الْبَرَانِسَ، وَلَا الْخِفَافَ إِلَّا أَحَدٌ لَا يَجِدُ نَعْلَيْنِ فَلْيَلْبَسْ خُفَيْنِ، السَّرَاوِيلَاتِ، وَلَا الْبَرَانِسَ، وَلَا يَلْبَسْ مِنَ الثَّيَابِ شَيْعًا مَسَّهُ زَعْفَرَانُ أَوْ وَرْسٌ». وَلَا يَلْبَسْ مِنَ الثِّيَابِ شَيْعًا مَسَّهُ زَعْفَرَانُ أَوْ وَرْسٌ». السخاري (۱۸٤٢) و(۱۸۶۹) و(۱۸۶۹). وللبخاري (۱۸۳۸): «وَلَا تَنْتَقِبُ الْمَرْأَةُ، وَلَا تَلْبَسُ الْقُفَّازَيْنِ».

#### OOO

## الغريب:

- ١ السَرَاوِيلَ: يذكر ويؤنث، وهو مفرد على صيغة الجمع، وجمعه السراويلات وهي لفظة أعجمية عربت.
- ٢ الْبَرَانِس: جمع برنس، ثوب رأسه منه، ملتزق به، لباس للنساك في صدر الإسلام. ويلبسه المغاربة الآن.

- ٣ الْخِفَافَ: بكسر الخاء جمع (خف) بضم الخاء، وهو ما يلبس في الرِّجْلِ، ويكون إلى نصف الساق. أما الجوارب، فما غطى الكعبين، وحكمهما واحد، ويأتى إن شاء الله.
  - ٤ مَسَّهُ: أصابه.
- ٥ وَرْسٌ: بفتح الواو وإسكان الراء: نبت أصفر، يصبغ به الثياب، وله رائحة طيبة.
  - ٦ الزَعْفَرَانُ: نبات بصلي معمر من الفصيلة السوسنية يصبغ به أيضًا.
- ٧ وَلَا تَنْتَقِبُ: الانتقاب: هو أن تخمر المرأة وجهها أي تغطيه بالخمار
   وتجعل لعينيها خرقين تنظر منهما.
- ٨ الْقُفَّارَيْنِ: تثنية قفاز، وهو شيء يعمل لليدين، من خرق، أو جلود، أو غيرها، يقيها من البرد وغيره، على هيئة ما يجعله حاملو البزاة والصقور.
  - ٩ الْكَعْبَيْنِ: العظمان الناتئان عند مفصل الساق.

## المعنى الإجمالي:

قد عرف الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَن للإحرام هيئة تخالف هيئة الإحلال؛ ولذا سأل رجل النَّبِيَ ﷺ عَنِ الأشياء المباحة، الَّتِي يلبسها المحرم. ولما كان من اللائق أن يكون السؤال عَنِ الأشياء الَّتِي يجتنبها؛ لأنها معدودة قليلة - وقد أعطي جوامع الكلم - أجابه ببيان الأشياء الَّتِي يجتنبها المحرم ويبقى ما عداها على أصل الحل، وبهذا يحصل العلم الكثير. فأخذ ﷺ يعد عليه ما يحرم على الرجل المحرم من اللباس منها بكل نوع منه، على ما شابهه من أفراده، فقال: لا يلبس القميص، وكل ما فصل وخيط على قدر البدن، ولا العمائم والبرانس، وكل ما يغطى به الرأس ملاصقًا له، ولا السراويل، وكل ما غطى به - ولو عضوًا - كالقفازين ونحوهما، مخيطًا أو محيطًا، ولا الخفاف ونحوهما، مما يجعل

بالرجلين ساترين للكعبين، من قطن أو صوف، أو جلد أو غير ذلك. فمن لم يجد وقت إحرامه نعلين، فليلبس الخفين وليقطعهما من أسفل الكعبين، ليكونا على هيئة النعلين.

ثم زاد ﷺ فوائد لم تكن فِي السؤال، وإنما المقام يقتضيها، فَبَيَّنَ ما يحرم على المحرم مطلقًا من ذكر أو أنثى، فقال: ولا يلبس شيئًا من الثياب، أو غيرها مخيطًا أو غير مخيط، إذا كان مطيبًا بالزعفران أو الورس، منبهًا بذلك على اجتناب أنواع الطيب.

ثم بين ما يجب على المرأة من تحريم تغطية وجهها وإدخال كفيها فيما يسترهما، فقال: «ولا تَنْتَقِبُ الْمَرْأَةُ، وَلا تَلْبَسُ الْقُفَّازَيْن».

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن السؤال ينبغي أن يكون متوجهًا إِلَى المقصود علمه.
- ٢ إنه ينبغي للمسئول إذا رأى السؤال غير ملائم أن يعدله ويقيمه إلى المعنى المطلوب، ويضرب صفحًا عَنِ السؤال، كقوله تعالى: ﴿ يَسْتُلُونَكَ عَنِ الْمَطَلُوبَ، ويضرب صفحًا عَنِ السؤال، كقوله تعالى: ﴿ يَسْتُلُونَكَ عَنِ الْمَطَلُوبُ مَوَاقِبتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِّ ﴾ [البَقَرَة: ١٨٩].
- ٣ إن الأشياء الَّتِي يجتنبها المحرم من الملابس، قليلة معدودة. وأما الأشياء المباحة فهي الكثيرة، الَّتِي لا تعرف بالحد؛ لأنها على أصل الإباحة، ولهذا المعنى صرف النَّبِيُّ عَلَيْ سؤال السائل عما يلبسه المحرم إلى بيان ما لا يلبسه.
- ٤ تحريم هذه الأشياء الملبوسة خاصة بالرجل. وأما المرأة فيباح لها لبس المخيط وتغطية الرأس.
- منها القميص: ونبه به على ما فِي معناه، من كل ما لبس على قدر
   البدن، مخيطًا أو محيطًا.

- 7 ومثل (البرانس) و(العمائم)، ونبه بهما على كل ما يغطى به الرأس أو بعضه، من مخيط، أو محيط، من معتاد ونادر. فيدخل القلانس، والطواقى ونحوهما.
- ٧ ومنها (الخفان) وما فِي معناهما من كل ساتر للكعبين، من مخيط أو محيط، سواء كان من جلد، أو صوف، أو قطن، أو غيرها.
- ٨ إذا لم يجد نعلين ونحوهما مما لا يستر الكعبين فليترخص بلبس الخفين ولكن ليقطعهما من أسفل الكعبين؛ ليكونا في معنى النعلين. ويأتي في الحديث الله عند هذا اختلاف العلماء في ذلك، وبيان الراجح منه، إن شاء الله. قَالَ المجد ابن تيمية: واتفقوا على أن التحريم هنا على الرجل.
- ٩ تحريم (الورس) و(الزعفران) وما فِي معناهما من أنواع الطيب، لكل محرم من ذكر وأنثى.
- ۱۰ تحريم تغطية المرأة وجهها؛ لأن إحرامها فيه. وتحريم لبس القفازين، على الذكر والأنثى.
- ١١ هذه الفائدة والتي قبلها، لم تكن فِي سؤال السائل. ولكن لما ظن النَّبِيُّ جهل السائل بها، بقرينة السؤال، زاده النَّبِيُّ ﷺ لبيان العلم وقت الحاجة إليه، وعند مناسبته.
- 17 لهذا اللباس الخاص بالمحرم، حكم وأسرار كثيرة، منها: أن يكون في حال خشوع وخضوع، بعيدًا عَنِ الترفه وزينة الدنيا، وليتذكر بهذا اللباس حال الموت، فيكون أقرب إلى المراقبة. قَالَ ابن دقيق العيد: فيه تنبيه النفس على التلبس بهذه العبادة العظيمة بالخروج عَنْ معتادها، وذلك موجب للإقبال عليها والمحافظة على قوانينها وأركانها وشروطها وآدابها.

- 17 قَالَ القاضي عياض: أجمع المسلمون على أن ما ذكر فِي الحديث لا يلبسه المحرم، وأنه نبه بالسراويل والقميص على المخيط، وبالعمائم والبرانس على كل ما يغطى به الرأس، مخيطًا كان أو غيره، وبالخفاف على ما يستر الرِّجْلَيْنِ.
- 1٤ قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: وليس للمحرم أن يلبس شيئًا مما نهى عنه النَّبِيُّ عَلَيْهِ إِلَّا لحاجة، والحاجة مثل البرد الَّذِي يخاف أن يمرضه إذا لم يغط رأسه، فيلبس قدر الحاجة، فإذا استغنى عنه نزعه، وعليه أن يفدي إما بصيام ثلاثة أيام أو نسك شاة أو إطعام ستة مساكين، لكل مسكين نصف صاع من تمر أو شعير أو مُد بُرِّ، ويجوز أن يفدي قبل فعل المحظور وبعده.

فائدة: المراد بالنهي عَنْ لبس المخيط والمحيط، هو اللبس المعتاد. أما ارتداؤهما ونحوه، فلا بأس.



## الحديث العاشر بعد المائتين

(۲۱۰) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَخْطُبُ بِعَرَفَاتٍ: «مَنْ لَمْ يَجِدْ نَعْلَيْنِ فَلْيَلْبَسْ خُفَيْنِ، وَمَنْ لَمْ يَجِدْ إِزَارًا فَلْيَلْبَسْ خُفَيْنِ، وَمَنْ لَمْ يَجِدْ إِزَارًا فَلْيَلْبَسْ سَرَاوِيلَ» (للمحرم). البخاري (٥٨٠٤) و(٥٨٥٣)، ومسلم (١١٧٨).

#### OOO

### المعنى الإجمالي:

كان النَّبِيُّ ﷺ يخطب الحجيج بعرفات فِي حجة الوداع، ويبين أحكام المناسك. وكان المسلمون فِي ذلك الوقت، فِي ضيق من الدنيا. فبين لهم أن من لا يجد نعلين يلبسهما فِي إحرامه، فليلبس بدلهما خفين ولو سترا الكعبين. ومن لم يجد إزارًا، فليلبس السراويل ولا يشقه، تخفيفًا من الشارع، ورخصة من اللَّه تعالى، الَّذِي لا يكلف نفسًا إلَّا وسعها.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ الخطبة فِي عرفة لبيان أحكام الحج وآداب المناسك.
  - ٢ إنه ينبغى تذكير الناس في كل وقت بما يناسبه.
- ٣ إن من لم يجد نعلين، فليلبس الخفين. ظاهره، بلا قطع لهما، ويأتي
   الخلاف فيه.
- ٤ إن من لم يجد إزارًا، فليلبس السراويل. ولا فدية مع لبس الخفين والسراويل في هذه الحال.
  - ٥ سماحة هذه الشريعة ويسرها، إذ لا يكلف اللَّه نفسًا إِلَّا وسعها.

#### اختلاف العلماء والتوفيق بين الحديثين:

اختلف العلماء فِي حكم المحرم، الَّذِي لا يجد نعلين ووجد خفين، فهل يجب عليه قطعهما من أسفل الكعبين؟ وإن لم يفعل أثم وفدى، أو أنه يباح له لبسهما بلا قطع وليس عليه فدية؟

فذهب الجمهور من العلماء، ومنهم الأئمة الثلاثة، أبو حنيفة، ومالك، والشافعي، والثوري، وإسحاق: إِلَى الأول. مستدلين بحديث ابن عمر السابق. «فَإِنْ لَمْ يَجِدْ نَعْلَيْنِ فَلْيَقْطَعْهُمَا مِنْ أَسْفَلِ الْكَعْبَيْنِ»(١)؛ لأنه أمر يقتضي الوجوب، فيحمل عليه حديث ابن عباس، على قاعدة (حمل المطلق على المقيد).

وذهب الإمام أحمد فِي المشهور عنه إِلَى الثاني، ويروى أيضًا عَنْ علي، وَقَالَ به عطاء وعكرمة، مستدلين بحديث ابن عباس الَّذِي معنا، وأجابوا عَنْ حديث ابن عمر بأجوبة، أحسنها أنه منسوخ بحديث ابن عباس، الَّذِي خطب به فِي عرفات بينما حديث ابن عمر قاله فِي المدينة قبل حجة الوداع، وأيدوا قولهم فِي النسخ بما يأتي:

- ١ أنه أطلق لبس الخفين بلا قطع بـ(عرفات)، على مشهد من أمم لم تحضر كلامه في المدينة، فليس عندهم علم من الحديث الأول ليحملوا هذا عليه، فما كان ليسكت عما يجهلون.
- ٢ أن حديث ابن عباس في عرفات وهو وقت الحاجة، وتأخير البيان عنها ممتنع.
- ٣ لم يذكر في حديث ابن عمر السراويل، وذكره في حديث ابن عباس ولم يأمر بفتقه مع أنه لا يوجد شيء يحمل عليه، مما دل على أنه أراد من الخفين والسراويل مطلق اللبس بلا قطع ولا فتق.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٥٨٠٦)، ومسلم (١١٧٧)، والنسائي (٢٦٦٧)

٤ - أن القطع نسخ تخفيفًا وإصلاحًا عَنِ الإفساد بإتلاف المال.

ونظائر هذه التخفيفات كثيرة فِي الشرع.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: أولًا أمرهم بقطعهما ثُمَّ رخص لهم فِي لبسهما مطلقًا من غير قطع، وهذا هو الَّذِي يجب حمل الحديث عليه. اهـ.

## بالسالتابيذ

## الحديث الحادي عشر بعد المائتين

(۲۱۱) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ تَلْبِيَةَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: «لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكَ، لَا شَرِيكَ لَكَ لَبَيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكَ، لَا شَرِيكَ لَكَ». البخاري (۱۵٤۹) و(٥٩١٥)، ومسلم (۱۱۸٤).

قال: وكان عبد اللَّه بن عمر يزيد فيها: «لَبَّيْكَ، لَبَّيْكَ وَسَعْدَيْكَ وَالْخَيْرُ بِيَدَيْكَ وَالْخَيْرُ بِيكَيْكَ وَالْغَمْلُ». (هذه الزيادة عند مسلم).

OOO

#### الغريب:

- ١ لَبَيْكَ: مصدر محذوف العامل، جاء على صيغة التثنية، ولم يقصد به التثنية وإنما قصد به التكثير. واختلفوا في معناه، لاختلافهم في مأخذه. فهل هي الإجابة بعد الإجابة، أو الانقياد، أو الإقامة في المكان وملازمته، أو الحب بعد الحب... إلخ، ولا منافاة بينها بل هي متلازمة؛ لأنها تفيد معنى الإقبال على الشيء والتوجه إليه، فمعنى ألَبَّ بالمكان: أقام فيه ولزمه.
- ٢ إِنَّ الْحَمْدُ: بكسر الهمزة وفتحها، والكسر أجود وأشمل معنى؛ لأن الفتح معناه تعليل الإجابة بسبب الحمد والنعمة فقط، والكسر للاستئناف، فيفيد الإجابة المطلقة عَنِ الأسباب. قَالَ ثعلب: من كسر (الهمزة) كان معناه: الحمد لك على كل حال، ومن فتح قَالَ: لبيك لهذا السب.

- ٣ سَعْدَيْكَ: القول فِي تصريف لفظه، مثل القول فِي (لبيك)، ومعناه مساعدة فِي طاعتك بعد مساعدة.
- ٤ الرَّغْبَاءُ: تقال بالمد والقصر، فإن مدت فتحت الراء وإن قصرت ضمت.
   وهما من الرغبة كالنعمى والنعماء من النعمة. وقيل: الرغباء: الضراعة والمسألة.

## المعنى الإجمالي:

التلبية شعار الحج وعنوان الطاعة والمحبة، والإقامة والاستجابة الدائمة إلى داعي اللّه تعالى. وهي تحتوي على أفضل الذكر من التزام عبادة اللّه وإجابة دعوته، ومطاوعته في كل الأحوال مقترنًا ذلك بمحبته، والخضوع والتذلل بين يديه، ومن إفراده بالوحدانية المطلقة: عَنْ كل شريك في إلهيته وربوبيته وسلطانه، كما تحتوي إثبات كل المحامد له. وبإثباتها تنتفي عنه النقائص مع إسناد النعم كلها إليه، دقيقها وجليلها، ظاهرها وباطنها، كما تحتوي على إثبات الملك المطلق. فهو المتصرف القاهر اللّذي بقبضته كل شيء، ولا ينازعه أحد في ملكه، بل الجميع خاضع له، ذليل بين يديه.

وإثبات هذه الصفات العلى، الَّتِي فيها الثناء على اللَّه، وإثبات المحامد والوحدانية والتصرف، تفيد وصفه - جل وعلا - بها مفردة، كما أن اجتماعها يفيد معنى زائدًا يليق بجلاله الَّذِي هو أهله، وذلك كمال ناشئ عَنِ اقتران صفة بصفة. فكونه مالكًا، كمال، وكونه الحمد له، كمال. واجتماعهما، كمال زائد على الكمالين. فله الصفات العلى والمحامد الكاملة. وإثبات هذه الصفات، يوجب للعبد إفراده بالعبادة والمحبة، والتوجه والإقبال، والخوف والرجاء، وغير ذلك من متعلقات العبد بربه ومولاه.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - مشروعية التلبية في الحج والعمرة، وتأكدها فيه؛ لأنها شعاره الخاص
 ويأتي الخلاف: هل هي واجبة أو مستحبة؟ إن شاء الله.

- ٢ الأفضل أن تكون بهذه الصيغة فقط للاتباع، ولما تحتويه هذه الجمل من المعاني العظيمة، ولما فيها من صفات اللَّه تعالى الجليلة، فإن زاد فلا بأس.
- ٣ إن التلبية شعار الحج كالتكبير شعار الصلاة فيستحب الإكثار منها، لا سيما عند الانتقال من منسك إلى آخر وارتفاع على نشز، أو هبوط في منخفض، أو التقاء الحجيج، أو فعل محظور؛ لأن فيها التذكير على الإقامة على طاعة اللَّه والاستجابة لداعيه. قَالَ شيخ الإسلام: ولا يزال يلبي في ذهابه من مشعر إلَى مشعر حتى يرمي جمرة العقبة، فإذا شرع في الرمي قطع التلبية فإنه حينئذ يشرع في التحلل.
- ٤ تقدم في المعنى الإجمالي ما تحتويه التلبية من أنواع الذكر، من الإقامة على طاعته، وإثبات الوحدانية المطبقة له، وإثبات المحامد وإسناد النعم إليه، والإقرار بملكه وقهره وسلطانه المطلق. فهي محتوية على توحيد الإلهية والربوبية، والأسماء والصفات.
- ٥ ما دامت التلبية شعار الحج، فينبغي رفع الصوت بها للرجال، أما المرأة فتخفض صوتها خشية الفتنة بهذه العبادة الجليلة.

#### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على مشروعية التلبية فِي الحج؛ لأنها شعاره. واختلفوا هل هي ركن، أو واجب، أو سنة؟

فذهب إِلَى أنها سنة، الإمامان الشافعي وأحمد. ودليلهم أنها ذكر كسائر الأذكار، لا يجب بتركها شيء.

وذهب مالك وأصحابه إِلَى أنها واجبة، يأثم تاركها، ويصح حجه، وعليه دم لتركه إياها.

وذهب أبو حنيفة، والثوري، وأهل الظاهر، وعطاء، وطاوس، وعكرمة إِلَى أنها ركن، لا يصح الحج بدونها. ودليل هؤلاء أنها شعار الحج، كما أن تكبيرة الإحرام، وتكبير الانتقالات شعار الصلاة، وأن النَّبِيَّ عَلَيْ لم يخل بها، وكان يقول: «خُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ»(۱) وهي من أعظم المناسك، وفي الحديث: «أَتَانِي جِبْرِيلُ فَأَمَرَنِي أَنْ آمُرَ أَصْحَابِي أَنْ يَرْفَعُوا أَصْوَاتَهُمْ بِالْإِهْلَالِ»(٢) وهي التلبية. والأمر يقتضي الوجوب.

قلت: وهذا قول جيد، وحجته قوية، وقد التزمها - ولله الحمد - المسلمون جميعًا، فلا تجد محرمًا إِلَّا وهو يقولها فِي نسكه مرات، فمن مقل ومكثر.

فائدة: قَالَ شيخ الإسلام ما خلاصته: النية في الحج والعمرة: لا خلاف بين المسلمين في أن الحج والعمرة لا يصحان بدونها. وأصل ذلك أن النية المعهودة في العبادات تشتمل على أمرين هما: قصد العبادة وقصد المعبود، وهو الأصل الّذِي دل عليه قوله تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيَعْبُدُوا الله عُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ الله البَينَة: ٥]، وأما قصد العبادة فهو قصد عمل خاص يرضي به ربه من صيام أو حج أو غيرهما، وهذه النية التي تذكر في كتب الفقه المتأخرة، فالنية الأولى يتميز بها من يريد حرث الدنيا ويتميز بها المسلم من الكافر أما الثانية فهي تمييز أنواع العبادات. وقال رحمه الله: ولا يكون الرجل محرمًا بمجرد ما في قلبه من قصد الحج ونيته فإن القصد ما زال في القلب منذ خرج من بلده، ولا بد من قول أو عمل يصير به محرمًا، والتجرد من الثياب واجب في الإحرام وليس شرطًا فيه، فلو أحرم وعليه ثيابه صح ذلك بسنة النّبِيّ ﷺ وباتفاق أئمة أهل العلم وعليه فيه، فلو أحرم وعليه ثيابه صح ذلك بسنة النّبِيّ بَيْ وباتفاق أئمة أهل العلم وعليه أن ينزع اللباس المحظور.

#### CARC CARC CARC

<sup>(</sup>۱) رواه بلفظ: لتأخذوا مناسككم. مسلم (۱۲۹۷)، وأبو داود (۱۹۷۰)، وأحمد (۱٤۲۰۸)، ورواه بلفظ: خذوا مناسككم النسائي (۳۰۲۲)

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (۸۲۹)، وأبو داود (۱۸۱٤)، وابن ماجه (۲۹۲۲)، وأحمد (۱۶۱۳۳)

# باب فرالمرأة بدورا لمحركم

## الحديث الثاني عشر بعد المائتين

(٢١٢) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَا يَحِلُّ لِامْرَأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ تُسَافِرَ مَسِيرَةَ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ إِلَّا وَمَعَهَا ذُو مَحْرَمٍ». البخاري (١٠٨٨)، ومسلم (١٣٣٩). وفي لفظ للبخاري: «لَا تُسَافِرْ مَسِيرَةَ يَوْمٍ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَمٍ».

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

المرأة مظنة الشهوة والطمع، وهي لا تكاد تقي نفسها لضعفها ونقصها. ولا يغار عليها مثل محارمها، الذين يرون أن النيل منها نيل من شرفهم وعرضهم. والرجل الأجنبي حينما يخلو بالأجنبية، يكون معرضًا لفتن الشيطان ووساوسه.

لهذه المحاذير، الَّتِي هي وسيلة فِي وقوع الفاحشة وانتهاك الأعراض، حَرَّمَ الشارعُ على المرأة أن تسافر يومًا، أو يومًا وليلة، إِلَّا ومعها ذو محرم، وهو زوجها ومن تحرم عليه على التأبيد بنسب، كأب وابن، وأخ، وعم، وخال، أو والد زوجها أو ابنه وإن نزل، أو رضاع، كأبيها، وأخيها منه، وَنَاشَدَهَا الشارعُ فِي إيمانها بالله واليوم الآخر، إن كانت تحافظ على هذا الإيمان وتنفذ مقتضياته، أن لا تسافر إلَّا مع ذي محرم.

#### اختلاف العلماء:

وهي تكفي عَن الاستنباطات؛ لأنها تشتمل عليها. هذه خلافات نجملها ولا نطيل بتفصيلها؛ لمخالفتها نص الحديث الصحيح.

فقد اختلفوا: هل المرأة مستطيعة الحج بدون المحرم إذا كانت ذات مال؟ أو أن وجود المحرم شرط فِي الاستطاعة؟ الصحيح أنه لا يحل خروجها بدون محرم لأي سفر، فتكون معذورة غير مستطيعة.

واختلفوا فِي الكبيرة، الَّتِي لا تميل إليها النفس: هل تسافر بدون محرم، أو لا بد من المحرم؟ الصحيح الأخير؛ لأن الحديث عام فِي كل امْرَأَة، ولا يخلو الأمر من محذور، فلكل ساقطة لاقطة.

واختلفوا هل يكفي أن تكون مع رفقة أمينة، أو تسافر مع امْرَأَة مسلمة ثقة أم لا؟ ظاهر الحديث أنه لا بد من المحرم؛ لأن غيرة المحرم ونظره مفقودان.

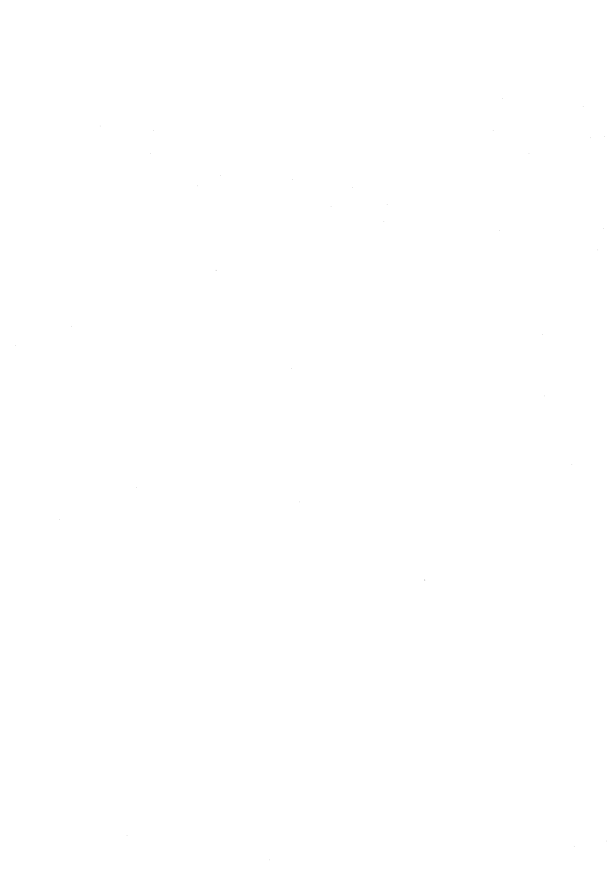
وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: إذا كانت المرأة من القواعد اللائي لم يحضن، وقد يئست من النكاح، ولا محرم لها فإنه يجوز في أحد قولي العلماء أن تحج مع من تأمنه، وهو إحدى الروايتين عَنْ أحمد، ومذهب مالك والشافعي. وقد أجمع المسلمون أنه لا يجوز السفر للمرأة بدون محرم، إلّا على وجه تأمن فيه. ثُمَّ ذكر كل منهم الأمر الّذي اعتقده صائنًا لها وحافظًا، من نسوة ثقات، أو رجال مأمونين، ومنعها أن تسافر بدون ذلك، فاشتراط ما اشترطه اللّه تعالى ورسوله على أحق وأوجب وحكمته ظاهرة، فالذين خالفوا ظاهر الأحاديث، وأباحوا لها السفر حين تكون آمنة نظروا إلى المعنى المراد وقالوا: إنها مأمورة بالحج على وجه العموم بقوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ عَلَى النّاسِ حِجُ البّيتِ مَنِ استَطَاعَ إِليّهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: العموم بقوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ عَلَى النّاسِ حِجُ البّيتِ مَنِ استَطَاعَ إِليّهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: وله نظائر، كحديث المنع في السفر قالوا: إن الحديث مخصص للآية وله نظائر، كحديث الغازي الّذِي خرجت امرأته حاجة، فأمره على أن يدع الجهاد ويحج مع امرأته وغيره من الأحاديث.

واختلفوا فِي تحديد السفر، تبعًا لاختلاف الأحاديث. فمنها (يوم) و(يومان) و(ثلاث ليال) و(ليلة) و(بريد). والأحوط أن يؤخذ بأقلها؛ لأنه لا ينافي ما فوقه، ويكون ما فوقه قضايا عين، حسب حال السائل، والله أعلم.

#### باب سفر المرأة بدون المحرم

ظاهرة محزنة: إذا قارنت حال المسلمين اليوم بهذه النصوص الصحيحة، والآداب العالية، والغيرة الكريمة، والشهامة النبيلة، والمحافظة على الفروج والأعراض وحفظ الأنساب، وجدت كثيرًا من المسلمين قد نبذوا دينهم وراءهم ظهريًّا، ومرقوا منه، وصار التصون والحياء ضربًا من الرجعية والجمود. أما الانحلال الخلقي، وخلع رداء الحياء والعفاف، فهو التقدم والرقي. فإنا لله وإنا إليه راجعون.





# باللفندية

## الحديث الثالث عشر بعد المائتين

(٢١٣) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَعْقِلٍ، قَالَ: «جَلَسْتُ إِلَى كَعْبِ بْنِ عُجْرَةَ فَسَأَلْتُهُ عَنِ الْفِدْيَةِ فَقَالَ: نَزَلَتْ فِيَّ خَاصَّةً، وَهِيَ لَكُمْ عَامَّةً؛ حُمِلْتُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَالْقَمْلُ يَتَنَاثَرُ عَلَى وَجْهِي، فَقَالَ: مَا كُنْتُ أَرَى الْوَجَعَ بَلَغَ بِكَ مَا أَرَى – أَوْ: مَا كُنْتُ أَرَى الْوَجَعَ بَلَغَ بِكَ مَا أَرَى – أَوْ: مَا كُنْتُ أَرَى الْجَهْدَ بَلَغَ مِنْكَ مَا أَرَى – أَتَجِدُ شَاةً؟ فَقُلْتُ: لَا. قَالَ: فَصُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ، أَوْ أَطْعِمْ سِتَّةَ مَسَاكِينَ؛ لِكُلِّ مِسْكِينٍ نِصْفُ صَاعٍ». البخاري (١٨١٦) وفي رواية: «أَمَرَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُطْعِمَ فَرَقًا بَيْنَ سِتَّةٍ مَسَاكِينَ، أَوْ يُهْدِيَ شَاةً، أَوْ يَصُومَ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ». البخاري (١٨١٧).

OOO

## الغريب:

- ١ نَزَلَتْ فِيَّ: يعني الآية، وهي قوله تعالى: ﴿ فَنَ كَانَ مِنكُم مَرِيشًا أَوْ بِهِ ۚ أَذَى مِن نَّاسِهِ وَفَوْدَيَةٌ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكُ ﴾ [البَقرَة: ١٩٦].
  - ٢ حُمِلْتُ: بالبناء للمجهول.
  - ٣ مَا كُنْتُ أَرَى: بفتح الهمزة، بمعنى (أظن).
    - ٤ مَا أَرَى: بفتح الهمزة، بمعنى (أشاهد).
- ٥ الجَهْد: بفتح الجيم: (المشقة)، وبضمها، بمعنى (الوسع) و(الطاقة)
   والمراد هنا الأول.
- ٦ الْفَرَق: بفتح الفاء والراء، مكيال يسع ثلاثة آصع نبوية. وتقدم في الزكاة
   تحرير الصاع النبوي ومكاييلنا الحاضرة والمقارنة بينهما.

#### المعنى الإجمالي:

رأى النبيُّ عَنِيْ (كعب بن عجرة) في (الحديبية) وهو محرم، وإذا القمل يتناثر على وجهه من المرض، والأوساخ المتسببة من المرض، وكان على بالمؤمنين رءوفًا رحيمًا، فَرَقَّ لحاله وقال: ما كُنْتُ أظن أن المشقة بلغت منك هذا المبلغ، الَّذِي أراه، فأنزل اللَّه تبارك وتعالى: ﴿ فَنَ كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ آذَى مِن رَأْسِهِ ﴾ اللَّذِي أراه، فأنزل اللَّه تبارك وتعالى: ﴿ فَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ آذَى مِن رَأْسِهِ ﴾ [البَقرَة: ١٩٦]. فسأله النَّبِيُّ عَنِيْ : هل يجد أفضل ما يفدى به وهو الشاة؟ فقال: لا، فقال: إذا لم تجد الشاة فأنت مخير بين صيام ثلاثة أيام، أو إطعام ستة مساكين، لكل مسكين نصف صاع من بر، أو غيره، ويكون ذلك كفارة عَنْ حلق رأسه، الله في إحرامه، من أجل ما فيه من هوام، وفي الرواية الأخرى، خيره بين الثلاثة.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ جواز حلق الشعر للمحرم مع التضرر ببقائه، ويفدي.
  - ٢ تحريم أخذ الشعر للمحرم بلا ضرر، ولو فدي.
- ٣ إن الأفضل فِي الفدية ذبح شاة، وتقسيمها على الفقراء، فإن لم يجد، فصيام ثلاثة أيام، أو إطعام ستة مساكين، لكل مسكين نصف صاع. وفي الرواية الأخرى التخيير بين الثلاثة ويأتي تحقيقه قريبًا إن شاء الله.
- كون السنة مفسرة، ومبينة للقرآن. فإن (الصدقة) المذكورة في الآية مجملة، بَيَّنَهَا الحديث.
- ٥ ظاهر الحديث أن نصف الصاع يخرج، سواء أكان من بُرِّ أم غيره. وهو مذهب مالك، والشافعي، ورواية عَنْ أحمد، وهو الصحيح، لظاهر الحديث. أما المشهور من مذهب أحمد، فيجزئ مُدُّ مِنْ بُرِّ، أو نصف صاع من غيره.

- ٦ ظاهر النصوص، نزول الآية بعد فتوى النَّبِيّ ﷺ، فتكون الآية مؤيدة للوحى الَّذِي لا يتلى.
  - ٧ وفيه رأفة النَّبِيّ ﷺ.
  - ٨ وفيه تفقد الأمير والقائد أحوال رعيته.
- ٩ ألحق العلماء بحلق الرأس تقليم الأظفار، والطيب، واللبس، بجامع الترفه في كل منها، وتسمى (فدية الأذى).
- ١٠ ورد فِي بعض الأحاديث أنَّ النَّبِيَّ ﷺ مر بكعب، وبعضها: أنه حمل إليه.
   إليه. وجمع بينهما العلماء، بأنه مر به أولاً ثُمَّ طلبه فحمل إليه.
- ١١ يجوز الحلق قبل التكفير وبعده، ككفارة اليمين، تجوز قبل الحنث وبعده.
- ۱۲ سبب نزول الآية ﴿ فَمَن كَاكَ مِنكُم مَرِيضًا ﴾ [البَقرَة: ١٨٤] إلخ. قضية كعب بن عجرة. ولكنها عامة، لأن العبرة بعموم اللفظ، لا بخصوص السبب.

## تحقيق التخيير في الكفارة:

ظاهر الحديث الَّذِي معنا يفيد تقديم الشاة، فإن لم يجدها، فهو مخير بين الصيام والإطعام. أما الآية وبقية الروايات، فتفيد التخيير بين الثلاثة. ومنها ما رواه البخاري عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى، عَنْ كَعْبِ بْنِ عُجْرَةَ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ البخاري عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى، عَنْ كَعْبِ بْنِ عُجْرَةَ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: احْلِقْ رَأْسَكَ، «أَنَّهُ قَالَ: نَعمْ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: احْلِقْ رَأْسَكَ، وَصُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ، أَوْ أَطْعِمْ سِتَّةَ مَسَاكِينَ، أو انْسِكْ شَاةً»(١)، فهذا وأمثاله صريح في التخيير.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٨١٤)، ومسلم (١٢٠١)، والترمذي (٩٥٣)، وأحمد (١٧٦٦٢)

وقد جمع العلماء بينها، فَقَالَ ابن عبد البر: قدم الشاة إشارة إِلَى ترجيح الترتيب، لا إِلَى إيجابه. وَقَالَ النووي: قصد بسؤاله عَنِ الشاة، أن يخبره إن كان عنده شاة، فهو مخير بين الثلاثة، لا أنه لا يجزئ مع وجودها غيرها. وَقَالَ بعضهم: إنه أفتاه فِي الشاة اجتهادًا، وبعد ذلك نزلت الآية فِي التخيير بين الثلاثة. ويؤيد هذا القول ما رواه مسلم عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَعْقِلٍ، عَنْ كَعْبٍ قَالَ: «أَتَجِدُ شَاةً؟. قُلْتُ: لا، فَنَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَة»(۱) والأحاديث الواردة فِي هذا المعنى وردت من طريق عبد الرحمن بن أبي ليلى، عَنْ كعب بن عجرة، ومن طريق عبد اللَّه بن معقل، عَنْ كعب أيضًا. وما روي من طريق عبد الرحمن موافق لمعنى الآية، من إفادة التخيير بين الثلاثة. وما ورد من طريق عبد اللَّه بن معقل، يفيد الترتيب؛ ولهذا فإن ابن حزم حكم على رواية عبد اللَّه بالاضطراب، وَقَالَ فِي طريق عبد الرحمن: هذا أكمل الأحاديث وأبينها.

والذي أرى: أن ما ذهب إليه أبو محمد هو أحسن جمع؛ لأن القصة واحدة. فلا يمكن أن يقع فيها إِلَّا صفة واحدة، فلا يمكن الجمع إِلَّا بهذا؛ ولذا قَالَ ابن حجر: وأقرب ما وقفت عليه من طرق حديث الباب إِلَى التصريح ما أخرجه أبو داود من طريق الشعبي عَنِ ابْنِ أَبِي لَيْلَى عَنْ كَعْبِ بْنِ عُجْرَةَ أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ قَالَ: «إِنْ شِئْتَ فَانْسِكْ شَاةً، وَإِنْ شِئْتَ فَصُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّام، وَإِنْ شِئْتَ فَأَطْعِمْ» (٢) . ورواية مالك في الموطأ: «أَيَّ ذَلِكَ فَعَلْتَ أَجْزَأً» (٣) والله أعلم.

#### 

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۲۰۱)، وابن ماجه (۳۰۷۹)، وأحمد (۱۷٦٤٣)

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود برقم (۱۸۵۷)

<sup>(</sup>٣) ورواه النسائي (٢٨٥١)، وأبو داود (١٨٦٠)

# باب حرمه مک

حرمة مكة المكرمة مستمدة من هذا البيت العظيم الَّذِي هو أول بيت وضع في الأرض ليؤمه الناس لعبادة اللَّه تعالى كما قَالَ تعالى: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَمْرَان: ١٩٦] وقد بناه إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام. وما زال معظمًا مكرمًا محجوجًا منذ بني حتى يفسد الزمان، ويذهب الإيمان. فما دام الدين قائمًا فقد جعله اللَّه ﴿ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا ﴾ الزمان، ويذهب الإيمان. فما دام الدين قائمًا فقد جعله اللَّه ﴿ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا ﴾ [البَقَرَة: ١٢٥].

وقد عظمه العرب في جاهليتهم، وجاءوا إليه من أقطار الجزيرة ومن ورائها، فأكرمهم سدنته وخدامه من قريش ومن قبلهم. وجاء الإسلام فزاد من تعظيمه وتقديسه وقد حماه اللَّه من كل معتد، وأكبر دليل، قصة أصحاب الفيل المشهورة.

والمجاورة فيه من أفضل العبادات لمن رزق الاستقامة؛ لأن العمل عنده مضاعف إلى مائة ألف ضعف، كما أن المعاصي عنده وفيه مغلظة لحرمة المكان. رزقنا اللَّه العمل الصالح المرضي وجهه الكريم، وجنبنا الزيغ والضلال والمحن والفتن، ما ظهر منها وما بطن. آمين. وتقدم في أول الكتاب شيء من حكم الحج وأسراره.

وكون الحج إِلَى هذا البيت له حكم ومناسبات أخرى، منها أن هذا البيت ومناسكه هي آثار أبي الأنبياء إبراهيم على وهي ذكريات، وأعياد إسلامية دينية. ومنها أن البقعة هي مولد النَّبِي عَلَى ومبعثه، ومنها شع نور الإسلام. فالمسلمون يجددون بها عهدًا وهي عاصمتهم الأولى ومتوجه وجوههم ومهوى أفئدتهم.

جمع اللَّه المسلمين على التقى وَلَمّ كلمتهم فيما يعلي دينهم، ويرفع شأنهم. آمين. وصلى اللَّه وسلم على نبينا محمد وآله.

## الحديث الرابع عشر بعد المائتين

(٢١٤) عَنْ أَبِي شُرَيْحٍ خُويْلِدِ بْنِ عَمْرِو الْخُزَاعِيِّ الْعَلَوِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

(اأَنَّهُ قَالَ لِعَمْرِو بْنِ سَعِيدِ بْنِ الْعَاصِ - وَهُوَ يَبْعَثُ الْبُعُوثَ إِلَى مَكَّةَ: الْفَنْ لِي أَيُّهَا الْأَمِيرُ أَنْ أُحَدِّثَكَ قَوْلًا قَامَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْغَدَ مِنْ يَوْمِ الْفَتْحِ، فَسَمِعَنْهُ أَذُنَايَ وَوَعَاهُ قَلْبِي وَأَبْصَرَتْهُ عَيْنَايَ حِينَ تَكَلَّمَ بِهِ اللَّهُ عَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ وَعَاهُ قَلْبِي وَأَبْصَرَتْهُ عَيْنَايَ حِينَ تَكَلَّمَ بِهِ اللَّهُ عَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ مَكَّةَ حَرَّمَهَا اللَّهُ تَعَالَى يَوْمَ الْآخِرِ أَنْ يَسْفِكَ بِهَا دَمًا، وَلَا يَعْضِدَ بِهَا شَجَرَةً، فَإِنْ اللَّهُ أَذِنَ لِرَسُولِهِ وَلَمْ يَأُذُنْ لَكُمْ، لَا يَعْضِدَ بِهَا شَجَرَةً، فَإِنْ اللَّهُ أَذِنَ لِرَسُولِهِ وَلَمْ يَأُذُنْ لَكُمْ، وَإِنَّمَا أَذِنَ لِرَسُولِهِ وَلَمْ يَأُذُنْ لَكُمْ، وَإِنَّمَا أَذِنَ لِرَسُولِهِ وَلَمْ يَأُذُنْ لَكُمْ، وَإِنَّمَا أَذِنَ لِرَسُولِهِ وَلَمْ يَأُذُنْ لَكُمْ، وَإِنَّهَا أَذِنَ لِرَسُولِهِ سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ، وَقَدْ عَادَتْ حُرْمَتُهَا الْيَوْمَ كَحُرْمَتِهَا بِالْأَمْسِ فَلَا أَنْ اللَّهُ أَذِنَ لِرَسُولِهِ وَلَمْ يَأُذُنْ لَكُمْ، وَإِنَّهَا أَذِنَ لِرَسُولِهِ سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ، وَقَدْ عَادَتْ حُرْمَتُهَا الْيَوْمَ كَحُرُمْتِها بِالْأَمْسِ فَلَيْتُهُ الشَّاهِدُ النَّهُ وَلَى اللَّهُ أَنْ اللَّهُ أَنِي لِرَسُولِهِ وَلَمْ يَالَّهُ إِلَى الْمَهُ وَلَى اللَّهُ الْمَاعِرَةِ وَلَى اللَّهُ مَنْ وَلَا فَارًا بِحَرِبَةٍ». فَيْلَ السَّاعِرُ عَلَى الْمَعْمَة وَلَى السَاعِلَة وقيل: البَيْهِ، وقيل: النَّهمة. وأصلها فِي سرقة الراء المهملة، قيل: الخيانة، وقيل: البَلِية، وقيل: النَّهمة. وأصلها فِي سرقة الراء المهملة، قالَ الشَاعر:

#### 

#### الغريب:

- ١ الْمُذَنْ لِي: أصله (إأذن لي) بهمزتين فقلبت الثانية ياء لسكونها وانكسار ما قبلها.
- ٢ أَنْ يَسْفِكَ بِهَا دَمًا: بكسر الفاء وضمها، قَالَ الهروي: لا يستعمل السفك إِلَّا فِي الدم.
  - ٣ سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ: هي ما بين طلوع الشمس وصلاة العصر.
    - ٤ لا يُعِيدُ: لا يجير ولا يعصم.

٥ - لا يَعْضِدَ بِهَا شَجَرَةً: هو مثل ضرب يضرب - بكسر الضاد - ومعناه يقطع.

## المعنى الإجمالي:

لما أراد عمرو بن سعيد بن العاص - المعروف بالأشدق - أن يجهز جيشًا إلَى مكة المكرمة وهو - يومئذ - أمير ليزيد بن معاوية على المدينة المنورة - لقتال عبد اللَّه بن الزبير رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، جاءه أبو شريح خويلد بن عمرو الخزاعي، لينصحه عَنْ ذلك. ولكون المنصوح كبيرًا فِي نفسه، تلطف أبو شريح معه فِي الخطاب، حكمة منه ورشدًا، ليكون أدعى إلَى قبول النصيحة وسلامة العاقبة، فاستأذنه ليلقي إليه نصيحة فِي شأن بعثه الَّذِي هو ساع فيه، وأخبره أنه متأكد من صحة هذا الحديث الَّذِي سيلقيه عليه، وواثق من صدقه إذ قد سمعته أذناه ووعاه قلبه، وأبصرته عيناه حين تكلم به النَّبِيُّ عَلَيْهُ، فأذن له عمرو بن سعيد فِي الكلام.

فقال أبو شريح: إِنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ صبيحة فتح مكة «حَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ: إِنَّ مَكَّةَ حَرَّمَهَا اللَّهُ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ» فهي عريقة بالتعظيم والتقديس، ولم يحرمها الناس كتحريم الحمى المؤقت والمراعي والمياه، وإنما اللَّه الَّذِي تولى تحريمها، ليكون أعظم وأبلغ. فإذا كان تحريمها قديمًا ومن اللَّه فلا يحل لامرئ يؤمن بالله واليوم الآخر - إن كان يحافظ على إيمانه - أن يسفك بها دمًا، ولا يعضد بها شجرة، فإن أحد ترخص بقتالي يوم الفتح، فقولوا: إنك لست كهيئة رَسُول اللَّهِ عَلَيْهُ، فقد أذن له ولم يؤذن لك. على أنه لم يحل القتال بها دائمًا، وإنما هي ساعة من نهار، بقدر تلك الحاجة، وقد عادت حرمتها كما كانت، فليبلغ الشاهد الغائب. لهذا بلغتك أيها الأمير؛ لكوني شاهدًا هذا الكلام، صبيحة الفتح، وأنت لم تشهده.

فقال الناس لأبي شريح: بماذا أجابك عمرو؟ فقال: أجابني بقوله: «أَنَا أَعْلَمُ بِذَلِكَ مِنْكَ يَا أَبَا شُرَيْحِ، إِنَّ الْحَرَمَ لَا يُعِيذُ عَاصِيًا وَلَا فَارًّا بِخَرِبَةٍ».

وهذه محاولة منه باطلة، فإنه متوجه لقتال من هو أفضل منه وأولى بالخلافة. وقد سلط عليه عبد الملك بن مروان، فقد قتله غدرًا صبرًا. وقد هزم جيشه وقتل أميره عليه، وسيأتي تفصيله إن شاء اللَّه تعالى.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إفادة العلم وقت الحاجة إليه، وهي مناسباته، لأنه أبلغ.
- ٢ نصح ولاة الأمور، وأن يكون ذلك بلطف ولين؛ لأنه أنجح فِي
   المقصود.
- ٣ تأكيد الخبر بما يثبته ويؤيده، من بيان الطرق الوثيقة، الَّتِي وصل منها،
   لكونه سمعه بنفسه، أو تكرر عليه، أو شاهد الحادث، أو نقله عَنْ ثقة.
   ونحو ذلك.
- ٤ البداءة بالحمد والثناء على اللّه تعالى، فِي الخطب والمخاطبات،
   والرسائل وغيرها، من الكلام المهم.
- ٥ تحريم اللَّه لمكة منذ خلق السماوات والأرض، مما يدل على أنها لم تفضل لمناسبات مؤقتة. وإنما هي عريقة أصيلة في التعظيم والتقديس، أما تحريم إبراهيم عليه السلام، فهو إظهار لتحريم الله.
  - ٦ إن الإيمان الصحيح هو الرادع عَنْ محارم اللَّه وتعدي حدوده.
- ٧ تحريم سفك الدماء في مكة، وظاهره التحريم مطلقًا. ويأتي بحثه إن شاء
   اللَّه تعالى في الحديث الَّذِي بعد هذا.
- ٨ تحريم قطع شجرها، ظاهره سواء أن يكون قد نبت بنفسه أو غرسه
   آدمي. ويأتي بحثه إن شاء اللَّه، فِي الحديث الَّذِي بعد هذا.
  - ٩ إنه لا يحل لأحد أن يترخص بقتال رَسُول اللَّهِ ﷺ، فيقاتل فِي مكة.

- ١٠ إنها أبيحت للنبي ﷺ ساعة لم تبح قبلها، ولن تباح بعدها.
- ١١ إِنَّ النَّبِيَّ ﷺ فتح مكة عنوة. لقوله: «فَإِنْ أَحَدٌ تَرَخَّصَ بِقِتَالِ رَسُولِ اللَّهِ».
- 17 وجوب تبليغ العلم لمن لم يعلمه، لا سيما عند الحاجة إليه. وهذا ما حمل أبا شريح على نصيحة عمرو بن سعيد.
- ١٣ قَالَ ابن جرير: وفيه دليل على قبول خبر الواحد؛ لأنه معلوم أن كل من شهد الخطبة قد لزمه الإبلاغ.

تنبيه: بحوث هذا الحديث الخلافية أخرناها إِلَى الحديث الَّذِي بعد هذا؟ لأن معنى الحديثين متقارب.

تنبيه آخر: قَالَ شيخ الإسلام: ولا يقطع شيء من شجر الحرم ولا من نباته، إلا الإذخر وما غرسه الناس أو زرعوه، فهو لهم. ثُمَّ قَالَ رحمه الله: وأما زيارة المساجد الَّتِي بنيت بمكة غير المسجد الحرام: كمسجد الصفا، وكمسجد المولد، وغيره، فليس قصد شيء من ذلك من السنة، ولا استحبه أحد من الأئمة. وإنما المشروع إتيان المسجد الحرام خاصة، وكذلك قصد الجبال والبقاع الَّتِي حول مكة كجبل حراء فإنه لَيْسَ من سنة النَّبِي عَلَيْ زيارة شيء من ذلك، بل هو بدعة.

تنبيه ثالث: حينما هم عمرو بن سعيد بمحاربة عبد اللَّه بن الزبير بأمر من يزيد بن معاوية وجه إليه من المدينة جيشًا بقيادة عمرو بن الزبير – أخي عبد اللَّه – وكانت بين الأخوين عداوة. فسار الجيش من المدينة، وحينما اقترب من مكة أخرج له عبد اللَّه بن الزبير فرقتين من الجيش المرابط معه فِي مكة، فصارت الهزيمة على الجيش الأموي، وأسر عمرو بن الزبير، فحبسه أخوه وضربه بالسياط إلَى أن مات.

#### 

## الحديث الخامس عشر بعد المائتين

#### 000

## الغريب:

- ١ اسْتُنْفِرْتُمْ فَانْفِرُوا: (نفر) خرج بسرعة. يعني إذا طلب خروجكم للحرب بسرعة فاخرجوا، كما طلب منكم.
  - ٢ لَا يُعْضَدُ شَوْكُهُ: العضد: القطع.
  - ٣ لَا يُنَفَّرُ صَيْدُهُ: لا يزعج من مكانه ويذعر.
  - ٤ لَا يُخْتَلَى خَلَاهُ: (الخلا) بالقصر هو الرطب من الكلاً، واختلاؤه قطعه.
- ٥ الْإِذْخِرَ: يجوز فيه الرفع بدلًا مما قبله، ونصبه لكونه مستثنى بعد النفي.
   واختار ابن مالك النصب؛ لكون الاستثناء وقع متراخيًا عَنِ المستثنى منه.
   و(الإذخر) نبت أصله ماض في الأرض، وقضبانه دقاق، رائحته طيبة،
   وهو كثير في أرض الحجاز، وكانوا يسقفون به، فيجعلونه تحت الطين،
   وفوق الخشب ليسد الخلل، فلا يسقط الطين، وكذا يجعلونه في القبور.

٦ - لِقَيْنِهِم: بفتح القاف وسكون الياء، بعدها نون: هو الحداد، وحاجته
 لها، ليوقد بها النار.

## المعنى الإجمالي:

بعث النّبِيُّ عَلَيْهِ فِي مكة المكرمة، ودعا أهلها إِلَى الإسلام، فآمن به قليل منهم فآذاهم المشركون فِي مكة فوسع اللّه لهم بالهجرة منها إِلَى الحبشة، ثُمَّ إِلَى المدينة. فهاجر النّبِيُّ عَلَيْهِ وهاجر معه أصحابه، وصارت الهجرة واجبة منها؛ لأن المسلم لا يتمكن أن يظهر فيها إسلامه. فلما فتحها النّبِيُ عَلَيْهِ، وصارت بلدة إسلامية انقطعت الهجرة منها؛ لأنه زال موجبها، وبقي الجهاد فِي سبيل اللّه لإعلاء كلمته، ونصر دينه قائمًا، إِلَى يوم القيامة، باللسان، والسلاح، والنية الصالحة، بإخلاص الأعمال لله تعالى.

ثم ذكر ﷺ بعد ذكر الجهاد، وجوب الخروج بسرعة ونشاط إذا استنفرهم ولي الأمر للقتال. ثُمَّ ذكر تحريم اللَّه تعالى لمكة، أنه قديم بقدم خلق السموات والأرض؛ لأن اللَّه هو الَّذِي حرمها، ومن تلك المدة فهي حرام إلَى يوم القيامة، فلا يحل فيها القتال تأسيًا بقتال النَّبِي ﷺ فيها. فقد أحلت له خاصة ساعة من نهار، ثُمَّ رجعت حرمتها إليها مطلقًا إلَى يوم القيامة.

ثم ذكر أن حرمة هذا البيت شملت ما حوله من شجر، فلا يقطع، ومن صيد فلا يزعج وينفر من مكانه، فما بالك بقتله؟ كما حرم لقطة الحرم إِلَّا من أخذها ليعرفها دائمًا. فلما حرم النَّبِيُّ عَلَيْ قطع النبات قَالَ العباس: يَا رَسُول اللَّهِ، إِلَّا الإذخر، فهم فِي حاجة إليه لتسقيف بيوتهم وسد خلل قبورهم، وإيقاد نيرانهم. فَقَالَ عَلَيْ: ﴿إِلَّا الْإِذْخِرَ» فإنه مباح.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - انقطاع الهجرة من مكة إِلَى غيرها؛ لأنها - ولله الحمد - بلاد إسلامية،
 أما الهجرة من غيرها، فهى باقية، من كل بلد لا يقيم الإنسان فيه دينه.

- ٢ إن الجهاد باق، واجب عند وجوده، ونيته عند عدمه. وكذلك النية
   الصالحة ركن أساسي في قبول الأعمال، وعليها المدار.
- ٣ قوله: «وإَذَا اسْتُنْفِرْتُمْ فَانْفِرُوا» أي: إذا طلبتم للجهاد فأجيبوا ففيه وجوب النفر من المسلم إذا طلبه الإمام لقتال عدو، إما بتنفير عام، أو تعيين. فمن عينه الإمام خرج.
  - ٤ تحريم القتال فِي مكة، فلا يحل لأحد إِلَى يوم القيامة.
- ٥ إن حلها للنبي ﷺ خاصة من خصائصه، وإنها حلت له ساعة، ثُمَّ عادت حرمتها كما كانت منذ خلقت السموات والأرض.
- ٦ تحريم قطع الشوك فِي حرمها، وتحريم قطع الشجر الَّذِي لَيْسَ فيه شوك من باب أولى، وكذلك الكلأ.
- ٧ تحريم تنفير صيده، وحبسه وقتله أشد حرمة بطريق الأولى. والصيد هو الحيوان المأكول، المتوحش أصلًا.
  - ٨ تحريم أخذ اللقطة فيها، إِلَّا لمن أخذها ليعرفها دائمًا.
- ٩ استثناء (الإذخر) من الكلأ، للحاجة الشديدة إليه، فيجوز أخذه رطبًا أو يابسًا.
- ١٠ إن بعض السنة، تكون بفهم يلقيه الله على نبيه على نبيه على تعالى:
   ﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ١٤١].
- ١١ إن الفصل اليسير الَّذِي لا يعد قاطعًا للكلام، لا يضر بين المستثنى والمستثنى منه.
  - ١٢ إن مكة فتحها النَّبِيُّ ﷺ عنوة، ويأتي بيانه إن شاء اللَّه تعالى.

#### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على تحريم قطع شجر الحرم وكلئه البري الَّذِي لم ينبته الآدمي، كما أجمعوا على إباحة أخذ (الإذخر) وما أنبته الآدمي، من الزروع والبقول، أخذًا بالأحاديث الصحيحة المتقدمة وغيرها.

واختلفوا فِي قطع الشجر الَّذِي أنبته الآدمي، فالجمهور على جواز قطعه، كالزرع الَّذِي ينبته الآدمي. وذهب الشافعي إِلَى تحريمه، أخذًا بعموم الحديث، ومال الشيخ الموفق ابن قدامة فِي المغني إِلَى هذا.

واختلفوا فِي جواز قتل من وجب عليه القتل فلجأ إِلَى الحرم. فذهب إِلَى تحريمه جمهور التابعين، والإمام أبو حنيفة، وأصحابه من الفقهاء، والإمام أحمد، وبعض المحدثين وقالوا: يعالج حتى يخرج منه من وجب عليه حد القتل فِي غيره ثُمَّ لجأ إليه. وذهب مالك، والشافعي: إِلَى أنه يستوفى منه الحد فِي الحرم.

ودليل مالك، والشافعي، ومن تبعهم، عمومات النصوص الدالة على استيفاء الحدود والقصاص فِي كل زمان ومكان. وأن النَّبِيّ ﷺ أمر بقتل ابن خطل وهو متعلق بأستار الكعبة، وقاسوه أيضًا على من أتى فِي الحرم بما يوجب القتل.

واستدل الأولون بمثل قوله تعالى: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ اَمِنَا ﴾ [آل عِمرَان: ولو اوران وأَولَم نُم كُن لَهُمْ حَرَمًا المِنَا ﴾ [القصص: ٧٥]، ونحوهما من الآيات، ولو لم يكن للتخصيص فائدة، لما ذكر. وأجابوا عَنْ أدلة المعارضين، بأن العمومات لا تناوله، لأن لفظها لا يدل عليه، لا بالوضع، ولا بالتضمن، فهو مطلق بالنسبة إليها. ولو فرض تناولها له، لكانت مخصصة بالأدلة الواردة في وضع إقامة الحد فيه؛ لئلا يبطل موجبها. أما قتل ابن خطل فليس فيه دليل، لأنه قتل في الساعة الَّتِي أحل فيها الحرم للنبي عليه الصلاة والسلام. وأما قياسه على من فعل ما يوجب القتل في غيره ثُمَّ لجأ إليه، فلا يستقيم؛ لأن الجاني فيه هتك حرمته، وحرمة اللَّه تعالى، فهما مفسدتان، ولو لم يقم الحد على الجناة فيه، لعم الفساد، وعظم الشر في حرم الله. بخلاف الَّذِي أتى ما على الجناة فيه، لعم الفساد، وعظم الشر في حرم الله. بخلاف الَّذِي أتى ما

يوجب القتل خارجه، فذنبه أخف كثيرًا، وهو - بلجوئه إِلَى الحرم - كالتائب من الذنب، النادم على فعله، فلا يناسب حاجته.

قال ابن حجر في فتح الباري: فأما القتل، فنقل بعضهم الاتفاق على جواز إقامة حد القتل فيها على من أوقعه فيها، وخص الخلاف بمن قتل في الحل، ثُمَّ لجأ إِلَى الحرم. وممن نقل الإجماع على ذلك ابن المنذر.

قلت: نصر ابن حزم فِي (المحلى) أن القصاص وأنواع الحدود، لا تقام فِي الحرم مطلقًا. وقال: من أتى فيه بما يوجب القتل والحد، فليخرج، ثُمَّ يقام عليه. ونقل عمومات عَنْ بعض الصحابة، ظاهرها معه.

واختلفوا: هل فتح النَّبِيُّ عَلَيْ مكة صلحًا أو عنوة؟ ذهب الأكثرون من العلماء ومنهم الإمامان أبو حنيفة وأحمد في المشهور عنه إِلَى أنها عنوة. وذهب الشافعي إلَى أنها فتحت صلحًا، واستدلوا على ذلك بأنها لو فتحت عنوة لقسمها النَّبِيُّ عَلَيْ الله بين الغانمين كـ (خيبر) ولملك الغانمون دورها، وكانوا أحق بها من أهلها، ولو كانت عنوة لم يؤمن أهلها.

واستدل الجمهور بقوله على الله على الله أحلها لي ساعة مِنْ نَهَارٍ "() . وبقوله : "فَإِنْ أَحَدٌ تَرَخَصَ بِقِتَالِ رَسُولِ اللّهِ عَلَى فَقُولُوا : إِنَّ اللّهَ أَذِنَ لِرَسُولِهِ ، وَلَمْ يَأْذَنْ لَكَ ». واستدلوا أيضًا بأن النَّبِي على دخلها في حالة حرب وتعبئة. فقد جعل للجيش ميمنة ، وميسرة ، ومقدمة ، ومؤخرة ، وقلبًا ، ودخلها ، وعلى رأسه المغفر غير محرم ، وحصل القتال بين خالد بن الوليد وبينهم ، حتى قتل منهم جماعة. وَقَالَ عَلَى للأنصار : «أَتَرَوْنَ أَوْبَاشَ قُرَيْشٍ وَأَتْبَاعَهُمْ احْصُدُوهُمْ حَصْدًا »(٢) حتى قالَ أبو سفيان : يَا رَسُول اللّهِ ، أبيحت خضراء قريش لا قريش بعد اليوم. فقال : "مَنْ أَغْلَقَ بَابَهُ فَهُوَ آمِنٌ "(٣) وغير ذلك من الأدلة الواضحة الصحيحة. وأجابوا عَنْ أدلة المعارضين .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۳٤٩)، ومسلم (۱۳۵۳)، والنسائي (۲۸۹۲)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۷۸۰)، وأحمد (۱۰۵٦٥)

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (۱۷۸۰)، وأحمد (٧٨٦٢)

فأما كونه لم يقسم أرضها بين الغانمين، فلأن الأرض غير داخلة فِي الغنائم الَّتِي تقسم، وهذا عمل الخلفاء الراشدين فِي أرض العنوة الَّتِي يأخذونها، لا يقسمونها، وإنما يجعلونها فيئًا على المسلمين أولهم وآخرهم. على أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ مَنَّ على أهل مكة، فأمنهم، ومن تأمينهم ترك ما بأيديهم. مع أن هناك خلافًا بين العلماء: هل تملك رباع مكة ودورها؟ وقد رجح كثير من العلماء عدم تملكها، وقالوا: إنه يستوي فيها المسلمون كالمساجد. وأما تأمينه أهلها، فبعد القتال مَنَّ عليهم بذلك لكونهم جيران بيت اللَّه تعالى. وبعد أن رأوا أن لا طاقة لهم فِي القتال طلبوا الأمان، فأجابهم لطفًا بهم ورحمة.





## بابمابحب وزقت له

هذه الترجمة فيها بيان ما يجوز قتله بعد ذكر تحريم القتل، وتنفير الصيد، فهي كالاستثناء مما قبلها، أو دفع ما يتوهم دخوله.

## الحديث السادس عشر بعد المائتين

(٢١٦) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «خَمْسٌ مِنَ اللَّوَابِّ، كُلُّهُنَّ فَاسِقٌ، يُقْتَلْنَ فِي الْحَرَمِ؛ الْغُرَابُ، وَالْجِدَأَةُ، وَالْعَقْرَبُ، وَالْفَأْرَةُ، وَالْجَدَأَةُ، وَالْعَقْرَبُ، وَالْفَأْرَةُ، وَالْجَدَأَةُ، وَالْعَقْرَبُ، وَالْفَأْرَةُ، وَالْجَدَرُهُ، وَالْجَدَرُهُ، وَالْجَدَرُهُ، وَالْجَدَرُهُ، وَلَمُسَلَم وَلَمُ وَالْجَرَمُ».

OOO

## المعنى الإجمالي:

من الحيوان ما هو مؤذ بطبعه، فهذا يقتل في الحل والحرم، والإحرام. ومنها هذه المؤذيات الخمس، الَّتِي نبه بها الشارع على ما شابهها من الفواسق. وهن، (الغراب) الَّذِي يفسد الثمار، و(الحدأة) الَّتِي تخطف الثياب والحلي، و(العقرب) الَّتِي تلسع، و(الفأرة) الَّتِي تثقب وتخرب، و(الكلب العقور) الَّذِي يعتدي على الناس. فهذه خمسة أنواع من الحيوانات وصفت بالفسق، وهو خروجها بطبعها عَنْ سائر الحيوانات، بالتعدي والأذى. ونبه بها معدودة، لاختلاف أذاها، فيلحق بها ما شاكلها في فسقها من سائر الحيوانات، فتقتل لأذيتها واعتدائها، فإن الحرم لا يعيذها.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء: هل يتعدى القتل من هذه المذكورة إِلَى غيرها من الحيوانات أو لا؟ فأبو حنيفة يرى أن حكمها لا يتعداها إلَى غيرها، وذلك أن حكمها علق

بألقابها، واللقب لا يقتضي مفهومًا عند جمهور الأصوليين. وذهب الجمهور إلَى تعديتها إلَى غيرها. واختلفوا فِي المعنى الَّذِي لأجله يعدى حكمها إلَى غيرها. فالشافعي يرى أنه كونهن مما لا يؤكل، فكل ما لا يؤكل يجوز قتله بلا فدية. وذهب الإمامان، مالك، وأحمد: إلَى أن المعنى الجامع لهن ولغيرهن هو طبيعة الإيذاء. وهذا قياس جيد؛ لأنه تعليل مفهوم من نص الشارع، وهو وصف الأصل بالفسق فإذا وجد بالفرع تم القياس، والحكم يدور مع علته، وجودًا وعدمًا. وأما تعديدها – مع أن الأذى واحد – فلينبه به الشارع على أنواعه ومفرداته الموجودة في كل نوع من هذه الفواسق ومثيلاتها.

#### تكميل: الحيوانات على أربعة أقسام:

- ١ الحيوان المستأنس، كبهيمة الأنعام، والدجاج، يباح تذكيته فِي كل حال.
- ٢ الحيوان الَّذِي لا يؤكل وليس فيه أذى، فيكره قتله، وإن قتل فليس فيه فداء.
- ٣ الحيوان المؤذي، كهذه المذكورة في الحديث وما في معناها، فيشرع
   قتلها في الحل، والإحرام، والحرم. وليس في قتلها شيء.
- ٤ الحيوان البري المأكول، فهذا هو الصيد. فِي قتله فِي الحرم وفي الإحرام، الجزاء.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية قتل هذه الحيوانات المعدودة فِي الحديث، فِي الحل والحرم.
- ٢ إن قتلها لما فيها من الفسق والأذى، فيلحق بها ما شابهها من الحيوان.
- ٣ إن الأذى لَيْسَ نوعًا واحدًا، فكل ما فيه مضرة على النفس أو المال أو غير ذلك فهو الأذى الَّذِي لَيْسَ لصاحبه حرمة؛ لذا نبه على تعدد الأذى بتعديد هذه الحيوانات. والله هو الحكيم في خلقه، العدل في حكمه.

## باب خوامک

## الحديث السابع عشر بعد المائتين

(٢١٧) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ دَخَلَ مَكَّةَ عَامَ الْفَتْحِ وَعَلَى رَأْسِهِ الْمِغْفَرُ، فَلَمَّا نَزَعَهُ جَاءَهُ رَجُلٌ فَقَالَ: ابْنُ خَطَلٍ مُتَعَلِّقٌ بِأَسْتَارِ الْفَتْحِ وَعَلَى رَأْسِهِ الْمِغْفَرُ، فَلَمَّا نَزَعَهُ جَاءَهُ رَجُلٌ فَقَالَ: ابْنُ خَطَلٍ مُتَعَلِّقٌ بِأَسْتَارِ الْكَعْبَةِ. فَقَالَ: اقْتُلُوهُ». البخاري (١٨٤٦) و(٣٠٤٤) و(٤٢٨٦) و(١٣٥٧). (١٣٥٧).

#### CAR CLAR CLAR

## الغريب:

- ١ الْمِغْفُر: بوزن منبر، زرد ينسج من حديد على قدر الرأس، وقاية به من وقع السيف.
- ٢ ابْنُ خَطَلٍ: بالخاء المعجمة والطاء المهملة المفتوحتين، اختلف فِي اسمه. قيل: هلال، وقيل غير ذلك، وقاتله أبو برزة الأسلمي.

## المعنى الإجمالي:

كان بين النّبِي عَلَى وبين كفار قريش حروب كثيرة مما أوغر صدورهم. فلما كان فتح مكة، دخلها على حالة حيطة وحذر، فوضع على رأسه المغفر. وكان قتح مكة، دخلها على أناس من المشركين أن يقتلوا، ولو وجدوا فِي أستار الكعبة، وسمى منهم (ابن خطل) الّذِي أسلم، ثُمَّ قَتَلَ مسلمًا وارتدَّ عَنِ الإسلام وذهب إلَى الكفار، فجعل جواريه يغنين بهجاء النّبِي عَلَيْ فلما وضعت الحرب أوزارها ذلك اليوم، وأمن أهل مكة، واستأمن منهم ووضع المغفر، وجد بعض الصحابة (ابن خطل) متعلقًا بأستار الكعبة، عائدًا بحرمتها من القتل؛ لما يعلم من سوء صنيعه،

وقبح سابقته، فتحرجوا من قتله قبل مراجعة النَّبِيّ ﷺ .فلما راجعوه قال: اقتلوه، فقتل بين الحجر والمقام.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ كون النّبِيّ ﷺ دخل مكة غير محرم، إذ دخل وعلى رأسه المغفر، وعليه أيضًا عمامة سوداء، كما في صحيح مسلم، فيجوز دخولها في مثل هذه الحال بلا إحرام.
  - ٢ تقديم الجهاد على النسك؛ لأن مصالح الأول أعم وأنفع.
- ٣ كون مكة فتحت عنوة، كما هو مذهب الأئمة الثلاثة، لا صلحًا كما هو مذهب الشافعي.
- ٤ جواز فعل الأسباب المباحة الواقية، وأن ذلك لا ينافي التوكل على الله
   تعالى.
- ٥ فيه جواز إقامة الحدود فِي الحرم ولو بالقتل؛ لأن قتل ابن خطل كان
   بعد انتهاء القتال الَّذِي أبيح فِي ساعة الدخول، والله أعلم.

# الحديث الثامن عشر بعد المائتين

(٢١٨) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ دَخَلَ مَكَّةَ مِنْ كَدَاءٍ مِنَ الثَّنِيَّةِ السُّفْلَى». البخاري مَكَّةَ مِنْ كَدَاءٍ مِنَ الثَّنِيَّةِ السُّفْلَى». البخاري (١٥٧٦)، ومسلم (١٢٥٧).

#### OOO

### الغريب:

- ١ كَدَاء: بفتح الكاف والمد، اسم للثنية، الَّتِي فِي أعلى مكة وهي (ريع الحجون) وتقول العامة: (الحجول) وهو تحريف.
- ٢ التَّنِيَّةِ السُّفْلَى: الثنية، هي الطريق بين الجبلين. والمراد بها، الطريق الَّذِي يخرج من المحلة المسماة (حارة الباب) وتسمى الثنية الآن (ريع الرسام). وتسمى الثنية السفلى: كُدى بضم الكاف وقصر الألف.

# المعنى الإجمالي:

حج النّبِيُ على حجة الوداع، فبات ليلة دخوله بـ(ذي طوى) لأربع خلون من ذي الحجة. وفي الصباح دخل مكة من الثنية العليا، الّبي تأتي من بين مقابر مكة؛ لأنه أسهل لدخوله، إذا أتى من المدينة، فلما فرغ من مناسكه خرج من مكة إلى المدينة من أسفل مكة، وهي الطريق الّبي تأتي على (جرول). ولعل في مخالفة الطريقين تكثيرًا لمواضع العبادة، كما فعل على في الذهاب إلى عرفة والإياب منها، ولصلاة العيد والنقل، في غير موضع الصلاة المكتوبة، لتشهد الأرض على عمله عليها يوم تحدث أخبارها. أو لكون مدخله ومخرجه مناسبين لمن جاء من المدينة، وذهب إليها. والله أعلم.

#### CANCE CANCELLANCE

# الحديث التاسع عشر بعد المائتين

(٢١٩) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «دَخَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْبَيْتَ وَأُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ وَبِلَالٌ وَعُثْمَانُ بْنُ طَلْحَةَ، فَأَغْلَقُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ، فَلَمَّا فَتَحُوا الْبَيْتَ وَأُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ وَبِلَالٌ وَعُثْمَانُ بْنُ طَلْحَةَ، فَأَغْلَقُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ، فَلَمَّا فَتَحُوا الْبَابَ كُنْتُ أَوَّلَ مَنْ وَلَجَ، فَلَقِيتُ بِلَالًا فَسَأَلْتُهُ: هَلْ صَلَّى فِيهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؟ الْبَابَ كُنْتُ أَوَّلَ مَنْ وَلَجَ، فَلَقِيتُ بِلَالًا فَسَأَلْتُهُ: هَلْ صَلَّى فِيهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؟ قَالَ: نَعَمْ، بَيْنَ الْعَمُودَيْنِ الْيَمَانِيَّيْنِ». البخاري (١٥٩٨)، ومسلم (١٣٢٩).

OOO

# المعنى الإجمالي:

لما فتح اللَّه تبارك وتعالى مكة، وطهر بيته من الأصنام والتماثيل والصور، دخل النَّبِيُّ عَلَيْق، الكعبة المشرفة، ومعه خادماه، بلال، وأسامة، وحاجب البيت عثمان بن طلحة. فأغلقوا عليهم الباب؛ لئلا يتزاحم الناس عند دخول النَّبِيِّ عَلَيْق فيها ليروا كيف يتعبد، فيشغلوه عَنْ مقصده فِي هذا الموطن، وهو مناجاة ربه وشكره على نعمه، فلما مكثوا فيها طويلًا، فتحوا الباب.

- ١ استحباب دخول الكعبة المشرفة، والصلاة فيها، والدعاء في نواحيها.
   وذكر ابن تيمية أن دخولها لَيْسَ فرضًا ولا سنة، ولكنه حسن.
- ٢ إن دخولها لَيْسَ من مناسك الحج، وإنما هي فضيلة فِي ذاتها؛ ولهذا

فإن النَّبِيِّ ﷺ لم يدخلها فِي حجته، وإنما دخلها فِي عام الفتح. وهذا هو التحقيق فِي أنه لم يدخلها إِلَّا مرة واحدة.

#### اختلاف العلماء:

الجمهور على جواز صلاة النافلة في الكعبة المشرفة وفوقها، إِلَّا ما حكي عَنِ ابن عباس. وإنما الخلاف في جواز الفرض فيها. وفوق سطحها، ومثلها الحجر.

فذهب الإمام أحمد، ومالك في المشهور عنه إِلَى أنها لا تصح؛ مستدلين بقوله تعالى: ﴿ وَعَيْثُ مَا كُنتُم فَوْلُوا وُجُوهَكُم شَطْرَه ﴿ وَالبَقَرَة: ١٤٤] والمصلي فيها أو على سطحها غير مستقبل لجهتها. وأما النافلة على التخفيف، فتجوز فيها وعليها. وبما روي عَنِ ابْنِ عُمَر: «أَنَّ النَّبِيَ ﷺ نَهَى أَنْ يُصَلَّى فِي سَبْع: الْمَزْبَلَةِ، وَالْمَجْزَرَةِ، وَالْمَقْبَرَةِ، وَقَارِعَةِ الطَّرِيقِ، وَالْحَمَّامِ، وَمَعَاطِنِ الْإِبلِ، وَفَوْقَ ظَهْرِ بَيْتِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه الترمذي.

وذهب الإمامان، أبو حنيفة، والشافعي إلَى صحة الفريضة فيها وفوقها، وكذلك فِي الْحِجر. ودليلهم على ذلك صلاة النَّبِيّ ﷺ فيها. وما ثبت فِي حق النفل، يثبت فِي حق الفرض بلا فرق إلَّا بدليل، ولا دليل. ولو سلم استدلالنا بالآية، على عدم صحة الفرض لكان دليلًا على عدم النافلة أيضًا. وأما حديث ابن عمر، فلو صح، لكان عامًّا للفريضة والنافلة، ولكن ضعفه مخرجه، وهو الترمذي. وَقَالَ البخاري: فيه رجل متروك. واستدلوا بحديث: «جُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا»(٢)، والكعبة المشرفة أولى الأرض بذلك، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۳٤٦)، وابن ماجه (٧٤٦)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۳۳۵)، ومسلم (۵۲۱)، والترمذي (۱۵۵۳)، والنسائي (٤٣٢)، وابن ماجه (۵۲۷)

# بابالطواف فأدبه

# الحديث العشرون بعد المائتين

(٢٢٠) «عَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّهُ جَاءَ إِلَى الْحَجَرِ الْأَسْوَدِ وَقَبَّلَهُ وَقَالَ: إِنِّي لَأَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ لَا تَضُرُّ وَلَا تَنْفَعُ، وَلَوْلَا أَنِّي رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يُقَبِّلُكَ مَا قَبَّلُتُكَ». البخاري (١٥٩٧)، ومسلم (١٢٧٠).

OOO

# المعنى الإجمالي:

الأمكنة والأزمنة وغيرها من الأشياء لا تكون مقدسة معظمة تعظيم عبادة اللّه لذاتها، وإنما يكون لها ذلك بشرع. ولهذا جاء عمر بن الخطاب رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ إِلَى الحجر الأسود وقبله بين الحجيج، الذين هم حديثو عهد بعبادة الأصنام وتعظيمها، وَبَيَّنَ أنه ما قَبَّل هذا الحجر وعظمه من تلقاء نفسه، أو لأن الحجر يحصل منه نفع أو مضرة، وإنما هي عبادة تلقاها من المشرع على فقد رآه يقبله فقبله، تأسيًا واتباعًا، لا رأيًا وابتداعًا.

- ١ مشروعية تقبيل الحجر الأسود للطائفين عندما يحاذونه، إن أمكن بسهولة.
- ٢ إن تقبيله لَيْسَ لنفعه أو ضرره، وإنما هو عبادة لله تعالى، تلقيناها عَنِ
   النَّبِيِّ ﷺ.
- ٣ إن العبادات توقيفية، فلا يشرع منها إلا ما شرعه الله ورسوله. ومعنى
   هذا أن العبادات لا تكون بالرأي والاستحسان، وإنما تتلقى عَنِ

- المشرع، وهذه قاعدة عظيمة نافعة، تؤخذ من كلام المحدث الملهم، أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وأرضاه.
  - ٤ تبيين ما يوهم العامة من مشاكل العلم، حتى لا يعتقدوا غير الصواب.
    - ٥ إن فعل النَّبِيِّ ﷺ من سنته المتبعة، فليس هناك خصوصية إِلَّا بدليل.
- ٦ إنه إذا صح عَنِ الشارع عبادة، عمل بها ولو لم تعلم حكمتها، على أن
   إذعان الناس وطاعتهم في القيام بها من الحكم المقصودة.
- ٧ قَالَ شيخ الإسلام: ويستحب للطائف أن يذكر اللَّه تعالى ويدعوه بما يشرع من الأدعية والأذكار، وإن قرأ سرًّا فلا بأس. وليس للطواف ذكر محدود عَنِ النَّبِيِّ عَيِيْ لا بأمره ولا بقوله ولا بتعليمه بل يدعو فيه بسائر الأدعية الشرعية. وما يذكره كثير من الناس من دعاء معين تحت الميزاب ونحو ذلك فلا أصل له. "وكان عَيْ يختم طوافه بين الركنين بِ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ» (١).

<sup>(</sup>۱) رواه ابو داود (۱۸۹۲)، وأحمد (۱٤۹۷۲)

# الحديث الحادي والعشرون بعد المائتين

(۲۲۱) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «قَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَأَصْحَابُهُ مَكَّةَ، فَقَالَ الْمُشْرِكُونَ: إِنَّهُ يَقْدَمُ عَلَيْكُمْ قَوْمٌ قَدْ وَهَنَتْهُمْ حُمَّى يَثْرِبَ، فَأَصْرَهُمُ النَّبِيُ ﷺ أَنْ يَرْمُلُوا الْأَشْوَاطَ الثَّلَائَةَ، وَأَنْ يَمْشُوا مَا بَيْنَ الرُّكْنَيْنِ، وَلَمْ يَمْنَعُهُمْ أَنْ يَرْمُلُوا الْأَشْوَاطَ كُلَّهَا إِلَّا الْإِبْقَاءُ عَلَيْهِمْ». البخاري (١٦٠٢) و(٢٥٦٤)، ومسلم (١٢٦٦).

#### OOO

### الغريب:

- ١ وَهَنَتْهُمْ: بَتَخْفَيفُ الهاء، أي أضعفتهم.
- ٢ يَثْرِبَ: من أسماء المدينة النبوية فِي الجاهلية.
- ٣ أَنْ يَرْمُلُوا: بضم الميم (الرمل) هو الإسراع فِي المشي مع تقارب الخطا.
- ٤ الْأَشْوَاط: بفتح الهمزة، جمع شوط بفتح الشين، وهو الجرية الواحدة إلى الغاية. والمراد هنا، الطوفة حول الكعبة.
  - ٥ الْإِبْقَاءُ عَلَيْهِم: بكسر الهمزة والمد: الرفق بهم، والشفقة عليهم.

# المعنى الإجمالي:

جاء النَّبِيُّ عَلَيْهُ سنة ست من الهجرة إِلَى مكة معتمرًا، ومعه كثير من أصحابه، فخرج لقتاله وصده عَنِ البيت كفار قريش، فحصل بينهم صلح، من مَوَادِّهِ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ وأصحابه يرجعون هذا العام، ويأتون فِي العام القابل معتمرين، ويقيمون فِي مكة ثلاثة أيام: فجاءوا فِي السنة السابعة (لعمرة القضاء). فَقَالَ المشركون، بعضهم لبعض - تشفيًا وشماتة -: إنه سيقدم عليكم قوم وقد وهنتهم وأضعفتهم حمى يثرب.

فلما بلغ النّبِيّ عَلَيْهِ مقالتهم، أراد أن يرد قولهم ويغيظهم، فأمر أصحابه أن يسرعوا إِلّا فيما بين الركن اليماني والركن الَّذِي فيه الحجر الأسود فيمشوا؛ رفقًا بهم وشفقة عليهم، حين يكونون بين الركنين لا يراهم المشركون، الذين تسلقوا جبل (قعيقعان) لينظروا إِلَى المسلمين وهم يطوفون فغاظهم ذلك حتى قالوا: إن هم إِلّا كالغزلان. فكان هذا الرمل سنة متبعة فِي طواف القادم إِلَى مكة، تذكرًا لواقع سلفنا الماضين، وتأسيًا بهم فِي مواقفهم الحميدة، ومصابرتهم الشديدة، وما قاموا فيه من جليل الأعمال، لنصرة الدين، وإعلاء كلمة الله. رزقنا اللّه اتباعهم واقتفاء أثرهم.

- ١ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ وأصحابه، رملوا فِي الأشواط الثلاثة الأول ما عدا ما بين الركنين، فقد رخص لهم فِي تركه، إبقاء عليهم، وذلك فِي عمرة القضاء. ويأتي استحبابه فِي كل الثلاثة وتحقيق البحث فِي الحديث الَّذِي بعد هذا إن شاء اللَّه تعالى.
- ٢ استحباب الرمل فِي كل طواف وقع بعد قدوم، سواء أكان لنسك أم لا ففي صحيح مسلم: «كَانَ ذَلِكَ إِذَا طَافَ الطَّوَافَ الْأَوَّلَ» (١).
- ٣ إظهار القوة والجلد أمام أعداء الدين، إغاظة لهم، وتوهينًا لعزمهم، وفتًا فِي أعضادهم.
- ٤ إن من الحكمة فِي الرمل الآن تذكر حال سلفنا الصالح، فِي كثير من
   مناسك الحج، كالسعي، ورمي الجمار، والهدي وغيرها.
- ٥ لو فات الرمل فِي الثلاثة الأول، فإنه لا يقضيه؛ لأن المطلوب فِي
   الأربعة الباقية، المشى، فلا يخلف هيئتهن، فتكون سنة فات محلها.

 <sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۲۲۱)

# الحديث الثاني والعشرون بعد المائتين

(۲۲۲) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ حِينَ قَدِمَ مَكَّةَ إِذَا اسْتَلَمَ الرُّكْنَ الْأَسْوَدَ أَوَّلَ مَا يَطُوفُ، يَخُبُّ ثَلَاثَةَ أَشْوَاطٍ». البخاري (۱۲۰۳)، ومسلم (۱۲۲۱).

OOO

#### الغريب:

- يَخُبُّ: الخبب نوع من العدو، وقيل: هو الرمل، وعلى هذا فهما مترادفان.

# المعنى الإجمالي:

كان ابن عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا من الحريصين على تتبع أفعال النَّبِيّ ﷺ ومعرفتها، والبحث عنها؛ ولذا فإنه يصف طواف النَّبِيّ ﷺ الَّذِي يكون بعد قدومه بأنه يرمل فِي الأشواط الثلاثة كلها بعد أن يستلم الحجر الأسود، الَّذِي هو مبتدأ كل طواف، تذكرًا لحالهم السابقة، يوم كانوا يفعلونه إغاظة للمشركين.

- ١ استحباب الخبب، وهو الرمل، في الأشواط الثلاثة الأول كلها، في طواف القدوم.
- ٢ المشي فِي الأربعة الباقية منها، ولو فاته بعض الرمل أو كله في الثلاثة الأول؛ لأنها سنة فات محلها. فالأربعة الأخيرة لا رمل فيها.
- ٣ الخبب فِي الأشواط الثلاثة الأول كلها، هو فعل النّبِي ﷺ بعد عمرة القضاء؛ لأنه القضاء، فيكون ناسخًا للمشي بين الركنين فِي عمرة القضاء؛ لأنه متأخر، ولأن الضعف المانع من الرمل فيها قد زال.

- ٤ رمل النّبِيُّ ﷺ بعد زوال سببه، لتذكر تلك الحال الّتِي كانوا عليها. فنحن نرمل إحياء لتلك الذكرى.
- ٥ استلام الحجر الأسود في ابتداء كل طواف، وعند محاذاته في كل طوفة لمن سهل عليه ذلك، وتقدم مشروعية تقبيله.

# الحديث الثالث والعشرون بعد المائتين

(۲۲۳) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «طَافَ النَّبِيُّ ﷺ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ عَلَى بَعِيرٍ يَسْتَلِمُ الرُّكْنَ بِمِحْجَنٍ». البخاري (١٦٠٧)، ومسلم (١٢٧٢). والمحجن: (عصا محنية الرأس).

999

### الغريب:

- الْمِحْجَنُ: بكسر الميم وسكون الحاء المهملة وفتح الجيم: عصا محنية الرأس.

# المعنى الإجمالي:

طاف النَّبِيُّ عَلِيهِ فِي حجة الوداع، وقد تكاثر عليه الناس؛ منهم من يريد النظر إِلَى صفة طوافه، ومنهم من يريد النظر إِلَى شخصه الكريم، فازد حموا عليه، ومن كمال رأفته بأمته ومساواته بينهم أن ركب على بعير فأخذ يطوف عليه ليتساوى الناس فِي رؤيته، وكان معه عصا محنية الرأس، فكان يستلم بها الركن ويقبل الحجر كما جاء فِي رواية مسلم لهذا الحديث.

- ١ جواز الطواف راكبًا مع العذر؛ لأن المشي أفضل، وإنما ركب رَسُول اللَّهِ ﷺ للمصلحة. قَالَ ابن دقيق العيد: وهو أن الشيء قد يكون راجحًا بالنظر إلَى محله، فإذا عارضه أمر آخر أرجح منه قدم على الأول من غير أن تزول فضيلة الأول. فإذا زال المعارض الراجح عاد الحكم الأول.
- ٢ استحباب استلام الركن باليد إن أمكن، وإلا فبعصا ونحوها، بشرط ألاً
   يؤذي به الناس.

- ٣ جاء فِي مسلم زيادة "وَيُقَبِّلُ الْمِحْجَنَ" (١)، وَأَخْرَجَ مُسْلِمٌ عَنِ ابْنِ عُمَرَ مَرْفُوعًا: "أَنَّهُ اسْتَلَمَ الْحَجَرَ بِيَدِهِ ثُمَّ قَبَّلَهَا (٢). قَالَ فِي فتح الباري: وبهذا قَالَ الجمهور: إن السنة أن يستلم الركن ويقبل يده، وإذا لم يستطع أن يستلمه بيده استلمه بشيء وَقَبَّلَ ذلك الشيء.
  - ٤ إظهار العالِم أفعاله مع أقواله لتحصل به القدوة الكاملة والتعليم النافع.
- ٥ قَالَ ابن دقيق العيد: واستدل فِي الحديث على طهارة بول ما يؤكل لحمه، من حيث إنه لا يؤمن بول البعير فِي أثناء الطواف فِي المسجد. ولو كان نجسًا، لم يعرض النَّبِي عَيِي المسجد للنجاسة، وقد منع لتعظيم المساجد ما هو أخف من هذا. والأصل الطهارة إلَّا بدليل، والدليل هنا أيد الأصل.
- 7 قَالَ شيخ الإسلام: والإكثار من الطواف بالبيت من الأعمال الصالحة فهو أفضل من أن يخرج الرجل من الحرم ويأتي بعمرة مكية فإن هذا لم يكن من أعمال السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار ولا رغب فيه النّبيُّ عَيْد.

#### CARC CARC CARC

رواه مسلم (۱۲۷۵)، وابن ماجه (۲۹٤۹)

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (۱۲٦۸)

# الحديث الرابع والعشرون بعد المائتين

(٢٢٤) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «لَمْ أَرَ النَّبِيَّ ﷺ يَسْتَلِمُ مِنَ الْبَيْتِ إِلَّا الرُّكْنَيْنِ الْيَمَانِيَّيْنِ». البخاري رقم (١٦٠٩) واللفظ له، ومسلم (١٢٦٩).

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

# الغريب:

- الْيَمَانِيَّيْنِ: نسبة إِلَى اليمن تغليبًا، كالقمرين، للشمس والقمر، والعمرين لأبي بكر وعمر، والأبوين للأب والأم. والمراد بهما، الركن اليماني، والركن الشرقي، الَّذِي فيه الحجر الأسود.

### المعنى الإجمالي:

للبيت أربعة أركان، فللركن الشرقى منها فضيلتان:

- ١ كونه على قواعد إبراهيم عليه السلام.
- ٢ وكون الحجر الأسود فيه والركن اليماني له فضيلة واحدة، وهو كونه
   على قواعد إبراهيم.

وليس للشامي والعراقي شيء من هذا، فإن تأسيسهما داخل عَنْ أساس إبراهيم حيث أخرج الحجر من الكعبة من جهتها؛ ولهذا فإنه يشرع استلام الحجر الأسود وتقبيله، ويشرع استلام الركن اليماني بلا تقبيل، ولا يشرع في حق الركنين الباقيين استلام ولا تقبيل. والشرع مبناه على الاتباع، لا على الإحداث والابتداع. ولله في شرعه حِكم وأسرار.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - استحباب استلام الركنين اليمانيين، والمستحب في حق الطائف استلام
 وتقبيل الحجر الأسود إن أمكن بلا مشقة، فإن لم يمكن استلمه فقط

بيده، وَقَبَّلَ يده، وإن لم يمكن استلمه بعصا ونحوها، وَقَبَّلُ ما استلمه به. فإن آذى وشق على نفسه أو غيره، أشار إليه ولم يُقبِّلْ يده. والركن اليماني إن تمكن من استلامه استلمه، وإن لم يتمكن لم يُشِرْ إليه؛ لأنه لم يرد، والشرع فِي العبادات نقل وسماع. قَالَ شيخ الإسلام: وأما الركن اليماني فلا يقبل على الصحيح. وأما سائر جوانب البيت والركنان الشاميان ومقام إبراهيم فلا يقبل ولا يتمسح به باتفاق المسلمين المتبعين اللسنة المتواترة عَنِ النَّبِيِّ عَيِّهُ، واتفقوا على أنه لا تُقبَّل الحجرة النبوية ولا يتمسح بها؛ لئلا يضاهي بيت المخلوق بيت الخالق. فإذا كان هذا في قبر النَّبِيِّ عَيْقٌ فقبر غيره أولى ألا يقبل ولا يستلم، وأما الطواف بشيء من ذلك فهو من أعظم البدع المحرمة.

٢ - عدم مشروعية استلام غير الركنين اليمانيين من أركان الكعبة ولا غيرها من المقدسات، كمقام إبراهيم، وجبل الرحمة في (عرفة) والمشعر الحرام في (مزدلفة) وروضة النّبِيّ على الشريفة، وصخرة بيت المقدس وغيرها. فإن الشرع يؤخذ عَنِ الشارع بلا زيادة ولا غلو، ولا نقصان ولا جفاء. ومن شرع عبادة لم يشرعها الله ورسوله، فقد كذب الله سبحانه في قوله: ﴿ ٱلْيُوْمَ ٱكُمْلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣]، واستدرك على رسالة محمد على الّذي يقول: «تَركْتُكُمْ عَلَى الْمَحَجَّةِ الْبَيْضَاءِ لَيْلُهَا كَنَهَارِهَا» (١). وإننا لنرى من يخل بصلاة الفرض، فيسلم مع الإمام أو قبله؛ ليكون وإننا لنرى من يخل بصلاة الفرض، فيسلم مع الإمام أو قبله؛ ليكون والمرشدين. فلقد انصرفنا إلَى حب الدنيا، الّذِي هو رأس كل خطيئة، وتركنا أوام اللّه تعالى وراء ظهورنا. فإنا لله وإنا إليه راجعون.

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه (٤٤)، وأحمد (١٦٥١٩)، بدون لفظ: المحجة

# بابالمتع

#### الأنساك ثلاثة:

١ - تمتع. ٢ - وقران. ٣ - وإفراد.

أما التمتع: فهو أن يحرم بالعمرة فِي أشهر الحج، ثُمَّ يفرغ منها، ويحرم بالحج فِي عامه، وأما القران: فهو أن يحرم بهما جميعًا، أو يدخل الحج على العمرة، فتتداخل أفعالهما، وأما الإفراد: فهو أن يحرم بالحج مفردًا له عَنِ العمرة.

واختلف العلماء فِي أفضلهما، ويأتي - إن شاء اللَّه - فِي الأحاديث القادمة.

# الحديث الخامس والعشرون بعد المائتين

(٢٢٥) عَنْ أَبِي جَمْرَةَ نَصْرِ بْنِ عِمْرَانَ الضَّبْعِيِّ، قَالَ: «سَأَلْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ عَنِ الْمُتْعَةِ فَأَمَرَنِي بِهَا، وَسَأَلْتُهُ عَنِ الْهَدْيِ، قَالَ: فِيهِ جَزُورٌ، أَوْ بَقَرَةٌ ، أَوْ شَاةٌ، أَوْ شَاةٌ، أَوْ شَادُّ فِي دَمٍ. قَالَ: فِي حَمْرُورٌ، قَلَانَ إِنْسَانًا عَرِهُوهَا فَنِمْتُ، فَرَأَيْتُ فِي الْمَنَامِ كَأَنَّ إِنْسَانًا يُنَادِي: حَجُّ مَبْرُورٌ، وَمُتْعَةٌ مُتَقَبَّلَةٌ، فَأَتَيْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ، فَحَدَّثْتُهُ، فَقَالَ: اللَّهُ أَكْبَرُ، سُنَّةُ أَبِي الْقَاسِمِ ﷺ». البخاري (١٦٨٨)، ومسلم (١٢٤٢).

OOO

# الغريب:

- ١ الْجَزُورُ: هو الذكر أو الأنثى من الإبل.
- ٢ الشَّاةُ: هي الذكر أو الأنثى من الضأن أو المعزى.
  - ٣ شِرْك: أي مشاركة فِي ذبيحة من البقر أو الإبل.

# المعنى الإجمالي:

كان العرب في الجاهلية، يعدون العمرة في أشهر الحج من أفجر الفجور ويقولون: إذا عفا الأثر، وبرئ الدبر وانسلخ صفر حلت العمرة لمن اعتمر، حتى جاء الإسلام فأبطل هذه العقيدة بقوله تعالى: ﴿ فَنَ تَمَنَّعَ بِالْعُبْرَةِ إِلَى الْمُجَ فَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْمُدَيُّ ﴾ [البَقرَة: ١٩٦]. وألغاها فعل النَّبِي عَلَيْهُ، إذ اعتمر في أشهر الحج بعمرة مفردة، وجمع بينها وبين حجته؛ لأنه أحرم قارنًا. ومع هذا فقد بقيت بقية من تلك العقيدة في نفوس بعض المسلمين، من أهل الصدر الأول؛ ولهذا سأل أبو جمرة ابن عباس عَن التمتع بالعمرة إِلَى الحج، فأمره بها، ثُمَّ سأله عَن الهدي المقرون معها في الآية، فأخبره أنه جزور، وهي أفضله، ثُمَّ بقرة، ثُمَّ شاة، أو سُبع البدنة أو البقرة مع من اشتركوا فيها للهدي أو الأضحية.

فكأن أحدًا عارض أبا جمرة فِي تمتعه، فرأى هاتفًا يناديه فِي المنام: «حَجُّ مَبْرُورٌ، وَمُتْعَةٌ مُتَقَبَّلَةٌ». فأتى ابن عباس ليبشره بهذه الرؤيا الجميلة. ولما كانت الرؤيا الصالحة جزءًا من أجزاء النبوة، فرح ابن عباس بها، واستبشر أن وفقه اللَّه تعالى للصواب، فقال: اللَّه أكبر هي سنة أبي القاسم عَلَيْ.

- ١ جواز التمتع والإتيان بالعمرة في أشهر الحج، كما انعقد عليه الإجماع فيما بعد.
- ٢ إن المراد بالهدي المذكور فِي قوله تعالى: ﴿ فَمَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْمُدْيِّ ﴾
   [التقرَة: ١٩٦] البدنة أو البقرة، أو الشرك فيهما، أو الشاة.
- ٣ الاستئناس بالرؤيا فيما يقوم عليه الدليل الشرعي، تأييدًا بها؛ لأنها عظيمة القدر في الشرع، وجزء من ستة وأربعين جزءًا من النبوة، قَالَ ابن دقيق العيد: هذا الاستئناس والترجيح لا ينافى الأصول.
  - ٤ الفرح بإصابة الحق، والاغتباط به؛ لأنه علامة التوفيق.

# الحديث السادس والعشرون بعد المائتين

(۲۲٦) عَنْ حَفْصَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ، «أَنَّهَا قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا شَأْنُ النَّاسِ حَلُّوا مِنَ الْعُمْرَةِ وَلَمْ تَجِلَّ أَنْتَ مِنْ عُمْرَتِكَ؟ فَقَالَ: إِنِّي لَبَّدْتُ رَأْسِي، وَقَلَّدْتُ هَدْيِي، فَلَا أُجِلُّ حَتَّى أَنْحَرَ». البخاري (١٥٦٦) و(١٧٢٥) و(٩١٦٥) ومسلم (١٢٢٩).

#### OOO

# المعنى الإجمالي:

أحرم النّبِيُّ عَلَيْهِ فِي حجة الوداع بالعمرة والحج، وساق الهدي ولبد رأسه بما يمسكه عَنْ الانتشار؛ لأن إحرامه سيطول وأحرم بعض أصحابه كإحرامه، وبعضهم أحرم بالعمرة متمتعًا بها إلى الحج، وأكثرهم لم يسق الهدي، وبعضهم ساقه. فلما وصلوا إلى مكة، وطافوا، وسعوا، أمر من لم يسق الهدي من المفردين والقارنين، أن يفسخوا حجهم، ويجعلوها عمرة، ويتحللوا. أما هو على ومن ساق الهدي منهم، فبقوا على إحرامهم ولم يحلوا. فسألته زوجه (حفصة): لم حل الناس ولم تحل؟ قال لأني لبدت رأسي وقلدت هديي وسقته، وهذا مانع لي من التحلل حتى يبلغ الهدي محله، وهو يوم انقضاء الحج يوم النحر.

- ١ كون النَّبِيّ ﷺ حج قارنًا، كما تقدم تحقيقه.
- ٢ مشروعية سوق الهدي من الأماكن البعيدة، وأنه سنة النَّبِيِّ عَلَيْكِ.
- ٣ مشروعية تقليد الهدي، وذلك بأن يوضع في رقابها قلائد من الأشياء التي لم يجر عادة بتقليدها بها، والحكمة في ذلك إعلامها لتحترم فلا يتعرض لها.
- ٤ مشروعية تلبيد الشعر المرسل في الإحرام، كما هو فعل النَّبِي عَلَيْهِ .وذلك
   بأن يجعل في الشعر ما يمسكه من الانتفاش.

- ٥ أن سوق الهدي من الحل، يمنع المحرم من التحلل حتى ينحر هديه يوم
   النحر.
- ٦ إذا لم يسق الهدي فيشرع له فسخ حجه إِلَى عمرة، ويحل منها، ثُمَّ يحرم بالحج فِي وقته.

# الحديث السابع والعشرون بعد المائتين

(۲۲۷) عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: «أُنْزِلَتْ آيَةُ الْمُتْعَةِ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَفَعَلْنَاهَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَلَمْ يَنْزِلْ قُرْآنٌ بِحُرْمَتِهَا، وَلَمْ يَنْهَ عَنْهَا حَتَّى مَاتَ، فَقَالَ رَجُلٌ بِرَأْيِهِ مَا شَاءَ». البخاري (٤٥١٨). وَقَالَ البخاري: يقال: إنه عمر. ولمسلم: «نَزَلَتْ آيَةُ الْمُتْعَةِ - يَعْنِي مُتْعَةَ الْحَجِّ - وَأَمَرَنَا بِهَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَى ثُمَّ لَمْ تَنْزِلْ آيَةٌ تَنْسَخُ آيَةً مُتْعَةِ الْحَجِّ، وَلَمْ يَنْهَ عَنْهَا حَتَّى مَاتَ». مسلم (١٢٢٦). ولهما بمعناه.

 $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$ 

### المعنى الإجمالي:

ذكر عمران بن حصين رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ المتعة بالعمرة إِلَى الحج. فقال: إنها شرعت بكتاب اللَّه وسنة رسوله على، وإجماع أصحابه. وهذه هي الأصول العظام في الدلالة على الأحكام الشرعية. فأما الكتاب، فقوله تعالى: ﴿ فَنَ تَمَنَّعُ بِٱلْعُبُرَةِ إِلَى العقل في الدلالة على الأحكام الشرعية. فأما الكتاب، فقوله تعالى: ﴿ فَنَ تَمَنَّعُ بِٱلْعُبُرَةِ إِلَى الْمُنْتُ مِنَ الْمُلَدِيُ ﴾ [البَقرَة: ١٩٦]. وأما السنة، ففعل النَّبِي على لها، وإقراره عليها. وأما الإجماع، فقد فعلها بعضهم، مع علم من لم يفعلها وسكوته. وبعد هذا لم ينزل ما ينسخها، وتوفي النَّبِيُ على وهي باقية لم تنسخ بعد هذا، فكيف هذا لم ينزل ما ينسخها، وتوفي النَّبِيُ على وهي باقية لم تنسخ بعد هذا، فكيف يقول رجل برأيه وينهى عنها؟ يشير بذلك إلى نهي عمر بن الخطاب - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - عنها فِي أشهر الحج، اجتهادًا منه ليكثر زوار البيت فِي جميع العام؛ لأنهم إذا جاءوا بها مع الحج لم يعودوا إليه فِي غير موسم الحج. وكتاب اللَّه تعالى وسنة إذا جاءوا بها مع الحج لم يعودوا إليه فِي غير موسم الحج. وكتاب اللَّه تعالى وسنة رسوله على أولى بالاتباع من قول كل أحد، مهما كان.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - مشروعية التمتع وثبوته فِي الكتاب والسنة.

٢ - إنه قد توفي النَّبِيُّ عَلَيْكَةً وحكمها باق لم ينسخ.

- ٣ إنه لا يحل الأخذ برأي أحد يخالف ما ورد عَنِ اللّه تعالى، أو عَنْ
   رَسُول اللّهِ عليه الصلاة والسلام.
- ٤ قوله: «لَمْ يَنْزِلْ قُرْآنٌ يُحَرِّمُهَا» دليل على ثبوت النسخ فِي الشريعة وأن
   القرآن ينسخ بالقرآن.
- ٥ قوله: "وَلَمْ يَنْهَ عَنْهَا" دليل على جواز نسخ القرآن بالسنة. ووجهته أنه لو لم يكن النسخ ممكنًا لما احتاج إِلَى الاحتراز فِي رفع حكم التمتع الثابت بالقرآن من نهي النَّبِي ﷺ.
- آ حوله: "قَالَ رَجُلٌ بِرَأْبِهِ مَا شَاءَ" فسره البخاري بعمر بن الخطاب. وروي أيضًا عَنْ عثمان ومعاوية رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم. وقصدهم أن لا يقتصر الناس على زيارة البيت فِي أشهر الحج فقط، بل ليقصد فِي جميع العام. ولكن كتاب اللَّه تعالى، وسنة رسوله مقدمان على كل اجتهاد، والله أعلم بأسرار شرعه. والآن مع إجماع الناس على جواز التمتع وإتيانهم بالعمرة في أشهر الحج، لم يخل البيت من الزوار فِي كل وقت. نسأل اللَّه تعالى أن يعلى كلمته، وينشر دينه، ويقيم شعائره آمين.

# الحديث الثامن والعشرون بعد المائتين

(۲۲۸) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «تَمَتَّعَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ، وَبَدَأَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُمْ وَإِلَى الْحَجِّ وَأَهْدَى، فَسَاقَ مَعَهُ الْهَدْيَ مِنْ ذِي الْحُلَيْفَةِ، وَبَدَأَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ فَأَهُلَّ بِالْعُمْرَةِ لِبُمَ أَهُلَّ بِالْحَجِّ، فَتَمَتَّعَ النَّاسُ مَعْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهُمْ مَنْ لَمْ يُهُدِ، فَلَمَّا قَدِمَ النَّبِيُ عَلَيْهُ مَكَّةَ قَالَ لِلنَّاسِ: مَنْ كَانَ مِنْكُمْ أَهْدَى فَإِنَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ يُهُدِ، فَلَمَّا قَدِمَ النَّبِيُ عَلَيْهُ مَكَّةً قَالَ لِلنَّاسِ: مَنْ كَانَ مِنْكُمْ أَهْدَى فَإِنَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ يُهُدِ، فَلَمَّا قَدِمَ النَّبِيُ عَلَيْهُ مَكَّةَ قَالَ لِلنَّاسِ: مَنْ كَانَ مِنْكُمْ أَهْدَى فَلِيَّفُونَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ يَهُنْ مِنْكُمْ أَهْدَى فَلْيَطُفْ لَا يُحِلُّ مِنْ شَيْءٍ حَرُمَ مِنْهُ حَتَّى يَقْضِي حَجَّهُ، وَمَنْ لَمْ يَكُنْ مِنْكُمْ أَهْدَى فَلْيَطُفْ لِالْبَيْتِ وَبِالصَّفَا وَالْمَرْوَةِ وَلْيُقَصِّرُ وَلْيُحْلِلْ، ثُمَّ لِيُهِلَّ بِالْبَيْتِ وَبِالصَّفَا وَالْمَرْوَةِ وَلْيُقَصِّرُ وَلْيُحْلِلْ، ثُمَّ لِيُهِلَّ بِالْمَعْقِ وَمَشَى أَرْبَعَةً وَاسْتَلَمَ الرُّكُنَ أَوَّلَ شَيْءٍ فَمَ لَكُ فَلَافَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَمَشَى أَرْبَعَةً وَاسْتَلَمَ الرُّكُنَ أَوَّلَ شَيْءٍ فَلَافَ رَجُعَ إِلَى أَهْلِهِ فَطَافَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى وَمَشَى أَرْبَعَةً وَالْمَولُ اللَّهِ عَلَى مَكَةً وَاسْتَلَمَ الرُّكُنَ أَوَّلَ شَيْءٍ فَمَّ مَكَةً وَاسْتَلَمَ الرُّكُنَ أَوَّلَ شَيْءٍ فَمَ كَبَّ فَلَافَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى وَمَشَى أَرْبَعَةً وَالْمَرُفَةِ سَبْعَةً أَشُواطٍ مَنْ السَّغُو مَنَ الْمَنْ وَلَا اللَّهُ عَلَى وَسُولُ اللَّهِ عَلَى مَلَافَ بِالْبَيْتِ ثُمَّ مَلُ مَلْ مَنْ أَمْ الْمَولُ اللَّهِ عَلَى مَلْ اللَّهُ عَلَى مَلَى مَلَى مَلَى مَلَى مَلْكُولُ مَنْ أَهُدَى فَسَاقَ الْهَدْيَ مِنْ النَّاسِ». البخاري وَفَعَلَ مِثْلَ مَا فَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهُ مَنْ أَهْدَى فَسَاقَ الْهَدْيَ مِنَ النَاسِ». البخاري وفَعَلَ مِثْلُ مَلُولُ اللَّهُ عَلَى وسَلُم (١٢٩٤ اللَّهُ مَلَى اللَّهُ مَلَى اللَّهُ الْمَلَى فَسَاقَ الْهَدْيَ مِنَ النَّاسِ اللَّهُ الْمَالَى الْمَلْهُ مَا أَلَهُ الْمَالِهُ

OOO

# المعنى الإجمالي:

لما خرج النّبِيُّ عَلَيْ إِلَى ذي الحليفة (ميقات أهل المدينة) ليحج حجته الّتِي ودع فيها البيت ومناسك الحج، وودع فيها الناس، وبلغهم برسالته وأشهدهم على ذلك، أحرم النّبِيُّ عَلَيْ بالعمرة والحج، فكان قارنًا، والقران تمتع، فتمتع الناس مع رَسُول اللّهِ عَلَيْ فبعضهم أحرم بالنسكين جميعًا، وبعضهم أحرم بالعمرة، ناويًا الحج بعد فراغه منها. وبعضهم أفرد الحج فقط. فقد خيرهم بين الأنساك الثلاثة. وساق على وبعض أصحابه الهدي معهم من ذي الحليفة، وبعضهم لم يسقه. فلما دنوا من مكة حض من لم يسق الهدي من المفردين والقارنين إلى فسخ الحج

وجعلها عمرة. فلما طافوا وسعوا، أكد عليهم أن يقصروا من شعورهم، وليتحللوا من عمرتهم ثُمَّ يحرموا بالحج ويُهدوا، لإتيانهم بنسكين بسفر واحد، فمن لم يجد الهدي فعليه صيام عشرة أيام، ثلاثة فِي أيام الحج، يدخل وقتها بإحرامه بالعمرة، وسبعة إذا رجع إِلَى أهله.

فلما قدم على مكة استلم الركن، وطاف سبعة، خب ثلاثة، لكونه الطواف الله بعد القدوم، ومشى أربعة، ثُمَّ صلى ركعتين عند مقام إبراهيم، ثُمَّ أتي إلَى الصفا فطاف بينه وبين المروة سبعًا، يسعى بين العلمين، ويمشي فيما عداهما، ثُمَّ لم يحل من إحرامه حتى قضى حجه، ونحر هديه يوم النحر، فلما خلص من حجه ورمى جمرة العقبة، ونحر هديه، وحلق رأسه يوم النحر، وهذا هو التحلل الأول، أفاض فِي ضحوته إلَى البيت، فطاف به، ثُمَّ حل من كل شيء حرم عليه حتى النساء، وفعل مثله من ساق الهدي من أصحابه.

- ١ كون النّبِي ﷺ أحرم متمتعًا وهو القران، ويأتي تحقيق الخلاف إن شاء
   اللّه تعالى.
  - ٢ مشروعية سوق الهدي من الحل، فهو من فعل النَّبِيّ ﷺ.
    - ٣ جواز الأنساك الثلاثة:
      - التمتع.
      - والقران.
- والإفراد. إذ أقر النَّبِيُّ عَلَيُهُ أصحابه عليها كلها، ويأتي الخلاف فِي بيان أفضلها.
- ٤ مشروعية فسخ الحج إِلَى العمرة لمن لم يسق الهدي، وتحلله، وبقاء من ساقه على إحرامه حتى ينتهي من حجه يوم النحر، فيحل. وَقَالَ شيخ

- الإسلام: وهكذا يقولون فِي كل متمتع ضاق عليه الوقت، فلم يتمكن من الطواف قبل الوقوف بعرفة فإنهم يأمرونه بإدخال الحج على العمرة ويصير قارنًا. ويأتي تحقيق الفسخ هل هو للوجوب أم للاستحباب إن شاء اللَّه تعالى.
- ٥ إن فسخ الحج لمن لم يسق الهدي، يكون ولو بعد طواف القدوم والسعى، وينقلبان للعمرة.
- آ إن على من لم يجد الهدي صيام عشرة أيام؛ ثلاثة في الحج، وسبعة بعد الرجوع إلى أهله، فأما الثلاثة فلا تصح قبل الإحرام بالعمرة بالإجماع، واتفقوا على مشروعيتها بعد الإحرام بالحج وهل يجزئ قبله أو لا؟ قولان. ومذهبنا جوازه؛ لوجود سببه وهو الإحرام بالعمرة لأن موجب الفدية هنا هو الإتيان بالعمرة والحج في سفر واحد. والصيام بعد الإحرام بالعمرة شبيه بإخراج كفارة اليمين بعد عقده وقبل الحنث.
- ٧ مشروعية طواف القدوم لغير المتمتع الَّذِي لم يسق الهدي، وهو سنة؛
   لأنه تحية المسجد الحرام.
- ٨ استلام الحجر الأسود في أول الطواف، وتقدم مشروعية ذلك، في كل
   طوافه، إن سهل.
  - ٩ الرمل فِي الثلاثة، من طواف القدوم، والمشي فِي الأربعة الباقية.
    - ١٠ مشروعية ركعتي الطواف عند مقام إبراهيم.
- 1۱ السعي بين الصفا والمروة بعد طواف القدوم سبعًا، وهو أحد أركان الحج على الصحيح. ورجح الموفق ابن قدامة أنه واجب، وليس بركن.
  - ١٢ الموالاة بين الطواف والسعى مستحب، وقيل: شرط.
- 17 إن سائق الهدي يتحلل من حجه يوم النحر بعد الرمي، والنحر للتحلل الأول.

- ١٤ طواف الإفاضة هو الركن الأعظم للحج. والسنة والأفضل، أن يكون يوم النحر، بعد الرمي والنحر.
  - ١٥ التحلل الكامل بعد طواف الإفاضة من كل شيء حرم عليه بإحرامه.
- 17 إن هذه الأفعال من النَّبِيِّ ﷺ تشريع لأمته. فكل من أحرم كإحرامه، فعليه مثل ما عليه لحديث: «خُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ»(١).

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء: هل حج النَّبِيُّ ﷺ مفردًا، أو قارنًا، أو معتمرًا؟

فأما من يرى أنه حج مفردًا، فقد تمسك بأدلة: منها - ما فِي الصحيحين عَنْ عائشة: «خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ، فَمِنَّا مَنْ أَهَلَّ بِعُمْرَةٌ، وَمِنَّا مَنْ أَهَلَّ بِعُمْرَةٌ، وَمِنَّا مَنْ أَهَلَّ بِالْحَجِّ، وَأَهَلَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِالْحَجِّ» (٢)، أَهَلَّ بِحَجِّ وَعُمْرَةٍ، وَمِنَّا مَنْ أَهَلَّ بِالْحَجِ وحده، ثُمَّ ساق ابن القيم أحاديث فِي وتقسيمها صريح فِي أن إهلاله بالحج وحده، ثُمَّ ساق ابن القيم أحاديث فِي الصحيحين وغيرهما كلها تدور على أنه حَجَّ مفردًا وأنه أَهَلَّ بالحج وأن حجه لم يكن عمرة.

وذهبت طائفة من العلماء: إِلَى أنه حج متمتعًا فَحُجَّتُهُم أنهم سمعوا أَنَّ النَّبِيَّ وَهُمَّتُهُ وَالْمَتْمَةِ عندهم من أهل بعمرة مفردة فِي أشهر الحج، ناويًا الإحرام بعد الفراغ منها بالحج. وما روي «عَنْ مُعَاوِيَةَ أَنَّهُ قَصَّرَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِمِشْقَصٍ فِي الْعَشْرِ» (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه بلفظ: لتأخذوا مناسككم. مسلم (۱۲۹۷)، وأبو داود (۱۹۷۰)، وأحمد (۱۲۰۸)، ورواه بلفظ: خذوا مناسككم النسائي (۳۰۲۲)

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣١٩)، ومسلم (١٢١١)، وأبو داود (١٧٧٩)

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٧٣٠) ولم يذكر أن التقصير كان في العشر، وجاءت هذه الرواية عند النسائي برقم (٢٩٨٩)

وذهبت طائفة إِلَى أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ حج قارنًا وهذا هو الصحيح الَّذِي يسهل رد الأدلة الصحيحة إليه. وقد ساق له ابن القيم من الأدلة ما يزيد على عشرين حديثًا صحيحة صريحة فِي ذلك، وكثير منها فِي الصحيحين أو أحدهما. منها: ما رواه مسلم من حديث ابن عمر «أَنَّهُ قَرَنَ الْحَجَّ إِلَى الْعُمْرَةِ، وَطَافَ لَهُمَا طَوَافًا وَاحِدًا، مسلم من حديث ابن عمر «أَنَّهُ قَرَنَ الْحَجَّ إِلَى الْعُمْرَةِ، وَطَافَ لَهُمَا طَوَافًا وَاحِدًا، مُسلم من حديث ابن عمر «أَنَّهُ قَرَنَ الْحَجَّ إِلَى الْعُمْرَةِ، وَطَافَ لَهُمَا طَوَافًا وَاحِدًا، مُسلم من حديث ابن عمر «أَنَّهُ قَرَنَ الْحَجَّ إِلَى الْعُمْرَةِ، وَطَافَ لَهُمَا طَوَافًا وَاحِدًا، فَمَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

وقد قَالَ **الإمام أحمد**: لا أشك أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كان قارنًا. وشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه اللَّه من الذين يرون أنه حج قارنًا، ويوفق بين الروايات الَّتِي ظاهرها الاختلاف فيقول:

والصواب أن الأحاديث فِي هذا الباب متفقة، إِلَّا باختلاف يسير، يقع مثله فِي غير ذلك. فإن الصحابة ثبت عنهم أنه تمتع والتمتع عندهم يتناول القران.

والذين روي عنهم أنه أفرد روي عنهم أنه تمتع، ويريدون به إفراد أعمال الحج، بحيث لم يسافر للنسكين سفرين، ولم يطف لهما طوافين، ولم يَسْعَ لهما سعيين. فيقال: تَمَتَّع تَمَتَّع قران، وأفرد أعمال الحج، وقرن بين النسكين. وقد فسر التمتع المذكور فِي الآية، بما يشمل الأمرين؛ القران، والتمتع المعروف لدى الفقهاء بشروطه.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (۱۲۳۰)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۵٦٦)، ومسلم (۱۲۲۹)، والنسائي (۲۷۸۱)، وأبو داود (۱۸۰٦)، وابن ماجه (۳۰٤٦)

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٢٢٩)، ومسلم (١٢١٦)، والنسائي (٢٧٢٥)، وأبو داود (١٧٨٤)

<sup>(</sup>٤) رواه النسائي (٢٧٢٥)، وأبو داود (١٧.٩٧)، وأحمد (١٢٠٩٣)

واختلفوا: أي الأنساك الثلاثة أفضل، فالمشهور فِي مذهب الإمام أحمد أن التمتع أفضل الثلاثة. وقد نقل عَنِ الإمام أحمد أنه قال: لا أشك أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كان قارنًا، والمتعة أحب إليَّ، وهو آخر الأمرين من رَسُول اللَّهِ قال: "لَوِ اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَدْبَرْتُ لَمَا سُقْتُ الْهَدْيَ، وَلَحَلَلْتُ مَعَكُمْ (1) فهو تأسف على فواته، وأكد على أصحابه أن يفسخوا حجهم إليه. وممن اختار التمتع ابن عمر، وابن وأكد على أصحابه أن يفسخوا حجهم إليه. وممن اختار التمتع ابن عمر، وابن عباس، وابن الزبير، وعائشة، والحسن، وعطاء، وطاوس، ومجاهد، وهو أحد قولي الشافعي.

وذهب الثوري، وأهل الرأي: إِلَى اختيار القران، لما فِي الصحيحين عَنْ أنس «سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَهَلَّ بِهِمَا جَمِيعًا لَبَّيْكَ عُمْرَةً وَحَجًّا»(٢) . فهو نسك رَسُولَ اللَّهِ ﷺ، وما كان اللَّه ليختار لنبيه إِلَّا أفضل الأنساك.

وهناك مسلك وسط، تجتمع فيه الأدلة، وهو أن التمتع أفضل لمن لم يسق الهدي، كالذين أكد عليهم النّبيُ عليه أن يفسخوا حجهم إلَى عمرة. والقران أفضل في حق من ساق الهدي، كما فعل النّبيُ على .وهذا القول رواية عَنِ الإمام أحمد. قَالَ ابن القيم: وهذه طريقة شيخنا، يعني ابن تيمية رحمه الله. وقال: وهي الّتي تليق بأصول أحمد.

أما مذهب مالك، وظاهر مذهب الشافعي، فالإفراد. ودليلهم «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أَفْرَدَ الْحَجَّ»(٣) متفق عليه.

وتقدم أن معنى الإفراد فِي هذا الحديث وأمثاله أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ قرن، فدخلت أفعال العمرة فِي الحج، فقيل: مُفْرد، والحق أنه قارن، كما صحت بذلك الأحاديث.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۲۲۹)، ومسلم (۱۲۱۱)، والنسائي (۲۷۲۵)، وأبو داود (۱۷۸٤)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۲۵۱)، والنسائي (۲۷۳۱)، وأبو داود (۱۷۹۵)، وابن ماجه (۲۹۱۷)

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٢١١)، والترمذي (٨٢٠)، والنسائي (٢٧١٥)، وأبو داود (١٧٧٧)، وابن ماجه (٢٩٦٤)، وأحمد (٢٤٢٠٨)

# باللهي

الهدي: ما أهدى إِلَى البيت الحرام من الإبل، والبقر، والغنم، وغيرها.

ويراد بتقديمه إِلَى البيت، التوسعة، والإحسان إِلَى جيرانه وزائريه من الفقراء، والمساكين. وهو من أفضل القرب عند اللَّه تعالى؛ لأن الصدقة والإنفاق من أفضل العبادات، لا سيما إذا كان فِي البلد الحرام، وعلى المنقطعين لعبادة اللَّه تعالى فيه، والمجاورين لبيته.

# الحديث الثلاثون بعد المائتين

(٢٣٠) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «فَتَلْتُ قَلَائِدَ هَدْي رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِيَدِي، ثُمَّ أَشْعَرَهَا وَقَلَّدَهَا \_ أَوْ: قَلَّدْتُهَا \_ ثُمَّ بَعَثَ بِهَا إِلَى الْبَيْتِ، وَأَقَامَ بِيَدِي، ثُمَّ أَشْعَرَهَا وَقَلَّدَهَا \_ أَوْ: قَلَّدْتُهَا \_ ثُمَّ بَعَثَ بِهَا إِلَى الْبَيْتِ، وَأَقَامَ بِيَدِي، ثُمَّ أَشْعَرَهَا وَقَلَدَها \_ أَوْ: قَلَّدُتُهَا \_ ثُمَّ بَعَثَ بِهَا إِلَى الْبَيْتِ، وَأَقَامَ بِيلَا مُنْ اللهُ عَلَالًا». البخاري (١٦٩٩)، ومسلم بالْمَدِينَةِ، فَمَا حَرُمَ عَلَيْهِ شَيْءٌ كَانَ لَهُ حَلَالًا». البخاري (١٦٩٩)، ومسلم (١٣٢١).

### الغريب:

- ١ القلائد: جمع قلادة، وهي ما يحاط به العنق، وتكون من الخيوط، والحديد، والمراد هنا قلائد الهدي، وتوضع على خلاف العادة، وكانوا يجعلونها من الْقِرب، والنعال، وخيوط الصوف؛ ليعلم أنها هدي فتحترم.
- ٢ أشْعَرَهَا: الإشعار، معناه الإعلام، والعبادات شعائر الله؛ لأنها علامات طاعته. والشعيرة هنا ما يهدى إلى البيت من بهيمة الأنعام، فَتُعَلَّمُ، وذلك بإزالة شعر أحد جَانِبَي سنام البدنة أو البقرة، وكشطه حتى يسيل منه الدم؛ ليعلم الناس أنها مُهداة إلى البيت فلا يتعرضوا لها.

٣- فَتَلَتُ: لويت.

### المعنى الإجمالي:

كان النَّبِيُّ عَلَيْهِ البيت العتيق ويقدسه، فكان إذا لم يصل إليه بنفسه، بعث إليه الهدي، تعظيمًا له، وتوسعة على جيرانه، وكان إذا بعث الهدي أشعرها وقلدها؛ ليعلم الناس أنها هدي إلى البيت الحرام، فيحترموها، ولا يتعرضوا لها بسوء، فذكرت عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا -تأكيدًا للخبر-: أنها كانت تفتل قلائدها. وكان إذا بعث بها \_ وهو مقيم في المدينة \_ لا يجتنب الأشياء الَّتِي يجتنبها المحرم من النساء، والطيب، ولبس المخيط ونحو ذلك، بل يبقى محلًّا لنفسه كل شيء كان حلالًا له.

- ١ استحباب بعث الهدي إِلَى البيت الحرام من البلاد البعيدة ولو لم يصحبها المهدي؛ لأن الإهداء إِلَى البيت صدقة على مساكين الحرم، وتعظيم للبيت، وتقرب إِلَى اللَّه تعالى بإراقة الدماء فِي طاعته.
- ٢ استحباب إشعار الهدي وتقليده، بالْقِرب، والنعال، ولحاء الشجر، مما
   هو خلاف عادة الناس، ليعرفوه فيحترموه.
  - ٣ إن المهدي لا يكون محرمًا ببعث الهدي؛ لأن الحرام هو نية النسك.
- إن المهدي لا يحرم عليه أيضًا ما يحرم على المحرم من محظورات الإحرام. قَالَ ابن المنذر: قَالَ الجمهور: لا يصير بتقليد الهدي محرمًا، ولا يجب عليه شيء. وَقَالَ بعض العلماء: وإلى ذلك ذهب فقهاء الأمصار.
  - ٥ جواز التوكيل فِي سوقها إِلَى الحرم، وذبحها وتفريقها.
- ٦ إن الشرع يكون حيث المصلحة المحضة، أو المصلحة الراجحة، فإن إشعار الإبل والبقر المهداة فيه تعذيب لها. ولكن مصلحة إشعارها

لتعظيمها، وإظهار طاعة اللَّه فِي إهدائها، راجح على هذه المفسدة اليسيرة.

٧ \_ إن الأفضل بعثها مقلدة، من أمكنتها، لا تقليدها عند الإحرام، لتكون محترمة على من تمر به في طريقها، وليحصل التنافس في أنواع هذه القرب المتعدى نفعها.



# الحديث الحادي والثلاثون بعد المائتين

(٢٣١) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «أَهْدَى النَّبِيُّ ﷺ مَرَّةً غَنَمًا». البخاري (١٧٠١)، ومسلم (١٣٢١).

OOO

# المعنى الإجمالي:

أكثر ما كان يهديه النّبِيُّ عَلَيْ إلَى البيت، الإبل؛ لكونها أعظم نفعًا، وأكثر أجرًا. وذكرت عائشة رَضِيَ اللّهُ عَنْهَا أنه عَلَيْ أهدى مرة غنمًا. والإهداء من بهيمة الأنعام ومن غيرها جائز، ولكن الأنعام فيها إظهار شعائر اللّه تعالى، وإراقة الدماء في مرضاته، فهو عبادتان، صدقة، وسفك دم لوجهه الكريم، بعد أن كان يسفك للأصنام والطواغيت.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - جواز إهداء الغنم إلَى البيت الشريف.

٢ - إن الأكثر من هديه ﷺ أفضل الهدايا والأموال عند العرب وهي الإبل.

# الحديث الثاني والثلاثون بعد المائتين

(۲۳۲) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ نَبِيَّ اللَّهِ ﷺ رَأَى رَجُلًا يَسُوقُ بَدَنَةً، قَالَ: ارْكَبْهَا. فَرَأَيْتُهُ رَاكِبَهَا يُسَايِرُ النَّبِيَّ ﷺ. وَالنَّعْلُ فِي عُنُقِهَا». البخاري (۱۷۰٦)، وفي لفظ: قَالَ فِي الثانية أو الثالثة: «ارْكَبْهَا، وَيْلَكَ» أو «وَيْحَكَ». البخاري (۲۷۰۵) و (۲۱۳۲)، ومسلم (۱۳۲۲).

#### O O O

### الغريب:

- ١ بَدَنَةٌ: بفتح الباء والدال، تطلق على الإبل، والبقر؛ لعظم أبدانها وضخامتها. والمراد هنا الناقة المهداة إلى البيت، ليستقيم الجواب.
- ٢ وَيْلَكَ: من الويل، وهو الهلاك، وهي كلمة تستعمل للتغليظ على المخاطب، بدون قصد معناها، وإنما تجري على ألسنة العرب في الخطاب، لمن وقع في مصيبة فغضب عليه.
- ٣ وَيْحَكَ: كلمة يؤتى بها للرحمة، والرثاء لحال المخاطب الواقع فِي مصيبة. و(ويل) و(ويح) مصدران، يقدر فاعلهما دائمًا.

# المعنى الإجمالي:

ما أهدي إِلَى البيت لا ينتفع منه بشيء مع عدم الحاجة إليه؛ لأنه أخرج لوجه الله، فلا يرجع إليه، فإن كان ثَمَّ حاجة إِلَى ركوبه، أو حلبه، فلا بأس، ما دام ذلك لا يضره؛ ولهذا لما رأى عَلَيْ رجلاً يسوق بَدَنَةً، هو فِي حاجة إِلَى ركوبها، رخص له فِي ذلك، وأمره به. ولكون الهدي معظمًا عندهم، لا يتعرض له، قَالَ: إنها بدنة مهداة إِلَى البيت، فقال: اركبها وإن كانت مهداة إِلَى البيت، فعاوده الثانية والثالثة، فقال: اركبها، مغلظًا له الخطاب.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ تعظيم العرب للهدي، واحترامه فِي قلوبهم، ثُمَّ جاء الإسلام فزاد من احترامه.
- ٢- جواز ركوبه وحلبه مع الحاجة إِلَى ذلك بما لا يضره، وهذا أعدل المذاهب، وفيه تجتمع الأدلة.
- ٣ إنما قيدناه بالحاجة وعدم الضرر لما روى مسلم عَنْ جَابِرِ قَالَ: «سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَيْ يَقُولُ: ارْكَبْهَا بِالْمَعْرُوفِ إِذَا أُلْجِئْتَ إِلَيْهَا حَتَّى تَجِدَ وَهُورًا»(١).
- ٤ أخذ من هذا الحديث البخاري، رحمه اللَّه تعالى، جواز انتفاع الواقف بوقفه.

CARC CARC CARC

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۳۲۶)، والنسائي (۲۸۰۲)، وأبو داود (۱۷۲۱)، وأحمد (۱٤٠٠٤)

# الحديث الثالث والثلاثون بعد المائتين

(٢٣٣) عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: «أَمَرَنِي النَّبِيُّ ﷺ أَنْ أَقُومَ عَلَى بُدْنِهِ، وَأَنْ لَا أُعْطِيَ الْجَزَّارَ أَقُومَ عَلَى بُدْنِهِ، وَأَنْ لَا أُعْطِيَ الْجَزَّارَ مِنْهَا شَيْئًا، وَقَالَ: نَحْنُ نُعْطِيهِ مِنْ عِنْدِنَا». البخاري (١٧١٧)، ومسلم (١٣١٧).

OOO

### الغريب:

- ١ بُدْنِهِ: جمع بدنة، وتقدم تعريفها وضبطها و(البدن) بالجمع، فيها لغتان:
  - ضم الباء والدال. وضم الباء، وسكون الدال.
- ٢ أَجِلَّتِها: المفرد، (جُل) بضم الجيم، وجمعه (جلال) بكسرها، و(أجلة)
   جمع الجمع. و(الجل) هو ما يطرح على ظهر البعير، من كساء ونحوه.
- ٣ أَنْ لَا أُعْطِيَ الْجَزَّارَ مِنْهَا شَيْئًا: أي من لحمها عوضًا عَنْ جزارته والجزارة أطراف البعير، كالرأس واليدين والرجلين ثُمَّ نقلت إلَى ما يأخذه الجزار من الأجرة؛ لأنه كان يأخذ تلك الأطراف عَنْ أجرته.

# المعنى الإجمالي:

قدم النّبيُّ عَنْهُ من اليمن، ومعه هدي، فكان هدي النّبِيّ عَنْهُ مائة بدنة، فنحر بيده الشريفة الله عَنْهُ من اليمن، ومعه هدي، فكان هدي النّبِيّ عَنْهُ مائة بدنة، فنحر بيده الشريفة ثلاثًا وستين بدنة، وأمر عليًّا أن يقوم على نحر الباقي، وأن يتصدق بلحمها، ولكونها قدمت لله تعالى، فلم يحب عَنْهُ استرجاع شيء منها، ولذا أمره بالتصدق بلحمها، وجلودها وأجلتها، وبما أنها صدقة للفقراء والمساكين، فليس لمهديها حق التصرف بها، أو بشيء منها على طريقة المعاوضة، فقد نهاه أن يعطي جازرها منها، معاوضة له على عمله، وإنما وعده أن يعطيه أجرته من غير لحمها، وجلودها، وأجلتها.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية الهدي، وأنه من فعل النَّبِيِّ ﷺ.
- ٢ الأفضل كونه كثيرًا، عظيم النفع. فقد أهدى النَّبيُّ عَيْكُ مائة بدنة.
- ٣ أن يتصدق بها، وبما يتبعها، من جلود وأجلة، وله أن يأكل من هدي التطوع والتمتع والقران الثلث فأقل.
- أن لا يعطي جازرها شيئًا منها، على وجه المعاوضة، بل يتصدق عليه ويهدي إليه منها. قَالَ ابن دقيق العيد: والذي يخشى منه فِي هذا أن تقع المسامحة فِي الأجرة لأجل ما يأخذه الجازر من اللحم، فيعود إلَى المعاوضة فِي نفس الأمر. قَالَ البغوي: أما إذا أعطي أجرته كاملة، ثُمَّ تصدق عليه -إذا كان فقيرًا فلا بأس.
  - ٥ جواز التوكيل فِي ذبحها والتصدق بها.

# الحديث الرابع والثلاثون بعد المائتين

(٢٣٤) عَنْ زِيَادِ بْنِ جُبَيْرٍ قَالَ: «رَأَيْتُ ابْنَ عُمَرَ قَدْ أَتَى عَلَى رَجُلٍ قَدْ أَنَاخَ بَدَنَتَهُ يَنْحَرُهَا، فَقَالَ: ابْعَثْهَا قِيَامًا مُقَيَّدَةً، سُنَّةُ مُحَمَّدٍ ﷺ. البخاري (١٧١٣)، ومسلم (١٣٢٠).

#### OOO

# المعنى الإجمالي:

السنة في البقر والغنم وغيرهما \_ ما عدا الإبل \_ ذبحها من الحلق مضجعة على جانبها الأيسر، ومستقبلة القبلة. وأما الإبل، فالسنة نحرها في لبتها، قائمة معقولة يدها اليسرى؛ لأن في هذا راحة لها، بسرعة إزهاق روحها، ولذا لما مر عبد الله بن عمر على رجل يريد نحر بدنة مناخة، قَالَ: ابعثها قيامًا مقيدة، فهي سنة النّبِي عَلَيْ الّذِي نهج أدب القرآن في نحرها بقوله: ﴿ فَإِذَا وَبَجَتَ جُنُوبُهَا ﴾ السنة النّبِي عني سقطت، والسقوط لا يكون إلّا من قيام.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - سنة النّبِيّ ﷺ نحر الإبل قائمة مقيدة؛ لأنه من إحسان الذبحة، والرفق بالحيوان، وتشير إلى ذلك الآية الكريمة الّتِي سبق ذكرها. وقد أخرج البخاري عَن ابن عباس: « (صواف) قيامًا».

قال سفيان بن عيينة: الصواف \_ بالتشديد \_ جمع (صافة) أي مصطفة في قيامها.

- ٢ كراهة ذبحها باركة؛ لأن فيه تطويلًا فِي إزهاق روحها.
- عادة الناس الآن نحرها باركة معقولة، فإذا كانوا غير قادرين على نحرها قائمة، ويخشى من عدم التمكن من إحسان ذبحها وتطعينها بما يعذبها ولا يريحها، فالأحسن أن تكون باركة حسب القدرة والمستطاع.

# تيسير العلام شرح عمدة الأحكام

٤ - رحمة اللَّه تعالى ورأفته بخلقه، حتى فِي حال إزهاق أرواحه.

وبمثل هذه الأحكام الرحيمة، والحنان العظيم، يعلم أنه دين عطف وشفقة، لا دين وحشية وعسف. فمن ينبئ الذين رموه بذلك، وهم يقتلون أبرياء بني آدم في عقر دارهم، لعلهم يفقهون؟

# بالبغس للمحدم

# الحديث الخامس والثلاثون بعد المائتين

(٢٣٥) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ حُنَيْنِ، «أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَبَّاسٍ وَالْمِسْوَرُ بْنَ مَخْرَمَةَ اخْتَلَفَا بِالْأَبْوَاءِ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يَغْسِلُ الْمُحْرِمُ رَأْسَهُ. وَقَالَ الْمِسْوَرُ: لَا يَغْسِلُ الْمُحْرِمُ رَأْسَهُ. وَقَالَ الْمِسْوَرُ: لَا يَغْسِلُ الْمُحْرِمُ رَأْسَهُ. قَالَ: مَنْ هَذَا؟ فَقَلْتُ: أَنَا عَبْدُ بَيْنَ الْقَرْنَيْنِ وَهُو يَسْتَتِرُ بِنَوْبٍ، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، فَقَالَ: مَنْ هَذَا؟ فَقُلْتُ: أَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ حُنَيْنٍ، أَرْسَلَنِي إِلَيْكَ ابْنُ عَبَّاسٍ يَسْأَلُكَ كَيْفَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى يَغْسِلُ رَأْسَهُ وَهُو مُحْرِمٌ؟ فَوَضَعَ أَبُو أَيُّوبَ يَدَهُ عَلَى الثَّوْبِ فَطَأْطَأَهُ حَتَّى بَدَا لِي رَأْسُهُ ثُمَّ وَلُو بَيْدِيهِ وَهُو مُحْرِمٌ؟ فَوَضَعَ أَبُو أَيُّوبَ يَدَهُ عَلَى الثَّوْبِ فَطَأْطَأَهُ حَتَّى بَدَا لِي رَأْسُهُ ثُمَّ وَلُكُ إِنْسَانٍ يَصُبُّ عَلَيْهِ الْمَاءَ: اصْبُبْ. فَصَبَّ عَلَى رَأْسِهِ، ثُمَّ حَرَّكَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ فَا أَيْرِبَ يَكُنُ لَلْ إِنْسَانٍ يَصُبُّ عَلَيْهِ الْمَاءَ: اصْبُبْ. فَصَبَّ عَلَى رَأْسِهِ، ثُمَّ حَرَّكَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ فَالَ الْمِسْوَدُ لِإِنْنِ عَبَّاسٍ: لَا أُمَارِيكَ بَعْدَهَا أَلِدًا الله الله فَيْ يَعْلَى الله المُعْرِقُ لَا الله أَلَا المُعْرِقُ لَا الله الله الخشبة، الَّتِي تعلق عليها ومسلم (١٢٠٥). ولوي رواية: "فَقَالَ الْمِسْورُ لِإنْنِ عَبَّاسٍ: لَا أُمَارِيكَ بَعْدَهَا أَبِدًا".

### OOO

## الغريب:

- الْأَبْوَاء: بفتح الهمزة وسكون الباء الموحدة ممدودًا: موضع بين مكة والمدينة. يقع شرقي قرية (مستورة) بنحو ثلاثة كيلو مترات. وسيل الأبواء ومستورة واحد. وما تزال الأبواء معروفة بهذا الاسم حتى الآن.
- ٢ الْقَرْنَانِ: بفتح القاف: تثنية قرن وهما الخشبتان القائمتان على رأس البئر وتمد بينهما خشبة تعلق عليها البكرة أو يجر عليها المستقي الحبل إذا لم يوجد بكرة وتسمى هاتان الخشبتان في نجد الآن (القامة).

٣ - طَأُطَأَهُ: أي طامنه يعني الثوب ليرى الرسول رأسه من ورائه.

٤ - أُمَارِيكَ: أجادلك.

## المعنى الإجمالي :

اختلف عبد اللَّه بنِ عَبَّاسٍ والمسور بن مخرمة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، فِي جُواز غسل المحرم رأسه. فذهب المسور إلَى المنع؛ خشية سقوط الشعر من أثر الغسل، ولأن فِي الغسل ترفها وينبغي للمحرم أن يكون أشعث أغبر. وذهب ابن عباس إلَى الجواز، استصحابًا للأصل، وهو الإباحة، إلَّا بدليل وهذا هو الفقه.

فأرسلا عبد اللَّه بن حنين إلَى أبي أيوب الأنصاري رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وهم فِي طريق مكة ليسأله فوجده عبد اللَّه بن حنين \_ من تسهيل اللَّه وتبيينه الأحكام لخلقه \_ يغتسل عند فم البئر، ومستترًا بثوب وهو محرم. فسلم عليه وأخبره أنه رسول ابن عباس ليسأله، كيف كان رَسُول اللَّهِ عَنْهُ يغسل رأسه وهو محرم. فمن حسن تعليم أبي أيوب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، واجتهاده فِي تقرير العلم، أرخى الثوب وأبرز رأسه، وأمر إنسانًا عنده أن يصب الماء على رأسه، فصبه عليه، ثُمَّ حرك رأسه بيده، فأقبل بهما، وأدبر، وقال لعبد اللَّه بن حنين: هكذا رأيت رَسُول اللَّهِ عَنْهُ يغتسل، فلما جاء الرسول وأخبرهما بتصويب ما رآه عبد اللَّه بنِ عَبَّاسٍ \_ وكان رائدهم الحق، وبغيتهم الصواب - رجع المسور رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، واعترف بالفضل لصاحبه، فقال: لا أماريك أبداً.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ جواز غسل المحرم رأسه، ويستوي فيه أن يكون ترفهًا أو تنظفًا أو تبردًا أو عَنْ جنابة.
  - ٢ جواز إمرار اليد على شعر الرأس بالغسل إذا لم ينتف شعرًا، ويسقطه.
- ٣ في الحديث دليل على جواز المناظرة في مسائل الاجتهاد والاختلاف فيها، والرجوع إِلَى من يظن عنده العلم بها.

- ٤ قبول خبر الواحد في المسائل الدينية. وأن العمل به سائغ شائع عند الصحابة.
- ٥ الرجوع إِلَى النصوص الشرعية عند الاختلاف، وترك الاجتهاد والقياس عندها.
  - ٦ جواز السلام على المتطهر في وضوء أو غسل، ومحادثته عند الحاجة.
    - ٧ استحباب التستر وقت الغسل، فإن خاف من ينظر إليه وجب.
      - ٨ جواز الاستعانة في الطهارة بالغير.
- ٩ سؤال ابن عباس أبا أيوب، يفيد أن عنده علمًا نقليًّا عَنْ غسل المحرم،
   وأن أبا أيوب يعرف ذلك، فقد سأله عَنْ كيفية الغسل، لا عَنْ أصله.
- 10- قَالَ شيخ الإسلام: ويستحب الغسل للإحرام، ولو كانت المحرمة نفساء أو حائضًا. وإن احتاج المحرم إِلَى التنظيف كتقليم الأظافر، ونتف الإبط، وحلق العانة، ونحو ذلك، فَعَلَ ذلك. وهذا لَيْسَ من خصائص الإحرام، ولكنه مشروع بحسب الحاجة، وهكذا يشرع للجمعة والعيد على هذا الوجه.

قلت: والغسل الَّذِي تجادل فيه ابن عباس والمسور لَيْسَ الغسل من أجل الإحرام، وإنما هو الغسل أثناء الإحرام، وهو الَّذِي فعله أبو أيوب.



# بابضخ أتحج إلى العمرة

## الحديث السادس والثلاثون بعد المائتين

(٢٣٦) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: «أَهَلَّ النَّبِيُّ ﷺ وَأَصْحَابُهُ بِالْحَجِّ وَلَيْسَ مَعَ أَحَدِ مِنْهُمْ هَدْيٌ عَيْرَ النَّبِيِّ ﷺ وَطَلْحَةً، وَقَدِمَ عَلِيٌّ مِنَ الْيَمَنِ، فَقَالَ: أَهْلَلْتُ بِمَا أَهَلَّ بِهِ النَّبِيُ ﷺ فَأَمَرَ النَّبِيُ ﷺ وَطَلْحَةً، وَقَدِمَ عَلِيٌّ مِنَ الْيَمَنِ، فَقَالُ بِهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ. فَأَمَرَ النَّبِيُ عَلَيْهِ أَصْحَابَهُ أَنْ يَجْعَلُوهَا عُمْرَةً فَيَطُوفُوا ثُمَّ يُقَصِّرُوا وَيُحِلُّوا إِلَّا مَنْ كَانَ مَعَهُ الْهَدْيُ، فَقَالُوا: نَنْطَلِقُ إِلَى مِنَى وَذَكَرُ أَحَدِنَا يُقَطِّرُ النَّبِي عَلَيْهِ، فَقَالَ: لَوْ اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَذْبَرْتُ مَا أَهْدَيْتُ، وَكَافَتْ مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَذْبَرْتُ مَا أَهْدَيْتُ، وَلَوْلَا أَنَّ مَعِيَ الْهَدْيُ لَكُولُكُ أَلْكُ وَكَافَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا فَنَسَكَتِ الْمَنَاسِكَ كُلُّهَا غَيْرَ أَنَّهَا لَمْ تَطُفْ بِالْبَيْتِ فَلَمَّا طَهُرَتْ وَطَافَتْ بِالْبَيْتِ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، كُلُّهَا غَيْرَ أَنَّهَا لَمْ تَطُفْ بِالْبَيْتِ فَلَمَا طَهُرَتْ وَطَافَتْ بِالْبَيْتِ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، كُلُّهَا غَيْرَ أَنَّهَا لَمْ تَطُفْ بِالْبَيْتِ فَلَمَا طَهُرَتْ وَطَافَتْ بِالْبَيْتِ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، كُلُّهَا غَيْرَ أَنَّهَا لَمْ تَطُفْ بِالْبَيْتِ فَلَمَا طَهُرَتْ وَطَافَتْ بِالْبَيْتِ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، كُلُّهُ عَنْمَ اللَّهُ مِنْ أَبِي بَكُولً أَنْ يَخُرُجَ إِلْكُ مُنَاقِلُ وَمُعْرَةٍ وَأَنْطَلِقُ بِحَجِّ ؟ فَأَمْرَ عَبْدَ الرَّحْمَٰ بِنْ أَبِي بَكُرٍ أَنْ يَخُرُجَ مَنَالِ لَقَامِلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهَا إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْبُعُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

### O O O

## المعنى الإجمالي :

يصف جابر بن عبد الله رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا حجة النَّبِيِّ عَلَيْ بأنه وأصحابه أهلوا بالحج، ولم يسق الهدي إلَّا النَّبِيُّ عَلَيْ، وطلحة بن عبيد الله. وكان علي بن أبي طالب في اليمن، فَقَدِمَ، ومن فقهه أحرم وعلق إحرامه بإحرام النَّبِيِّ عَلَيْ. فلما قدموا مكة، أمرهم النَّبِيُّ عَلَيْ أن يفسخوا إحرامهم من الحج إلَى العمرة، ويكون طوافهم وسعيهم للعمرة، ثُمَّ يقصروا ويحلوا التحلل الكامل. هذا فِي حق من لم يسق الهدي. أما من ساقه - ومنهم النَّبِيُ عَلَيْ - فبقوا بعد طوافهم وسعيهم على إحرامهم. فَقَالَ الذين أمروا بفسخ حجهم إلَى عمرة متعجبين ومستعظمين : كيف ننطلق إلَى (منى) مهلين بالحج، ونحن حديثو عهد بجماع نسائنا؟

فبلغ النَّبِيَّ ﷺ مقالتَهم واستعظام ذلك فِي نفوسهم، فطمأن أنفسهم بما هو الحق وَقَالَ: لَوِ اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَدْبَرْتُ، مَا سُقْتُ الْهَدْيَ الَّذِي مَنَعَنِي مِنَ التَّحَلُّل، وَلَأَحْلَلُتُ مَعَكُمْ. فرضيت أنفسهم واطمأنت قلوبهم.

وحاضت عائشة قرب دخولهم مكة، فصارت قارنة؛ لأن حيضها منعها من الطواف بالبيت، وفعلت المناسك كلها غير الطواف والسعي. فلما طهرت وطافت بالبيت طواف حجها، صار في نفسها شيء، إذ كان أغلب الصحابة \_ ومنهم أزواج النّبِيّ عَلَيْ \_ قد فعلوا أعمال العمرة وحدها وأعمال الحج. وهي قد دخلت عمرتها في حجها. فَقَالَت: يَا رَسُول اللّهِ، تنطلقون بحج وعمرة وأنطلق بحج؟ فطيب خاطرها، وأمر أخاها عبد الرحمن أن يخرج معها إلى التنعيم، فاعتمرت بعد الحج.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ كون النَّبِيِّ ﷺ أحرم ومعه الهدي، فهو أفضل وأكمل.
- ٢ إن ترك سوق الهدي جائز؛ لأن أكثر الصحابة لم يسقه. ويأتي تمنيه ﷺ
   عدم سوقه الهدي، وتوجيه ذلك إن شاء الله تعالى.
- ٣ فقه على رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، فإنه حين لم يعرف أي الأنساكِ أفضل، علقه بإحرام النَّبِيّ ﷺ.
  - ٤ جواز تعليق الإحرام بإحرام الغير.
- ٥ أن النَّبِي ﷺ أمر أصحابه الذين لم يسوقوا الهدي أن يفسخوا حجهم إلى عمرة، فإذا فرغوا من أعمال العمرة حلوا، ليحرموا بالحج فيقتضي الأمر فعل ما فعلوه ويأتي الخلاف في ذلك وتحقيقه، إن شاء اللَّه تعالى.
- ٦ إن من ساق الهدي، منعه ذلك من الإحلال، وبقي على إحرامه، كما
   صنع النّبي ﷺ.

- ٧ جواز المبالغة في الكلام، لاستيضاح الحقائق، وتبيين الأمور.
- ٨ تمنّى النّبيُّ ﷺ أنه لم يسق الهدي، وأنه فسخ حجه إِلَى عمرة منها،
   وأنه آخر الأمرين من النّبيّ ﷺ.
- ٩ جواز تمني الأمور الفائتة إذا كانت من مصالح الدين؛ رغبة في الخير،
   وندم عليه. فهو من أنواع التوبة.
- ١٠ جواز فعل المناسك للحائض، ما عدا الطواف بالبيت، فممنوع؛ إما
   لاشتراط الطهارة في الطواف، وإما خشية تلويث المسجد.
- 11- إن السعي من شرطه أن يقع بعد طواف نسك. ولذا لم يصح من الحائض السعي، لا لاشتراط الطهارة فيه، ولكن لأنه لابد أن يقع بعد طواف نسك وهو معدوم في حق الحائض.
- 17- جواز الإتيان بالعمرة من أدنى الحل بعد الحج ولا تسن؛ لأنه لم يقع من الصحابة إِلَّا هذه المرة من عائشة.. ولم ينقل عَنْ عَائِشَةَ أنها فعلتها بعد ذلك. ولو كانت العمرة المشروعة، لما تركوها وهم فِي مكة، سهلة عليهم، ميسرة لهم.
- -10 الإحرام بالعمرة لا بد أن يكون من خارج الحرم، وهو قول الأئمة الأربعة وجمهور العلماء، ولم يخالف إلا قلة بخلاف الحج، فإنه من مكة لمن هو فيها. والفرق بين الحج والعمرة، أن العمرة جميع أعمالها في الحرم، فيخرج للحل للجمع فيها بين الحل والحرم. وأما الحج فبعض أعماله في الحرم، وبعضها في الحل، وهو الوقوف بعرفة.
  - ١٤ قوله: «أَهَلَّ بِالْحَجِّ» ظاهره أنه مُفْرِد.

وتقدم الجمع بين روايات ما يوهم الإفراد أو التمتع، وأن الصحيح أنه قارن.

# اختلاف العلماء، في فسخ الحج إِلَى عمرة:

أجمع العلماء على أن الصحابة الذين مع النَّبِيّ ﷺ فِي حجة الوداع، قد فسخوا حجهم إِلَى عمرة، بأمر النَّبِيّ ﷺ.

واختلفوا: هل هذا الفسخ لمن بعدهم أيضًا، أم لهم خاصة فِي تلك الواقعة؟ فذهب الأئمة الثلاثة؛ أبو حنيفة، ومالك، والشافعي، وجمهور العلماء إِلَى أن هذا الفسخ خاص بالصحابة فِي تلك السنة، ولا يتعداهم إِلَى غيرهم.

وذهب الإمام أحمد، وأهل الحديث، والظاهرية، ومن الصحابة ابن عباس وأبو موسى الأشعري: - إِلَى الفسخ.

استدل الأولون بما رواه أبو داود عَنْ أبي ذر كان يقول فيمن حج ثُمَّ فسخها بعمرة: "لَمْ يَكُنْ ذَلِكَ إِلَّا لِلرَّكْبِ، الَّذِينَ كَانُوا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ (۱) ولـ مسلم عَنْ أبي ذر: "كَانَتِ الْمُتْعَةُ فِي الْحَجِّ لِأَصْحَابِ مُحَمَّدٍ ﷺ (۲). وبما رواه الخمسة عَنِ الْحَارِثِ بْنِ بِلَالٍ، عَنْ أبيهِ بِلَالِ بْنِ الْحَارِثِ قَالَ: "قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَسْخُ الْحَجِّ لَأَلْ خَاصَّةً ، أَمْ لِلنَّاسِ عَامَّةً؟ قَالَ: بَلْ لَنَا خَاصَّةً (٣). فعند الجمهور أن حديث بلال ناسخ لأحاديث الفسخ، فهو للصحابة خاصة فِي تلك السنة ليخالفوا ما كانت عليه الجاهلية، من تحريم العمرة فِي أشهر الحج، ويؤيد ذلك الأثر السابق عَنْ أبي ذر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ.

واستدل الآخرون على فسخ الحج بأحاديث صحيحة جيدة قربت من حد التواتر عَنْ بضعة عشر من الصحابة. منها حديث جابر، وسراقة بن مالك، وأبي سعيد الخدري، وعلي، وابن عباس، وأنس، وابن عمر، والربيع بن سبرة، والبراء بن عازب، وأبي موسى، وعائشة، وفاطمة، وحفصة، وأسماء بنت أبي بكر رضَيَ

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۱۸۰۷)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۲۲٤)، وابن ماجه (۲۹۸۵)

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (۱۸۰۸)، والنسائي (۲۸۰۸)، وابن ماجه (۲۹۸٤)، وأحمد (۱٥٤٢٦)

اللَّهُ عَنْهُمْ أجمعين. كل هؤلاء رووا أحاديث كثيرة وبعضها فِي الصحيحين تنص على فسخ الحج إِلَى العمرة؛ ولهذا لما قَالَ سلمة بن شبيب للإمام أحمد: يَا أَبَا عبد اللَّه، كل شيء منك حسن جميل، إِلَّا خصلة واحدة. فَقَالَ: وما هي؟ قَالَ: تقول بفسخ الحج. فَقَالَ الإمام أحمد: كُنْتُ أرى أن لك عقلًا، عندي ثمانية عشر حديثًا صحاحًا جيادًا، وكلها فِي فسخ الحج، أتركها لقولك؟ وقد أورد المصنف رحمه اللَّه تعالى فِي هذا الكتاب، منها حديثين:

١ - حديث جابر، الَّذِي نحن نتكلم عليه الآن.

٢ - وحديث ابن عباس سيأتي، ونورد معهما حديثين من تلك الأحاديث المتكاثرة.

الأول: ما رواه مسلم عَنْ أَبِي سَعِيدٍ قَالَ: «خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ نَصْرُخُ بِالْحَجِّ صُرَاخًا، فَلَمَّا قَدِمْنَا مَكَّةَ أَمَرَنَا أَنْ نَجْعَلَهَا عُمْرَةً إِلَّا مَنْ سَاقَ الْهَدْيَ، فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ التَّرُويَةِ وَرُحْنَا إِلَى مِنِّى أَهْلَلْنَا بِالْحَجِّ»(١).

والثاني: ما رواه مسلم و ابن ماجه عَنْ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَتْ: «خَرَجْنَا مُحْرِمِينَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: مَنْ كَانَ مَعَهُ هَدْيٌ فَلْيُقِمْ عَلَى إِحْرَامِهِ، وَمَنْ لَمْ يَكُنْ مَعَهُ هَدْيٌ، فَلْيَحْلِلِ، فَلَمْ يَكُنْ مَعِي هَدْيٌ، فَحَلَلْتُ. وَكَانَ مَعَ الزُّبَيْرِ هَدْيٌ، فَلَمْ يَحْلِلْ» (٢).

وهذه أحاديث عامة للصحابة ولمن بعدهم إِلَى الأبد، فإن الأحكام الشرعية لا تكون لجيل دون جيل، ولا لطائفة دون أخرى. فمن ادعى الخصوصية، فعليه الدليل. وكيف ولما سأل سراقة بن مالك النّبِيّ عَنْ هذا الفسخ هل هي للصحابة خاصة؟ فقال: بل للأمة عامة.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۲٤۷)، وأحمد (۱۰۶۳۱)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۲۳۱)، وابن ماجه (۲۹۸۳)

وقد وردت هذه الأحاديث فِي واقعة متأخرة، لم يأت بعدها ما ينسخها. ومن ادعى النسخ فعليه الدليل. بل ورد ما يبعد دعوى النسخ، حين قيل للنبي على: «عُمْرَتُنَا هَذِهِ: لِعَامِنَا هَذَا أَمْ لِلْأَبَدِ؟ فَقَالَ: لَا، بَلْ لِأَبَدِ الْأَبَدِ، وَدَخَلَتِ الْعُمْرَةُ فِي الْحَجِّ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ»(١).

أما دعوى الجمهور النسخ بحديث بلال بن الحارث، فبعيد كل البعد؛ لأن الإمام أحمد قَالَ فِي حديثه: حديث بلال بن الحارث عندي، لَيْسَ بثبت، ولا أقول به. وأحد رواة سنده الحارث بن بلال لا يعرف. وَقَالَ أيضًا: أرأيت لو عرف الحارث بن بلال؟ إِلَّا أن أحد عشر رجلًا من أصحاب النَّبِي عَيِي يرون ما يرون من الفسخ: أين يقع الحارث بن بلال منهم؟!

وأما أثر أبي ذر فهو رأي له، وقد خالفه غيره فيه، فلا يكون حجة، لا سيما مع معارضته للأحاديث الصحاح.

وممن اختار الفسخ، شيخ الإسلام ابن تيمية قدس اللَّه روحه، وتلميذه ابن القيم وقد أطال ابن القيم البحث في الموضوع في كتابه (زاد المعاد) وَبَيَّنَ حجج الطرفين، ونصر الفسخ نصرًا مؤزرًا مبينًا، ورد غيره، وفند أدلته بطريقته المقنعة، وعارضته القوية. ثُمَّ اختلف القائلون بالفسخ: أهو للوجوب أم للاستحباب؟

فذهب الإمام أحمد: إلى استحباب الفسخ. قَالَ شيخ الإسلام: أهل مكة وبنو هاشم وعلماء الحديث يستحبونها، فاستحبها علماء سنته، وأهل سنته، وأهل بلدته الَّتِي بقربها المناسك وهؤلاء أخص الناس به. ولعل قصر الإمام أحمد لأحاديث الأمر بالفسخ مع التغليظ فيه على الاستحباب، حمله على عدم مبادرة الصحابة إلى امتثال أمره على وذهب ابن عباس في المفهوم من كلامه: إلى أنه فرض من لم يسق هدي التمتع، حيث قَالَ: «مَنْ جَاءَ مُهِلَّا بِالْحَجِّ فَإِنَّ الطَّوافَ بِالْبَيْتِ يُغَيِّرُهُ إلى عُمْرَةٍ، شاء أم أبى»(٢). وذهب ابن حزم إلى ما ذهب إليه ابن

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي (۲۸۰٦)، وأحمد (۱٤٧٤٣)

<sup>(</sup>٢) رواه ابن حزم في حجة الوداع (٣٨١) من طريق عبد الرزاق عنه

عباس، حيث يقول فِي كتابه (المحلى): ومن أراد الحج فإنه إذا جاء إِلَى الميقات، فإن كان لا هدي معه ففرض عليه أن يحرم بعمرة مفردة ولا بد، ولا يجوز له غير ذلك، فإن أحرم بحج أو بقران حج وعمرة، ففرض عليه أن يفسخ إهلاله ذلك، بعمرة يحل إذا أتمها، لا يجزئه غير ذلك.

وذهب ابن القيم إلى هذا الرأي حيث قَالَ فِي كتابه زاد المعاد بعد أن ساق حديث البراء بن عازب: ونحن نشهد اللَّه علينا أنا لو أحرمنا بحج لرأينا فرضا علينا فسخه إلى عمرة، تفاديًا من غضب رَسُول اللَّهِ عَلَيْ، واتباعًا لأمره. فواللَّه ما نسخ هذا فِي حياته ولا بعده، ولا صح حرف واحد يعارضه، ولا خص به أصحابه، دون من بعده، بل أجرى اللَّه سبحانه وتعالى على لسان سراقة أن يسأله: هل ذلك مختص بهم؟ فأجاب: بأن ذلك كائن لأبد الأبد. فما ندري ما تقدم على هذه الأحاديث وهذا الأمر المؤكد، الَّذِي غضب رَسُول اللَّهِ عَلَيْ على من خالفه. فهؤلاء، لما رأوا تكاثر الأحاديث فِي الأمر به، وغضب الرسول عَلَيْ من أجله، لم يقنعوا إلَّا بالقول بوجوبه وفريضته.

وحديث البراء المشار إليه هو ما أخرجه ابن ماجه، والإمام أحمد وصححه، عَنِ البراء بن عازب قَالَ: «َخَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ وَأَصْحَابُهُ، قَالَ: فَأَحْرَمْنَا بِالْحَجِّ، فَلَمَّا قَدِمْنَا مَكَّةَ قَالَ: اجْعَلُوا حَجَّكُمْ عُمْرَةً. قَالَ: فَقَالَ النَّاسُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ قَدْ فَلَمَّا قَدِمْنَا بِالْحَجِّ فَكَيْفَ نَجْعَلُهَا عُمْرَةً؟ قَالَ: انْظُرُوا مَا آمُرُكُمْ بِهِ فَافْعَلُوا. فَرَدُّوا عَلَيْهِ أَحْرَمْنَا بِالْحَجِّ فَكَيْفَ نَجْعَلُهَا عُمْرَةً؟ قَالَ: انْظُرُوا مَا آمُرُكُمْ بِهِ فَافْعَلُوا. فَرَدُّوا عَلَيْهِ الْقَوْلَ فَغَضِبَ، ثُمَّ انْطَلَقَ حَتَّى دَخَلَ عَلَى عَائِشَةَ غَضْبَانَ، فَرَأَتُ الْغَضَبَ فِي وَجْهِهِ، الْقَوْلَ فَغَضِبَ، ثُمَّ انْطَلَقَ حَتَّى دَخَلَ عَلَى عَائِشَةَ غَضْبَانَ، فَرَأَتْ الْغَضَبَ فِي وَجْهِهِ، فَقَالَتْ: مَنْ أَغْضَبَكَ أَغْضَبَهُ اللَّهُ؟ قَالَ: وَمَا لِي لَا أَغْضَبُ وَأَنَا آمُرُ بِالْأَمْرِ فَلَا يُتَبَعُ؟» (١٠).

فهذا وأمثاله متمسك من أوجبوا الفسخ.

CARCEARCE CARC

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۱۸۰۵۲)، وابن ماجه (۲۹۸۲)

# الحديث السابع والثلاثون بعد المائتين

(٢٣٧) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «قَدِمْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَنْهُمَا قَالَ: «قَدِمْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَنْهُمَا قَالَ: «قَدِمْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَنْهُمَا قَالَ: «قَدِمْنَا مَا عُمْرَةً». (البخاري عَنْ فَنُحُنُ نَقُولُ: لَبَيْكَ بِالْحَجِّ، فَأَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُمَا قَالَ: «قَدِمْنَاهَا عُمْرَةً». (البخاري (١٥٧٠)) واللفظ له، ومسلم (١٢١٨)).

OOO

## المعني الإجمالي:

يقول جابر: قدمنا فِي حجة الوداع مع رَسُول اللَّهِ عَلَيْ مهلين بالحج وملبين به لأن بعضهم أفرد الحج، وبعضهم قرن، وكأنه مفرد وسكت عَنِ المتمتعين، وفيهم قسم متمتع. فأمر النَّبِيُ عَلَيْ من لم يسق الهدي منهم أن يفسخ حجه إلَى عمرة متمتعًا بها إلَى الحج. وهذا الحديث، أحد أدلة من يرون فسخ الحج إلَى عمرة.

# الحديث الثامن والثلاثون بعد المائتين

(٢٣٨) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «قَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَأَصْحَابُهُ صَبِيحَةَ رَابِعَةٍ مِنْ ذِي الْحِجَّةِ مُهِلِّينَ بِالْحَجِّ، فَأَمَرَهُمْ أَنْ يَجْعَلُوهَا عُمْرَةً، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَيُّ الْحِلِّ؟ قَال: الْحِلُّ كُلُّهُ». (البخاري (١٥٦٤) و (٣٨٣٢) و (٣٨٣٢) و (٩٨٣٢)

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

يذكر ابن عباس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ وأصحابه قدموا مكة في حجة الوداع، صبيحة اليوم الرابع من ذي الحجة، وكان بعضهم محرمًا بالحج، ومنهم القارن بين الحج والعمرة. فأمر من لم يسق الهدي من هاتين الطائفتين بأن يحلوا من حجهم، ويجعلوا حرامهم بالعمرة. فكبر عليهم ذلك ورأوا أنه عظيم أن يتحللوا التحلل الكامل، الَّذِي يبيح الجماع، ثُمَّ يحرمون بالحج، ولذا سألوه فقالوا: يا رسول الله: أي الحل؟ فَقَالَ عَلَيْ: الحل كله، فيباح لكم ما حرم عليكم قبل الإحرام. فامتثلوا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم. وهذا من أدلة القائلين بالفسخ أيضًا.

## الحديث التاسع والثلاثون بعد المائتين

(٢٣٩) عَنْ عُرْوَةَ بْنِ الَّزِيَيْرِ قَالَ: «سُئِلَ أُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ وَأَنَا جَالِسٌ: كَيْفَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَسِيرُ حِينَ دَفَع؟ فَقَالَ: كَانَ يَسِيرُ الْعَنَقَ، فَإِذَا وَجَدَ فَجُوَةً نَصَّ». (البخاري (١٦٦٦) ومسلم (١٢٨٦)).

العنق: انبساط السير، و (النص) فوق ذلك.

OOO

## الغريب:

١ - الْعَنَق والنَّصّ: (العنق) بفتح العين والنون. و (النص) بفتح النون وتشديد الصاد. وهما ضربان من السير، والنص أسرعهما.

٢ - الْفَجْوَة: بفتح الفاء، المكان المتسع.

## المعنى الإجمالي:

كان أسامة بن زيد رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا رديف النَّبِيّ عَلَيْ من عرفة إِلَى مزدلفة. فكان أعلم الناس بسير النَّبِيّ عَلَيْ فسئل عَنْ صفته فقال: كان يسير العنق، وهو انبساط السير ويسره فِي زحمة الناس؛ لئلا يؤذي به، وليكون بعد انصرافه من هذا الموقف العظيم وإقباله على المشعر الحرام خاشعًا خاضعًا، عليه السكينة والوقار، راجيًا قبول عمله، شاكرًا على نعمه الَّتِي من أجلها عز الإسلام، وذل الشرك. فإذا وجد فرجة لَيْسَ فيها أحد من الناس حرك دابته، فأسرع قليلًا، وخشوعه وخضوعه لا يفارقانه على كل حركة وسكون.

### ما يؤخذ من الحديث:

١ - كون أسامة بن زيد رديف النَّبِيّ ﷺ من دفع عرفة إلَى مزدلفة، فهو أعلم
 الناس بسيره.

- ٢ كان سيره ﷺ انبساطًا لا تباطؤ فيه، ولا خفة ولا سرعة، فيؤذي بهما،
   ويذهب معهما خشوعه.
- ٣ إذا وجد فجوة لَيْسَ فيها أحد حرك دابته مع ما هو فيه من الخشوع والخضوع لله تعالى، ومراقبته الله، وتعظيمه لمناسكه ومشاعره.
- ٤ إن ما عليه الناس اليوم من الطيش، والخفة، والسرعة، والسباق على السيارات مناف للسنة، وهيبة الحج، وسكينته ووقاره. ويحدث من جراء هذه السرعة ما ينافي الشرع من المبادرة بالخروج من حدود عرفة قبل الغروب، فيحصل التشبه بالمشركين، ويحصل أضرار تلحق الراكبين ومراكبهم، ويحصل من الشجار والنزاع ما ينافي آداب الحج. إلى غير فلك من المفاسد المترتبة على هذه العجلة، الَّتِي فِي غير موضعها.



# باج كم نقدىم الرمي والنحير ولحافي والإفاضة بعضها على بعض

# الحديث الأربعون بعد المائتين

(٢٤٠) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ وَقَفَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ، فَجَعَلُوا يَسْأَلُونَهُ، فَقَالَ رَجُلٌ: لَمْ أَشْعُرْ، فَنَحَرْتُ قَبْلَ أَنْ أَرْمِيَ. أَنْ أَذْبَحَ. قَالَ: اذْبَحْ وَلَا حَرَجَ. وَقَالَ الْآخَرُ: لَمْ أَشْعُرْ، فَنَحَرْتُ قَبْلَ أَنْ أَرْمِيَ. فَقَالَ: ارْمِ وَلَا حَرَجَ. فَمَا سُئِلَ يَوْمَئِذٍ عَنْ شَيْءٍ قُدِّمَ وَلَا أُخِّرَ إِلَّا قَالَ: افْعَلْ وَلَا حَرَجَ». (البخاري (١٧٣٦) ومسلم (١٣٠٦)).

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

## المعنى الإجمالي:

اليوم العاشر من ذي الحجة هو يوم النحر ويوم الحج الأكبر، وهو من أفضل الأيام وأسعدها؛ لما يقع فيه من الأعمال الجليلة، لا سيما من الحاج الَّذِي يؤدي فيه أربع عبادات جليلات، وهن:

## ١- الرمي. ٢- والنحر. ٣- والحلق أو التقصير. ٤- والطواف بالبيت العتيق.

والمشروع أن يأتي بهن على هذا الترتيب، اقتداءً بالنبي على وإتيانًا بأعمال المناسك على النسق اللائق. فيبدأ برمي جمرة العقبة؛ لأن رميها تحية (منى)، ثُمَّ ينحر هديه، مبادرة بإراقة الدماء؛ لما فيه من الخضوع والطاعة، ولما فيه من نفع الفقراء والمساكين، ومشاركتهم الناس في فرحهم وعيدهم. ثُمَّ يحلق، أو يقصر ابتداء بالتحلل من الإحرام، وتأهبًا بالزينة والهيئة الحسنة للطواف بالبيت. هذا ما يشرع للحاج، وهذا ما فعله النَّبِيُ عَلَيْ وَقَالَ بعده: «خُذُوا عَنِّي مَنَاسِكُكُمْ»(۱).

<sup>(</sup>۱) رواه بلفظ: لتأخذوا مناسككم. مسلم (۱۲۹۷)، وأبو داود (۱۹۷۰)، وأحمد (۱٤۲۰۸)، ورواه بلفظ: خذوا مناسككم النسائي (۳۰٦۲)

ولكن الشارع رحيم عليم. فإذا قدم أحد بعض هذه الأعمال على بعض، جهلًا بالحكم أو نسيانًا، فلا يلحقه شيء من إثم أو جزاء؛ ولذا فإن النَّبِيَّ عَلَيْهِ وقف فِي حجة الوداع فجعلوا يسألونه. فَقَالَ رجل: لم أشعر فحلقت قبل أن أذبع. قَالَ: «اذْبَعْ وَلَا حَرَجَ». وجاء آخر فقال: لم أشعر فنحرت قبل أن أرمي. قَالَ: «ارْمٍ وَلَا حَرَجَ». قَالَ الراوي: فما سئل عَلَيْهُ عَنْ شيء قدم ولا أخر إِلَّا قَالَ: «افْعَلْ وَلَا حَرَجَ» سماحة فِي هذا الدين ويسرًا.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وقوف العالم فِي أيام المناسك الإفتاء الناس وإرشادهم فِي أمر حجهم.
- ٢ جواز تقديم كل من الرمي، والنحر، والحلق أو التقصير، والإفاضة
   بعضها على بعض من الناسي والجاهل. ويأتي الخلاف في العامد إن شاء الله.
- ٣ بدء يوم النحر برمي جمرة العقبة. ومن حكمة الرمي طرد الشيطان، فهو شبيه بتقديم الاستعاذة في الصلاة، وهذه مقارنة عنت لي ولم أر أحدًا من العلماء قد ذكرها. وربما قالها أحدهم ولم أطلع على ذلك، فإذا كانت صوابًا فهي من الله، وإذا كانت خطأ فهي مني.

### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على مشروعية ترتيب الرمي والنحر والحلق أو التقصير والإفاضة هكذا، كما رتبها النّبيُّ عَلَيْ فيبدأ بالرمي، ثُمَّ ينحر الهدي، ثُمَّ الحلق أو التقصير، ثُمَّ الإفاضة إلى البيت.

واختلفوا فِي جواز تقديم بعضها على بعض بالنسبة للعامد.

فذهب الشافعي والإمام أحمد فِي المشهور عنه إِلَى جَوَاز ذلك مستدلين بما رواه الشيخان «عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، حَلَقْتُ قَبْلَ أَنْ أَذْبَحَ.

قَالَ: اذْبَحْ وَلَا حَرَجَ. وَقَالَ آخَرُ: ذَبَحْتُ قَبْلَ أَنْ أَرْمِيَ. قَالَ: ارْمِ وَلَا حَرَجَ». (1) وهذا أحد طرق الحديث الَّذِي معنا فِي الباب، وفي بعض طرقه «فَمَا سُئِلَ عَنْ شَيْءٍ قُدِّمَ وَلَا أُخِرَ إِلَّا قَالَ: افْعَلْ وَلَا حَرَجَ» (٢). قَالَ الطبري: لم يسقط النَّبِيُ عَلَيْهِ الحرج إِلَّا وقد أجزأ الفعل، إذ لو لم يجزئ لأمره بالإعادة لأن الجهل والنسيان لا يضعان عَنِ المكلف الحكم الَّذِي يلزمه فِي الحج. كما لو ترك الرمي ونحوه، فإنه لم يأثم بتركه ناسيًا أو جاهلًا، ولكن تجب عليه الإعادة. وما ذهب إليه الإمامان، الشافعي، وأحمد، هو مذهب الجمهور من التابعين والسلف، وفقهاء الحديث لما تقدم من الأدلة وغيرها.

وذهب بعض العلماء: إِلَى أن رفع الإثم يكون بحال النسيان والجهل، لقول السائل فِي الحديث: «لَمْ أَشْعُرْ» فيختص الحكم بهذه الحال ويبقى العامد على أصل وجوب اتباع النّبِي ﷺ فِي الحج؛ لحديث: «خُذُوا عَنّي مَنَاسِكَكُمْ» (٣). هذا والخلاف المتقدم فِي الإثم وعدمه. أما الإجزاء فقد قَالَ الشيخ ابن قدامة فِي كتابه (المغني): ولا نعلم خلافًا بينهما فِي أن مخالفة الترتيب لا تخرج هذه الأفعال عَنِ الإجزاء ولا يمنع وقوعها موقعها اهـ.

واختلفوا فِي وجوب الدم على من قدم المؤخر من هذه المناسك الأربعة.

فذهب الجمهور من السلف، وفقهاء الحديث، ومنهم الإمامان الشافعي وأحمد، وعطاء، وإسحاق: إِلَى عدم وجوب الدم من العامد وغيره، بناء على جواز الفعل وسقوط الإثم، ولقوله على للسائل: «لَا حَرَجَ» فهو ظاهر في رفع الإثم والفدية معًا؛ لأن اسم الضيق يشملهما. ووجوب الفدية يحتاج إِلَى دليل، ولو كان واجبًا حينئذ لبينه النّبيُ على لأنه وقت الحاجة، وتأخيره عنها لا يجوز.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٨٣)، ومسلم (١٣٠٦)، والترمذي (٩١٦)، وأبو داود (٢٠١٤)، وأحمد (٦٤٤٨)

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه

<sup>(</sup>۳) رواه بلفظ: لتأخذوا مناسككم. مسلم (۱۲۹۷)، وأبو داود (۱۹۷۰)، وأحمد (۱٤۲۰۸)، ورواه بلفظ: خذوا مناسككم النسائي (۳۰۲۲)

وذهب بعض العلماء ومنهم سعيد بن جبير وقتادة إِلَى وجوب الدم على العامد بقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعَلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَقَى بَبُلغَ الْمُدَى عَلِكُمْ ﴾ [البَقَرَة: ١٩٦]. ولأن النَّبِيَ ﷺ رتبها وقال: «خُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ » (١). وهو رواية عَنِ الإمام أحمد. فقد قَالَ الأَثرم: سمعت أبا عبد اللَّه يسأل عَنْ رجل حلق قبل أن يذبح. فقال: إن كان جاهلًا، فليس عليه دم، فأما مع التعمد، فلا؛ لأن النَّبِي ﷺ سأله رجل فقال: «لَمْ أَشْعُرْ».

وقال ابن دقيق العيد بعد أن نقل كلام الإمام أحمد: وهذا القول في سقوط الدم عَنِ الجاهل والناسي، دون العامد قوي من جهة أن الدليل دل على وجوب اتباع أفعال الرسول على في الحج بقوله: «خُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ» (٢). وهذه الأحاديث المرخصة في التقديم لما وقع السؤال عنه، إنما قرنت بقول السائل: «لَمْ أَشْعُرْ» فيخصص الحكم بهذه الحال وتبقى حالة العمد على أصل وجوب اتباع الرسول في أعمال الحج. اهـ.

قال الصنعاني: هذا حسن إِلَّا أن إيجاب الدم لم ينهض دليله. وَقَالَ أيضًا: اعلم أن إيجاب الدم فِي هذه الأفعال والتروك فِي الحج، لم يأت به نص نبوي، وإنما روي عَنِ ابن عباس، ولم يثبت عنه: أن من قدم شيئًا على شيء فعليه دم. وبه قَالَ سعيد بن جبير والحسن والنخعي وأصحاب الرأي. وَقَالَ الصنعاني أيضًا: والعجب إطباق المفرعين على إيجاب الدم فِي محلات كثيرة، والدليل كلام ابن عباس، وعلى أنه لم يثبت عنه.

<sup>(</sup>۱) رواه بلفظ: لتأخذوا مناسككم. مسلم (۱۲۹۷)، وأبو داود (۱۹۷۰)، وأحمد (۱٤۲۰۸)، ورواه بلفظ: خذوا مناسككم النسائي (۳۰۲۲)

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه

# بالبيف ترمى جسرة العقبة

# الحديث الحادي والأربعون بعد المائتين

(۲٤۱) عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ يَزِيدَ النَّخَعِيِّ «أَنَّهُ حَجَّ مَعَ ابْنِ مَسْعُودٍ فَرَآهُ يَرْمِي الْجَمْرَةَ الْكُبْرَى بِسَبْعِ حَصَيَاتٍ، فَجَعَلَ الْبَيْتَ عَنْ يَسَارِهِ، وَمِنَى عَنْ يَمِينِهِ، ثُمَّ قَالَ: هَذَا مَقَامُ الَّذِي أُنْزِلَتْ عَلَيْهِ سُورَةُ الْبَقَرَةِ ﷺ». (البخاري (۱۷٤۷) و (۱۷٤۹) و (۱۷٤۹) و (۱۷۵۹)

OOO

## المعنى الإجمالي:

رمي الجمار في يوم النحر وأيام التشريق عبادة جليلة، فيها معنى الخضوع لله تعالى، وامتثال أوامره والاقتداء بإبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام، واستعادة ذكريات قصته الرائعة مع ابنه في صدق الإيمان وطاعة الرحمن حين عرض له الشيطان محاولًا وسوسته عَنْ طاعة ربه فحصبه في تلك المواقف بقلب المؤمن وعزيمة الصابر ونفس الراضي بقضاء ربه. فنحن نرمي الشيطان متمثلًا في تلك المواقف إحياء للذكرى وإرغامًا للشيطان الَّذِي يحاول صدنا عَنْ عبادة ربنا.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية رمي جمرة العقبة وحدها يوم النحر.
- ٢ أن يرميها بسبع حصيات، واحدة بعد أخرى، ولا يجزئ رميها دفعة
   واحدة، وهو مفهوم من الحديث.
- ٣ يجوز رميها من أي مكان بإجماع العلماء. ولكن الأفضل أن يجعل البيت
   عَنْ يساره ومنى عَنْ يمينه، ويستقبلها.
- إن هذا هو موقف الرسول على وقد ذكر ابن مسعود سورة البقرة؛ لأن فيها كثيرًا من أحكام الحج.
- ٥ جواز إضافة السورة إِلَى البقرة، خلافًا لمن منع ذلك. فابن مسعود أعلم
   الناس بالقرآن.
- 7 تسمية هذه المواقف بـ (الجمرات) لا ما يفوه به جهال العامة من تسميتها بـ (الشيطان الكبير) أو (الشيطان الصغير). فهذا حرام؛ لأن هذه مشاعر مقدسة محترمة، تعبدنا اللّه تعالى برميها، والذكر عندها. وأعظم من ذلك ما يسبونها به من ألفاظ قبيحة منكرة، وما يأتون عندها مما ينافي الخشوع والخضوع والوقار، من رميها بأحجار كبيرة، أو رصاص، أو نعال. كل هذا حرام مناف للشرع، لما فيه من الغلو والجفاء، ومخالفة الشارع.

# بابضال كلق وجواز لنقصير

# الحديث الثاني والأربعون بعد المائتين

(٢٤٢) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «اللَّهُمَّ ارْحَمِ الْمُحَلِّقِينَ. اللَّهُمَّ ارْحَمِ الْمُحَلِّقِينَ. قَالُوا: وَالْمُقَصِّرِينَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: اللَّهُمَّ ارْحَمِ الْمُحَلِّقِينَ. قَالُوا: وَالْمُقَصِّرِينَ يَا وَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: اللهم ارحم الْمُحَلِّقِينَ. قَالُوا: وَالْمُقَصِّرِينَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: اللهم ارحم الْمُحَلِّقِينَ. قَالُوا: وَالْمُقَصِّرِينَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: اللهم ارحم الْمُحَلِّقِينَ. قَالُوا: وَالْمُقَصِّرِينَ يَا رَسُولَ اللّهِ؟ قَالَ: وَالْمُقَصِّرِينَ». (البخاري (١٧٢٧) ومسلم (١٣٠١)).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

الحلق والتقصير من مناسك الحج والعمرة الجليلة. والحلق أفضل من التقصير؛ لأنه أبلغ في التعبد والتذلل لله تعالى، باستئصال شعر الرأس في طاعة الله تعالى. ولذا فإن النّبِيَ ﷺ دعا للمحلقين بالرحمة ثلاثًا. والحاضرون يُذَكِّرُونَه بالمقصرين فَيُعْرِضُ عنهم، وفي الثالثة أو الرابعة أدخل المقصرين معهم في الدعاء، مما يدل على أن الحلق في حق الرجال هو الأفضل. هذا ما لم يكن في عمرة التمتع، ويضيق الوقت بحيث لا ينبت الشعر لحلق الحج، فليقصر، فهو في حقه أفضل.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية الحلق أو التقصير. والصحيح أن أحدهما واجب للحج والعمرة.
- ٢ فضل الحلق على التقصير في حق الرجال، وهو مجمع عليه. وهذا ما لم
   يكن في عمرة متمتعًا بها إِلَى الحج، ويضيق الوقت، بحيث لا ينبت قبل
   حلق الحج، فحينئذ يكون التقصير أولى.

- ٣ المراد بالحلق استئصال شعر الرأس بأي شيء، والتقصير: الأخذ من أطرافه، بقدر أنملة.
  - ٤ المشروع، هو الاكتفاء بالحلق أو التقصير، لا الإتيان بهما جميعًا.
- استدل بتفضيل الحلق على التقصير، بأنهما نسكان من مناسك الحج،
   وليسا لاستباحة المحظور فقط. وإلا لما فضل أحدهما على الآخر. وهذا
   هو الأصح من قولي العلماء، وهو ما ذهب إليه الجمهور، وهو مذهب
   الأئمة الأربعة.
- ٦ الذي يفهم من الحلق فِي هذا، هو أخذ جميع شعر الرأس. وهو الصحيح الَّذِي يدل عليه الكتاب، والسنة من قول النَّبِي عَلَيْه، وفعله، وهو مذهب الإمامين؛ مالك، وأحمد.



# بابطواف الإفاضة والوداع

# الحديث الثالث والأربعون بعد المائتين

(٢٤٣) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «حَجَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فَأَفَضْنَا يَوْمَ النَّحْرِ، فَحَاضَتْ صَفِيَّةُ، فَأَرَادَ النَّبِيُّ ﷺ مِنْهَا مَا يُرِيدُ الرَّجُلُ مِنْ أَهْلِهِ، فَقُلْتُ: يَا النَّحْرِ، فَحَاضَتْ صَفِيَّةُ، فَأَرَادَ النَّبِيُّ ﷺ مِنْهَا مَا يُرِيدُ الرَّجُلُ مِنْ أَهْلِهِ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَفَاضَتْ يَوْمَ النَّهِ إِنَّهَا حَائِضٌ؟ قَالَ: أَحَابِسَتُنَا هِيَ؟. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَفَاضَتْ يَوْمَ النَّهِ إِنَّهَا حَائِضٌ؟ قَالَ: النَّحْرِ. قَالَ: اخْرُجُوا». (البخاري رقم (١٧٣٣) و (١٧٥٧) ومسلم (١٢١١). وفي لفظ: «قَالَ النَّبِيُ ﷺ: عَقْرَى حَلْقَى، أَطَافَتْ يَوْمَ النَّحْرِ؟. قيل: نعم. قَالَ: فانفري». (البخاري (١٧٧١).

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

### الغريب:

- ١ أَفَضْنَا يَوْمَ النَّحْرِ: فاض الماء: سال. وسمي طواف الزيارة بطواف الإفاضة؛ لزحف الناس ودفعهم بكثرة في بطاح مكة، إلى البيت الحرام.
  - ٢ أَحَابِسَتُنَا: الاستفهام للإنكار والإشفاق مما يتوقع.
- ٣ عَقْرَى حَلْقَى: بفتح الأول منهما وسكون الثاني، والقصر بغير تنوين. هكذا يرويه الأكثرون بوزن غضبى؛ لأنه جاء على المؤنث. والمعروف في اللغة التنوين مثل سقيًا ورعيًا هكذا قَالَ سيبويه وأبو عبيد. ومعناه الدعاء عليها بالعقر وهو مثل الجرح في جسدها. والدعاء عليها بوجع الحلق أيضًا. وخرج الزمخشري معناه على أنهما صفتان للمرأة المشئومة، أي أنها تعقر قومها وتستأصلهم، ويحتمل أن يكونا مصدرين مثل الشكوى. ولم يقصد منهما حقيقة الدعاء، وإنما هما لفظان يجريان على لسان العرب، ك (تربت يداك) و(ثكلتك أمك).

٤ - فَانْفِرِي: بكسر الفاء وضمها، والكسر أفصح، وبه جاء القرآن: ﴿ أَنفِـرُوا خِفَافًا وَثِقَـالًا ﴾ [التوبـة: ٤١] ومعناه: اخرجي.

## المعنى الإجمالي:

ذكرت عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أنهم حجوا مع النَّبِيِّ فِي حجة الوداع. فلما قضوا مناسكهم أفاضوا ليطوفوا بالبيت العتيق، ومعهم زوجه صفية رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا. فلما كان ليلة النفر، حاضت صفية فجاء النَّبِيُّ عَلَيْ يريد منها ما يريد الرجل من أهله، فأخبرته عائشة أنها حاضت. فظن على أنه أدركها الحيض فلم تطف طواف الإفاضة؛ لأن هذا الطواف ركن لا يتم الحج بدونه، قَالَ عَلَيْ: أحابستنا هي هنا حتى تنتهي حيضتها وتطوف لحجها؟ فأخبروه أنها قد طافت طواف الإفاضة قبل حيضها. فقال: فلتنفر، إذ لم يبق عليها إلَّا طواف الوداع، وهي معذورة في تركه.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن طواف الإفاضة ركن من أركان الحج، لا يسقط بحال.
- ٢ إن على أمير الحج ورئيس الرفقة ونحوها انتظار من حاضت حتى ينتهي حيضها، وتطوف طواف الحج.
- ٣ إن طواف الوداع غير واجب على الحائض، وإنها تخرج، وليس عليها فداء؛ لتركها الطواف.

# الحديث الرابع والأربعون بعد المائتين

(٢٤٤) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «أُمِرَ النَّاسُ أَنْ يَكُونَ آخِرَ عَهْدِهِمْ بِالْبَيْتِ، إِلَّا أَنَّهُ خُفِّفَ عَنِ الْمَرْأَةِ الْحَائِضِ». (البخاري (١٧٥٥) ومسلم (١٣٢٨)).

000

## المعنى الإجمالي:

لهذا البيت الشريف تعظيم وتكريم، فهو رمز لعبادة اللَّه والخضوع والخشوع بين يديه فكان له فِي الصدور مهابة، وفي القلوب إجلال وتعلق، ومودة؛ ولذا شرع للقادم عليه أن يحييه بالطواف به قبل كل عبادة، لأن الطواف ميزته، ولدى السفر أن يكون آخر عهده به ليتفرغ لتلك الساعة الرهيبة، الَّتِي تنقطع فيها القلوب، وتذرف فيها الدموع، عند مفارقة هذا البيت الَّذِي تهفو إليه الأفئدة وتحن للقرب منه القلوب شوقًا إلى رحابه المقدسة، ومشاعره المعظمة، حيث تنزلت وحلت البركات، وهبطت الرحمات، وشعت الأنوار. وهذا الطواف الأخير، وتلك الوقفة الحزينة بين الركن والباب فِي حق كل راحل من مقام هذا البيت، سواء كان حاجًا أو غيره، إلَّا المرأة الحائض فلكونها تلوث المسجد بدخولها سقط عنها الطواف بلا فداء.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب طواف الوداع فِي حق كل مسافر من مكة سواء أكان حاجًا أم غيره. قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: وطواف الوداع لَيْسَ من تمام الحج، ولكن كل من خرج من مكة عليه أن يودع، ولهذا من أقام بمكة لا يودع على الصحيح، فوجوبه ليكون آخر عهد الخارج بالبيت.
  - ٢ إن الحائض لَيْسَ عليها طواف للوداع، ولا دم بتركه.

٣ - إن طواف الوداع يكون آخر شئون المسافر؛ لأن هذا معنى الوداع، ومثل شراء بعض الأشياء في طريقه إلى السفر، أو انتظار الرفقة، أو نحو ذلك من التأخر اليسير، لا يضر.

#### اختلاف العلماء:

ذهب مالك إلَى استحباب طواف الوداع دون وجوبه على كل أحد لسقوطه عَنِ الحائض. ولو كان واجبًا لما سقط بحال. وذهب الجمهور \_ ومنهم الأئمة الثلاثة \_ إلَى وجوبه على غير الحائض، لظاهر الأمر به. قَالَ ابن المنذر: قَالَ عامة فقهاء الأمصار: لَيْسَ على الحائض الَّتِي أفاضت طواف وداع.



# باب وجوب المبيت بمني

# الحديث الخامس والأربعون بعد المائتين

(٢٤٥) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «اسْتَأْذَنَ الْعَبَّاسُ بْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَبِيتَ بِمَكَّةَ لَيَالِيَ مِنًى مِنْ أَجْلِ سِقَايَتِهِ، فَأَذِنَ لَهُ». (البخاري (١٧٤٥) ومسلم (١٣١٥)).

OOO

## الغريب:

سِقايَتِهِ: المراد بها سقاية الحجيج، فخدمة الحجاج والبيت مقسمة بين قريش. فكان لعبد مناف: السقاية. فكانوا قبل حفر زمزم يأتون بالماء بالقِرَب ونحوها، فلما حفرها عبد المطلب أخذ يسقي الحاج منها، فوصلت بالوراثة إلَى ابنه العباس، فأقره النَّبِيُ عليها.

## المعنى الإجمالي:

المبيت بـ (منى) ليالي التشريق، أحد واجبات الحج الَّتِي فعلها النَّبِيُّ ﷺ، فإن الإقامة بـ (منى) تلك الليالي والأيام، من المرابطة على طاعة اللَّه تعالى فِي تلك الفجاج المباركة. ولما كانت سقاية الحجيج من القُرَبِ المفضلة؛ لأنها خدمة لحجاج بيته وأضيافه، رخص لعمه العباس ــ لكونه قائمًا عليها ــ بترك المبيت بـ (منى) ليقوم بسقي الحجاج، مما دل على أن غيره، ممن لا يعمل مثل عمله، لَيْسَ له هذه الرخصة.

## ما يؤخذ من الحديث:

١ - وجوب المبيت بـ (منى) ليالي أيام التشريق.

- ٢ المراد بالمبيت، الإقامة بـ (منى) أكثر الليل.
- ٣ الرخصة فِي ترك المبيت لسقاة الحاج، وألحقوا بهم الرعاة. وبعضهم ألحق أيضًا أصحاب الحاجات الضرورية، كمن له مال يخاف ضياعه، أو مريض لَيْسَ عنده من يمرضه.
- ٤ ما كان عليه أهل مكة في جاهليتهم من إكرام الحجاج والقيام بخدمتهم وتسهيل أمورهم. ويعتبرون هذا من المفاخر الجليلة فجاء الإسلام فزاد من إكرامهم فعسى أن نحتذي هذه الآداب ونقدم لضيوف الرحمن ما يكون في الدنيا ذكرًا حسنًا، وللآخرة ذخرًا طيبًا.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء: هل المبيت واجب، أو مستحب؟ فذهب الجمهور ومنهم الأئمة، مالك، والشافعي، وأحمد إلَى الوجوب. ووجهه أن تخصيص النَّبِيّ عَلَيْ العباس بترك المبيت للسقاية دليل على عدم الرخصة لغيره، ممن لا يعمل مثل عمله. والدليل الثاني: أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ بات فيها وقال: «خُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ»(١). وذهب أبو حنيفة، والحسن: إلى أنه مستحب. واختلفوا فِي وجوب الدم فِي تركه وهو مبني على الخلاف السابق. فمن أوجبه، أوجب الدم بتركه، ومن استحبه، لم يوجبه.

<sup>(</sup>۱) رواه بلفظ: لتأخذوا مناسككم. مسلم (۱۲۹۷)، وأبو داود (۱۹۷۰)، وأحمد (۱٤۲۰۸)، ورواه بلفظ: خذوا مناسككم النسائي (۳۰۲۲)

# باجمع لمغرب العشاء في مزدلفه

# الحديث السادس والأربعون بعد المائتين

(٢٤٦) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: قَالَ: «جَمَعَ النَّبِيُّ ﷺ بَيْنَ الْمُغْرِبِ وَالْعِشَاءِ، بِ (جَمْعٍ) لِكُلِّ وَاحِدَةٍ مِنْهُمَا إِقَامَةً، وَلَمْ يُسَبِّحْ بَيْنَهُمَا وَلَا عَلَى أَثْرِ وَاحِدَةٍ مِنْهُمَا». (البخاري (١٦٧٣) واللفظ له، ومسلم (١٢٨٧)).

OOO

### الغريب:

- ١ جَمْع: بفتح الجيم، وسكون الميم. هي (مزدلفة) سميت جمعًا لاجتماع الناس فيها ليلة يوم النحر. و(الازدلاف) التقرب، فسميت (مزدلفة) أيضًا؛ لأن الحجاج يتزلفون فيها من (عرفة) إلَى (منى)، وتسمى (المشعر الحرام)؛ لأنها فِي داخل حدود الحرم لتقابل تسمية عرفة بالمشعر الحلال، لأنها خارج الحرم.
- ٢ لَمْ يُسَبِّحْ بَيْنَهُما: يراد بالتسبيح \_ هنا \_ صلاة النافلة، كما جاء في بعض الأحاديث تسمية صلاة الضحى بـ (سبحة الأضحى) لاشتمال الصلاة على التسبيح من تسمية الكل باسم البعض.

## المعنى الإجمالي:

لما غربت الشمس من يوم عرفة، والنبي على واقف شاهد فيها انصرف منها إلى (مزدلفة) ولم يصل المغرب. فلما وصل إلى (مزدلفة) إذا بوقت العشاء قد دخل، فصلى بها المغرب والعشاء، جمع تأخير، بإقامة لكل صلاة، ولم يصل نافلة بينهما، تحقيقًا لمعنى الجمع ولا بعدهما؛ ليأخذ حظه من الراحة استعدادًا

لأذكار تلك الليلة، ومناسك غد من الوقوف عند المشعر الحرام، والدفع إِلَى (منى) وأعمال ذلك اليوم. فإن أداء تلك المناسك فِي وقتها أفضل من نوافل العبادات الَّتِي ستدرك فِي غير هذا الوقت.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ مشروعية جمع التأخير بين المغرب والعشاء فِي (مزدلفة) فِي ليلتها.
- ٢ الحكمة في هذا \_ والله أعلم \_ التخفيف والتيسير على الحجاج، فهم
   في مشقة من التنقل، والقيام بمناسكهم.
- علم قدرة وسهولتها، رحمة من الشارع، الله علم قدرة الناس وطاقتهم وما يلائمها.
  - ٤ أن يقام لكل صلاة من المغرب والعشاء، إقامة لكل واحدة.
- ٥ لم يذكر فِي هذا الحديث الأذان لهما، وقد صح من حديث جابر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا «أنه عَلَيْ جَمَعَ بَيْنَهُمَا بِأَذَانٍ وَإِقَامَتَيْنِ» (١). ومن حفظ حُجَّةٌ على من لم يحفظ.
- ٦ إنه لا يشرع التنفل بين المجموعتين ولا بعدهما، وهو من باب التيسير والتخفيف، والاستعداد للمناسك بنشاط؛ لأن هذه المناسك، لَيْسَ لها وقت تشرع فيه إلَّا هذا، فينبغي التفرغ لها، والاعتناء بها قبل فواتها.
- ٧ قال شيخ الإسلام: والسنة أن يبيت بمزدلفة إلى أن يطلع الفجر فيصلي بها الفجر في أول الوقت ثُمَّ يقف بالمشعر الحرام إلى أن يسفر جدًّا قبل طلوع الشمس، فإن كان في الضعفة كالنساء والصبيان فإنه يتعجل من مزدلفة إلى منى إذا غاب القمر، ولا ينبغي لأهل القوة أن يخرجوا من مزدلفة حتى يطلع الفجر.

<sup>(</sup>١) رواه النسائي (٦٥٦)

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء في سبب الجمع بين المغرب والعشاء في (مزدلفة). فبعضهم يرى أنه لعذر السفر، وهم الشافعية والحنابلة، وعلى هذا فلا يباح لمه الجمع، كأهل مكة .والحنفية والمالكية يرون أنه لعذر النسك، وهؤلاء يستحبونه لكل أحد سواء أكان مسافرًا لنسكه أم لا.

والأولى اتباع السنة، وهو الجمع لكل حاج، سواء أكان لهذا أم لغيره.

على أنه تقدم لنا أن الصحيح أن السفر لا يقدر بمدة ولا مسافة، وإنما هو كل سفر حمل له الزاد والمزاد فهو سفر. ولا شك أن الحاج \_ سواء أكان آفاقيا، أم مكيًّا \_ تحمل فِي حجه ما يتحمله المسافر من المتاعب والمشاق.

واختلفوا فِي الأذان والإقامة لهاتين الصلاتين؛ فذهب بعضهم ومنهم سفيان إلَى أنهما تصليان جميعًا، بإقامة واحدة، وذهب بعضهم ومنهم مالك إلَى أنهما تصليان بأذانين وإقامتين، وذهب بعضهم ومنهم إسحاق إلَى أنهما تصليان بإقامتين فقط.

والصحيح ما ذهب إليه الإمامان الشافعي وأحمد وغيرهما، من أنهما تصليان بأذان واحد وإقامتين، وحجتهم في ذلك ما ذكره جابر بن عبد اللَّه رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا فِي حديثه الطويل، الَّذِي وصف به حجة النَّبِي ﷺ من أولها إلَى آخرها الأنه حرص على معرفة أحواله، وتتبع أقواله وأفعاله، فحفظ من هذه الحجة ما لم يحفظ غيره.

أما سبب اختلاف العلماء فِي الأذان والإقامة، فهو تعدد الروايات. فقد صح عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ صَلَّى صَلَاتَيْنِ بِالْمُزْدَلِفَةِ بِإِقَامَةٍ وَاحِدَةٍ». (١) وروي عَنِ ابن عمر ثلاث روايات، إحداهن: أنه جمع بينهما فقط، وهي حديث الباب الَّذِي معنا، والثانية: أنه جمع بينهما بإقامة واحدة لهما. والثالثة:

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۲۸۸)، والنسائي (۲۵۸)، وأبو داود (۱۹۳۱)، وأحمد (۲۲۲۲)

### تيسير العلام شرح عمدة الأحكام

أنه صلاهما بلا أذان ولا إقامة، وكلها روايات صحيحة الإسناد، وبعضها في الصحيحين، وبعضها في السنن.

بما أن القضية واحدة فلا يمكن حمل كل رواية على كل حال، ولا يمكن النسخ ولا الجمع بين الروايات. فالأحسن الأخذ بما تقدم من رواية جابر الَّذِي نقل حجته على بلا اضطراب. وتعد في الروايات مضطربة المتون، فتطرح، وهذا رأي ابن القيم رحمه اللَّه تعالى.

CARC CARC CARC

# بالبحرا يكل صيدحلال

# الحديث السابع والأربعون بعد المائتين

(۲٤٧) عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ خَرَجَ حَاجًا فَخَرَجُوا مَعَهُ، فَصَرَفَ طَائِفَةً مِنْهُمْ - فِيهِمْ أَبُو قَتَادَةَ - وَقَالَ: خُذُوا سَاحِلَ الْبَحْرِ، فَلَمَّا انْصَرَفُوا أَحْرَمُوا كُلُّهُمْ، إِلَّا أَبَا قَتَادَةَ لَمْ يُحْرِمْ، فَبَيْنَمَا هُمْ يَسِيرُونَ إِذْ رَأَوْا حُمُرَ وَحْشِ، فَحَمَلَ أَبُو قَتَادَةَ عَلَى الْحُمُرِ لَمْ يُحْرِمْ، فَبَيْنَمَا هُمْ يَسِيرُونَ إِذْ رَأَوْا حُمُرَ وَحْشِ، فَحَمَلَ أَبُو قَتَادَةَ عَلَى الْحُمُرِ فَعَقَرَ مِنْهَا أَتَانًا، فَنَزَلْنَا وَأَكُلْنَا مِنْ لَحْمِهَا، ثُمَّ قُلْنَا: أَنَاكُلُ مِنْ لَحْمِ صَيْدٍ وَنَحْنُ مُحْرِمُونَ؟! فَحَمَلْنَا مَا بَقِيَ مِنْ لَحْمِهَا، فَأَدْرَكُنَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَسَأَلْنَاهُ عَنْ ذَلِكَ، مُحْرِمُونَ؟! فَحَمَلْنَا مَا بَقِيَ مِنْ لَحْمِهَا، فَأَدْرَكُنَا رَسُولَ اللَّهِ عَلَى فَسَأَلْنَاهُ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: مِنْكُمْ أَحَدٌ أَمَرَهُ أَنْ يَحْمِلَ عَلَيْهَا أَوْ أَشَارَ إِلِيُهَا؟. قَالُوا: لَا. قَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَقَالَ: فَكُمُ مِنْهُ شَيْءٌ فَقُلْتُ: نَعَمْ. فَنَاوَلْتُهُ الْعَضُدَ، فَأَكُلَ مِنْهَا»، أَوْ «فَأَكَلَهَا». وفي رواية هَالْ مَعَكُمْ مِنْهُ شَيْءٌ فَقُلْتُ: نَعَمْ. فَنَاوَلْتُهُ الْعَضُدَ، فَأَكُلَ مِنْهَا»، أَوْ «فَأَكَلَهَا». البخاري (۲۵۷۰) ومسلم (۲۵۷۰).

### OOO

### الغريب:

- ١ خَرَجَ حَاجًا: من المعتمد أن ذلك فِي (عمرة الحديبية) فأطلق على العمرة الحج، وهو جائز. فإن الحج \_ لغة القصد، والمعتمر قاصد البيت.
- ٢ حُمُرَ وَحْشٍ: نوع من الصيد على صفة الحمار الأهلي، ومفردها حمار.
   ونسبت إلى الوحش، لتوحشها، وعدم استئناسها.
  - ٣ أَتَانًا: هي الأنثى من الحمر.

## المعنى الإجمالي:

خرج النّبِيُ عام الحديبية، يريد العمرة. وقبل أن يصل إلَى محرم المدينة، القريب منها، وهو (ذو الحليفة) بلغه أن عدوا أتى من قبل ساحل البحر يريده، فأمر طائفة من أصحابه فيهم أبو قتادة أن يأخذوا ذات اليمين، على طريق الساحل، ليصدوه، فساروا نحوه. فلما انصرفوا لمقابلة النّبيّ في ميعاده، أحرموا إلّا أبا قتادة فلم يحرم، وفي أثناء سيرهم أبصروا حمر وحش، وتمنوا بأنفسهم لو أبصرها أبو قتادة؛ لأنه حلال، فلما رآها حمل عليها فعقر منها أتانًا، فأكلوا من لحمها، ثُمّ وقع عندهم شك في جواز أكلهم منها وهم محرمون، فحملوا ما بقي من لحمها حتى لحقوا بالنبي في بهناؤه عَنْ ذلك فاستفسر منهم: هل أمره أحد منهم، أو أعانه بدلالة، أو إشارة، قالوا: لم يحصل شيء من ذلك. فطمأن قلوبهم بأنها حلال، إذ أمرهم بأكل ما بقي منها، وأكل هو في منها.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن من كان له ميقاتان، قريب وبعيد، فهو مخير بسلوك أي الطريقين شاء، ويحرم من ميقات ذلك الطريق الَّذِي سلكه.
- ٢ جواز أكل الحمار الوحشي، وأنه من الصيد، بخلاف الحمار الأهلي،
   فإنه رجس.
- ٣ جواز أكل المحرم مما صاده الحلال، إذا لم يصده لأجله، وهي مسألة خلافية يأتي بحثها في الحديث اللّذي بعد هذا، إن شاء اللّه تعالى.
- ٤ إنه لا يجوز للمحرم الاصطياد، ولا الإعانة عليه بدلالة، أو إشارة، أو مناولة سلاح، أو غير ذلك مما يعين على قتله أو صيده.
- حواز الاجتهاد فِي المسائل العلمية حتى فِي زمن النّبِيّ ﷺ ولكن النص مقدم على ما فهم بطريق الاجتهاد؛ ولذا فإن الصحابة بعد ما أكلوا من

## باب المحرم يأكل من صيد حلال

- الحمار الوحشي مجتهدين، وحصل لهم شك فِي جواز أكلهم رجعوا فِي تحقيق ذلك إِلَى النَّبِيِّ ﷺ.
- ٦ تطمين المستفتي بالقول والفعل، إذا أمكن ذلك؛ لأنه أبلغ فِي تعليمه،
   وأبعد للشك عنه.
- ٧ فيه أدب المفتي، ومنه أن يستفصل السائل عَنْ ملابسات الفتوى، وما
   يختلف الحكم لأجله.



## الحديث الثامن والأربعون بعد المائتين

(۲٤٨) عَنِ الصَّعْبِ بْنِ جَنَّامَةَ اللَّيْثِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ «أَنَّهُ أَهْدَى إِلَى النَّبِي ﷺ حِمَارًا وَحْشِيًّا وَهُو بِالْأَبْوَاءِ \_ أَوْ بِ (وَدَّانَ) \_ فَرَدَّهُ عَلَيْهِ، فَلَمَّا رَأَى مَا فِي وَجْهِهِ حِمَارًا وَحْشِيًّا وَهُو بِالْأَبْوَاءِ \_ أَوْ بِ (وَدَّانَ) \_ فَرَدَّهُ عَلَيْهِ، فَلَمَّا رَأَى مَا فِي وَجْهِهِ قَالَ: إِنَّا لَمْ نَرُدَّهُ عَلَيْكَ إِلَّا أَنَّا حُرُمٌ». (البخاري (١٨٢٥) و(٢٥٧٣) و (٢٥٩٦) و (٢٥٩٦) ومسلم (١١٩٣). وفي لفظ لمسلم (١١٩٣): «رِجْلَ حِمَارٍ». وفي لفظ لمسلم (١١٩٣) «عَجُزَ حِمَارٍ».

قال المصنف: وجه هذا الحديث: أنه ظن أنه صيد لأجله، والمحرم لا يأكل ما صيد لأجله.

#### OOO

#### الغريب:

- ١ الصَّعْب: بفتح الصاد المهملة، وسكون العين المهملة.
  - ٢ جَثًّامَة: بفتح الجيم والميم، وتشديد الثاء المثلثة.
- ٣ الْأَبْوَاء، وَدَّان: تقدم ضبط الأبواء، وأنه المكان المعروف بـ (مستورة).
   وأما (ودان) فموضع قريب منه، وهو بفتح الواو، وتثقيل الدال المهملة،
   بعدها ألف ونون.
  - ٤ لَمْ نَرُدُّهُ: استعمل بفتح الدال، ويجوز ضمها.
- ٥ إنّا حُرُمٌ: بكسر الهمزة وفتحها. فالكسر على أنها ابتدائية لاستئناف الكلام، والفتح على حذف لام التعليل، والأصل: (إنا لم نرده عليك إلّا لأننا حرم).
  - ٦ وحُرُم: بضم الحاء والراء المهملتين، أي مُحْرِمُون.

#### المعنى الإجمالي:

لَمَّا خَرَجَ النَّبِيُّ عَلَيْ فِي حجة الوداع، وبلغ إما الأبواء أو ودان، وأحدهما قريب من الثاني، أهدى إليه (الصعب بن جثامة) حمارًا وحشيًّا. وكان من عادته الكريمة، وتواضعه المعروف، قبول الهدية، مهما قَلَّتْ، ومن أي أحد. وقد رده عليه لأنه ظن أنه صَادَهُ لأجله، وهو أولى من تورع عَنِ المشتبه، وما صاده الحلال للمحرم، فإنه لا يحل له. وأخبره بسبب رده عليه، وهو أنهم محرمون، والمحرمون لا يأكلون مما صيد لهم؛ لئلا يقع فِي نفسه شيء من رد هديته.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ قبوله ﷺ الهدية، جبرًا لقلوب أصحابها.
- ٢ رد الهدية إذا وجد مانع من قبولها، وإخبار المهدي بسبب الرد لتطمئن
   نفسه، وتزول وساوسه.
  - ٣ تحريم صيد الحلال على المحرم، إذا كان قد صيد من أجله.

## اختلاف العلماء: اختلف العلماء في أكل الصيد المصيد للمحرم.

فمذهب أبي حنيفة، وعطاء، ومجاهد، وسعيد بن جبير، جواز أكل المحرم لما صاده الحلال من الصيد، سواء أصاده لأجله أم لا. وهو مروي عَنْ جملة من الصحابة، منهم عمر بن الخطاب، والزبير، وأبو هريرة. وحجة هؤلاء حديث أبي قتادة المذكور فِي هذا الباب. فإن النَّبِيَّ عَلَى أكل منه، وأقر رفقة أبي قتادة على أكلهم قبل أن يأتوا إليه، وأمرهم بالأكل منه أيضًا.

وذهب طائفة إِلَى تحريم لحم الصيد على المحرم مطلقًا، سواء أصيد لأجله أم لم يصد لأجله. ومن هؤلاء على بن أبي طالب، وابن عباس، وابن عمر، ومروي عَنْ طاوس، وسفيان الثوري. وحجة هؤلاء عموم قوله تعالى: ﴿ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيّدُ ٱلْبَرِ مَا دُمْتُم حُرُمًا ﴿ ﴾ [المائدة: ٤٦]، وحديث (الصعب بن جثامة)، الّذِي معنا، فإن النّبيّ عَلَيْ رده، وعلل الرد بمجرد الإحرام.

وذهب جمهور العلماء ومنهم الأئمة، مالك، والشافعي، وأحمد، وإسحاق وأبو ثور إلى التوسط بين القولين. فما صاده الحلال لأجل المحرم حرم على المحرم، وما لم يصده لأجله حل له، وقد صح هذا التفصيل، عَنْ عثمان بن عفان. وأراد بهذا التفصيل، الجمع بين حديث أبي قتادة، وحديث الصعب بن جثامة؛ لأن كليهما صحيح، لا يمكن رده. ومما يؤيد هذا الرأي، ما روى الإمام أحمد، وأبو داود، والترمذي، والنسائي، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ: "صَيْدُ البَّرِ لَكُمْ حَلَالٌ، وَأَنْتُمْ حُرُمٌ، مَا لَمْ تَصِيدُوهُ أَوْ يُصَدْ لَكُمْ" (١). وبهذا تجتمع الأدلة، وإعمالها أحسن من إهمال بعضها مع صحتها. وهو جمع مستقيم، لَيْسَ فيه تكلف أو تعسف.

قد يستبعد أن يصيد أبو قتادة الحمار الوحشي لأجله وحده، دون رفقته، وهو إشكال في موضعه، والذي يزيل هذا الإشكال هو أن نفهم أن الصيد عند العرب هواية محببة لديهم، وظرف يتعشقه ملوكهم وكبارهم. فلا يبعد أن أبا قتادة لما رأى حمر الوحش، شاقه طرادها قبل أن يفكر في أنه سيصيدها ليأكل لحمها هو وأصحابه.



<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (٨٤٦)، والنسائي (٢٨٢٧)، وأبو داود (١٨٥١)، وأحمد (١٤٤٧٨)

## أوبالزيبارة

المسافر إِلَى المدينة المنورة لقصد العبادة يشرع له أن يقصد بسفره إليها زيارة المسجد النبوي الشريف، وعبادة اللَّه تعالى فيه؛ لأنه المسجد الثاني في الفضل ومضاعفة العبادة، والدليل على ذلك ما جاء في حديث عبد اللَّه بن الزبير رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ إِذْ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "صَلَاةٌ فِي مَسْجِدِي هَذَا أَفْضَلُ مِنْ أَلْفِ صَلَاةٍ فِيمَا سِوَاهُ إِلَّا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ" رواه الإمام أحمد وصححه ابن حبان.

هذا هو القصد المسنون شرعًا، وليس زيارة قبره الشريف؛ لأنه نص فِي المحديث الَّذِي رواه البخاري على أن الزيارة للمسجد، وذلك فِي قوله: «لَا تُشَدُّ الرِّحَالُ إِلَّا إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدَ: الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ، وَمَسْجِدِي هَذَا، وَالْمَسْجِدِ الْخَرَامِ، وَمَسْجِدِي هَذَا، وَالْمَسْجِدِ الْأَقْصَى» (٢) وقد روى مسلم هذا الحديث أيضًا. وليس النهي عَنْ شد الرحل إِلَى قبره الشريف استخفافًا بحقه ﷺ، فإن محبته مقدمة على محبة كل شيء بعد الله.

ولكنه امتثال لأمره، وقد قَالَ اللَّه تعالى فِي حقه: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَكُمُ عَنْهُ فَٱنْكُمُ أَلْسَلُولُ ﴾ [الحشر: ٧].

فإذا وصل الزائر إِلَى المسجد النبوي الشريف استحب له عند الدخول أن يقدم رجله اليمنى، ويقول: بسم اللَّه، والصلاة والسلام على رَسُول اللَّه، ثُمَّ يصلي ركعتين، والأفضل أن يكونا فِي الروضة الشريفة لقوله على: «مَا بَيْنَ بَيْتِي وَمِنْبَرِي رَوْضَةٌ مِنْ رِياضِ الْجَنَّةِ» (٣)، ويزور بعد الصلاة قبر الرسول عَلَيْ وقبرَيْ

<sup>(</sup>۱) ورواه البخاري من حديث أبي هريرة (۱۱۹۰)، ومسلم (۱۳۹٤)، والترمذي (۳۲۵)، والنسائي (۲۸۹۷)، وابن ماجه (۱٤٠٤)، وأحمد (۱٥٦٨٥)

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۱۸۹)، ومسلم (۱۳۹۷)، والترمذي (۳۲٦)، والنسائي (۷۰۰)، وأبو
 داود (۲۰۳۳)، وابن ماجه (۱٤۰۹)، وأحمد (۷۱٥۱)

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١١٩٥)، ومسلم (١٣٩٠)، والترمذي (٣٩١٥)، والنسائي (٦٩٥)، وأحمد (٩٣٥٨)

صاحبيه أبي بكر وعمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، فيقف تجاه القبر مما يلي وجهه الكريم بأدب وخفض صوت، ثُمَّ يسلم على النَّبِيِّ في فيقول: السلام عليك أيها النَّبِيُ ورحمة اللَّه وبركاته؛ وذلك لما جاء فِي سنن أبي داود عَنْ أبي هُرَيْرَةَ قَالْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ: «مَا مِنْ أَحَدِ يُسَلِّمَ عَلَيَّ إِلَّا رَدَّ اللَّهُ عَلَيَّ رُوْحِي حَتَّى أَرُدَّ عَلَيْهِ السَلام الله الله السَلام عليك يا نبي الله، السلام عليك يا نبي الله، السلام عليك يا خير خلق الله، السلام عليك يا سيد المرسلين وإمام المتقين، أشهد أنك عليك يا خير خلق الله، السلام عليك يا سيد المرسلين وإمام المتقين، أشهد أنك بلغت الرسالة، وأديت الأمانة، ونصحت الأمة، وجاهدت فِي الله حق جهاده، فجزاك الله عَنْ أمتك خير الجزاء، ثُمَّ يصلي على النَّبِيِّ عَلَيْ فيقول: اللهم صلِّ على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آله إبراهيم إنك

ثم يمضي الزائر إلى يمينه قليلًا فيسلم على أبي بكر الصديق رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ. ثُمَّ إلى يمينه أيضًا، فيسلم على عمر بن الخطاب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، ثُمَّ يتوجه إلى القبلة ويدعو اللَّه بما أحب، ولكن الأفضل أن يدعو بالأدعية الشرعية المأثورة، وأن يقدم من الدعاء ما فيه نصر دين اللَّه وإعلاء كلمته، ويدعو لنفسه ولوالديه ولمشايخه وأقاربه والمسلمين عامة، ويدعو اللَّه أن يشفع به محمدًا على وبوالديه وذريته وأقاربه ومن له حق عليه من المسلمين.

وإذا أراد العودة من المدينة المنورة فعل وَقَالَ مثلما تقدم. وتستحب زيارة البقيع والدعاء فيه للموتى بالدعاء المأثور، وهو خاص بالرجال. وكذلك تستحب زيارة مسجد قباء، فقد كان النَّبِيُّ عَلَيْ يزوره، ويحسن الذهاب إلَى أُحُد لمشاهدة مكان المعركة والدعاء للشهداء والترضي بهم، ومنهم حمزة بن عبد المطلب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ.

#### 

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۲۰٤۱)، وأحمد (۱۰٤٣٤)

## أشياء بحب على الزائر إجن نابها

بما أن الزائر قد جاء إِلَى المدينة المنورة لغاية دينية -وهي العبادة- فعليه أن يلتزم باتباع ما شرعه اللَّه ورسوله، وذلك باجتناب ما نَهَيَا عنه. ومن ذلك:

- ١ الابتعاد عَنِ التفوه بمطالب توجه إِلَى الرسول ﷺ، والله وحده هو القادر عليها، كتفريج الكروب وإبراء المرضى وزيادة الرزق وغير ذلك، أما الشفاعة فتكون بدعاء اللَّه أن يشفع به نبيه المصطفى ﷺ. فإن طلب ما لا يقدر عليه إلَّا اللَّه من غيره لَشرك وضلال.
- ٢ الاتجاه وقت الدعاء إِلَى القبلة لا إِلَى القبر الشريف، فإن ذلك أقرب للإجابة.
- ٣ عدم الطواف والتمسح بالقبر الشريف، فقد أجمع العلماء الأئمة وسلف الأمة على أن الطواف بغير الكعبة لا يجوز بحال. وأنه لا يمسح إلَّا الركن اليماني والحجر الأسود من الكعبة المشرفة.
- ٤ عدم الإكثار من التردد على القبر الشريف للسلام والزيارة، فإن الإكثار غير مشروع؛ لأنه لم يكن من عادة الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ولا من مذهب السلف الصالح. ويكفي المسلم أن يصلي ويسلم على الرسول في أي مكان كان؛ لأن الصلاة والسلام يبلغانه ولو كان فاعل ذلك في أقصى المعمورة.
- ٥ ألا يقف الزائر عند القبر أو بعيدًا عنه وقد اتخذ هيئة الوقوف في الصلاة جاعلًا يديه على صدره، مسبلًا عينيه، ومرخيًا حاجبيه، والرسول عليه الصلاة والسلام أهل للاحترام ولكن بغير هذه الوقفة الَّتِي هي من خصائص الوقوف بين يدى اللَّه تعالى.

٦ - يكره عنده رفع الصوت بالسلام والترحم والدعاء فقد قَالَ اللَّه تعالى:
 ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَرْفَعُواْ أَصْوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ وَلَا بَخْهَرُواْ لَهُ وَالْقَوْلِ كَجَهْرِ
 بَعْضِكُمٌ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَلُكُمٌ وَأَنتُهُ لَا تَشْعُرُونَ ۞ ﴿ [الحُجزات: ٢]

وهذا التشريع فِي حياته، وينسحب على ما بعد مماته.

٧ - لا يجوز سوء الأدب في أي مسجد كان كالضحك والعبث، فما رأيك بحصول شيء من ذلك في مسجده وسي من بعض أتباع الزائرين.

فهر الموضوعات



## فهر—الموضوعات انجزءالأول

| محة | ع الص                                    | لموضو  |
|-----|------------------------------------------|--------|
| ٥.  | الطبعة الثامنة                           | قدمة   |
| ٧.  | الطبعة السابعة                           | قدمة   |
| ٩.  | المؤلف                                   | رجمة   |
| 11  | الشارح                                   | رجمة   |
| ۱۹  | الشارحا                                  | قدمة   |
| ۲۱  | المؤلف                                   | قدمة   |
| ۲٥  | الطهارةا                                 | ئتاب ا |
|     | وأحكامها                                 |        |
| 40  | بىوء وأحكامه                             | الوخ   |
| 40  | عكام المتعلقة باستعمال الماء الدائم      | الأح   |
| ٣٨  | م الإناء الَّذِي شرب منه الكلب وولغ فيه  | حکر    |
|     | ، الوضوء وفضيلته                         |        |
| ٤٩  | حباب التيمن فِي الأمور الشريفة المستطابة | است    |
| ٥١  | لة إسباغ الوضوء                          | فضيا   |
| 00  | باب دخول الخلاء والاستطابة               | -1     |
| 79  | باب السواك                               | -4     |
| ٧٥  | باب المسح على الخفين                     | -٣     |

## تيسير العلام شرح عمدة الأحكام

| الصفحة                                 | الموضوع                          |
|----------------------------------------|----------------------------------|
| va                                     | ٤- باب فِي المذي وغيره           |
| ΑΥ                                     | حكم فِي حصول الحدث               |
| Λ٤                                     | حكم بول الصبي والصبية            |
| ا بول                                  | كيفية تطهير الأرض الَّتِي أصابه  |
| قص الشارب وتقليم الأظافر ونتف الإبط ٨٨ | بيان أحكام الختان والاستحداد و   |
| 91                                     | ٥- باب الغسل من الجنابة          |
| ٩٤                                     | كيفية الاغتسال من الجنابة .      |
| ٩٨                                     | حکم من ينام وهو جنب              |
| 99                                     | حكم احتلام المرأة                |
| 1.1                                    | بيان حكم المني                   |
| 1.7                                    | بيان أن الجماع يوجب الغسل        |
| غسل من الجنابة                         | بيان مقدار الماء الَّذِي يكفي لل |
| 1.v                                    | ٦- باب التيمم                    |
| ١٠٨                                    | كيفية التيمم                     |
| اللَّه بها النبي ﷺ ١١٣                 | بيان الأمور الخمسة الَّتِي خص    |
| 11V                                    | ٧- باب الحيض                     |
| 11V                                    | بيان حكم المرأة المستحاضة        |
| 171                                    | حكم مباشرة المرأة الحائض         |
| نها تقضي الصوم                         | الحائض لا تقضي الصلاة ولك        |

## فهرس الموضوعات

| الصفحة | لموضوع                                    |
|--------|-------------------------------------------|
| 179    | تتاب الصلاة                               |
| 1771   | ١- باب المواقيت فِي الصلاة                |
| 187    | ٢- باب فِي شيء من مكروهات الصلاة          |
| 101    | ٣- باب فِي أوقات النهي عَن الصلاة         |
| 10V    | ٤- باب قضاء الفوائت وترتيبها              |
| 109    | ٥- باب فضل صلاة الجماعة                   |
| \rv    | ٦- باب حضور النساء المسجد                 |
| 179    | ٧- باب السنن الراتبة                      |
| 177    | ٨- باب الأذان والإقامة                    |
| ١٨٥    | ٩- باب استقبال القبلة                     |
| 198    | ١٠- باب الصفوف                            |
| ۲۰۳    | ١١- باب الإمامة                           |
| 719    | ١٢- باب صفة صلاة النبي ﷺ                  |
| Yor    | ١٣- باب وجوب الطمأنينة فِي الركوع والسجود |
| ۲۰۹    | ١٤- باب القراءة فِي الصلاة                |
| ٢٧٣    | ١٥- باب سجود السهو                        |
| ۲۸۱    | ١٦- باب المرور بين يدي المصلي             |
| ٠ ٩٨٢  | ١٧- باب جامع                              |
| 791    | ١٨ - باب تحية المسجد                      |
| 790    | ١٩ - باب النهي عَن الكلام فِي الصلاة      |
| 799    | ٢٠- باب الإبراد في الظهر من شدة الحر      |

## تيسير العلام شرح عمدة الأحكام

| سفحة | وع الد                                                           | الموضو       |
|------|------------------------------------------------------------------|--------------|
| ۳.۳  | - باب قضاء الصلاة الفائتة وتعجيلها                               | -۲1          |
| ٣٠٧  | - باب جواز إمامة المتنفل بالمفترض                                | - ۲۲         |
| 4.9  | - باب حكم ستر أحد العاتقين فِي الصلاة                            | - ۲۳         |
| ۲۱۱  | - باب ما جاء فِي الثوم والبصل ونحوهما                            | -Y £         |
| ۲۱٤  | - باب التشهد                                                     | - 70         |
| ۳۱۷  | - باب كيفية الصلاة على النبي ﷺ                                   | ٠٢٦          |
| ۱۲۳  | - باب الدعاء بعد التشهد الأخير                                   | - ۲۷         |
| ٣٢٩  | - باب الوتر                                                      | ٠٢٨          |
| ٣٣٧  | - باب الذكر عقب الصلاة                                           | - <b>۲ 9</b> |
| ٣٤٧  | - باب الخشوع فِي الصلاة                                          | ٠٣٠          |
| ٣٥١  | - باب الجمع بين الصلاتين فِي السفر                               | ۳۱,          |
| ٣٥٧  | - باب قصر الصلاة فِي السفر                                       | -44          |
| ۱۲۳  | - باب الجمعة                                                     | -44          |
| ٣٧٣  | فضل التبكير إِلَى الجمعة                                         |              |
| ۳۷٦  | بيان وقت صلاة الجمعة                                             |              |
| ٣٧٨  | بيان ما كان النَّبِيِّ يقرؤه من القرآن فِي صلاة الفجر يوم الجمعة |              |
| ۳۷۹  | - باب صلاة العيدين                                               | ۳٤           |
| ۳۸۱  | بيان وقت الذبح يوم عيد الأضحى وما يصلح للأضحية من البهائم        |              |
| ٣٨٤  | بيان وجوب إعادة الذبح على من ضحى قبل العيد                       |              |
| ۲۸٦  | مشروعية خروج النساء إِلَى مصلى العيد                             |              |
| ۲۹۲  | التكبير في العيدين                                               |              |

## فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                   |
|--------|-------------------------------------------|
| ٣٩٥    | ٣٥- باب صلاة الكسوف ٢٥٠٠٠٠٠٠              |
| ٤٠١    | كيفية صلاة الكسوف                         |
| ٤٠٩    | ٣٦- باب الاستسقاء وكيفية صلاته            |
| ٤١٥    | ٣٧- باب صلاة الخوف وكيفيتها               |
| ٤٢٥    | كتاب الجنائز                              |
| £7V    | ١- باب فِي الصلاة على الغائب وعلى القبر   |
|        | ٢- باب فِي الكفن                          |
|        | ٣- باب فِي صفة تغسيل الميت وتشييع الجنازة |
| ξξο    | ٤- باب في موقف الإمام من الميت            |
| ξξν    | ٥- باب في تحريم التسخط بالفعل والقول .    |
| ٤٥٩    | كتاب الزكاة                               |
|        | بيان مقدار زكاة النقدين فِي عصرنا         |
|        |                                           |
|        | ١- باب صدقة الفطر                         |
| ξΛV    | كتاب الصيام                               |
| 0 • V  | ١- باب الصوم فِي السفر                    |
| 01V    | بيان حكم الصوم عمن مات وعليه صيام         |
| 077    | استحباب التعجيل فِي الفطر وتأخير السحور   |
| oyv    | ٢- باب أفضل الصيام وغيره                  |
| 080    | ٣- باب ليلة القدر                         |
| ٥٥١    | ٤- باب الاعتكاف ٤٠٠٠٠٠٠٠٠                 |

## تيسير العلام شرح عمدة الأحكام

| الصفحة | لموضوع                                |
|--------|---------------------------------------|
| ٥٦٣    | كتاب الحج                             |
| ٥٦٧    | ١- باب المواقيت                       |
| ٥٧٧    | ٢- باب ما يلبسه المحرم من الثياب      |
| ٥٨٥    | ٣- باب التلبية                        |
| ٥٨٩    | ٤- باب سفر المرأة بدون محرم           |
|        | ه- باب الفدية                         |
|        | ٦- باب حرمة مكة                       |
|        | ٧- باب ما يجوز قتله فِي الحرم         |
|        | ٨– باب دخول مكة والبيت                |
| 717    | ٩- باب الطواف وأدبه                   |
| ٠, ٧٢٢ | ١٠- باب التمتع                        |
| 779    | ١١- باب الهدي                         |
| ٦٤٩    | ١٢- باب الغسل للمحرم                  |
| ٦٥٣    | ١٣- باب فسخ الحج إِلَى العمرة         |
| 770    | ١٤- باب حكم تقديم الرمي               |
| 779    |                                       |
| ٠٠١    | ١٦- باب فضل الحلق وجواز التقصير .     |
| ٦٧٣    | ١٧- باب طواف الإفاضة والوداع          |
| ٦٧٧    | ۱۸ - باب وجوب المبيت بمنى             |
| ٦٧٩    | ١٩- باب جمع المغرب والعشاء فِي مزدلفة |
| ٦٨٣    | ٢٠ _ باب المحرم يأكل من صيد الحلال    |

## فهرس الموضوعات

| الصفحة                               | الموضوع  |
|--------------------------------------|----------|
| يارةيارة                             | أدب الز  |
| جب علمي الزائر اجتنابها              | أشياء يـ |
| انتهى الجزء الأول ويليه الجزء الثاني |          |
|                                      |          |



فِي مَهْذِيبُ شِيحٍ عُدةِ الطالبُ الإختيالان الجليّة في المسّائل الخلافيّة

تهذيب وتأليف الشيخ

(١٣٤٦ه ـ ١٤٤٣ه) عُضْوُهِيَنَّةِ كِلَارالعُلَمَاءُ بِالمَمَلَكُةُ

أشرف على المراجعة والطباعة بسًا بن المسترالبسّم

طبعةجديدة ننضيم ألضافات وتنقيحا فتركها التؤلف وَتُنشر لِلْمَرَةِ الأَوْلَىٰ



## نَضِيعُ الْحُكَامِيْ الْمُحَالِقُكَامِيْ الْمُحَالِقُكَامِيْ الْمُحَالِقُكَامِيْ الْمُحَالِقُكَامِيْ الْمُحَالِقُولُ الْمُحَالُونُ الْمُحَالِقُولُ الْمُحَالِقُولُ الْمُحَالِقُولُ الْمُحَالِقُولُ الْمُحَالِقُولُ الْمُحَالِقُولُ الْمُحَالِقُولُ الْمُحَالِقُولُ الْمُحَالِقُولُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقِ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحِمِّ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقِ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقِ الْمُحَالِقُ الْمُحِمِي الْمُحْلِقُ الْمُحِلِقُ الْمُحِلِي الْمُحْلِقُ الْمُحِلِي الْمُحِلِقُ الْمُحِلِي الْمُحِلِي الْمُحِلِي الْمُحِل

قوبلت هذه الطبعة على شخطيتان إحداهما: نسخة العلام عبللباسط بل <u>حالهيتم</u> والاخرى: نسخة ميس الهين مسلواعظ

تهذيب وَقالِيث الشيخ بر هي بري مراكي بري المراكي بي المراكي بي المراكي بري المراكي بري المراكي بي المراكي بي المراكي بي المراكي الم

ِ ١٣٤٦ه ـ ١٤٢٣ه) عُضّوُهَيَنَةِكِنارالعُلَمَاءِ بالمَلَكَةُ

أشرَق عَلى المراجعة والطاعة بسرا بن المسلم البسر البسر

طبعة *جديدة* نَنَضِمَّزُاصَافَات وَنقِحَان ثَرَكَهَا الْمُؤَلِثُ وَتُنشرِلِمَرَةِ الأَوَّلِ





لموفض الدين بن فدامه عبارية برئا حدين محدين فدامهٔ المفديك خبلي

عُضَوُ هَيَسَةِ كِالرالعُلَمَاءٌ بِالسَلكة

أشرَفَ عَلىٰ لمرَاجَعَةِ وَالطِّيَاعَةِ

بسًا بن عباست البسّا

طبعةجديدة ننضيم أضافات وتنقيحا لتركها النؤلف وَتُنشر لِلْمَرَةِ الأَوْلَىٰ



المَوْلِفَا تُنْ لِكُامِلَة لِلشَّا لِحَالِمُ اللَّهِ الْلِسَامْ (١)

# بلنايرالحرال

شرك عُمْدةِ الأَخْكَامِ

تهذيب وتأليف الشيخ

المراف والمراف والمالية المرافع المراف

(١٣٤٦هـ - ١٤٢٣هـ) عُضَّهُ هَيَّنَةِ كِنارِالعُلْمَاءِ بِالْمَهَلَكُهُ

أشرَفَ عَلىٰ المُرَاجَعَةِ وَالطَّلَيَاعَةِ بِسَّا ﴾ بن عباست البَسَا

الجرجه التافيت

دارالميمان



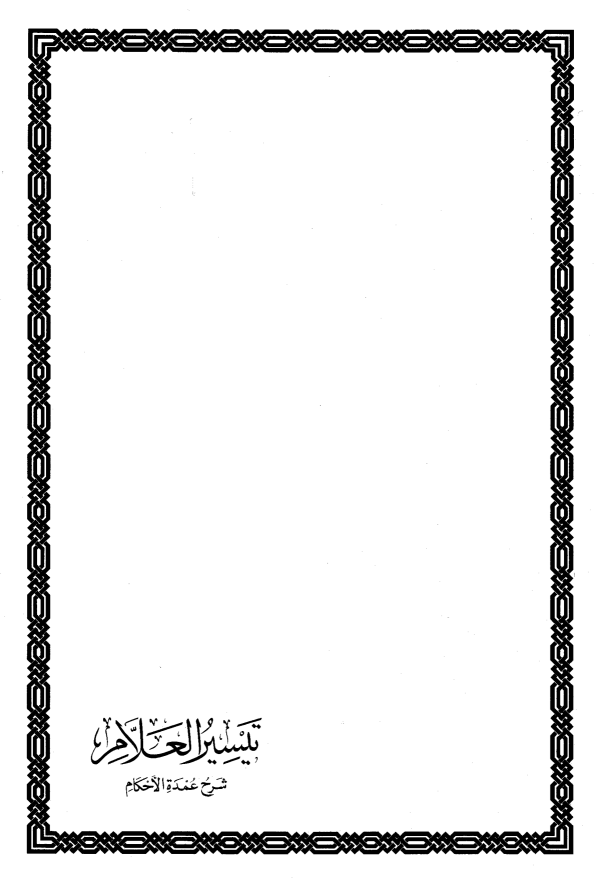
طبعة جديثكة تنصَمَنُ اضِافاتُ وَسَفِيْفاتُ مَرَّهَا ٱلمُؤَلِّفُ وَبِيُنُشْرِئامَةُ الأُولِيُّ

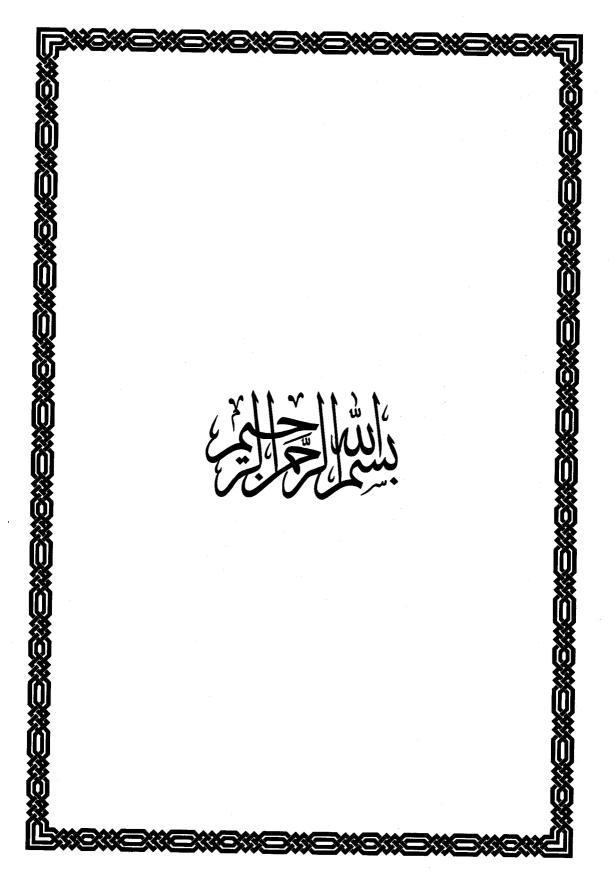


للنشروالنوزيع

المتملكة العَرَبَية السّعُوديّية

الرّبياض١٦٦٣ ـ صب٩٠٠٠ شاع العليّا العَامَرُ هَاتَف: ٣٣٣ ٢٦٢٤ - ١٩٥٥٤٤ - ١٨٥٥٤٦٤ (١٢٢٩) + فاكسُ :٢٨٠٥٨٧ (١٢٢٩) + فاكسّ الإِنَامُ الْعَامَة: ٣٢٢ ٢٢٦٤٤ (١٢٢٩) +





## المعياملات

تقديم: الإسلام (دين ودولة). فكما بين علاقة العبد بربه، واتصاله به، وآدابه معه، بين أنواع التصرفات، من البيع، والتأجير والمشاركات، والعقود الخيرية من الأوقاف والوصايا والهدايا. كما بين أحكام النكاح، والعلاقات الزوجية، من الشروط والعِشرة والنفقات والفُرْقة الزوجية، وآدابها وأحكامها والعدد ومتعلقاتها. ثُمَّ ما تحفظ به النفس من عقوبة الجنايات كالقصاص والديات والحدود. ثُمَّ تطبيق هذه الأحكام وتنفيذها من أبواب القضاء وأحكامه.

فقد نظم العلاقات بين الناس، فِي أسواقهم، ومزارعهم، وأسفارهم، وبيوتهم، وشوارعهم، فلم يدع شيئًا يحتاجون إليه فِي شئونهم إِلَّا وبينه بأعدل نظام، وأحسن ترتيب. فالناس يحتاج بعضهم إِلَى بعض، فِي هذه الحياة الدنيا؛ لأن الإنسان مدني بطبعه يحتاج إِلَى صاحبه، كما أن صاحبه محتاج إليه. ولا بدمن قانون عادل، يسن لهم طرق المعاملات، وإلا حلت الفوضى، وتفاقم الشر، وأصبحت وسائل الحياة وسائل للهلاك والدمار، وبسن هذه القوانين من الحكيم العليم بيان لما فِي الإسلام من رغبة فِي العمل ومحبة للكسب بأنواع التصرفات المباحة، حفظًا للنفس، وإعمارًا للكون.

فهو دين الحركة والنشاط والعمل، يحث عليه ويأمر به، ويجعله نوعًا من الجهاد فِي سبيل اللَّه، وقسمًا من العبادات، يكره الكسل والخمول والاتكال على البغير ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَنِ إِلَا مَا سَعَىٰ ﴿ النِّهِ ﴾ [النَّهِ ، النَّهِ وَقَالَ عَلَيْ الصَّلَوةُ وَالْتَكُولُ فَيْنِ الطَّلُوقُ وَالْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَالْبَغُوا مِن فَضَلِ اللَّهِ ﴾ [الجُمْعَة: ١٠]. وَقَالَ عَلَيْ : «التَاجِرُ الصَّدُوقُ يُحْشَرُ يَوْمَ الْقِيامَةِ مَعَ الصِّدِيقِينَ وَالشُهَدَاءِ » (١) والنصوص فِي هذا كثيرة مستفيضة.

والإسلام بهذه الأحكام، الَّتِي سن بها المعاملات وآدابها، أعطى كل ذي

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۱۲۰۹)

حق حقه، بالقسط والعدل، ووجه كل ذي طبع إِلَى ما يلائمه من الأعمال، ليعمر الكون بالقيام بشتى طرق الحياة المباحة.

ثم بعد هذا يأتي من يَهْرف بما لا يعرف، وينعق بما لا يسمع، فينعى على الإسلام، ويرميه جهلًا، بأن نظمه غير كافية للحياة المدنية، والتقدم الحضاري، فلا بد من استبدالها، أو تطعيمها بشيء من القوانين البشرية الوضعية. يريدون بذلك حكم الجاهلية الَّذِي تخلقت به الوحوش الضارية من أعداء البشرية، الذين سفكوا الدماء، وقتلوا الأبرياء، وأيموا النساء، وأيتموا الصغار، وآذوا الضعفاء، وأكلوا أموال الفقراء بحكم الطاغوت وشريعة الغاب. وهذه النظم الجائرة، وتلك الأحكام القاطعة الظالمة هي النظم الملائمة عندهم للوقت الحاضر، والصالحة لمقتضيات الحياة الحديثة، والأوضاع المتجددة.

أما الشريعة السماوية، والدستور الإلهي، الَّذِي سن من قبل حكيم خبير، عالم بأحوال البشر، فِي حاضرهم ومستقبلهم، ليكون النظام الأفضل، فهو غير صالح عند هؤلاء الذين يبغون حكم الجاهلية ﴿ وَمَنَ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ وَالسَامِين بما ينفعهم، وأعادهم إِلَى حظيرة دينهم، وأعزه بهم، إنه حميد مجيد سميع قريب.

كتاب البيوع



## كتاب البيوع

**البيوع**: جمع للبيع. والبيع مصدر، والمصادر لا تجمع. ولكن جمع لملاحظة اختلاف أنواعه.

وتعريفه لغة: أخذ شيء وإعطاء شيء، فقد أخذوه من البائع اللّذِي يمد، إما لقصد الصفقة، أو للتقابض على المعقود عليها من الثمن والمثمن. ولفظ (البيع) يطلق على الشراء أيضًا، فهو من الأضداد وكذلك (الشراء) فهو من الأضداد. لكن إذا أطلق البائع، فالمتبادر إلى الذهن أنه باذل السلعة.

أما تعريفه شرعًا: فهو مبادلة مال بمال؛ لقصد التملك، بما يدل عليه من صيغ القول والفعل. وجوازه ثابت بأصول الأدلة الأربعة:

- ١ الكتاب: ﴿ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ ﴾ [البَقرَة: ٢٧٥]٠
- ٢ والسنة: «الْبَيِّعَانِ بِالْخِيَارِ مَا لَمْ يَتَفَرَّقَا» (١)، ونصوص الكتاب والسنة فيه كثيرة.
  - ٣ وأجمع المسلمون على جوازه.
- ٤ ويقتضيه القياس؛ لأن الحاجة داعية إليه، فلا يتحصل الإنسان على ما يحتاجه إذا كان بيد غيره، إلَّا بطريقه.

أما الصيغة الَّتِي ينعقد بها فالصواب فِي ذلك ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية من أنه ينعقد بكل قول أو فعل، عده الناس بيعًا، سواء أكان متعاقبًا أم متراخيًا؛ لأن اللَّه تعالى لم يرد أن يتعبدنا بألفاظ معينة، وإنما القصد الدلالة على معناه، وبأي لفظ دل عليه، حصل المقصود. والناس يختلفون فِي مخاطبتهم

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۰۷۹)، ومسلم (۱۵۳۲)، والترمذي (۱۲٤٦)، والنسائي (٤٤٦٤)، وأبو داود (۳٤٥٩)، وابن ماجه (۲۱۸۲)، وأحمد (٤٥٥٢)

واصطلاحاتهم، تبعًا لاختلاف الزمان والمكان. فكل زمان ومكان له لغته واصطلاحاته، والمراد من ذلك المعنى.

وينفعنا فِي هذه الأبواب من المعاملات أن نفهم قاعدة جليلة، تحد لنا المعاملات المباحة، وأن نفهم أيضًا ضوابط تحيط بجميع المعاملات المحرمة، وترد إليها جميع جزئياتها، وهذه القاعدة هي: أن الأصل فِي المعاملات، وأنواع التجارات والمكاسب الحِل والإباحة، فلا يمنع منها إِلَّا ما حرمه اللَّه ورسوله، فهذا أصل عظيم يستند إليه فِي المعاملات والعادات. فمن حرم شيئًا من ذلك، فهو مطالب بالدليل؛ لأنه على خلاف الأصل، وبهذا يعلم سماحة الشريعة وسعتها، وصلاحيتها لكل زمان ومكان، وتطورها حسب مقتضيات البشر، ومصالح الناس، وهي قاعدة مطردة، مبناها العدل والقسط، ومراعاة مصالح الطرفين.

ولا تخرج المعاملة عَنْ هذا الأصل العظيم من الإباحة إِلَى التحريم، إِلَّا لما يقترن بها من محذور، يرجع إِلَى ظلم أحد الطرفين، كالربا والغرر، والجهالة، والخداع، والتغرير. فهذه معاملات - عند تأملها - نجدها تعود إِلَى ظلم أحد العاقدين. والمعاملات المحرمة ترجع إِلَى هذه الضوابط وما حرمت إِلَّا لمفاسدها وظلمها. فإن الشارع الحكيم الرحيم جاء بكل ما فيه صلاح، وحذر عَنْ كل ما فيه فساد، والحاصل أن المعاملات المحرمة ترجع إِلَى ضوابط، أعظمها الثلاثة الآتية:

الأول: الربا بأنواعه الثلاثة، ربا الفضل، وربا النسيئة، وربا القرض. الثاني: الجهالة والغرر، ويدخل فيهما جزئيات كثيرة، وَصُورَهُ متعددةٌ.

الثالث: الخداع والتغرير، ويشملان أنواعًا متعددة.

هذا مجملها وسيأتي - إن شاء اللَّه تعالى - تفصيلها فِي الأحاديث الآتية.

## الحديث التاسع والأربعون بعد المائتين

(٢٤٩) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «إِذَا تَبَايَعَ الرَّجُلَانِ فَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا بِالْخِيَارِ، مَا لَمْ يَتَفَرَّقَا وَكَانَا جَمِيعًا، أَوْ يُخَيِّرُ أَحَدُهُمَا الْآخَرَ فَتَبَايَعَا عَلَى ذَلِكَ وَجَبَ الْبَيْعُ»، أَحَدُهُمَا الْآخَرَ فَتَبَايَعَا عَلَى ذَلِكَ وَجَبَ الْبَيْعُ»، البخاري (٢١١٢) ومسلم (١٥٣١).

#### 

## الحديث الخمسون بعد المائتين

(۲٥٠) وَفِي مَعْنَاهُ مِنْ حَدِيثِ حَكِيمٍ بْنِ حِزَامٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «الْبَيِّعَانِ بِالْخِيَارِ مَا لَمْ يَتَفَرَّقَا - أَوْ قَالَ: حَتَّى يَتَفَرَّقَا - فَإِنْ صَدَقَا وَبَيَّنَا بُورِكَ لَهُمَا فِي بَيْعِهِمَا، وَإِنْ كَتَمَا وَكَذَبَا مُحِقَتْ بَرَكَةُ بَيْعِهِمَا». البخاري (٢٠٧٩) و (٢٠٨٢) و (٣١١٠)

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

## الغريب:

- ١ بِالْخِيَارِ: بكسر الخاء، اسم مصدر (اختيار) من الاختيار أي طلب خير
   الأمرين، من الإمضاء أو الرد.
- ٢ الْبَيِّعَان: بتشديد الياء، يعني البائع والمشتري أطلق عليهما من باب التغليب. وقد تقدم أن كل واحد من اللفظين يطلق على معنى آخر.
  - ٣ مُحِقَتْ: مبني للمجهول، معناه: ذهبت وزالت زيادة كسبهما وربحهما.
    - ٤ أَوْ يُخَيِّرُ أَحَدُهُمَا الْآخَرَ: أي يقول له: اختر إمضاء البيع.

## المعنى الإجمالي:

لما كان البيع قد يقع بلا تفكر ولا ترو، فيحصل للبائع أو المشتري ندم على فوات بعض مقاصده، جعل له الشارع الحكيم أمدًا يتمكن فيه من فسخ العقد. وهذا الأمد هي مدة مجلس العقد.

فما دام العاقدان فِي مجلس العقد، فلكل منهما الخيار فِي إمضاء العقد أو فسخه، فإذا افترقا بأبدانهما، افتراقا يتعارف الناس عليه، أو عقد البيع على أن لا خيار بينهما فقد تم العقد، ولا يجوز لواحد منهما الفسخ إلّا بطريق الإقالة.

ثم ذكر النّبِيُ عَلَيْ شيئًا من أسباب البركة والنماء، وشيئًا من أسباب الخسارة والهلاك. فأسباب البركة والربح والنماء، هي الصدق في المعاملة، وتبيين ما في المعقود عليه من عيب أو نقص أو غير ذلك. وأما أسباب المحق والخسارة، فهي كتم العيوب، والكذب في المعاملة والتدليس. وهي أسباب حقيقية لبركة الدنيا بالزيادة والشهرة بحسن المعاملة، وفي الآخرة بالأجر والثواب، وحقيقة لمحق كسب الحياة، من سيىء المعاملة والابتعاد عنه، حتى يفقد ثقة الناس وإقبالهم، وخسارة في الآخرة؛ لغشه الناس. وَ«مَنْ غَشّنَا فَلَيْسَ مِنّا»(١).

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إثبات خيار المجلس لكل من البائع والمشتري، من إمضاء البيع أو فسخه.
  - ٢ إن مدته من حين العقد إِلَى أن يتفرقا من مجلس العقد.
    - ٣ إن البيع يلزم بالتفرق بأبدانهما من مجلس العقد.
- إن البائع والمشتري لو اتفقا على إسقاطه بعد العقد وقبل التفرق، أو تبايعا
   على أن لا خيار لهما، لزم العقد؛ لأن الحق لهما، وكيفما اتفقا جاز.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۰۱)، وابن ماجه (۲۲۲۵)، وأحمد (۲۷۵۰۰)

- الفرق بين حق اللَّه تعالى ومحض حق الآدمي. فما كان لله لا يكفي لجوازه رضا الآدمي، كعقود الربا، وما كان للآدمي، جاز برضاه المعتبر؛ لأن الحق لا يعدوه.
- ٦ لم يجد الشارع للتفرق حدًّا، فمرجعه إِلَى العرف. فما عده الناس مفرقًا لزم البيع به. فالخروج من البيت الصغير، أو الصعود إِلَى أعلاه، والتنحي فِي الصحراء ونحو ذلك، يعد تفرقًا منها لمدة الخيار، وملزمًا للعقد.
- ٧ حرم العلماء التفرق، خشية الفسخ؛ لما روى أهل السنن من أَنَّ النَّبِيَّ
   عَيْنِهُ قَالَ: «وَلَا يَحِلُّ لَهُ أَنْ يُفَارِقَ صَاحِبَهُ، خَشْيَةَ أَنْ يَسْتَقِيلَهُ» (١)، ولأنه تحايل لإسقاط حق الغير.
- ٨ إن الصدق فِي المعاملة وبيان ما فِي السلعة سبب للبركة فِي الدنيا والآخرة، كما أن الغش والكذب والكتمان سبب محق البركة وزوالها، وهذا شيء محسوس فِي الدنيا، فإن الذين تنجح تجارتهم، وتروج سلعهم هم أهل الصدق والمعاملة الحسنة. وما خسرت تجارة وفلست إلَّا بسبب الخيانة، وما عند اللَّه لأولئك وهؤلاء أعظم.

## اختلاف العلماء: اختلف العلماء في ثبوت خيار المجلس،

فذهب جمهور العلماء من الصحابة والتابعين، والأئمة إِلَى ثبوته، ومن هؤلاء علي بن أبي طالب، وابن عباس، وأبو هُرَيْرَة، وأبو برزة، وطاوس، وسعيد بن المسيب، وعطاء، والحسن البصري، والشعبي، والزهري، والأوزاعي، والليث، وسفيان بن عيينة، والشافعي، وأحمد بن حنبل، وإسحاق، وأبو ثور، والبخاري، وسائر المحققين المجتهدين، ودليلهم هذه الأحاديث الصحيحة الصريحة، كحديثي الباب وغيرهما. قَالَ ابن عبدالبر: حديث عبد اللَّه بن عمر أثبت ما نقل الآحاد.

<sup>(</sup>۱) رُواه الترمذي (۱۲٤۷)، والنسائي (٤٤٨٣)، وأبو داود (٣٤٥٦)، وأحمد (٦٦٨٢)

وذهب أبو حنيفة، ومالك وأكثر أصحابهما إِلَى عدم ثبوت خيار المجلس، واعتذروا عَنِ العمل بهذه الأحاديث بأعذار ضعيفة، أجاب عنها الجمهور بما أوهاها، ومن تلك الاعتذارات:

أولًا: إن الحديث على خلاف عمل أهل المدينة، وعملهم حجة.

ورد بأن كثيرًا من أهل المدينة يرون الخيار، ومنهم الصحابة المتقدم ذكرهم، وسعيد بن المسيب. قَالَ ابن عبدالبر: لا تصح دعوى إجماع أهل المدينة في هذه المسألة؛ لأن سعيد بن المسيب وابن شهاب - وهما من أجل فقهاء المدينة - روي عنهما منصوصًا العمل به، وقد كان ابن أبي ذئب - وهو من فقهاء المدينة معاصر لمالك - ينكر عليه ترك العمل به، فكيف يصح لأحد أن يدعي إجماع أهل المدينة في هذه المسألة؟ هذا لا يصح القول به. ا هـ.

وعلى فرض أنهم مجمعون، فليس إجماعهم بحجة؛ لأن الحجة إجماع الأمة، الَّتِي ثبتت لها العصمة. قَالَ ابن دقيق العيد: فالحق الَّذِي لا شك فيه أن عمل أهل المدينة وإجماعهم لا يكون حجة فيما طريقه الاجتهاد والنظر؛ لأن الدليل العاصم للأمة من الخطأ في الاجتهاد لا يتناول بعضهم ولا مستند للعصمة سواه. اهـ.

ثانيًا: إن المراد بـ (المتبايعان) فِي الحديث، المتساومان. والمراد بالخيار قبول المشتري أو رده.

ورد بأن تسمية السائم بائعًا مجاز، والأصل الحقيقة. وأيضًا لا يمكن تطبيق الحديث الَّذِي ذكر فيه التفرق، على حال السائمين. قَالَ ابن عبدالبر: إذا حمل على المتساومين لا يكون حينئذ فِي الكلام فائدة، إذ من المعلوم أن كل واحد من المتساومين بالخيار على صحابه ما لم يقع إيجاب بالبيع والعقد والتراضي، فكيف يرد الخبر بما لا يفيد فائدة! وهذا ما لا يظنه ذو لب على رَسُول اللَّهِ عَيْقَ.

ثالثاً: إن المراد بالتفرق تفرق الأقوال بين البائع والمشتري عند الإيجاب والقبول.

ورد بأنه خلاف الظاهر من الحديث، بل خلاف نص بعض الأحاديث وهو: «أَيُّمَا رَجُلِ ابْتَاعَ مِنْ رَجُلِ بَيْعَةً، فَإِنَّ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا بِالْخِيَارِ، حَتَّى يَتَفَرَّقَا مِنْ مَكَانِهِمَا» (أَيُ وَأَيضًا الإيجاب والقبول لم يحصل بهما افتراق، وإنما حصل بهما اجتماع والتئام.

وهذه نماذج من محاولتهم رد الحديث، سقت منها هذه الثلاثة؛ ليعلم القارئ أنهم لم يستندوا على شيء. وهم المالكيون والحنفيون. كما قَالَ ابن عبدالبر. وقد بالغ العلماء بالرد عليهم، حتى نقل عَنْ بعضهم الخشونة على مالك، لرده الحديث الصحيح، وهو من رواته، وقد روي هذا الحديث من وجوه كثيرة عَنْ جماعة من الصحابة، وإن خالف الحكم فِي هذين الحديثين بعض ظواهر النصوص من تمام البيع بالعقد بدون ذكر التفرق فإن الشرع قد يخرج بعض الجزئيات عَنِ الكليات تعبدًا أو لمصلحة تخصها.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري(٢١,١٢)، ومسلم(١٥٣١) بمعناه



# بابمانهل سرعت مرالب وع

# الحديث الحادي والخمسون بعد المائتين

(٢٥١) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ «نَهَى عَنِ الْمُنَابَذَةِ وَهِيَ: طَرْحُ الرَّجُلِ ثَوْبَهُ بِالْبَيْعِ إِلَى الرَّجُلِ قَبْلَ أَنْ يُقَلِّبَهُ أَوْ يَنْظُرَ إِلَيْهِ،

وَنَهَى عَنِ الْمُلَامَسَةِ، وَالْمُلَامَسَةُ: لَمْسُ الرَّجُلِ النَّوْبَ وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِ». (البخاري (٢١٤٤) ومسلم (١٥١٢)).

 $\mathbf{o} \mathbf{o}$ 

## المعنى الإجمالي:

نهى النّبِيُّ عَنْ بيع الغرر؛ لما يحصل فيه من مضرة لأحد المتعاقدين، بأن يغبن في بيعه أو شرائه. وذلك كأن يكون المبيع مجهولًا للبائع، أو للمشتري، أو لهما جميعًا. ومنه بيع المنابذة، بحيث يطرح البائع الثوب مثلًا على المشتري، ويعقدان البيع قبل النظر إليه أو تقليبه. ومثله بيع الملامسة، كأن يجعلا العقد على لمس الثوب، مثلً قبل النظر إليه أو تقليبه. وهذان العقدان يفضيان إلى الجهل والغرر في المعقود عليه، فأحد العاقدين تحت الخطر إما غانمًا أو غارمًا، فيدخلان في باب المَيْسِر المنهي عنه.

### ما يستفاد من الحديث:

١- النهي عَنْ بيع الملامسة وفسرت بتفاسير، الصحيح منها ما ذكر في هذا الحديث وأشباهه من التفاسير الَّتِي تعود إِلَى جهالة المبيع والغرر فيه. ومن ذلك تفسير الشافعي أن يأتي بثوب مطوي أو فِي ظلمة، فيلمسه المستام فيقول صاحبه: بعتكه بكذا، بشرط أن يقوم لَمْسُكَ مقام نظرك.

- ٢ النهي عَنْ بيع المنابذة وفسرت أيضًا بتفاسير، الصحيح منها ما ذكر في هذا الحديث وأشباهه، مما يعود إلَى الجهالة في المبيع. ومنه بيع الحصاة كأن يقول: أي ثوب وقعت عليه الحصاة فعليك بكذا.
- ٣ أما جعل اللمس أو النبذ بيعًا، أو يجعل البيع معلقًا باللمس أو النبذ مع معرفة المبيع في هذه الصور فالصحيح أن البيع صحيح؛ لأنه لا يترتب عليه محذور شرعى، كالبيع بالمعاطاة.
  - ٤ إن هذين البيعين غير صحيحين؛ لأن النهي يقتضى الفساد.
- المراد بالنهي المبيعات المختلفة، بصفاتها أو قيمتها، أما ما كان متفقًا،
   متساوي القيم فيصح؛ لأنه لا تحصل بشرائه على هذه الطرق الجهالة المحذورة.
- استدل بذلك على عدم صحة شراء المجهول وعدم صحة شراء الأعمى فيما طريق العلم به النظر؛ لأن ذلك يفضي إِلَى الغرر.
- ٦ وأما المبيع الغائب فإنه يصح بيعه إذا كان الوصف يحيط به، وإذا وصف وصفًا تنتفي معه جهالته، كوصف بيع السلم، فإذا لم يجده المشتري على الصفة المشروطة، فإن كان موصوفًا فِي الذمة فالعقد صحيح ويلزم البائع إحضار ما تتم به الصفات المشروطة فِي العقد.
- النووي: اعلم أن الملامسة والمنابذة ونحوهما مما نص عليه، هي داخلة في النهي عَنْ بيع الغرر، ولكن أفردت بالذكر؛ لكونها من بيعات الجاهلية المشهورة. قال: والنهي عَنْ بيع الغرر أصل عظيم من أصول البيوع، ويدخل فيه مسائل كثيرة غير منحصرة. وَقَالَ ابن عبدالبر: الأصل في هذا الباب كله النهي عَنِ القمار والمخاطرة، وذلك لِلْمَيْسِر المنهي عنه.

٨ - بهذا تبين أن ما نهي عنه في هذا الحديث، مرجعه إِلَى الضابط الثاني المتقدم.

# الحديث الثاني والخمسون بعد المائتين

(٢٥٢) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: لَا تَلَقَّوُا الرُّكْبَانَ، وَلَا يَبِعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْض، وَلَا تَنَاجَشُوا، وَلَا يَبِعْ حَاضِرٌ لِبَادٍ، وَلَا تُصَرُّوا الْغَنَم، وَمَنِ ابْتَاعَهَا فَهُوَ بِخَيْرِ النَّظَرَيْنِ بَعْدَ أَنْ يَحْلُبَهَا؛ إِنْ رَضِيَهَا أَمْسَكَهَا، وَإِنْ سَخِطَهَا رَدَّهَا وَصَاعًا مِنْ تَمْرٍ» (البخاري (٢١٥٠) ومسلم (١٥١٥)). وفي لفظ: «هُوَ بِالْخِيَارِ ثَلَاتًا». (مسلم (١٥٧٤)).

#### 

# الحديث الثالث والخمسون بعد المائتين

(۲۰۳) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ تُتَلَقَّى الرُّكْبَانَ، وَأَنْ يَبِيعَ حَاضِرٌ لِبَادٍ». البخاري (۲۱۰۸) و(۲۲۷٤) ومسلم (۱۵۲۱). قَالَ: فَقُلْتُ، لِابْنِ عَبَّاسٍ مَا قَوْلُهُ: «حَاضِرٌ لِبَادٍ؟». قَالَ: لَا يَكُونُ لَهُ سِمْسَارًا.

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

### الغريب:

- ١ لَا تَلَقُوا الرُكْبَانَ: جمع (راكب) ويراد تلقي القادمين إلى البلاد لبيع سلعهم، فيشتريها منهم قبل وصولهم إلى السوق، وأطلق على الركبان تغليبًا، وإلا فهو شامل للمشاة.
- ٢ ولا تَنَاجَشُوا: النجش، بفتح النون وإسكان الجيم، وهو الزيادة في السلعة ممن لا يريد شراءها، بل لنفع البائع بزيادة الثمن، أو مضرة المشتري بإغلائها عليه. مأخوذ من (نجش الصيد) وهو استثارته؛ لأن الزائد يثير الرغبة في السلعة، ويرفع ثمنها. قَالَ ابن قتيبة: النجش: الختل والخديعة، ومنه قيل للصائد: ناجش؛ لأنه يختل الصيد.

- ٣ وَلَا يَبِعْ حَاضِرٌ لِبَادٍ: الحاضر: هو البلدي المقيم. (والبادي) نسبة إِلَى البادية. والمراد به القادم ليبيع سلعته بسعر وقتها، سواء أكان بدويًا أم حضريًا، فيقصده الحاضر ليبيع له سلعته بأغلى من سعرها لو كانت مع صاحبها. والسمسار هو البائع أو المشتري لغيره.
- ٤ وَلَا تُصَرُّوا الْغَنَمَ: بضم التاء وفتح الصاد، بعدها راء مثقلة مضمومة، ثُمَّ واو الجماعة، والفعل مجزوم بلا الناهية، (والغنم) منصوب على المفعولية، من التصرية، وهي الجمع. قَالَ ابن دقيق العيد: تقول: صريت الماء في الحوض وصريته (بالتخفيف) إذا جمعته. وتصرية البهائم، حبس اللبن في ضروعها حتى يجتمع. والمنهي عنه، إذا قصد به تغرير المشترى بكثرة لبنها.

## المعنى الإجمالي:

فِي هذين الحديثين الجليلين، ينهى النَّبِيُّ ﷺ عَنْ خمسة أنواع من البيع المحرم، لما فيها من الأضرار العائدة على البائع أو المشتري أو غيرهما.

- ١ فنهى عَنْ تلقي القادمين لبيع سلعهم من طعام وحيوان، فيقصدهم قبل أن يصلوا إلى السوق، فيشتري منهم جلبهم. فلجهلهم بالسعر، ربما غبنهم في بيعهم، وحرمهم من باقي رزقهم الَّذِي تعبوا فيه وطووا لأجله المفازات، وتجشموا المخاطر، فصار طعمة باردة لمن لم يَكِد فيه.
- ٢ كما نهى أن يبيع أحد على بيع أحد، ومثله في الشراء على شرائه. وذلك بأن يقول في خيار المجلس أو الشرط: أعطيك أحسن من هذه السلعة أو بأرخص من هذا الثمن، إن كان مشتريًا، أو: أشتريها منك بأكثر من ثمنها، إن كان بائعًا، ليفسخ البيع، ويعقد معه. وكذا بعد الخيارين، نهى عَنْ ذلك؛ لما يسببه هذا التحريش من التشاحن والعداوة والبغضاء، ولما فيه من قطع رزق صاحبه.

- ٣ ثم نهى عَنِ النجش، الَّذِي هو الزيادة فِي السلعة لغير قصد الشراء، وإنما لنفع البائع بزيادة الثمن، أو ضرر المشتري بإغلاء السلعة عليه. ونهى عنه؛ لما يترتب عليه من الكذب والتغرير بالمشترين، ورفع ثمن السلع عَنْ طريق المكر والخداع.
- ٤ وكذلك نهى أن يبيع الحاضر للبادي سلعته؛ لأنه يكون محيطًا بسعرها؛ فلا يُبقي منه شيئًا ينتفع به المشترون. والنبي ﷺ يقول: «دَعُوا النَّاسَ، يَرْزُقُ اللَّهُ بَعْضَهُمْ مِنْ بَعْض»(١). وإذا باعها صاحبها حصل فيها شيء من السعة على المشترين. فالنهي عَنْ بيع الحاضر للبادي، خشية التضييق على المقيمين.
- ٥ ثم نهى عَنْ بيع التغرير والتدليس، وهو ترك اللبن في ضروع بهيمة الأنعام، ليجتمع عند بيعها فيظن المشتري أن هذا عادة لها فيشتريها زائدًا في ثمنها ما لا تستحقه، فيكون قد غر المشتري وظلمه. فجعل الشارع له مدة يتدارك بها ظلامته، وهي الخيار ثلاثة أيام، له أن يمسكها، وله أن يردها على البائع بعد أن يعلم أنها مصراة. فإن كان قد حلب اللبن ردها ورد معها صاع تمر بدلًا منه.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ النهي عَنْ تلقي القادمين، لبيع سلعتهم، والشراء منهم، قبل أن يصلوا
   إلَى السوق فالنهي يفيد التحريم، وسيأتي قريبًا أن البيع صحيح أو باطل.
- ٢ الحكمة فِي النهي لئلا يخدعوا، فيشتري منهم سلعهم بأقل من قيمتها
   بكثير.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۵۲۲)، والترمذي (۱۲۴۳)، والنسائي (٤٤٩٥)، وابن ماجه (۲۱۷٦)، وأحمد (۱۳۸۷۹)

- ٣ تحريم البيع على بيع المسلم وهو أن يقول لمن اشترى سلعة بعشرة: عندي مثلها بتسعة. ومثله الشراء على شرائه، كأن يقول لمن باع سلعته بتسعة: عندي فيها عشرة، ليفسخ العقد مع الأول، ويعقد معه. ومحل التحريم في زمن خيار المجلس أو خيار الشرط، وكذلك بعد الخيارين؛ لأن فيه ضررًا أيضًا من تأسيف العاقد، مما يحمله على محاولة الفسخ، بانتحال بعض الأعذار، أو اضطغانه على البائع أو المشتري منه، وغير ذلك من المفاسد. ومثل المسلم في ذلك، الذَّمِّيُّ وإنما خرج مخرج الغالب. وقد قَالَ ابن عبد البر: أجمع الفقهاء على أنه لا يجوز دخول المسلم على الذمي في سومه، إلَّا الأوزاعي وحده.
- ٤ مثل البيع فِي التحريم، خطبة النكاح على الخاطب قبله. وكذلك الوظائف والأعمال، كالمقاولات والإجارات، وغير ذلك من العقود لأن المعنى الموجود فِي البيع وهو إثارة العداوة والبغضاء موجود فِي الكل.
- ٥ النهي عَنْ بيع الحاضر للبادي وصفته (أن يقدم من يريد بيع سلعته من غير أهل البلد، فيتولى بيعها له أحد المقيمين فِي البلد) فتحريمه مخصص لحديث «الدِّينُ النَّصِّيحَةُ»(١).
- ٦ والحكمة في النهي، إغلاء السلعة على المقيمين إذا باعها عليهم أحد منهم، بخلاف ما إذا كانت مع القادم، فلجهله بالسعر، لا يستقصي جميع قيمتها، فيحصل بذلك سعة على المشترين.
- ٧ قيد بعض العلماء التحريم وبشروط، أهمها أن يقدم البادي لبيع سلعته،
   وأن يكون جاهلًا بسعر البلد، وأن يكون بالناس حاجة إليها.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۵۵)، والترمذي (۱۹۲٦)، والنسائي (٤١٩٧)، وأبو داود (٤٩٤٤)، وأحمد (٣٢٧١)

- ٨ النهي عَنْ تصرية اللبن فِي ضروع بهيمة الأنعام عند البيع.
- ٩ تحريم ذلك؛ لما فيه من التدليس والتغرير بالمشتري، فهو من الكذب،
   وأكل أموال الناس بالباطل. وإن كان قد صراها لحاجته أو لغير قصد
   البيع فذلك جائز على ألَّا يضر بالحيوان، وإلا فحرام.
- 1- إن البيع صحيح لقوله: «إنْ رَضِيهَا أَمْسَكَهَا»، ولكن له الخيار بين الإمساك والرد، إذا علم بالتصرية، سواء أعلمه قبل الحلب، أم بالحلب.
  - ١١- إن خياره يمتد ثلاثة أيام منذ علم التصرية.
- ١٢- يفيد هذا الحديث أن كل بيع يقع فيه التدليس فهو محرم، وأن المدلس عليه بالخيار.
- 17- إذا علم التصرية، وردها بعد حلبها رد معها صاعًا من تمر بدلًا من اللبن. سواء كانت المصراة من الغنم، أو الإبل، أو البقر، قلَّ اللبن أو كثر. وتقديره من الشارع بمقدار من التمر لا يزيد ولا ينقص روعي فيه قطع الخصام والنزاع لو ترك تقدير ذلك إليهما، بإعادة زيادة اللبن أو نقصه أو اختلاطه باللبن الحادث في الضرع. وتقدير ذلك بالتمر أفضل؛ لأن كلا من التمر والحليب قوت ذلك الزمان، ولأن كليهما مكيل. وهذا التمر مقابل اللبن الَّذِي اشتريت وهو في ضرعها. أما الحادث بعد، فلا يرد عنه شيئًا، لأن الخراج بالضمان.
- 15- النهي عَنِ النجش، وهو زيادة من لا يريد شراء السلعة فِي ثمنها، وذلك لنفع البائع أو الإضرار بالمشتري، وربما قصد الإضرار بكليهما، وهو محرم، لأن النهي يقتضي التحريم. وإذا كان قد تواطأ مع البائع على النجش فهما شريكان فِي الإثم وهو مثبت للخيار فِي البيع.

#### اختلاف العلماء:

مذهب جمهور العلماء صحة شراء متلقي الركبان، بل حكي عَنْ جميع العلماء. والدليل على ذلك ما رواه مسلم وغيره «لَا تَلَقَّوُا الْجَلَبَ، فَمَنْ تَلَقَّاهُ فَاشْتَرَى مِنْهُ، فَإِذَا أَتَى سَيِّدَهُ السُّوقَ، فَهُوَ بِالْخِيَارِ»(١). كما أن النهي فِي الحديث لا يعود إِلَى نفس العقد، ولا إِلَى ركن أو شرط منه، وإنما هو لأجل الإضرار بالركبان، ولا يقدح فِي نفس البيع، بل يمكن تداركه.

واختلفوا فِي ثبوت الخيار، فذهب الشافعي، وأحمد إِلَى ثبوته، إذا غبن البائع غبنًا خارجًا عَنِ العادة والعرف عند التجار. ودليلهم الحديث المتقدم، ولأن هذا ضرر نزل بالبائع، ولا يمكن تداركه بغير الخيار. وذهب الحنفية إِلَى عدم الخيار، والقول الأول هو الصحيح.

واختلفوا فِي صحة بيع من باع على بيع أخيه. فذهب الإمام أحمد فِي المشهور عنه، والظاهرية: إِلَى أن البيع غير صحيح، فلا ينعقد؛ للنهي عنه، والنهي يقتضي الفساد. وذهب الأئمة الثلاثة إِلَى صحة البيع؛ لأن النهي لا يعود إِلَى نفس العقد، بل إِلَى أمر خارج عنه. وما يقال فِي البيع على البيع، يقال مثله فِي الشراء على الشراء؛ لأن المعنى واحد فيهما، ولأن الشراء يسمى بيعًا أيضًا.

واختلفوا فِي صحة بيع الحاضر للبادي. فالمشهور فِي مذهب **الإمام أحمد**، البطلان بشروط أربعة:

- ١ أن يكون بالناس حاجة إِلَى السلعة.
- ٢ وأن يقدم البائع، لبيع سلعته بسعر يومها.
  - ٣ وأن يكون جاهلًا بسعرها.
  - ٤ وأن يقصده الحاضر لبيعها له.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۵۱۹)، والنسائي (٤٥٠١)، وأحمد (٩٩٥١).

فإن اختل شرط منها صح البيع، ودليلهم أن النهي يقتضي الفساد.

وذهب الجمهور إِلَى صحة البيع مع التحريم؛ لمخالفته النهي.

وذهب جمهور العلماء - ومنهم الأئمة الثلاثة، مالك، والشافعي، وأحمد: إلَى رد صاع من تمر، عَنْ لبن المصراة عند ردها إِلَى البائع، كما هو نص الحديث الصحيح. وذهب الحنفية: إِلَى أنه لا يرد شيئًا، وللمشتري اللبن بدل علفها. وحالوا رد نص الحديث بدعوى النسخ بقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاتَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمُ لِيَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وإن فرضنا تأخر الآية عَنِ الحديث، فما فيها حجة؛ لأنها في باب العقوبات، وليس موضوعنا منها. واعتذارهم الثاني عَنِ الأخذ بالحديث، أنه مخالف لقياس الأصول، وهو أن اللبن مثلي، فيقتضي الضمان بمثله، والضمان يكون بقدر المثل، وهذا ضمن بصاع مطلقًا، قل أو كثر. وما أشبه ذلك من اعتراضات أجاب عنها العلماء. ويكفي للجواب عنها أن نقول: إن خبر الشارع الثابت مقدم على قياس الأصول؛ لأنه أصل بنفسه، واجب الاعتبار بل إن الأصول لا تستند ولا تؤصل، إلّا من نصوص الشارع. فلا يمكن أن ندفع حديثًا صحيحًا واضحًا بلا معارض راجح يقدم عليه. قَالَ الخطابي فِي (معالم السنن): والأصل أن الحديث ثبت عَنْ رَسُول اللَّهِ عَيْنٌ، وجب القول به، وصار أصلًا فِي نفسه. والأصول إنما صارت أصولًا لمجيء الشريعة بها وخبر المصراة قد جاء به الشرع من طرق جياد، فالقول به واجب، وليس تركه لسائر الأصول بأولى من تركها له - اه كلامه.

فائدتان: الأولى: إذا تأملت ما تقدم من الاستنباطات و خلاف العلماء وجدت أن بعضهم مستمسك بظاهر الحديث، وآخذ بما دل عليه لفظه، وبعضهم الآخر قد قيده ببعض القيود، تخصيصًا أو تعميمًا. وهذا كما قَالَ تقي الدين بن دقيق العيد: دائر بين اتباع المعنى، واتباع اللفظ. والأحسن أن ينظر في المعنى إلى الظهور والخفاء، فحيث يظهر ظهورًا كثيرًا، فلا بأس باتباعه. وتخصيص النص به

أو تعميمه على قواعد القياس، وحيث يخفى أو لا يظهر ظهورًا قويًا، فاتباع اللفظ أولى. على أني لم أذكر إِلَّا قليلًا مما لم يدل عليه ظاهر الحديث، وذلك حين يقوى الأخذ بالمعنى جدًّا، كتقييد إطلاق بيع البائع للبادي بتلك الشروط الثلاثة، فإنها - عند تأمل معنى الحديث، ومقصود النهي منه - معتبرة، وكذلك تعميم الحكم في تصرية بهيمة الأنعام مع أن الوارد في هذا الحديث الغنم؛ لأن المعنى مفهوم وظاهر عمومه في جميعها. وكذلك تقييد (خيار الجالب) بالغبن عادة، رجوعًا إِلَى المعنى الواضح في ذلك، وهو إزالة الضرر عنه، وأعرضت عَنْ شيئين هما:

- ١ إما تمسك حرفي متقيد باللفظ، كمن جمد على قصر حكم التصرية في الغنم خاصة؛ لأنها المنصوص عليها، وغفل عَنِ المعنى الواضح المقصود.
- ٢ وإما ابتعاد عَنْ ظاهر الحديث إِلَى معنى بعيد، كمن شرط فِي بطلان بيع الحاضر للبادي، أن يقصده الحاضر، فإن لم يقصده بل قصده البادي فلا تحريم، والبيع صحيح، على أني ذكرته عَنْ مذهب الحنابلة لبيان المذهب فقط.

وبهذا أرى أني توسطت بين الوجهتين، وسلكت طريقًا متوسطة مرضية.

الثانية: فِي تحريم تلقي الركبان، وبيع الحاضر للبادي يعلم كيف أن الإسلام يراعي المصالح العامة على المصالح الخاصة، كما هو مقتضى العقل الصحيح، فإن انتفاع أهل البلد بشرائهم السلع رخيصة، قدم على انتفاع الواحد ببيعه سلعته غالية. كذلك منعت مصلحة فرد يتلقى الركبان، لأجل مصلحة أهل البلد الذين لهم الحق فِي أن ينتفعوا جميعًا بالشراء من الجالب مباشرة، مع ما فيه من دفع الضرر عن الجالب أيضًا.

#### CARC CARC CARC

# الحديث الرابع والخمسون بعد المائتين

(٢٥٤) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ حَبَلِ الْحَبَلَةِ» - وَكَانَ الرَّجُلُ يَبْتَاعُ الْجَزُورَ بَيْعِ حَبَلِ الْحَبَلَةِ» - وَكَانَ الرَّجُلُ يَبْتَاعُ الْجَزُورَ بَيْعِ حَبَلِ الْحَبَلَةِ» - وَكَانَ الرَّجُلُ يَبْتَاعُ الْجَزُورَ بَيْعِ النَّاقَةُ، ثُمَّ تُنْتَجَ النَّتِي فِي بَطْنِهَا. (البخاري (٢١٤٣) و (٣٨٤٣) ومسلم إلى أَنْ تُنْتَجَ النَّاقَةُ، ثُمَّ تُنْتَجَ النَّتِي فِي بَطْنِهَا. (البخاري (٢١٤٣) و (٣٨٤٣) ومسلم (١٥١٤)). قيل: إنه كان يبيع الشارف - وهي الكبيرة المسنة بنتاج الجنين، الَّذِي فِي بطن ناقته.

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

#### الغريب:

- ٢ حَبَلِ الْحَبَلَةِ: بفتح الحاء والباء فيهما. و(الحبلة) جمع (حابل) كظالم وظلمة، وكاتب وكتبة، والأكثر استعمال الحبل للنساء خاصة، والحمل لهن ولغيرهن، من إناث الحيوان.
  - ٢ الْجَزُورَ: هو البعير ذكرًا كان أو أنثى، وجمعه جزر، وجزائر.
- ٣ تُنتَجَ: بضم التاء الأولى وإسكان النون وفتح التاء الثانية وبعدها جيم،
   معناه تلد. وهو آت على صيغة المبني للمجهول دائمًا. وقد أسند إلى
   الناقة.
- ٤ الْجَاهِلِيَّةِ: يطلق هذا الاسم، على الزمن الَّذِي قبل الإسلام وأهله،
   مشتق من الجهل، لغلبته عليهم.
- ٥ تُنْتَجَ الْتِي فِي بَطْنِهَا: يريد بيع نتاج النتاج، أي بيع أولاد أولادها. وذلك بأن ينتظر أن تلد الناقة، فإذا ولدت أنثى ينتظر حتى تشب، ثُمَّ يرسل عليها الفحل، فتلقح، فله ما فِي بطنها.

### المعنى الإجمالي:

## أشهر تفاسير هذا البيع تفسيران:

- ١ فإما أن يكون معناه التعليق، وذلك بأن يبيعه الشيء بثمن مؤجل بمدة تنتهي بولادة الناقة، ثُمَّ ولادة الَّذِي فِي بطنها، ونهي عنه؛ لما فيه من جهالة أجل الثمن، والأجل له وقع فِي الثمن فِي طوله وقصره.
- ٢ وإما أن يكون معناه بيع المعدوم المجهول، وذلك بأن يبيعه نتاج الحمل الله في بطن الناقة المسنة، ونهي عنه؛ لما فيه من الضرر الكبير والغرر، فلا يعلم: هل يكون أنثى، وهل هو واحد أو اثنان، وهل هو حي أو ميت؟ ومجهولة مدة حصوله. وهذه من البيعات المجهولة، التي يكثر ضررها وغدرها، فتفضى إلى المنازعات.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ النهي عَنْ هذا البيع على كلا التفسيرين؛ لأنه إن كان على الأول فلما فيه من جهالة الأجل. وإن كان على الثاني فلما فيه من فقدان المبيع، وجهالته.
- ٢ النص على هذا النوع من البيع؛ لأنه من بيعات الجاهلية، وإلا فهو عام
   في كل بيع يحصل فيه جهالة وغرر.
- حكمة النهي أنه من بيع الغرر المفضي إلى الميسر والقمار، وأكل المال بالباطل، مع ما يحصل في ذلك من الشجار والخصام، والعداوة والبغضاء.



# قاعدة في المعاملات المحرمة

# ملخصة من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية

الأصل فِي ذلك أَنَّ اللَّهَ حرم فِي كتابه أكل أموالنا بيننا بالباطل، وذم الأحبار والرهبان الذين يأكلون أموال الناس بالباطل، وذم اليهود على أخذهم الربا وقد نهوا عنه، وهذا يعم كل ما يؤكل بالباطل فِي المعاوضات والتبرعات وما يؤخذ بغير رضا المستحق. وأكل أموال الناس بالباطل فِي المعاوضات نوعان ذكرهما اللَّه فِي كتابه هما: الربا والميسر. فقد حرم الربا الَّذِي هو ضد الصدقة فِي سورة (البقرة) و(آل عمران) و(الروم) و(المدثر) و(النساء)، وذكر تحريم الميسر في سورة (المائدة). ثُمَّ إِنَّ رَسُول اللَّهِ عَيْدٌ فَصَّلَ ما أجمله اللَّه فِي كتابه، فنهي عَنْ (بيع الغرر)، وهو المجهول العاقبة؛ لأن بيعه من الميسر، وذلك مثل بيع العبد إذا أبق، أو الفرس والبعير إذا شرد. أما الربا فتحريمه في القرآن أشد، وذكره النَّبيُّ عَلَيْ فِي الكبائر؛ لأنه لا يضطر إليه إِلَّا المحتاج، فيأخذ ألفًا معجلة ليدفع ألفًا ومائتين مؤجلات، والموسر لا يفعل ذلك، فيكون فِي هذه الزيادة ظلم للمحتاج، وقد حرم الرسول عَلَيْ أشياء يخفى فيها الفساد، لأنها مفضية إلَى الفساد المحقق، مثل ربا الفضل فإن الحكمة فيه قد تخفى. ومفسدة الغرر أقل من الربا فلذلك رخص فيما تدعو إليه الحاجة منه؛ كبيع العقار ولم تعلم الأساسات، وبيع الدابة الحامل والمرضع، وإن لم يعلم الحمل واللبن، وبيع الثمرة بعد بدو صلاحها، وإن كانت الأجزاء الَّتِي يكمل بها الصلاح لم تتحقق بعد، فظهر أنه يجوز من الغرر اليسير ضمنًا وتبعًا ما لا يجوز فِي غيره، أما الربا فإنه لما احتاج الناس إِلَى العرايا أرخص فِي بيعها بالخرص، ولم يجوز المفاضلة المتيقنة، بل سوغ المساواة بالخرص فِي القليل الَّذِي تدعو إليه الحاجة وهو قدر النصاب، أي خمسة أوسق وما دون. وأصول مالك فِي البيوع أجود من أصول غيره، والإمام أحمد موافق لمالك فِي الغالب منها، فإنهما يحرمان الربا، ويشددان فيه حق التشديد، حتى

يسدا الذرائع المفضية إليه وإن لم تكن حيلة. وفي الجملة فإن أهل المدينة وفقهاء الحديث مانعون من أنواع الربا منعًا محكمًا مراعون لمقصود الشريعة وأصولها، وقولهم فِي ذلك هو الَّذِي يؤثر فعله عَنِ الصحابة وتدل عليه معاني الكتاب والسنة.

وأما الغرر فمن أشد ما قيل فيه قولا أبي حنيفة والشافعي، فإنه يدخل في هذا الاسم من الأنواع ما لا يدخله غيره من الفقهاء، مثل الحب والثمر في قشره، كالباقلاء والجوز واللوز في قشره، وكالحب في سنبله، فإن القول الجديد عنده أن ذلك لا يجوز. وأما مالك فمذهبه أحسن المذاهب في هذا، فيجوز عنده بيع هذه الأشياء وبيع جميع ما تدعو الحاجة إليه أو يقل غرره، حتى إنه يجوز عنده بيع المقاثي جملة وبيع المغيبات في الأرض كالجزر والفجل. وأحمد قريب منه، فقد خرج ابن عقيل عنه وجهين فيها، الثاني منهما أنه يجوز كمذهب مالك، وهذا القول هو قياس أصول أحمد.



# باب النهي عن ببع الثمرة قبل بُرُوِّ صلاحها

# الحديث الخامس والخمسون بعد المائتين

(٢٥٥) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ الثَّمَرَةِ حَتَّى يَبْدُوَ صَلَاحُهَا، نَهَى الْبَائِعَ وَالْمُشْتَرِيَ». البخاري (٢١٩٤) ومسلم (١٥٣٤).

#### 

# الحديث السادس والخمسون بعد المائتين

(٢٥٦) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ: نَهَى عَنْ بَيْعِ الثَّمَارِ حَتَّى تُحْمَرَّ أَوْ تَصْفَرَّ . قَالَ: أَرَأَيْتَ إِذَا الثَّمَارِ حَتَّى تُحْمَرَّ أَوْ تَصْفَرَّ . قَالَ: أَرَأَيْتَ إِذَا مَنَعَ اللَّهُ الثَّمَرَةَ بِمَ يَسْتَحِلُّ أَحَدُكُمْ مَالَ أَخِيهِ؟». البخاري (٢١٩٨) ومسلم (١٥٥٥).

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

### الغريب:

- ١ تُزْهَى: بضم التاء من (أَزْهَى يُزْهِي ويزهى) والإزهاء فِي الثمر، أن
   يحمر أو يصفر، لبدء الطيب فيه.
  - ٢ حَتَّى يَبْدُوَ: قَالَ النووي: هو بمعنى يظهر، وهو بلا همز.

### المعنى الإجمالي:

كانت الثمار مُعرَّضة لكثير من الآفات قبل بدو صلاحها، وليس في بيعها مصلحة للمشتري في ذلك الوقت. فنهى النَّبِيُ ﷺ البائع والمشتري عَنْ بيعها حتى تزهى، وذلك بدو الصلاح، الَّذِي دليله فِي تمر النخل الاحمرار أو الاصفرار. ثُمَّ علل الشارع المنع من تبايعها، بأنه لو أتت عليها آفة، أو على بعضها، فبماذا يحل لك - أيها البائع - مال أخيك المشتري كيف تأخذه بلا عوض ينتفع به؟

### ما يؤخذ من الحديثين:

- ١ النهي عَنْ بيع الثمار قبل بدو صلاحها.
- ٢ النهي يقتضي الفساد، فيكون بيعها غير صحيح.
- ٣ جواز بيعها بعد بدو صلاحها، وكذلك لو باعها قبل بدو صلاحها بشرط القطع في الحال. وهو قول الجمهور.
- ٤ إن دليل الصلاح في ثمر النخل، الاحمرار أو الاصفرار، ولو في بعض الثمرة. فصلاح بعض الثمرة في شجرة دليل على صلاحها جميعًا، وينسحب هذا على سائر ذلك النوع في البستان الواحد وقد ذكر في التمر الاحمرار أو الاصفرار، أما غيره من الثمر فصلاحه أن يطيب أكله ويظهر نضجه والصلاح في الْحَبِّ أن يشتد.
- ٥ الحكمة فِي النهي، هو أنها قبل بدو الصلاح معرضة لكثير من الآفات.
   فإذا تلفت، أو تضررت صار ذلك فِي ملك المشتري، الَّذِي لم ينتفع منها، فيكون من أكل الأموال بالباطل. كما أن بيعها قبل بدو الصلاح لَيْسَ له فائدة لعدم الانتفاع بها. وكذلك فيه قطع للتخاصم والتنازع بين المتعاملين، وإزالة لأسباب العداوة والبغضاء بينهم.
- ٦ فيه تحريم أكل أموال الناس بغير حق، ولو بما فيه صورة رضا من الطرفين.

# الحديث السابع والخمسون بعد المائتين

(۲۰۷) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنِ الْمُزَابَنَةِ، وَهِيَ أَنْ يَبِيعَهُ أَنْ يَبِيعَهُ إِنْ كَانَ نَخْلًا بِتَمْرٍ كَيْلًا، وَإِنْ كَانَ كَرْمًا أَنْ يَبِيعَهُ بِزَبِيبٍ كَيْلًا، وَإِنْ كَانَ كَرْمًا أَنْ يَبِيعَهُ بِكَيْلِ طَعَامٍ، نَهَى عَنْ ذَلِكَ كُلِّهِ». (البخاري بِزَبِيبٍ كَيْلًا، وَإِنْ كَانَ زَرْعًا أَنْ يَبِيعَهُ بِكَيْلِ طَعَامٍ، نَهَى عَنْ ذَلِكَ كُلِّهِ». (البخاري (۲۱۷۱) و (۲۱۸۰) ومسلم (۲۱۷۱).

OOO

### الغريب:

الْمُزَابَنَةِ: بضم الميم، وفتح الزاي، والباء، والنون، على وزن المفاعلة. وهي مأخوذة من (الزبن) وهو: الدفع الشديد، كأن كل واحد من المتبايعين يدفع صاحبه عَنْ حقه.

## المعنى الإجمالي:

نهى النَّبِيُّ عَلِيْ المزابنة، الَّتِي هي بيع المعلوم بالمجهول من جنسه، لما في هذا البيع من الضرر، ولما فيه من الجهالة بتساوي المبيعين المفضية إلى الربا وقد ضُرِبَتْ لها أمثلة توضحها وتبينها. وذلك، كأن يبيع ثمر حائطه إن كان نخلًا، بتمر كيلًا، وإن كان كرمًا أن يبيعه بزبيب كيلًا، أو زرعًا أن يبيعه بكيل طعام من جنسه، نهى عَنْ ذلك كله؛ لما فيه من المفاسد، والأضرار.

# الاختلاف في معنى المزابنة:

أجمع العلماء على أن هذه الصورة المذكورة فِي الحديث مزابنة. ولكن الإمام الشافعي جعل هذه الصور، أصل المزابنة، وألحق بها كل بيع مجهول بمجهول، أو بمعلوم يجري فيه الربا، بناء منه على أن تفاسير المزابنة فِي أحاديثها مرفوعة إِلَى النَّبِي عَلَيْ وعلى فرض أنها تفاسير رواتها من الصحابة، فهم أعلم بما رووا، فقولهم مقدم على قول غيرهم.

أما **الإمام مالك**، فمعنى المزابنة عنده أنها بيع كل شيء لا يعلم كيله، أو وزنه، أو عدده، بشيء من جنسه. سواء أكان ربويًا أم غيره؛ لأن سبب النهي ما فيه من المخاطرة. وقد رجع في تفسيرها إِلَى أصلها اللغوي، وقد تقدمت الإشارة إليه في (الغريب).

ويترجح عندي تفسير مالك؛ لأنه جامع لكثير من المنهيات تحت أصل واحد. وأما التفاسير المذكورة، فلا تنافي؛ لأن عادة السلف، أنهم يفسرون الشيء بمثاله، وهو جزء منه، ولا يريدون به حصره فِي هذا النوع، وإنما يريدون به المثال.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ النهي عَن المزابنة.
- ٢ تعريفها بهذه الصور، الَّتِي توضح أصلها.
- ٣ أن بيوعاتها فاسدة؛ ، لأن النهي يقتضي الفساد.
- حكمة النهي عنها، ما فيها من المخاطرة والقمار؛ لأنها بيع معلوم بمجهول، ولما فيها من بيع النوعين الربويين المجهولين؛ لأنه لا بد في صحة بيعهما من العلم بالتساوي. فأما مع الجهل بتساويهما، فهو مظنة الربا الراجحة، فيحرم.
- ٥ فيه دليل على تحريم بيع الرطب بالتمر، لعدم العلم بالتساوي ولو تحرى
  في تساويهما، بل يدل على تحريم بيع كل نوعين ربويين، جهل
  تساويهما. إما لكونهما اختلفا في الرطوبة، أو اليبوسة، وإما لكون
  أحدهما حبًّا والآخر طحينًا، أو أحدهما مطبوخًا، والآخر نيئًا، أو غير
  ذلك مما لا يعلم معه التساوي بينهما.

# الحديث الثامن والخمسون بعد المائتين

(٢٥٨) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «نَهَى النَّبِيُّ ﷺ عَنِ الْمُخَابَرَةِ، وَالْمُحَاقَلَةِ، وَعَنِ الْمُزَابَنَةِ، وَعَنْ بَيْعِ الشَّمَرَةِ حَتَّى يَبْدُوَ صَلَاحُهَا، وَأَنْ لَا لُمُخَابَرَةِ، وَاللَّمْحَاقَلَةِ، وَعَنِ الْمُزَابَنَةِ، وَعَنْ بَيْعِ الشَّمَرةِ حَتَّى يَبْدُوَ صَلَاحُهَا، وَأَنْ لَا تُبَاعَ إِلَا إِللَّهُ الْعَرَايَا». (البخاري (٢٣٨١) ومسلم (١٥٣٦)). المُحَاقَلَة: بيع الحنطة فِي سنبلها.

#### $\mathbf{O} \mathbf{O} \mathbf{O}$

### الغريب:

- ١ الْمُخَابَرَة: على وزن المفاعلة، مأخوذة من (الخبار) وهي الأرض اللينة
   القابلة للزرع، أو من (الخبير) وهو من يحسن حرث الأرض.
- ٢ الْمُحَاقَلَةِ: مأخوذة من (الحقل) وهو الزرع وموضعه، فاشتقت منه،
   والمراد بها هنا بيع الحنطة بسنبلها، بحنطة صافية من التبن.
- ٣ الْمُزَابَنَةِ، تقدمت، و(الْعَرَايَا)، ويأتي الكلام عليها مفصلًا فِي موضعه إن شاء اللَّه تعالى.

# المعنى الإجمالي:

تقدم أن الأصل في المعاملات الحل والجواز، وأنها باقية على أصل الإباحة والبراءة الأصلية. وما ورد عَنِ الشارع الحكيم، من النهي عَنْ بعض المعاملات الَّتِي يرجع إِلَى قاعدة الربا المحرمة المستقبحة شرعًا وعقلًا وغير هاتين من قواعد الفساد الَّذِي حاربه الشارع يشمله النهي من باب أولى. ومن تلك المعاملات الراجعة إِلَى الجهالة وإلى الربا أيضًا، المخابرة، والمحاقلة، الَّتِي هي عبارة عَنْ بيع الحب في سنبله، بحب من جنسه. فهنا جهل أحد العوضين؛ لأنه مستور بأوراقه وتبنه، والجهل بذلك يوقعنا في ربا الفضل؛ لأن الجهل بالتماثل على الحكم.

ومثل المحاقلةِ المزابنةُ: الَّتِي هي بيع التمر على رءوس النخل بتمر مثله. فما يقال فِي الأول يقال فِي هذا. واستثني من ذلك مسألة (العرايا) بشروطها، للحاجة إليها. وتأتي إن شاء اللَّه تعالى. كما نهى عَنْ بيع الثمر قبل بُدوِّ صلاحه؛ حفظًا للحقوق، ولئلا يأخذ البائع الثمن بلا مقابل ينتفع به المشتري.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ النهي عَن المخابرة، والمحاقلة، والمزابنة.
  - ٢ استثنى من المزابنة العرايا، للحاجة.
- ٣ النهي عَنْ هذه لما فيها من الجهل بتساوي العوضين، والجهل بذلك يفضى بنا إلى الربا.
- ٤ من باب أولى يحرم البيع إذا علم التفاضل بين العوضين الربويين من جنس واحد.
- ٥ النهي عَنْ بيع الثمر قبل بدو صلاحه، لأمن العاهة. وقد لا تؤمن العاهة ولكنه ولكنها تقل، فبعض النخل لا تصيبه العاهة إلَّا بعد بدو صلاحه ولكنه متعارف بين الناس أنها من ضمان البائع حتى يكمل استواء.

#### OF COMPLEXED

# الحديث التاسع والخمسون بعد المائتين

(۲۰۹) عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنْ ثَمَنِ الْكَلْبِ، وَمَهْرِ الْبَغِّي، وَحُلْوَانِ الْكَاهِنِ». (البخاري (۲۲۳۷) و(۲۲۸۲) و (۵۳۲۱) و (۵۳۲۱) و (۵۳۲۱)

#### $\mathbf{o} \cdot \mathbf{o}$

### الغريب:

- ١ مَهْرِ الْبَغِي: البغي: بفتح الباء الموحدة، وكسر الغين المعجمة، وتشديد الياء. وهو فعيل، بمعنى فاعلة، يعني الباغية، والبغاء: الطلب، وكثرة استعماله في الفساد. ومهرها: ما تعطاه على الزنا، سمي مهرًا، من باب التوسع.
- ٢ حُلْوَانِ الْكَاهِنِ: الحلوان بضم الحاء، مصدر (حلوته) إذا أعطيته .قَالَ
   في فتح الباري: وأصله من (الحلاوة) شبه بالشيء الحلو، من حيث إنه
   يؤخذ سهلًا بلا مشقة.
- ٣ وَأَمًّا الْكَاهِنُ فهو الَّذِي يدعي علم الأشياء المغيبة المستقبلة. وفي معناه
   (العراف) و(المنجم) ونحوهما من المشعوذين والدجالين.

# المعنى الإجمالي:

لطلب الرزق طرق كريمة شريفة طيبة، جعلها اللَّه عوضًا عَنِ الطرق الخبيثة الدنيئة. فلما كان فِي الطرق الأولى كفاية عَنِ الثانية، ولما كانت مفامد الثانية عظيمة لا يقابلها ما فيها من منفعة، حرم الشرع الطرق الخبيثة الَّتِي من جملتها، هذه المعاملات الثلاث:

- ١ بيع الكلب: فإنه خبيث رجس، فثمنه خبيث لا يجوز أكله واستحلاله.
- ٢ وكذلك ما تأخذه الزانية مقابل فجورها، الَّذِي به فساد الدين والدنيا.

٣ - ومثله ما يأخذه أهل الدجل والتضليل، ممن يدعون معرفة الغيب والتصرف في الكائنات، ويخيِّلون على الناس - بباطلهم - ليسلبوا أموالهم، فيأكلوها بالباطل.

كل هذه طرق خبيثة محرمة، لا يجوز فعلها، ولا تسليم العوض فيها، وقد أبدلها الله بطرق مباحة شريفة.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ النهي عَنْ بيع الكلب، وتحريم ثمنه، ولا فرق بين المعلم وغيره، وكلب الزرع والماشية وغيره، وإنما يجوز اقتناؤه فقط بهذه الأشياء الثلاثة.
- ٢ تحريم البغاء وتحريم ما يؤخذ عليه، سواء كان من حُرَّة أَوْ أَمَة، فهو خبيث من عمل خبيث في جميع طرقه.
- ٣ تحريم (الكهانة) ونحوها من العرافة، والتنجيم، وضرب الحصى،
   وتحضير الجن، وتحريم أخذ شيء على هذه الأعمال الخرافية
   الشيطانية.
- ٤ من هذه المنهيات وغيرها، يعلم أن الشريعة تنهى عَنْ كل ما فيه مضرة وما يترتب عليه من مكاسب.

# الحديث الستون بعد المائتين

(٢٦٠) عَنْ رَافِعِ بْنِ خَلِيجٍ: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ثَمَنُ الْكَلْبِ خَبِيثٌ، وَمَهْرُ الْبَغِيِّ قَالَ: ثَمَنُ الْكَلْبِ خَبِيثٌ، وَمَهْرُ الْبَغِيِّ خَبِيثٌ، وَكُسْبُ الْحَجَّامُ خَبِيثٌ». (مسلم (١٥٦٨) ولم يخرجه البخاري).

#### 000

# المعنى الإجمالي:

يبين لنا النَّبِيُّ عَلَيْ المكاسب الخبيثة والدنيئة لنتجنبها، إِلَى المكاسب الطيبة الشريفة. ومنها ثمن الكلب، وأجرة الزانية على زناها، وكسب الحجام، فهي مكاسب دنيئة كريهة سافلة، يجتنبها ذو الكرامة والمروءة.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ النهي عَنْ ثمن الكلب، ومهر البغي، واجتناب ما يؤدي إليهما.
- ٢ النهي عَنْ كسب الحجام؛ لأنها مهنة زرية، مخلة بالكرامة والشرف،
   فمكسبها خبيث.
- ٣ قال شيخ الإسلام: إذا عرف الحرام بعينه لم يؤكل حتمًا، وإن لم يعرف
   عينه لم يحرم الأكل منه، لكن إذا كثر الحرام يترك ورعا.

# اختلاف العلماء: اختلف العلماء في كسب الحجام.

فذهبت طائفة من العلماء إِلَى أنه محرم لهذا الحديث، ولما روى أبو هُرَيْرَة من أنه ﷺ «نَهَى عَنْ كَسْبِ الْحَجَّامِ» (١) رواه أحمد. وروى أحمد أيضًا عَنْ مُحَيِّصَة بْنِ مَسْعُودٍ: «أَنَّهُ كَانَ لَهُ غُلَامٌ حَجَّامٌ، فَزَجَرَهُ النَّبِيُ ﷺ عَنْ كَسْبِهِ فَقَالَ: أَلَا أُطْعِمُهُ أَيْتَامًا لِي؟ قَالَ: لَا. فَرَخَّصَ لَهُ أَنْ يَعْلِفَهُ أَنْ يَعْلِفَهُ نَاضِحَهُ (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي (۲۷۳٤)، وابن ماجه (۲۱۲۵)، وأحمد (۲۹۱۱).

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۲۳۱۸۷)، والترمذي (۱۲۷۷)، وأبو داود (۳٤۲۲)

وذهب بعض العلماء: إلى أنه حلال؛ لأن أحاديث النهي منسوخة بإعطاء النّبِي عَلَيْ أجره ولكن النسخ يحتاج إلى معرفة المتأخر من الأدلة. وأحسن ما يجمع به أدلة الفريقين أن يقال: إن لفظ (الخبيث) كما يطلق على المحرم، يطلق أيضًا على الشيء الرديء والكسب الدنيء، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنهُ تُنفِقُونَ ﴾ [البَقرَة: ٢٦٧] وسمى الشارع الثوم والبصل خبيثين. فتسمية كسب الحجام خبيئًا من هذا الباب؛ لأنه مكسب دنيء، من مهنة زرية.

والشارع يرغب في معالي الأمور، والمكاسب الطيبة الشريفة. فيكون كسب الحجام خبيثًا من جانب الآخذ، مع أنه حلال له.

# بابالعراب

هذا الباب يذكر فيه ما جاء في جواز بيع العارية ويأتي تعريفها وهي مسألة مستثناة من تحريم (بيع المزابنة) الَّذِي تقدم الكلام عليه فِي الحديث رقم (٢٥٧) ويأتي توضيح ذلك وتوجيهه إن شاء اللَّه تعالى.

# الحديث الحادي والستون بعد المائتين

(٢٦١) عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ رَخَّصَ لِصَاحِبِ العَرِيَّةِ أَنْ يَبِيعَهَا بِخَرْصِهَا». (البخاري (٢١٨٨) ومسلم (١٥٣٩)). ولـ (مسلم) (١٥٣٩): «بِخَرْصِهَا تَمْرًا، يَأْكُلُونَهَا رَطْبًا».

OOO

#### الغريب:

- الْعَرِيَّة: فعيلة بمعنى مفعولة. وجمعها عرايا مثل مطية ومطايا. قَالَ فِي مختار الصحاح: وإنما أدخلت فيها الهاء، لأنها أفردت فصارت فِي عداد الأسماء، كالنطيحة، والأكيلة. وسميت (عرية) لانفرادها بالرخصة عَنْ أخواتها.

# المعنى الإجمالي:

تقدم أن بيع التمر على رءوس النخيل بتمر مثله محرم؛ لأنه بيع المزابنة المنهي عنه، لما فيه من الجهل بتساوي النوعين الربويين. وأشد حالاته إذا باعه على رءوسه وهو رطب، بتمر جاف، فقد خفى تساويه من وجهتين:

١ - كونهما بيعا خرصًا.

٢ - وكون أحدهما رطبًا، والآخر جافًّا، فهذا البيع أحد صور (ربا الفضل).

كانت الأثمان قليلة فِي الزمن الأول، فيأتي الرطب فِي المدينة والتفكه به، والناس محتاجون إليه، وليس عند بعضهم ما يشتري به من النقود، فرخص لهم أن يشتروا ما يتفكهون به من الرطب بالتمر الجاف ليأكلوها رطبة مراعين فِي ذلك تساويهما لو آلت ثمار النخل إِلَى الجفاف.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ تحريم بيع التمر على النخل بتمر مثله؛ لأنه بيع المزابنة المنهي عنه،
   ومأخذه في هذا الحديث لفظ (رخص).
- ٢ جواز بيع العرية وتقدم شرحها لغة وشرعا وهو مستثنى من التحريم السابق في المزابنة.
  - ٣ إن الرخصة لمن احتاج إِلَى أكل الرطب خاصة.
  - ٤ أن يقدر الرطب على النخلة تمرًا بقدر التمر الَّذِي جعل ثمنًا له.

فائدتان: الأولى: تقدم التحريم في بيع المزابنة الَّذِي هو إحدى صور الربا المحرم، واستثني من هذا التحريم مسألة (العرايا). فلما جَاءَت على خلاف الأصل، اشترط العلماء للرخصة فيها شروطًا، بعضها مأخوذ من أحاديثها، وبعضها باق على أصل معاملة الربا.

- ١ أن تخرص النخلة بما تئول إليه تمرًا لطلب المماثلة.
- ٢ أن تكون لمحتاج إِلَى الرطب ليأكله رطبًا. والمشهور من مذهبنا المنع في عكس هذه المسألة: وهو أن يشتري المحتاج إِلَى التمر برطبه تمرًا وفي وجه يجوز؛ لأنه إذا جاز لمن يريد التفكه بالرطب، فكيف لا يجوز لمن احتاج إِلَى التمر ليأكل؟!
  - ٣ أن لا يكون معه نقود يشتري بها.

- ٤ أن يتقابضا قبل التفرق، فالتمر بكيله، والنخلة بتخليتها.
- ٥ أن لا تزيد عَنْ حمسة أوسق، ويأتي فِي الحديث الَّذِي بعد هذا.
- آدا اشتری اثنان فأکثر من الرطب لکل واحد خمسة أوسق من رجل واحد صح، ولو اشتری شخص من بائعین فأکثر خمسة أوسق صح أیضًا. أما إذا اشتری من اثنین فأکثر أزید من خمسة أوسق فلا یصح.

الفائدة الثانية: الجمهور من العلماء يقصرون الجواز على النخل خاصة، ورخص به طائفة من العلماء ومنهم شيخ الإسلام في سائر الثمار؛ لأن الرطب فاكهة المدينة ولكل بلد فاكهة، والحكمة المرخصة موجودة فيها كلها، والرخصة عامة.



# الحديث الثاني والستون بعد المائتين

(۲۲۲) عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ رَخَّصَ فِي بَيْعِ الْعَرَايَا فِي خَمْسَةِ أَوْسُقٍ». (البخاري (۲۱۹۰) ومسلم (۱۰٤۱)). فِي خَمْسَةِ أَوْسُقٍ». (البخاري (۲۱۹۰) ومسلم (۱۰٤۱)).

### المعنى الإجمالي:

لما كانت مسألة (العرايا) مباحة للحاجة من أصل محرم، اقتصر على القدر المحتاج إليه غالبًا، فرخص فيما قدره خمسة أوسق فقط أو ما دون ذلك؛ لأنه في هذا القدر تحصل الكفاية للتفكه بالرطب.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ الرخصة في بيع العرايا للحاجة إِلَى التفكه بالرطب.
- ٢ أن تكون الرخصة بقدر الكفاية؛ لأن الرخصة لا يتجاوز بها قدر الحاجة.
- ٣ الوسق بسكون السين ستون صاعًا نبويًا، فيكون ثلاثمائة صاع. وتقدم
   أن الصاع النبوي، ينقص عَنْ صاعنا الحاضر (وكيلتنا) الخمس وخمس
   الخمس، وهذا هو الحد الأعلى للجواز.

#### اختلاف العلماء:

ذهب كثير من العلماء، ومنهم الشافعية والحنابلة والظاهرية: إِلَى أنه لا يجوز بيع العرايا إِلَّا فيما دون خمسة أوسق؛ لأن الأصل التحريم، وبيع العرايا رخصة، فيؤخذ بما يتحقق فيه الجواز، ويلغى الشك الَّذِي وقع فِي الحديث (خمسة أوسق أو دون خمسة أوسق) وهو شك وقع لأحد رواة الحديث. وهو داود بن الحصين، فلذلك جوزنا (دون خمسة أوسق)؛ لأنه متفق عليها ومنعنا (الخمسة) للشك فيها. والأصل التحريم للنهي عَنِ المزابنة.

وذهب بعضهم ومنهم المالكية إِلَى الجواز فِي الخمسة عملًا برواية الشك، وبما روي عَنْ سَهْلِ بْنِ أَبِي حَثْمَةَ «أَنَّ الْعَرِيَّةَ ثَلَاثَةُ أَوْسُقٍ أَوْ أَرْبَعَةٌ أَوْ خَمْسَةٌ»(١)، وهو رواية عَنِ الإمام أحمد، نظر فيها إِلَى عموم الرخصة، فلا يضر الشك فِي الزيادة القليلة، واختارها شيخنا عبد الرحمن آل سعدي رحمه اللَّه تعالى.

<sup>(</sup>١) الحديث رواه بالمعنى وأصله ماذكره ابن حجر في التغليق(٣/ ٢٥٨) عن الطبري « لايباع التمر في رءوس النخل بالأوساق الموسقة لا أوسقا ثلاثة أو أربعة أو خمسة يأكلها الناس»



# باب ببيع الخل بعدالتأببر

# الحديث الثالث والستون بعد المائتين

(٢٦٣) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ بَاعَ نَخْلًا قَدْ أُبِّرَتْ فَتَمَرَتُهَا لِلْبَائِعِ، إِلَّا أَنْ يَشْتَرِطَ الْمُبْتَاعُ». (البخاري (٢٢٠٤) ومسلم (١٥٤٣)). ولا (مسلم) (١٥٤٣) و «مَنِ ابْتَاعَ عَبْدًا فَمَالُهُ لِلَّذِي بَاعَهُ إِلَّا أَنْ يَشْتَرِطَ الْمُبْتَاعُ».

#### 000

### الغريب:

١ - أُبِّرَتْ: بتخفيف الباء وتشديدها.

فالأول: أبرت النخل أبرًا، بوزن أكلت أكلًا.

والثاني: أبرت النخل تأبيرًا، بوزن علمته أعلمه تعليمًا.

والتأبير: التلقيح، وهو وضع شيء من طلع ذكر النخل، فِي طلع إناثه.

٢ - المُبْتَاع: هو المشتري، بقرينة الإشارة إِلَى البائع ويأتي اللفظ للبائع والمشتري، فهو من الأضداد.

# المعنى الإجمالي:

أول العمل فِي ثمرة النخل هو تلقيحه، ولهذا فإن الشارع أناط به الحكم. فمن باع أصول نخل، فإن كانت الثمرة مؤبرة قد عمل بها صاحبها واستشرفت نفسه لها، فهي للبائع مبقاة على أصولها إِلَى أوان جذاذها. وإن لم تؤبر فهي داخلة في بيع الأصول، فتكون للمشتري. هذا ما لم يشترط المشتري فِي الصورة الأولى،

دخول الثمرة أو بعضها في البيع، أو يستثني البائع الثمرة أو بعضها في الصورة الثانية، فتكون باقية على أصولها إلى أوان جذاذها؛ لأن المسلمين على شروطهم الصحيحة، وهذا منها. وكذلك العبد الَّذِي جعل سيده بيده مالًا، فإن باعه فماله لسيده الَّذِي باعه لأن العقد لا يتناوله، إلَّا أن يشترطه المشتري، أو يشترط بعضه، فيدخل في البيع ولو كان المال الَّذِي معه مما يجري فيه الربا مع الثمن فإنه جائز؛ لأنه تابع غير مقصود لذاته والتابع لا حكم له؛ لأنه في حكم المتبوع.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ إن من باع نخلًا قد أبر، فثمرته للبائع، وهذا منطوق الحديث.
- ٢ إن من باع نخلًا لم يؤبر، فثمرته للمشتري، وهذا مفهوم الحديث.
  - ٣ إن استثنى البائع الثمرة الَّتِي لم تؤبر، أو بعضها فهي له بشرطه.
- ٤ إن اشتراط المشتري دخول الثمرة المؤبرة بالعقد، فهي له بشرطه.
- ٥ صحة اشتراط بعض الثمرة مأخوذ من حذف المفعول به من قوله . ﴿إِلَّا أَنْ يَشْتَرِطُ الْمُبْتَاعُ ﴾ فهو صادق عليه كله، وعلى بعضه.
- آ إن كان بعض ثمره مؤبرًا، وبعضه غير مؤبر، فالصحيح أن لكل حكمه؛
   لأن الحكم يدور مع علته وجودًا وعدمًا. إلَّا إذا كان التأبير في نخلة واحدة فتكون كل ثمرتها للبائع؛ لأن باقيها تبع لأولها.
- ٧ ألحق الفقهاء بالبيع جميع التصرفات: كأن يكون النخل عوض صلح، أو صداقًا، أو جعله صاحبه أجرة، أو هبة أو غير ذلك مما فيه نقل الملك.
- ٨ دخول الثمرة في البيع إذا اشتريت قبل التأبير، أو اشترطها المشتري وهي مؤبرة، يعد بيعًا للثمر قبل بدو صلاحه، لكن رخص فيه لأنه تابع لأصله وليس مستقلًا. والقاعدة العامة (يثبت تبعًا، ما لا يثبت استقلالًا) وهذه الصورة منها، وبهذا يجمع بين النصين.

### باب بيع النخل بعد التأبير

- ٩ إن من باع عبدًا، وقد جعل بين يديه مالًا يتصرف به، فالمال للبائع إِلَّا أن يشترطه المشتري مع الصفقة، أو يشترط بعضه، فيدخل مع المبيع.
   وحينئذ يشترط فيه ما يشترط في غيره من المبيعات.
- ١٠ لا يضر أن يكون مع العبد المبيع ما يدخله الربا مع الثمن، كأن يتبعه
   فضة والثمن ريالات فضية، لأنه تابع.
- 11- قال شيخ الإسلام: بيع الزرع بشرط التبقية لا يجوز باتفاق العلماء، وإن اشتراه بشرط القطع جاز بالاتفاق. وإن باعه مطلقًا لم يجز عند جماهير العلماء، فإن النَّبِيَّ ﷺ نهى عَنْ بيع الحب حتى يشتد.

## باب نهي المث تري عن بسيع الطبعام قبل فتبضب

## الحديث الرابع والستون بعد المائتين

(٢٦٤) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنِ ابْتَاعَ طَعَامًا فَلَا يَبِعْهُ حَتَّى يَسْتَوْفِيَهُ». (البخاري (٢١٢٦) ومسلم (١٥٢٦)). وفي لفظ (لمسلم (١٥٢٦)): «حَتَّى يَقْبِضَهُ» وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ. مثله. (مسلم (١٥٢٥)).

OOO

## الغريب:

١ - مَنِ ابْتَاعَ: يعني من اشترى.

٢ - طَعَامًا: لغة، كل مطعوم، من مأكول ومشروب. وفي الصدر الأول، إذا أطلق الطعام في الحجاز انصرف إلَى البُرِّ خاصة.

## المعنى الإجمالي:

لما كان قبض الطعام من متممات العقد، ومكملات الملك، نهى الشارع الحكيم المشتري عَنْ بيعه حتى يقبضه ويستوفيه، ويكون تحت يده وتصرفه؛ لأنه قبل القبض عرضة للتلف فِي ضمان البائع، ولأن العقد عليه قبل القبض، ربما سبب فسخ العقد الأول. فإن كان بخسارة، حاول المشتري الفسخ، وإن كان بربح حاوله البائع.

## ما يستفاد من الحديث:

١ - النهي عَنْ بيع الطعام قبل قبضه.

- ٢ في لفظ «حَتَّى يَسْتَوْفِيَهُ» ما يشعر بأنه خاص بما يحتاج إِلَى حق توفية، وهو المكيل والموزون. وفي لفظ «حَتَّى يَقْبِضَهُ» ما يفيد عموم النهي عَنِ البيع، فِي الجزاف، والمكيل، والموزون، ويأتي الخلاف فِي ذلك إن شاء اللَّه تعالى.
  - ٣ جواز بيعه بعد القبض والاستيفاء.
- النهي ورد في الحديث بالتصرف فيه بالبيع، ولكن ألحق كثير من العلماء ومنهم الشافعية، والحنابلة بعض عقود تدخل تحت مسمى البيع، أو تكون وسيلة إليه كالإجارة، والهبة على عوض، والرهن، والحوالة.
- ٥ أما ما عدا البيع وما يجري مجراه، فيجوز التصرف فيه؛ لأنها عقود يتسامح فيها بالغرر اليسير، ولأنها لم تقصد للربح فمحذور محاولة فسخ العقد المشار إليها خفية.

#### اختلاف العلماء:

ذهبت الحنفية والشافعية، إلَى المنع من بيع أي شيء قبل قبضه، وهو رواية قوية عَنِ الإمام أحمد، اختارها من أصحابه ابن عقيل والشيخ تقي الدين. وَقَالَ الشيخ: وعليه تدل أصول أحمد، واختارها ابن القيم وصححها، وذكر أن أحاديثها لا تنافي أحاديث الطعام، وأطال القول فيها. لكن الحنفية استثنوا بيع العقار، فيجوز عندهم ولو قبل قبضه.

وذهبت المالكية فِي المشهور عنهم، إِلَى منع ما بيع من الطعام بالكيل والوزن خاصة.

وذهبت الحنابلة، فِي المشهور من مذهبهم إِلَى منع ما بيع بكيل، أو وزن أو عد، أو بصفة، أو رؤية متقدمة للعقد، ولا فرق فِي ذلك بين المطعوم وغيره.

وذهب بعض المالكية إِلَى اختصاص ذلك بالمطعوم، ويستوي فِي ذلك أن يكون جزافًا، أو مكيلًا، أو موزونًا أو غيرها. وفي هذا القدر من البيع تجتمع آراء جميع العلماء، ولم ينفرد من فقهاء المذاهب إلا المتقيدون بمشهور مذهب الحنابلة، الذين قصروا المنع على المبيع بالكيل أو الوزن، أو العد، أو الذرع، مع أنه - هنا - رواية عَنِ الإمام أحمد منع بيع الطعام مطلقًا. مشى عليها الخرقي وصاحب المغني، وشارح المقنع.

أدلة هذه الأقوال: استدل الحنفية والشافعية ومن وافقهم، بما رواه أحمد، والنسائي، عَنْ حكيم بن حزام قَالَ: «قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي أَشْتَرِي بُيُوعًا، فَمَا يَحْرُمُ؟ فَقَالَ: إِذَا اشْتَرَيْتَ بَيْعًا فَلَا تَبِعْهُ حَتَّى تَقْبِضَهُ»(۱) وفي يَحِلُّ لِي مِنْهَا وَمَا يَحْرُمُ؟ فَقَالَ: إِذَا اشْتَرَيْتَ بَيْعًا فَلَا تَبِعْهُ حَتَّى تَقْبِضَهُ» وابن إسناده مقال للعلماء. وما رواه أبو داود، والدارقطني، وصححه الحاكم، وابن حبان، عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ: «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ نَهَى أَنْ تُبَاعَ السِّلَعُ حَيْثُ تُبْتَاعُ حَتَّى يَحُوزَهَا التُّجَّارُ إِلَى رِحَالِهِمْ»(۲) وظاهر هذين الحديثين، عام في كل مبيع.

واستدل المالكية، الذين يرون أن المنع فِي مكيل الطعام وموزونه، بما رواه مسلم و أحمد عَنْ جَابِرٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ: ﴿إِذَا ابْتَعْتَ طَعَامًا فَلَا تَبِعْهُ حَتَّى مسلم و أحمد تَسْتَوْفِيهُ (٣). والاستيفاء، إنما يكون فِي الكيل أو الوزن. ومثله فِي مسلم و أحمد أيضًا عَنْ أبي هريرة: ﴿نَهَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ أَنْ يُشْتَرَى الطَّعَامُ ثُمَّ يُبَاعَ حَتَّى يُسْتَوْفَى (٤). ولـ مسلم: (أن النَّبِيَ عَلَيْ قَالَ: ﴿مَنِ اشْتَرَى طَعَامًا فَلَا يَبِعْهُ حَتَّى يَعْمَ كُتَالَهُ (٥).

أما الذين لا يفرقون فِي المطعوم، بين الجزاف وغيره، فيستدلون، بما رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: «كَانُوا يَبْتَاعُونَ الطَّعَامَ جُزَافًا بِأَعْلَى السُّوقِ، فَنَهَاهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَبِيعُوهُ حَتَّى يَنْقِلُوهُ (٢٠). وفي أحد ألفاظ

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۱٤٨٩٢)، والنسائي (٤٦٠٣) (٢) أبو داود برقم (٣٤٩٩)

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٥٢٩)، وأحمد (١٤٧٩٤)

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (١٥٢٦)، وأحمد (٤٧٢٢)

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (١٥٢٥)، والنسائي (٤٥٩٧)، وأبو داود (٣٤٩٦)

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٢١٦٧)، ومسلم (١٥٢٦)، والنسائي (٢٠٦٤)، وأبو داود (٣٤٩٤)

هذا الحديث: «مَنِ ابْتَاعَ طَعَامًا فَلَا يَبِعْهُ حَتَّى يَقْبِضَهُ» (١). وهذه أحاديث تعم الجزاف وغيره، مع أن حديث ابن عمر نص صريح بالجزاف.

وهذه الأدلة لا تنافي حديثي ابن عمر، وأبي هُرَيْرَة، اللذين استدل بهما المالكية؛ لأن ثبوت وجوب القبض فِي المكيل والموزون، لا يستلزم عدم ثبوت الحكم فِي غيره. وأدلة هاتين الطائفتين تدل - بمفهومها - على اختصاص منع البيع فِي الطعام سواء أكان مكيلًا أم موزونًا، كما هو مذهب المالكية، أو هما والجزاف أيضًا، كما هو مذهب الذين بعدهم، ولكنه (مفهوم لقب) وليس بحجة، ولو فرضنا مجيئه فإنه لا يقاوم منطوق الأحاديث، الَّتِي استدل بها الحنفية والشافعية.

أما أدلة المشهور من مذهب الحنابلة، فهي مفاهيم أحاديث الطعام أيضًا ؛ لأنها نصت عليه، فدل على أن هذا الحكم مقصور على الطعام، وأن قصره على ما يباع بالكيل والوزن؛ لأنه هو الجاري - غالبًا - في بيعه. ولما روي عَنِ ابن عمر «مَضَتِ السّنَةُ أَنَّ مَا أَدْرَكَتْهُ الصَّفْقَةُ حَبًّا مَجْمُوعًا فَهُوَ مِنْ مَالِ الْمُبْتَاعِ»(٢) رواه البخاري تعليقًا والمبتاع هو المشتري. ثُمَّ عدوا هذا الحكم، إلَى كل ما يحتاج إلَى حق توفية، مما بيع بكيل، أو وزن، أو عد أو ذرع، أو بيع بصفة، أو رؤية متقدمة على العقد؛ لأن هذا كله يحتاج إلَى حق توفية.

فائدتان: الأولى: فقهاء المذاهب يجعلون ضمان التلف فِي الآفة السماوية، وهي ما لا صنع لآدمي فيها، كالحر، والبرد، والجراد، ونحو ذلك من الجوائح. فما يصح عندهم تصرف المشتري فيه قبل القبض بالبيع يكون ضمانه عليه، إذا تلف أو تعيب. وما لا يصح تصرفه فيه، فمن ضمان البائع على حسب اختلافهم المتقدم فِي ذلك.

الثانية: فِي صفة قبض المبيعات: يحصل قبض ما بيع بكيل بكيله، وما بيع بوزن بوزنه، وما بيع بعده، وما بيع بفرع بذرعه، وما ينقل بنقله، وما يتناول

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۱۲۷)، ومسلم (۲۵۲۱)، والنسائي (۲۰۰۱)، وأبو داود (۳٤۹٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري معلقا باب إذا اشترى متاعًا أو دابة، ووصله الدارقطني في سسنه ٣. ٥٣.

## باب نهي المشتري عن بيع الطعام قبل قبضه

بتناوله، والعقار والثمر على الشجر، بتخلّيته، بأن يرفع البائع يده ويضعها المشترى.



## بابتريم ببع انخبائث

من صفات النَّبِيّ عَلَيْهُ فِي الكتب السابقة وعلى ألسنة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام: أنه الَّذِي يحل الطيبات، ويحرم الخبائث. وهذا تشريع عام فِي المآكل والمشارب، والملابس، والعادات وغير ذلك. وهذه قاعدة كبيرة تحافظ على كل طيب، وتنفي كل خبيث، كما أنها معتمد لكل ما جد وطرأ؛ ليقاس بمقياسها الصحيح. وهذا من كمال هذه الشريعة، ومن عناصر البقاء والخلود فيها. وتأمل الحديث الآتي تجد أن المحرمات فيه عددت، إشارة إلى أنها نماذج لما يفسد الأديان، والأبدان، والعقول. فيراد بذكرها، التنبيه على أنواعها وأشباهها. والله حكيم عليم.

## الحديث الخامس والستون بعد المائتين

(٢٦٥) عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ عَامَ الْفَتْحِ: إِنَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ حَرَّمَ بَيْعَ الْخَمْرِ، وَالْمَيْتَةِ، وَالْخَنْزِيرِ، وَالْأَصْنَامِ. فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَرَأَيْتَ شُحُومَ الْمَيْتَةِ، فَإِنَّهَا يُطْلَى بِهَا السُّفُنُ، وَيُدْهَنُ بِهَا الْجُلُودُ، وَيَسْتَصْبِحُ لِهَا النَّاسُ؟ فَقَالَ: لَا، هُوَ حَرَامٌ. ثُمَّ قَالَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عند ذلك: قَاتَلَ اللَّهُ الْيَهُودَ، إِنَّ اللَّهَ لَمَّا حَرَّمَ شُحُومَهَا جَمَلُوهُ، ثُمَّ بَاعُوهُ فَأَكَلُوا ثَمَنَهُ». (البخاري النَّهُ وَمسلم (١٥٨١)) جَمَلُوهُ: أذابوه.

OOO

#### الغريب:

١ - عَامَ الْفَتْحِ: هو فتح مكة، وكان فِي السنة الثامنة من الهجرة فِي شهر رمضان.

- ٢ حَرَّمَ: بإعادة الضمير إِلَى الواحد، تأدبًا مع اللَّه تعالت عظمته، وتفرد بالإجلال.
  - ٣ الْمَيْتَةِ: بفتح الميم، ما ماتت حتف أنفها، أو ذكيت ذكاة غير شرعية.
- ٤ الْأَصْنَامِ: مفرده (صنم) وهو (الوثن) المتخذ من الأحجار وغيرها، على
   هيئة مخصوصة للعبادة.
- ٥ أَرَأَيْتَ شُحُومَ الْمَيْتَةِ: أخبرني عَنْ حُكْم بيع شحوم الميتة: فهل يحل مع وجود هذه المنافع فيها؟
- ٦ يَسْتَصْبِحُ بِهَا النَّاسُ: أي يستضيئون به، حين يجعلونه فِي المصابيح وهي الشُّرُج. هُوَ حَرَامٌ: الضمير يعود على البيع.
- ٧ قَاتَلَ اللَّهُ الْيَهُودَ: لعنهم اللَّه؛ لما ارتكبوه من هذه الحيلة الباطلة، وفيه تنبيه على علة تحريم بيع هذه الأشياء.
- ٨ جَمَلُوهُ: بفتح الجيم والميم المخففة. أي أذابوه. و(الجميل) الشحم المذاب.

## المعنى الإجمالي:

جَاءَت هذه الشريعة الإسلامية السامية بكل ما فيه صلاح للبشر وحذرت من كل ما فيه مضرة تعود على العقول والأبدان والأديان، فأباحت الطيبات - وهي أغلب ما خلق اللَّه فِي الأرض لنا وحرمت الخبائث. ومن تلك الخبائث المحرمة هذه الأشياء الأربعة المعدودة فِي هذا الحديث، فكل واحد منها يشار به إِلَى نوع من المضار.

فالخمر - وهي كل ما أسكر وخامر العقل - هي أم الخبائث، الَّتِي بها تزول عَنِ الإنسان نعمة العقل الَّتِي كرمه اللَّه بها، ويأتي فِي حال سكره ولهوه بأنواع المنكرات والعظائم، وإشاعة العداوة والبغضاء بين المسلمين، والصد عَنِ الخير وعن ذكر الله.

ثم ذكر الميتة، الَّتِي لم تمت - غالباً - إِلَّا بعد أن تسممت بالميكروبات والأمراض أو احتقن دمها فِي لحمها، فأفسده، فَأَكْلُهَا مَضَرَّة كبيرة على البدن، وهدم للصحة. ومع هذا، فهي جيفة خبيثة نتنة نجسة، تعافها النفوس، ولو أكلت مع كراهتها والتقزز منها، لصارت مرضًا على مرض، وبلاء مع بلاء.

ثم ذكر أخبث الحيوانات وأكرهها وأبشعها، وهو الخنزير الَّذِي يحتوي على أمراض وميكروبات، لا تكاد النار تقتلها وتزيلها. فضرره عظيم، ومفاسده متعددة، ومع هذا فهو قذر نجس.

ثم ذكر ما فيه الضرر الأكبر والمفسدة العظمى، وهي الأصنام الَّتِي هي ضلال البشرية وفتنتهم، وهي الَّتِي بها حورب اللَّه تعالى وأشركت فِي عبادته وحقه على خلقه، فهي مصدر الضلال، ومحط الفتنة. وما أرسلت الرسل وأنزلت الكتب إلَّا لمحاربتها، وإنقاذ الناس من شرها. فكم فتن بها من خلائق، وكم ضل بها من أمم، وكم استوجبت النار بها.

فهذه الخبائث عناوين المفاسد والمضار، الَّتِي تعود على العقل والبدن والدين. فهي أمثلة لاجتناب كل خبيث، وصيانة لما يفسد العقول والأبدان والأديان. فاجتنابها وقاية من أنواع المفاسد.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ تحريم بيع الخمر وعمله وما يعين عليه وشربه، أو التداوي به. ويدخل في مسمى الخمر كل مسكر، سائلًا أو جامدًا أخذ من أي شيء سواء أكان من عنب، أم تمر أم شعير، ومثله الحشيش، والأفيون، والدخان، والقات، فكلها خبائث محرمة.
- حرمت لما فيها من المضار الكبيرة والمفاسد العظيمة على العقل،
   والدين، والبدن، والمال، وما تجره من الشرور والعداوات
   والجنايات، إلى غير ذلك من مفاسد لا تخفى.

- ٣ تحريم الميتة، لحمها، وشحمها، ودمها، وعصبها، وكل ما تسري الحياة فيه من أجزائها. وحرمت؛ لما فيها من المضرة على البدن، ولما فيها من الخبث والقذارة والنجاسة، فهي كريهة خبيثة، ومن أجل هذه المضار وانتفاء المصالح حرم بيعها.
- ٤ استثنى جمهور العلماء، الشعر، والوبر، والصوف، والريش من الميتة؛ لأنه لَيْسَ له صلة بها ولا تحله الحياة، فلا يكتسب من خبثها. أما جلدها، فهو نجس قبل الدبغ، لكن بعد أن يدبغ دبغًا جيدًا، ويزيل الدباغ فضلاته الخبيثة، فإنه يحل ويطهر عند الجمهور. وبعضهم يقصر استعماله على اليابسات. والأول أولى؛ لأن النَّبِيَّ عَلَيْ قَالَ: «يُطَهِرُهُ المَاءُ وَالْقَرَظُ»(١).
- تحريم بيع الخنزير، ويحرم أكله وملامسته وقربه، فهو من الخبائث الَّتِي هي مفسدة محضة، لا مصلحة فيها، فضرره على البدن والعقل عظيم؛
   لأنه يسمم الجسد بأمراضه، ويورث آكله من طباعه الخبيثة، وهو مشاهد في الأمم الَّتِي تأكله، فقد عرفوا بالبرودة.
- آ تحريم بيع الأصنام؛ لما تجره من شر كبير على العقل، والدين، باتخاذها وترويجها، محادة لله تعالى. ومن ذلك الصليب، اللّذي هو شعار النصارى، والتماثيل الّتِي تصنع للزعماء والوزراء. ومنها أيضًا، هذه الصور الّتِي تظهر فِي المجلات والصحف وغيرها، لا سيما الصور الخليعة العارية الماجنة، الّتِي فتنت الشباب وأثارت غرائزهم الجنسية. ومنها الأفلام السينمائية، خصوصًا المناظر الماجنة السافرة عَنِ الدعارة والفجور. فهذه كلها شر لا خير فيه، ومفسدة لا مصلحة فيها، ولكن ألف الناس المنكر، حتى صار معروفًا فالله المستعان.

<sup>(</sup>١) رواه النسائي (٢٢٤٨)، وأبو داود (٢١٢٦)، وأحمد (٢٦٢٩٣)

- ٧ أن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح. لا سيما إذا كانت المفاسد أرجح من المصالح. فإن مصالح شحوم الميتة لم تبح بيعها، والمعاملة بها، ولذا لما عددوا له منافعها، لعلها تسوغ بيعها قَالَ ﷺ: لا، هو حرام.
- ٨ استعمال النجاسة على وجه لا يتعدى لا بأس به، فإنه لم ينههم عنه لما أعلموه به. والضمير في قوله ﷺ: «هُوَ حَرَامٌ» راجع إِلَى البيع، لا إِلَى الاستعمال.
- ٩ أن التحيل على محارم اللَّه سبب لغضبه ولعنه، فإن من يأتي الأمر، عالمًا تحريمه، أخف ممن يأتيه متذرعًا إليه بالحيل؛ لأن الأول معترف بالاعتداء على حدود اللَّه ويرجى له الرجوع والاستغفار. وأما الثاني فهو مخادع اللَّه تعالى، وبحيلته هذه سيصر على آثامه فلا يتوب، فيكون محجوبًا عَنِ اللَّه تعالى.
  - ١٠- أن الحيل هي سنة اليهود، المغضوب عليهم.
- المحرمات، ولا يزالون في غيهم يعمهون، شتت الله شملهم. فلما ذكر المحرمات، ولا يزالون في غيهم يعمهون، شتت الله شملهم. فلما ذكر لهم النّبِيُ عَلَيْ تحريم هذه الأشياء، ذكروا له منافع في شحم الميتة يأتونها، لعله يستثني تحريمها من هذه الأشياء المحرمة، لهذه المنافع، المقصودة، فقال: "لا تبيعوها فإن بيعها حرام"، لا تسوغه هذه المنافع، ولم ينههم عَنِ استعمالها فيما ذكروه. ثُمَّ من كمال رأفته ونصحه بأمته، حذرهم مما وقع فيه اليهود من استحلال المحرمات بالحيل الدنيئة السافرة؛ لئلا يقعوا مثلهم فيما يشبهها، فدعا على اليهود باللعن ليشعر أمته عظيم جريمتهم بارتكاب الحيل. وبَيَّن لهم أنه تعالى لما حرم على اليهود الشحوم، عمدوا من مخادعتهم الله تعالى وعبادتهم للمادة إلى أن أذابوا الشحم المحرم عليهم أكله وباعوه، وأكلوا ثمنه، وزعموا بهذا، أنهم لم يرتكبوا معصية، فهم لم يأكلوا الشحم، وإنما أكلوا ثمن

الشحم، وهذا هو التلاعب بأوامر اللَّه تعالى ونواهيه، والاستخفاف بأحكامه وحدوده. ولقد أصابنا ما أصابهم من ارتكاب الحيل، ومخادعة اللَّه تعالى، مصداقًا لقوله عَلَيُّ : «لَتَرْكَبُنَّ سُنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ حَذْوَ الْقُذَّةِ بِالْقُذَّةِ، حَتَّى لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبِّ لَدَخَلْتُمُوهُ»(١)، فالله المستعان. ونسأل اللَّه تعالى العصمة والهداية، وأن يرينا الحق حقًّا ويرزقنا اتباعه، ويرينا الباطل باطلًا ويرزقنا اجتنابه.

17- تحريم الحيل، وأنها لا تغير الحقائق، ولو سميت الأشياء بغير أسمائها وأزيلت بعض صفاتها.

۱۳ - إن الشرع جاء بكل ما فيه الخير والحذر من كل ما فيه شر، أو رجح شره على خيره.

18- إن المحرمات المعدودة في الحديث نماذج لأنواع الخبائث المحرمة، الَّتِي يعود ضررها على الدين، أو العقل، أو البدن، أو الطباع والأخلاق.

فكأن هذا الحديث سيق لبيان أنواع الخبائث.

CAN CAN DENS

<sup>(</sup>١) رواه بمعناه البخاري (٣٤٥٦)، ومسلم (٢٦٦٩)، وابن ماجه (٣٩٩٤)، وأحمد (٨١٤٠)

# باللسكم

السلم: هو السلف، وزنًا ومعنى، وسمي سلمًا، لتسليم رأس المال فِي المجلس، وسلفًا، لتقديمه. وتعريفه شرعًا: عقد على موصوف فِي الذمة، مؤجل بثمن مقبوض بمجلس العقد. وبهذا التعريف يعلم أنه نوع من البيع. والأصل فِي جوازه الكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس الصحيح. فأما الكتاب فقوله تعلم أنه يَرُيْنٍ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى فَاصَتُبُوهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فِي كِتَابِهِ وَأَذِنَ فِيه، ثُمَّ قَرَأً هَذِه الْآيةَ» (١).

وأما السنة، فمنها حديث الباب الآتي، وأما الإجماع، فلم ينقل عَنْ أحد من العلماء منعه. قَالَ الشافعي: أجمعت الأمة على جواز السلم فيما علمت. وهو على وفق القياس والمصلحة للبائع والمشتري، فالمشتري ينتفع بشراء السلعة بأقل من قيمتها حاضرة. والبائع ينتفع بتوسعه بالثمن، وقد اشترطت فيه الشروط الَّتِي تحقق فيه المصلحة، وتبعده عَنِ الضرر والغرر. حيث شرط قبض الثمن بالمجلس لتحصل الفائدة من التوسعة، وشرطه العلم بالعوضين والأجل، وضبط المسلم فيه بمعاييره الشرعية، لإبعاد النزاع والمخاصمات، ولا فرق بين تأجيل الثمن وتأجيل المثمن. فكلاهما وفق القياس والمصلحة، والشرع لا يأتي إلَّا بالخير.

وقد ظن بعض العلماء خروجه عَنِ القياس، وعدُّوه من باب بيع ما لَيْسَ عندك المنهي عنه فِي حديث حكيم بن حزام، وليس منه فِي شيء. فإن حديث حكيم يحمل على بيع عين معينة ليست فِي ملكه، وإنما ليشتريها من صاحبها فيعطيها المشتري، فهذا غرر، وعقد على غير مقدور عليه، أو يحمل على السلم، الَّذِي يظن المسلم أنه لا يتمكن من تحصيله وقت حلول الأجل، فأما السلم الَّذِي

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم (٣١٣٠) والبيهقي في الكبرى(١٠٨٧٠)

استوفى شروطه فليس من الحديث فِي شيء؛ لأن متعلقه الذمم لا الأعيان، فهو على وفق القياس، والحاجة داعية إليه. وقد ذكر النَّبِيُّ ﷺ أن ثلاثًا فيهن البركة، ذكر منها (البيع إِلَى أجل) والسلم منه.

## الحديث السادس والستون بعد المائتين

(٢٦٦) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «قَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْمَدِينَةَ وَهُمْ يُسْلِفُونَ فِي الثِّمَارِ السَّنَةَ وَالسَّنَتَيْنِ وَالثَّلَاثَ، فَقَالَ: مَنْ أَسْلَفَ فِي شَيْءٍ فَلْيُسْلِفْ فِي كَيْلٍ مَعْلُومٍ، وَوَزْنٍ مَعْلُومٍ، إِلَى أَجَلٍ مَعْلُومٍ». (البخاري (٢٢٣٩) و(٢٢٥٩) ومسلم (٢٦٠٤)).

000

## المعنى الإجمالي:

قدم النّبِيُّ عَلَيْهُ مهاجرًا، فوجد أهل المدينة - لأنهم أهل زروع وثمار - يسلفون. وذلك بأن يقدموا الثمن ويؤجلوا المثمن في الثمار، مدة سنة، أو سنتين، أو ثلاث سنين، فأقرهم على هذه المعاملة، ولم يجعلها من باب بيع ما لَيْسَ عند البائع المفضي إلَى الغرر؛ لأن السلف متعلقه الذمم لا الأعيان. ولكن بين لهم عن المعاملة أحكامًا تبعدهم عَنِ المنازعات والمخاصمات الّتِي ربما يجرها طول المدة في الأجل، فقال: من أسلف في شيء فليضبط قدره بمكياله وميزانه، الشرعيين المعلومين، وليربطه بأجل معلوم، حتى إذا عرف قدره وأجله، انقطعت الخصومة والمشاجرة، واستوفى المشتري حقه بسلام.

#### ما يستفاد من الحديث:

يشترط فِي السلم ما يشترط فِي البيع؛ لأنه أحد أنواعه. فلا بد أن يكون العقد من جائز التصرف، مالك للمعقود عليه، أو مأذون له فيه، ولا بد فيه من الرضا، وأن يكون المسلم فيه مما يصح بيعه، ولا بد فيه من القدرة عليه وقت حلوله، وأن يكون الثمن والمثمن معلومين. ويزيد السلم على هذه الشروط شروطًا ترجع إِلَى زيادة ضبطه وتحريره؛ لئلا تفضي المعاملة إِلَى الشجار والمخاصمة، ونأخذ أهم هذه الشروط من الحديث الَّذِي معنا:

- ١ أن يبين قدر المسلم فيه بمكياله أو ميزانه الشرعيين، إن كان مكيلًا أو موزونًا، أو بذرعه، إن كان مما يذرع، أو بعده إن كان مما يعد، ولا يختلف المعدود بالكبر أو الصغر أو غيرهما، اختلافًا ظاهرًا.
- ٢ أن يكون مؤجلًا، ولا بد في الأجل أن يكون معلومًا، فلا يصح حالًا،
   ولا إلى أجل مجهول.
- ٣ أن يقبض الثمن بمجلس العقد، وهذا مأخوذ من قوله ﷺ: «فَلْيُسْلِفُ»؛
   لأن السلف هو البيع، الَّذِي عجل ثمنه، وأجل مثمنه.
- ك الذمة لا في الأعيان، وهذا هو اللّذي سوغ العقد، وإن كان وفاؤه من شيء غير موجود عند البائع، وإنما يستوفى من ثمار أو زروع لم توجد وقت العقد.

وبهذا تبين أن السلم لم يتناوله النهي فِي قوله: «وَلَا تَبِعْ مَا لَيْسَ عِنْدَكَ» (١) وأن العقد عليه وفق القياس. هذه أهم شروطه المعتبرة. وقد شدد فيه بعض الفقهاء بذكر قيود وحدود، لَيْسَ عليها دليل واضح.



<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۱۲۳۲)، والنسائي (٤٦١٣)، وأبو داود (٣٥٠٣)، وابن ماجه (٢١٨٧)، وأحمد (١٤٨٨٧)

## بالبشروط يعالب

وَالأصل فِي الشروط، الصحة، والتزامها لمن شرطت عليه؛ لقوله ﷺ: «الْمُسْلِمُونَ عِنْدَ شُرُوطِهِمْ إِلَّا شَرْطًا أَحَلَّ حَرَامًا أَوْ حَرَّمَ حَلَالًا»(١).

## الحديث السابع والستون بعد المائتين

(٢٦٧) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، «قَالَتْ: جَاءَتْ بَرِيرَةُ، فَقَالَتْ: كَاتَبْتُ أَهْلِي عَلَى تِسْعِ أَوَاقٍ فِي كُلِّ عَامٍ أُوقِيَّةٌ فَأَعِينِينِي. فَقُلْتُ: إِنْ أَحَبَّ أَهْلُكِ أَنْ أَعُدَّهَا لَهُمْ وَوَلَاؤُكِ لِي فَعَلْتُ. فَذَهَبَتْ بَرِيرَةُ إِلَى أَهْلِهَا، فَقَالَتْ لَهُمْ فَأَبُوا عَلَيْهَا، فَجَاءَتْ لَهُمْ وَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ جَالِسٌ، فَقَالَتْ: إِنِّي قَدْ عَرَضْتُ ذَلِكَ عَلَيْهِمْ فَأَبُوا عَلَيَّ مِنْ عِنْدِهِمْ وَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: خُذِيهَا وَاشْتَرِطِي لَهُمُ الْوَلَاءُ. فَأَخْبَرَتْ عَائِشَةُ النَّبِي ﷺ فَقَالَ: خُذِيهَا وَاشْتَرِطِي لَهُمُ الْوَلَاءُ فِي النَّاسِ، الْوَلَاءُ فَإِنَّمَا الْوَلَاءُ لِمَنْ أَعْتَقَ. فَقَعَلَتْ عَائِشَةُ النَّبِي ﷺ فَقَالَ: خُذِيهَا وَاشْتَرِطِي لَهُمُ الْوَلَاءُ فَي إِنَّمَا الْوَلَاءُ لِمَنْ أَعْتَقَ. فَقَعَلَتْ عَائِشَةُ النَّبِي ﷺ فَقَالَ: خُذِيهَا وَاشْتَرِطِي لَهُمُ الْوَلَاءُ فَي أَنَّمَا الْوَلَاءُ لِمَنْ أَعْتَقَ. فَقَعَلَتْ عَائِشَةُ، ثُمَّ قَامَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ فِي النَّاسِ، الْوَلَاءُ فَإِنْمَا الْوَلَاءُ لِمَنْ أَعْتَقَ. فَلَا بَالُ رِجَالٍ يَشْتَرِطُونَ شُرُوطًا لَيْسَتْ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَهُو بَاطِلٌ، وَإِنْ كَانَ مِائَةَ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَهُو بَاطِلٌ، وَإِنْ كَانَ مِائَةً فِي كِتَابِ اللَّهِ أَعْتَقَ». (البخاري فَشَاءُ اللَّهِ أَحَقُ وَشَرْطُ اللَّهِ أَوْثَقُ، وَإِنَّمَا الْوَلَاءُ لِمَنْ أَعْتَقَ». (البخاري ومسلم (٢١٦٨)) ومسلم (١٩٠٤).

#### $\mathbf{C} \mathbf{C} \mathbf{C}$

#### الغريب:

- ١ كَاتَبْتُ: مشتقة من الكتب، وهو الجمع؛ لأن نجوم أقساطها جمعت على العبد.
- ٢ أَوَاقٍ: الأوقية أربعون درهمًا، وتقدم ضبطها بالعملة الحاضرة في الزكاة.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي بلفظ : على شروطهم (١٣٥٢)

- ٣ وَوَلَاؤُكِ لِي: الولاء هو النصرة، لكن خص فِي الشرع بالعتق الَّذِي هو تحرير الرقبة، وتخليصها من الرق.
  - ٤ فَمَا بَالُ: حال.
  - ٥ فِي كِتَابِ اللَّهِ: أي فِي شرعه الَّذِي كتبه على العباد وحكمه العام.
- ٦ وَإِنْ كَانَ مِائَةَ شَرْطٍ: لم يقصد بالمائة التحديد، وإنما قصد التوكيد والمبالغة للعموم، ويدل على ذلك قوله ﷺ: «مَنِ اشْتَرَطَ شَرْطًا لَيْسَ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَهُوَ بَاطِلٌ. قَضَاءُ اللَّهِ أَحَقُّ وَشَرْطُ اللَّهِ أَوْثَقُ».
- ٧ أَحَقُ وَأَوْنَقُ: جاءا على صيغة التفضيل وليسا على بابهما، بمعنى أن فِي
   كل من الجانبين حقًا ووثاقة، وإنما جَاءَت الصيغتان مرادًا بهما (أن
   قضاء الله هو الحق، وشرط الله هو القوى). فهما صفتان مشبهتان.

## المعنى الإجمالي:

هذا حديث جليل عظيم؛ لما اشتمل عليه من الأحكام، ولما حوى من الفوائد، ولقد أفرده بعض العلماء بالتصنيف، واستخرجوا منه ما يزيد على أربعمائة حكم وفائدة. ونحن نجمل أهم الأحكام الَّتِي يدل عليها.

فملخص القصة، أن أمة لأحد بيوت أهل المدينة يقال لها (بريرة) كاتبت أهلها، بمعنى اشترت نفسها من سادتها بتسع أواق من فضة، تسلم لهم كل عام أوقية واحدة، وكانت تخدم عائشة، ولها بها صلة ومعرفة، فجاءتها تستعينها على وفاء كتابتها لتخلص من الرق؛ لأن المكاتب رقيق، ما بقي عليه درهم واحد. فمن رغبة عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا فِي الخير، وكبير مساعدتها فِي طرق البر، قالت لبريرة: اذهبي إلى سادتك فأخبريهم أني مستعدة أن أدفع لهم أقساط كتابتهم مرة واحدة ليكون ولاؤك لي خالصًا. فأخبرت بريرة سادتها بما قالته عائشة، فأبوا ذلك إلَّا أن يكون لهم الولاء، لينالوا به الفخر حينما تنتسب إليهم الجارية وربما حصلوا به نفعًا ماديًا، من إرث ونصرة وغيرهما. فأخبرت عائشة النَّبِيَ عَلَيْهُ باشتراطهم، فقال:

اشتريها منهم، واشترطي لهم الولاء، فهذا اشتراط باطل لن ينفعهم، فإنما الولاء لمن أعتق. وهم قد أقدموا على هذا الاشتراط طمعًا في حطام الحياة الدنيا غير مبالين بالحدود والأحكام الشرعية. فاشترتها عائشة على هذا. فقام النّبيُ على فخطب في الناس فحمد اللّه وأثنى عليه - كعادته في الأمور الهامة والخطب - ثُمَّ انتقل من الثناء على اللّه تعالى بقوله: «أَمَّا بَعْدُ» إِلَى زجر الناس عَنِ الشروط المحرمة المخالفة لكتاب اللّه تعالى، فقال: ما بال رجال يشترطون شروطًا ليست من أحكام اللّه وشرعه، وإنما هي من دافع الطمع والجشع، كل شرط لَيْسَ فِي كتاب اللّه فهو باطل، مهما كثر وأكد ووثق، فإن قضاء اللّه تعالى أحق بالاتباع؛ لأنه الّذِي على وفق الحق والعدل، وهو يأتي بمصالح العباد ويدفع مضارهم، وشرط اللّه الّذِي ارتضاه لخلقه هو القوي، وما سواه واه ضعيف، وإنما الولاء لمن أعتق، وليس لبائع ولا لغيره.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ مشروعية مكاتبة العبد؛ لأنها طريق إِلَى تخليصه من الرق وفك رقبته،
   خصوصًا مع قوة العبد على الكسب وصلاحه، وحسن تصرفه، ففيها أجر كبير. قَالَ تعالى: ﴿ فَكَاتِبُوهُمُ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴿ النَّور: ٣٣] .
- ٢ أن الكتابة تكون مؤجلة على أقساط يدفعها العبد شيئًا فشيئًا؛ لأنه حين عقد الكتابة لا يملك شيئًا، فصار التأجيل فيها لازمًا، ومن هنا أخذ بعض العلماء معناها.
- ٣ جواز تعجيل تسليم الأقساط المؤجلة لتخليص المكاتب من الرق
   عاجلًا، وهو مأخوذ من استعانة (بريرة) بعائشة على ذلك.
- ٤ جواز بيع المكاتب؛ لأن النّبِيّ ﷺ أذن لعائشة في شرائها، وبريرة لم تأت عائشة إلّا لطلب العون. وقد منعه العلماء، ويحتاجون إلى جواب عن هذا الحديث، ولا جواب عندهم يكفي للعدول عنه، وممن قال بجواز بيعه الإمام أحمد رحمه اللّه تعالى.

- ٥ أن شرط الولاء فِي البيع باطل؛ لأن الولاء للمعتق لا للبائع، فهو لحمة كلحمة النسب، يعود نفعه على من أنعم على العتيق بالعتق، لا على من باعه وأخذ ثمنه، وهذا من تمام عدل اللّه فِي أحكامه، وأما البيع فصحيح؛ لأن النّبِيّ عَلَيْ لم يبطل العقد بما اشترطه أولياء بريرة على عائشة، وإنما أفاد على أن الشرط باطل.
- آخذ العلماء من هذا الحديث أن البائع إذا اشترط على المشتري عتق العبد المبيع فإن الشرط صحيح، ويجب على المشتري أن يعتقه، فإن لم يفعل أعتقه الحاكم؛ لأن العتق حق اللَّه تعالى، وهو متشوف إلى عتق الرقاب.
- ٧ أشكل على العلماء إذن النّبِيّ عَلَى لعائشة بشراء بريرة من أهلها، مع موافقتهم على اشتراط الولاء لهم وهو شرط باطل مع اتفاق العلماء على تكريم النّبِيّ عَنْ قصد تغريرهم، فذهبوا فِي تأويل ذلك مذاهب كثيرة. وأحسنها أن يقال: إن سياق القصة يفهم منه: أنّ النّبِيّ عَلَى قد بَيْنَ هذا الحكم، وأن الولاء للمعتق لا لغيره فأراد هؤلاء البائعون أن يشترطوا الولاء طمعًا به، لما يعود به عليهم من النفع، ولعل الّذِي سوغ لهم الإقدام عليه، أن عقد الكتابة قد تم، وقد سلم بعض نجومه. فتوهموا أن هذا يخول لهم اشتراط الولاء، ولكن النّبِيّ عَضِب أن يُتلاعب بكتاب اللّه وأحكامه بأدنى الشبه. فقام ووعظ الناس، وبين لهم أن كل شرط لَيْسَ فِي شرع اللّه فهو باطل مهما كثر، ومهما أكد؛ لأن الخير والعدل فِي اتباع شرعه، والشر والظلم فِي الابتعاد عنه. وفقنا اللّه لاتباعه.

اعتراض: قد يرد على هذا التخريج فيقال: إذا كان هذا شرطًا باطلًا معلوم البطلان، قد غضب النَّبِيُّ عَلَيْهُ من اشتراطه، فكيف اشترطت عليهم عائشة أن الولاء لها. ولعل الجواب أن الحكم قد اشتبه عليها مع وجود الكتابة وتسليم بعض الأقساط، فأرادت أن تحتاط لنفسها باشتراط ما تظن أن الشارع ملكها إياه. وحين

أبوا أخبرت النَّبِيّ ﷺ بإبائهم، فكان الغضب منصبًا على الذين يريدون شرطًا مخالفًا لحكم اللَّه، مع أنه ربما كان قد وقع منهم بتأويل بعيد. ولم أر هذا الاعتراض وجوابه لأحد، فالله أعلم.

- ٨ استحباب تبين الأحكام عند المناسبات، وأن يكون في المجامع الحافلة.
- ٩ افتتاح الخطب بحمد الله، والثناء عليه؛ لتحل بها البركة، ولتكون أولى
   بالقبول، من إيرادها جافة.
- •١- استحباب إتيان الخطيب بـ (أما بعد)؛ لأنها تشعر بانتقال الخطيب من موضوع إِلَى آخر، وتزيد الكلام حلاوة وطلاوة.
  - ١١- إنه يراد بكتاب اللَّه أحكامه وشرعه.
  - ١٢- إن كل شرط لم يأذن اللَّه به فهو باطل مردود، وإن كثر وأكد.
- ١٤ أن أقضية الله وأحكامه، وشروطه، وحدوده هي المتبعة، وما عداه فلا يتبع ولا يركن إليه؛ لأنه على خلاف الحق والعدل.
- 10- أن الولاء للمعتق خاصة، فهو لحمة كلحمة النسب، يحصل بها التوارث والتناصر والتقارب.
- 17- أن العتق سبب الولاء بأي طريق كان، سواء أكان لمكاتبة، أو لكفارة أم مقصودًا به البر والإحسان.
- ١٧- أن الشروط الَّتِي على خلاف مقتضى العقد، فاسدة بنفسها، غير مفسدة

للعقد. فإن عقد البيع يقتضي أن يكون الولاء للمشتري الَّذِي أعتق، فشرط الولاء لغير المعتق خلاف مقتضى العقد، فيكون فاسدًا.

#### ملخص من كلام ابن تيمية حول الشروط الصحيحة، والفاسدة:

ذكر رحمه اللَّه أن الَّذِي يمكن ضبطه منها قولان: أحدهما أن يقال: الأصل فِي العقود والشروط الحظر، إلَّا ما ورد الشرع بإجازته، وهو قول أهل الظاهر وكثير من أصول أبى حنيفة تنبني على هذا، وكثير من أصول الشافعي، وأصول طائفة من أصحاب مالك وأحمد، فإن أحمد قد يعلل أحيانًا بطلان العقد بكونه لم يرد فيه أثر ولا قياس، وكذلك طائفة من أصحابه قد يعللون فساد الشروط بأنها تخالف مقتضى العقد، ويقولون: ما خالف مقتضى العقد فهو باطل. أما أهل الظاهر فلم يصححوا لا عقدًا ولا شرطًا إلَّا ما ثبت جوازه بنص أو إجماع. وأما أبو حنيفة فأصوله تقتضي ألَّا يصح فِي العقود شروط يخالف مقتضاها فِي المطلق. والشافعي يوافقه على أن كل شرط خالف مقتضى العقد فهو باطل، لكنه يستثنى مواضع للدليل الخاص، وطائفة من أصحاب أحمد يوافقون الشافعي على معاني هذه الأصول، لكنهم يستثنون أكثر مما يستثنيه الشافعي. وهؤلاء الفرق الثلاث يخالفون أهل الظاهر ويوسعون في الشروط أكثر منهم، لقولهم بالقياس، ولما يفهمونه من معانى النصوص الَّتِي يتفردون بها عَنْ أهل الظاهر. وحجة هؤلاء ما جاء فِي قصة بريرة «مَا كَانَ مِنْ شَرْطٍ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَهُوَ بَاطِلٌ»، فكل شرط لَيْسَ فِي القرآن ولا فِي الإجماع فهو مردود. والحجة الثانية أنهم يقيسون جميع الشروط الَّتِي تنافي موجب العقد على اشتراط الولاء؛ لأن العلة فيه كونه مخالفًا لمقتضى العقد، لأن العقود توجب مقتضياتها بالشرع، فيعتبر تغييرها تغييرًا لما أوجبه الشرع، بمنزلة تغيير العبادات، وهذه نكتة القاعدة: وهي أن العقود مشروعة على وجه، فاشتراط ما يخالف مقتضاها تغيير للمشروع.

والقول الثاني: أن الأصل فِي العقود والشروط الجواز والصحة ولا يحرم منها ويبطل إِلَّا ما دل الشرع على تحريمه وإبطاله نصًّا أو قياسًا، ونصوص أحمد المنصوصة عنه أكثرها تجري على هذا القول، ومالك قريب منه، لكن أحمد أكثر

تصحيحًا للشروط منه. وعامة ما يصححه أحمد من العقود والشروط يثبته بدليل خاص من أثر أو قياس، ولا يعارض بكونه شرطًا يخالف مقتضى العقد أو لم يرد به نص، وكان قد بلغه من الآثار عَنِ النَّبِي عَلَى والصحابة ما لا تجده عند غيره من الأئمة بهذا الخصوص، وقد جاء في الكتاب والسنة الأمر بالوفاء بالعهود والمواثيق والشروط والعقود وأداء الأمانة ورعاية ذلك، وإذا كان جنس الوفاء ورعاية العهد مأمورًا به علم أن الأصل صحة العقود والشروط، إذ لا معنى للتصحيح إلَّا ما ترتب عليه أثره، وحصل به مقصوده، ومقصود العقد هو الوفاء به، وقد روى أبو داود عَنْ أَبِي هُرَيْرَة قال: قَالَ رَسُول اللَّهِ عَلَى شُرُوطِهِمْ اللَّهُ الْمُسْلِمِينَ إِلَّا صُلْحًا أَحَلَّ حَرَامًا، أَوْ حَرَّمَ حَلَالًا، وَالْمُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ الله الترمذي: حديث حسن صحيح. وهذا المعنى هو الَّذِي يشهد له الكتاب قالَ الترمذي: حديث حسن صحيح. وهذا المعنى هو الَّذِي يشهد له الكتاب بدونه، فمقصود الشروط وجوب ما لم يكن واجبًا ولا حرامًا، فما كان مباحًا بدون الشرط فالشرط يوجبه، والقياس المستقيم في هذا الباب الَّذِي عليه أصول أحمد وغيره من فقهاء الحديث أن اشتراط الزيادة على مطلق القيد واشتراط النقص جائز ما لم يمنع منه الشرع.



رواه الترمذي(١٣٥٢) وأبو داود(٣٥٩٤)

## الحديث الثامن والستون بعد المائتين

(٢٦٨) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّهُ كَانَ يَسِيرُ عَلَى جَمَلٍ فَأَعْيَا، فَأَرَادَ أَنْ يُسَيِّبَهُ. قَالَ: فَلَحِقَنِي النَّبِيُّ ﷺ فَدَعَا لِي، وَضَرَبَهُ فَسَارَ سَيْرًا لَمْ يَسِرْ مِثْلَهُ قَطَّ: فَقَالَ: بِعْنِيهِ بِأَوْقِيَّةٍ، قُلْتُ: لَا. ثُمَّ قَالَ: بِعْنِيهِ. فَبِعْتُهُ بِأَوْقِيَّةٍ، يَسِرْ مِثْلَهُ قَطَّ: فَقَالَ: بِعْنِيهِ بِأَوْقِيَّةٍ، وَلُنتُنْ مُنْهُ مَنْهُ، ثُمَّ رَجَعْتُ، وَاسْتَثْنَيْتُ حُمْلَانَهُ إِلَى أَهْلِي. فَلَمَّا بَلَغْتُ، أَتَيْتُهُ بِالْجَمَلِ، فَنَقَدَنِي ثَمَنَهُ، ثُمَّ رَجَعْتُ، فَالْرَسَلَ فِي أَثْرِي فَقَالَ: أَتُرانِي مَاكَسْتُكَ لِآخُذَ جَمَلَكَ؟ خُذْ جَمَلَكَ وَدَرَاهِمَكَ، فَهُوَ لَكَ». (البخاري (٢٧١٨) ومسلم (٧١٥)).

#### OOO

## الغريب:

- ١ فَأَعْيَا: أعيا الرجل أو البعير، إذا تعب وَكلَّ من المشي، يستعمل لازمًا ومتعديًا، تقول: أعيا الرجل، وأعياه الله.
  - ٢ أَنْ يُسَيِّبُهُ: أن يطلقه؛ ليذهب على وجهه.
  - ٣ حُمْلانهُ: بضم الحاء وسكون الميم، أي حمله البائع.
    - ٤ أَتُرَانِي: بضم التاء، أي أتظنني.
- ٥ مَاكَسْتُكَ: المماكسة: المكالمة فِي البيع والشراء، لطلب الزيادة، أو النقص فِي الثمن.

## المعنى الإجمالي:

كان جابر بن عبد اللَّه رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا مع النَّبِيِّ عَلَيْهِ فِي إحدى غزواته، وكان راكبًا على جمل قد هزل فأعيا عَنِ السير ومسايرة الجيش، حتى إنه أراد أن يطلقه فيذهب لوجهه، لعدم نفعه. وكان النَّبِيُّ عَلَيْهٍ - من رأفته بأصحابه وأمته - يمشي فِي مؤخرة الجيش، رفقًا بالضعيف، والعاجز، والمنقطع، فلحق على جابرًا

وهو على بعيره الهزيل، فدعا له وضرب جمله، فصار ضربه الكريم الرحيم قوة وعونًا للجمل العاجز، فسار سيرًا لم يسر مثله، فأراد على - من كرم خلقه ولطفه تطييب نفس جابر ومجاذبته الحديث المعين على قطع السفر، فقال: «بعْنيه بِأُوقِيَّةٍ». فطمع جابر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ بفضل اللَّه، وعلم أن لا نقص على دينه من الامتناع من بيعه للنبي على لأن هذا لم يدخل فِي الطاعة الواجبة، إذ لم يكن الأمر على وجه الإلزام. ومع هذا فإن النَّبِيَ على أعاد عليه الطلب فباعه إياه بالأوقية واشترط أن يركبه إلى أهله فِي المدينة، فقبل على شرطه، فلما وصلوا أتاه بالجمل، وأعطاه النبي على النبي على المدينة، فقبل على شرطه فلما وصلوا أتاه بالجمل، وأعطاه النبي على المدينة منك؟ خذ جملك ودراهمك فهما لك. وليس هذا بغريب على كرمه وخلقه ولطفه، فله المواقف العظيمة على.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ان الأحسن للقائد والأمير أن يكون في مؤخرة الجيش والقافلة، انتظارًا للعاجزين والمنقطعين. وكما في الحديث «الضّعيفُ أمِيرُ الرَّكْب» (١).
- ٢ رحمة النّبيّ ﷺ، ورأفته بأمته. فحين رأى جابرًا على هذه الحال أعانه بالدعاء، وضرب الجمل الّذي صار قوة له على السير بإذن اللّه تعالى.
- ٣ معجزة كبرى من معجزاته ﷺ ناطقة بأنه رَسُول اللَّهِ حقًا، إذ يأتي على هذا الجمل العاجز المتخلف، فيضربه فيسير على إثر الضرب هذا السير الحسن ويلحق بالجيش.
  - ٤ جواز البيع والشراء من الإمام لرعيته.
- ٥ إن الامتناع على النَّبِيِّ ﷺ فِي مثل هذه القصة لا يعد إثمًا وعقوقًا وتركًا

<sup>(</sup>۱) هذا اللفظ مما يروى على المعنى وأصله ما أخرجه أبو داود (۲۷۵۱) « يرد مشدهم على مضعفهم».

لطاعته، فإن هذه منه، ليست على وجه الإلزام والتحتيم، وإنما على وجه التخيير والترغيب، ومثلها قصة بريرة، حين شفع إليها أن ترجع إلَى زوجها (مغيث) فقد سألته: أتأمرني بذلك؟ فقال: بل شافع. فقالت: لا حاجة لي به. فقد فهم الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أن مثل هذه الأشياء لا تلزم الإجابة، وإلا لكانوا أسرع الناس إلَى الامتثال.

- آ أخذ من هذا الحديث ابن رجب رحمه الله، قاعدة عامة وهي: أنه يجوز للإنسان نقل الملك في شيء، واستثناء نفعه المعلوم، مدة معلومة. وهذا يعم كل شيء من إجارة، وهبة، ووقف، ووصية، إلَّا بضع الأمة فلا يجوز استثناؤه؛ لأنها منفعة لا تحل إلَّا بالزوجية أو ملك اليمين.
- ٧ جواز البيع واستثناء نفع المبيع، إذا كان النفع المستثنى معلومًا، وهذه المسألة جزء من القاعدة السابقة، وفي هذا خلاف يأتي تحقيقه إن شاء الله تعالى.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء: هل يجوز للبائع أن يشترط نفعًا معلومًا فِي المبيع كسكنى الدار المبيعة شهرًا؟ وهل يجوز أيضًا للمشتري أن يشترط على البائع نفعه المعلوم فِي المبيع، كأن يشترط عليه حمل ما اشتراه منه إِلَى موضع معين، أو خياطة الثوب المبيع ونحو ذلك؟

فذهب الأئمة الثلاثة؛ أبو حنيفة، ومالك، والشافعي إِلَى عدم صحة العقد والشرط - إِلَّا أن مالكًا أجاز شرط الحمل على الدابة إِلَى المكان القريب.

وذهب الإمام أحمد إِلَى جواز شرط واحد فقط، ووافقه على رأيه إسحاق، وابن المنذر، والأوزاعي، وإن جمع فِي العقد بين شرطين بطل البيع.

وعن الإمام أحمد رواية أخرى: أن البيع صحيح مع الشروط العائدة للبائع من منافع معلومة في المبيع، أو عائدة للمشتري من منافع معلومة في المبيع، اللائع. واختار هذه الرواية شيخ الإسلام والمسلمين أبو العباس ابن تيمية، وتلميذه شمس الدين ابن القيم. ونصرها وأيدها شيخنا العلامة المحقق عبد الرحمن بن ناصر آل سعدي رحمهم الله جميعًا والمسلمين. وهذا ما أعتقد صحته كما يأتي تبيين أدلة العلماء رحمهم الله تعالى، ومآخذهم.

أدلة المذاهب السابقة: استدل الأئمة الثلاثة على ما ذهبوا إليه، بما رواه الخمسة عَنْ جَابِرِ: "أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ نَهَى عَنِ الثُّنْيَا إِلَّا أَنْ يُعْلَمَ" (')، وَبِمَا رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ، وَالنَّسَائِيُّ، وَابْنُ مَاجَه، عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ، عَنْ أَبُو حَنِيفَة «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ قَالَ: «لَا يَحِلُّ شَرْطَانِ فِي بَيْعٍ» (''). وَقَدْ رَوَى أَبُو حَنِيفَة «أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ قَالَ: «لَا يَحِلُّ شَرْطَانِ فِي بَيْعٍ» (''). وَقَدْ رَوَى أَبُو حَنِيفَة «أَنَّ النَّبِي عَلَيْ نَهَى عَنْ بَيْعٍ وَشَرْطٍ» ("')، وفسروا الشرطين فِي البيع، والشرط فيه بمثل هذه الشروط، الَّتِي يشترطها البائع أو المشتري على الآخر مما فيه مصلحة المبيع، أو منفعة البائع، كاشتراط خياطة الثوب، أو تفصيله، أو تكسير البائع الحطب، أو حمله، أو استثناء نفع معلوم فِي المبيع للبائع، كسكنى الدار المبيعة، أو حمل الدابة ونحو ذلك. وأجابوا عَنْ حديث جابر الَّذِي معنا، بأن المبايعة ليست حقيقية، وإنما أراد عَلَيْ أن ينفع جابرًا بالهبة، فاتخذ بيع الجمل ذريعة إِلَى ذلك، ودليل ذلك قوله: "أَتُرَانِي مَاكُسْتُكَ لِآخُذَ جَمَلَك؟"، وأجاب بعضهم إِلَى أن اختلاف الرواة فِي ألفاظ حديث جابر، مما يمنع الاحتجاج به على هذا المطلب، اختلاف الرواة فِي ألفاظ حديث جابر، مما يمنع الاحتجاج به على هذا المطلب، فإن بعض ألفاظه "بِعْتُهُ وَاشْتَرُطْتُ حُمْلانَهُ إِلَى أَهْلِي" وَفِي لفظ: "أن النَّبِيَّ أَعَارَهُ فَان بعض ألفاظه "بِعْتُهُ وَاشْتَرُطْتُ حُمْلانَهُ إِلَى أَهْلِي" (في لفظ: "أن النَّبِيَّ أَعَارَهُ فَان بعض ألفاظه "بِعْتُهُ وَاشْتَرُطْتُ حُمْلانَهُ إِلَى أَهْلِي" (أَن النَّبِيَّ أَعَارَهُ فَان النَّبَيَّ أَعَارَهُ فَان بعض ألفاظه "بعثه أَن النَّبِي المِنْ الْفَانِهُ الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمُنْ النَّبِي الْمَالِي النَّهُ الْمَالِي النَّهُ الْمَالِي الْمَالِي النَّهُ الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي النَّهُ الْمَالِي الْمَالِي النَّهُ الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۵۳۲)، والترمذي (۱۲۹۰)، والنسائي (۳۸۸۰)، وأبو داود (۳٤۰٤)، وأحمد (۱٤٤٢٧)

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (١٢٣٤)، والنسائي (٤٦١١)، وأبو داود (٣٥٠٤)، وأحمد (٦٦٣٣)

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في الأوسط (٤٣٦١)

<sup>(</sup>٤) رواه بمعناه البخاري (۲۷۱۸)، ومسلم (۷۱۵)، والنسائي (۲۳۳۷)، وأبو داود (۳۵۰۵)، وأحمد (۱۳۷۸۳)

ظَهْرَهُ إِلَى الْمَدِينَةِ»(١). وفي لفظ قال: «بِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ جَمَلًا فَأَفْقَرَنِي ظَهْرَهُ إِلَى الْمَدِينَةِ»(٢) والإفقار إعارة الظهر.

أما أدلة الذين يرون جواز اشتراط البائع المنافع المعلومة في البيع، أو اشتراط المشتري على البائع المنافع العائدة على المبيع، فكثيرة منها قوله عليه الصلاة والسلام: «الْمُسْلِمُونَ عِنْدَ شُرُوطِهِمْ إِلَّا شَرْطًا أَحَلَّ حَرَامًا، أَوْ حَرَّمَ كَلاً» (٣) وهذه ليست مما يحل حرامًا، ولا مما يحرم حلالاً. ومنها أنه عن النُنيّ إلَّا أَنْ يُعْلَمَ» (٤) وهذه شروط واستثناءات معلومة، فتكون غير داخلة في عن النهي، ومنها حديث جابر، الَّذِي معنا، إذ شرط على النَّبِي عَنِ ظهر جمله إلى المدينة. وليس في هذه الشروط شيء من المحاذير، كالربا، والغرر، والضرر، والظلم، فكيف تكون محرمة والأصل في المعاملات الإباحة والسعة؟ وكما أنه لا مفسدة فيها، فليست - أيضاً - وسيلة إلى المفسدة. وأجابوا عَنْ أدلة المفسدين للعقد مع الشرط، بأن حديث «نَهَى النَّبِيُّ عَنِ الثَّنْيَا إِلَّا أَنْ يُعْلَمَ» (٥) مفهومه دليل من أدلتنا، فهو رد عليكم. وأما حديث «نَهَى عَنْ بَيْعٍ وَشَرْطٍ» (٢) فلم يصح، وإنما الوارد «لَا يَحِلُّ شَرْطَانِ فِي بَيْع» (٧).

#### اختلاف العلماء:

واختلف العلماء فِي تفسير الشرطين. وأحسن ما فسرا به، أن المراد بذلك (مسألة العينة) وهي أن يقول: خذ هذه السلعة بعشرة نقدا، وآخذها مِنْكَ بعشرين

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي (۲۲۰)

<sup>(</sup>۲) رواه الطبراني في الصغير (۲۰۷)

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي بلفظ : على شروطهم (١٣٥٢)

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (١٥٣٦)، والترمذي (١٢٩٠)، والنسائي (٣٨٨٠)، وأبو داود (٣٤٠٤)، وأحمد (١٤٤٢٧)

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه

<sup>(</sup>٦) رواه الطبراني في الأوسط (٤٣٦١).

<sup>(</sup>٧) رواه الترمذي (١٢٣٤)، والنسائي (٤٦١١)، وأبو داود (٣٥٠٤)، وأحمد (٦٦٣٣)

نسيئة. فهذا هو المعنى المطابق لمعنى الحديث، وهو نظير البيعتين فِي بيعة، الَّذِي قَالَ فيه عَلَيْ: «مَنْ بَاعَ بَيْعَتَيْنِ فِي بَيْعَةٍ فَلَهُ أَوْكَسُهُمَا، أَوِ الرِّبَا»(١) وقد فسر ببيع العينة. ولا يحتمل حديث الشرطين فِي بيع غير هذا المعنى. والمراد بالشرطين، الأول العقد نفسه، فإنه عقد تشارطا على الوفاء به، والثاني ما صحبه من شرط العقد مرة أخرى بأزيد من الثمن الأول.

وأما حديث جابر، فلا يرد عليه أنه قصد به الهبة، لا البيع حقيقة. فإننا لو فرضنا أنَّ النَّبِيَ عَلَيْهُ لم يقصد البيع حقيقة، فلم يكن معلومًا له (جابر) وهو الَّذِي ابتدأ شرط ظهر الجمل، فكأن هذا الشيء معلوم جوازه لديهم. وأيضًا فإن النَّبِيَّ أقره على شرطه، وهو لا يقر على باطل، لا فِي جد ولا فِي هزل. وأما الاعتراض على الحديث باختلاف الرواة فِي ألفاظه، فقد أجاب عَنْ ذلك العلامة ابن دقيق العيد بما نصه: هذا صحيح لكن بشرط تكافؤ الروايات أو تقاربها، أما إذا كان الترجيح واقعًا لبعضها - لأن رواته أكثر وأحفظ - فينبغي العمل بها، إذ الأضعف لا يكون مانعًا من العمل بالأقوى، والمرجوح لا يدفع التمسك بالراجح، فتمسك بهذا الأصل، فإنه نافع فِي مواضيع عديدة اهـ.

وأما دليل مشهور مذهب الحنابلة، فالاقتصار في الاستدلال بحديث «وَلَا شَرْطَانِ فِي الاستدلال بحديث «وَلَا شَرْطَانِ فِي بَيْع» (٢). والصحيح الَّذِي تطمئن إليه النفس، ويرتاح له الضمير، الرواية الَّتِي اختارها شيخا الإسلام، ورجحها شيخنا السعدي لقوة أدلتها النقلية والقياسية، وعدم ما يعارضها. والله الموفق للصواب.

فائدة: الشرط فِي البيع قسمان. أحدهما: ما هو منفعة فِي المبيع يستثنيها البائع، أو نفع من البائع فِي المبيع، يشترطه المشتري. وهذه هي مواطن الخلاف بين العلماء، وتقدم الكلام فيها. والقسم الثاني: ما هو من مقتضى العقد، كالتقابض، وحلول الثمن، أو من مصلحة العقد، كاشتراط تأجيل الثمن، أو

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۳٤٦١)

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (۱۲۳۶)، والنسائي (۲۱۱۱)، وأبو داود (۳۵۰٤)، وأحمد (۲٦٣٣)

الرهن، أو الضمين، أو صفة فِي المبيع مقصودة، ككون العبد كاتبًا أو صانعًا، أو الأمة بكرًا، أو خياطة ونحو ذلك. فهذه الشروط لا خلاف فِي جوازها، كثرت أو قلت.

## الحديث التاسع والستون بعد المائتين

(٢٦٩) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَبِيعَ حَاضِرٌ لِبَادٍ، وَلَا يَخْطُبْ عَلَى خِطْبَةِ عَلَى خِطْبَةِ أَخِيهِ، وَلَا يَخْطُبْ عَلَى خِطْبَةِ أَخِيهِ، وَلَا يَسْأَلِ الْمَرْأَةُ طَلَاقَ أُخْتِهَا لِتُكْفِئَ مَا فِي إِنَائِهَا». (البخاري (٢١٤٠) و رَسِلم (٢١٤٠)).

#### OOO

#### ما يستفاد من الحديث:

الكلام على بيع الحاضر للبادي، والنجش، وبيع الرجل على بيع أخيه تقدم مفصلًا فِي الحديثين رقم (٢٥٢ و ٢٥٣) بما أغنى عَنْ إعادتها ههنا. وفيه من الفوائد والزوائد ما يأتي:

- ١ تحريم خطبة النكاح على خطبة أخيه، حتى يعلم أن الخاطب رد عَنْ طلبه، ولم يجب، لما تسبب الخطبة على خطبة الغير من العداوة والبغضاء، والتعرض لقطع الرزق.
- ٢ تحريم سؤال المرأة زوجها أن يطلق ضرتها، أو توغير صدره عليها، أو الفتنة بينهما، ليحصل بينهما الشر، فيفارقها، فهذا حرام؛ لما يحتوي عليه من المفاسد الكبيرة، من توريث العداوات، وجلب الإحن، وقطع رزق المطلقة، اللَّذِي كنى عنه بكفء ما فِي إنائها من الخير، اللَّذِي سببه النكاح، وما يوجبه من نفقة وكسوة وغيرها من الحقوق الزوجية. فهذه أحكام جليلة وآداب سامية لتنظيم حال المجتمع، وإبعاده عما يسبب الشر والعداوة والبغضاء، ليحل محل ذلك المحبة والمودة والوئام والسلام.

#### 

## بالإلرب والصرف

الربا فِي اللغة: الزيادة ومنه قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا أَنَرَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَرَّتُ وَهُو وَلَيْتُ الربادة وَي أشياء مخصوصة. وهو محرم بالكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس الصحيح. فأما الكتاب فمثل قوله تعالى: ﴿ وَحَرَّمَ ٱلرِّبُوا ﴾ [البَقَرَة: ٥٧٥] والسنة، فِي مثل الحديث، الَّذِي لعن به على: آكل الربا وموكله، وشاهده، وكاتبه، وهو متفق عليه. وقد أجمعت الأمة على تحريم الربا فِي الجملة لما استندت عليه من النصوص.

وتحريمه مقتضى العدل والقياس؛ لأن التعامل به ظلم أو ذريعة إليه. والكون لا يقوم إلا بالعدل، الله ي أوجبه المولى على نفسه، وألزم به خلقه، ومضار الربا ومفاسده لا تحصى، منها: تضخم المال بطريق غير مشروعة، لأنه تضخم على حساب سلب مال الفقير وضمه إلى كنوز الغني، وحسبك بهذا داء فتاكًا في المجتمعات، وسببًا في الخصومات والعداوات، وهو أداة هدامة للنشاط والعمل الشريف، واستثمار الأرض، وإخراج طيباتها. وحدث لدينا معاملات في البنوك، وصناديق البريد، تجاسروا فيها على تعاطي الربا، وسموه بغير اسمه. وهذا مصداق للحديث النبوي الشريف: «يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ يَشْرَبُونَ الْخَمْرَ وَيُسَمُّونَهَا بِغَيْرِ اسْمِهَا»(۱). وبسط هذه البحوث والرد عليها له كتب غير هذا.

أما الصرف: فمادته تدور على التقلب والتغير فِي الأشياء. قال فِي اللسان: (الصرف بيع الذهب بالفضة وبالعكس؛ لأنه يتصرف به عن جوهر إِلَى جوهر). فهو بيع الأثمان بعضها ببعض.

#### 96X996X996X9

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي (٥٦٥٨)، وأحمد (١٧٦٠٧)

## الحديث السبعون بعد المائتين

(۲۷۰) عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «الذَّهَبُ بِالذَّهَبِ رِبًا، إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ، وَالْفِضَّةُ بِالْفِضَّةِ رِبًا، إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ، والبُرُّ بالبُرِّ رِبًا، إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ، وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ رِبًا، إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ». (البخاري (٢١٣٤) و (٢١٧٠) و (٢١٧٤) ومسلم (٢٥٨٦)).

#### 000

## الغريب:

- إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ: فيهما لغات، أشهرها المد وفتح الهمزة فيهما، ومعناها التقابض.

### المعنى الإجمالي:

يبين النّبِيُّ عَيَّةً فِي هذا الحديث كيفية البيع الصحيح بين هذه الأنواع، الّتِي يجري فيها الربا، وهو أنه مَنْ باع ذهبًا بفضة أو بالعكس فلا بد من الحلول والتقابض فِي مجلس العقد، وإلا لما صح العقد؛ لأن هذه مصارفة، يشترط لدوام صحتها التقابض، كما أن من باع بُرًّا بِبُرِّ، أو شَعِيرًا بِشَعِيرٍ فلا بد من التقابض بينهما، فِي مجلس العقد؛ لما بين هذه الأنواع من علة الربا المفسدة للعقد، إذا حصل التفرق قبل القبض.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ تحريم بيع الذهب بالفضة أو العكس، وفساده إذا لم يتقابض المتبايعان
   قبل التفرق من مجلس العقد، وهذه هي المصارفة.
- ٢ تحريم بيع البر بالبر، أو الشعير بالشعير، وفساده إذا لم يتقابض المتبايعان قبل التفرق من مجلس العقد.

- ٣ صحة العقد إذا حصل القبض في المصارفة. أو بيع البر بالبر، أو الشعير بالشعير، في مجلس العقد.
- ٤ يراد بمجلس العقد مكان التبايع، سواء أكانا جالسين، أم ماشيين، أم
   راكبين، ويراد بالتفرق ما يعد تفرقًا عرفًا، بين الناس.

## الحديث الحادي والسبعون بعد المائتين

(۲۷۱) عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَا تَبِيعُوا الذَّهَبَ بِالذَّهَبِ، إِلَّا مِثْلًا بِمِثْلٍ، وَلَا تُشِفُّوا بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ، وَلَا تَبِيعُوا الْوَرِقَ بِالْوَرِقِ إِلَّا مِثْلًا بِمِثْلٍ، وَلَا تُشِفُّوا بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ، وَلَا تَبِيعُوا مِنْهَا غَائِبًا الْوَرِقَ بِالْوَرِقِ إِلَّا مِثْلًا بِمِثْلٍ، وَلَا تُشِفُّوا بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ، وَلَا تَبِيعُوا مِنْهَا غَائِبًا بِنَاجِزٍ». (البخاري (۲۱۷۷) ومسلم (۱۹۸۶)). وفي لفظ (مسلم (۱۹۸۶): «إِلَّا وَزْنًا بِوَزْنٍ، مِثْلًا بِمِثْلٍ، سَوَاءً بِسَوَاءٍ».

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

## الغريب:

- ١ الْوَرِقُ: هو الفضة مضروبة أو غير مضروبة.
- ٢ وَلَا تُشِفُّوا بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ: بضم أوله، وكسر الشين المعجمة، وتشديد الفاء. أي لا تفضلوا بعضها على بعض. وهو رباعي من (أشف) و (الشِّف) بالكسر الزيادة، ويطلق على النقص أيضًا، فهو من الأضداد.

## المعنى الإجمالي:

في هذا الحديث الشريف ينهى النّبِيُّ عَلَيْ عَنِ الربا بنوعيه: الفضل، والنسيئة. فهو ينهى عَنْ بيع الذهب بالذهب، سواء أكانا مضروبين، أم غير مضروبين، إلّا إذا تماثلا وزنا بوزن، وأن يحصل التقابض فيهما، في مجلس العقد، إذ لا يجوز بيع أحدهما حاضرًا، والآخر غائبًا. كما نهى عَنْ بيع الفضة بالفضة، سواء أكانت مضروبة أم غير مضروبة، إلّا أن تكون متماثلة وزنًا بوزن، وأن يتقابضا بمجلس العقد. فلا يجوز زيادة أحدهما عَنِ الآخر، ولا التفرق قبل القبض.

### ما يستفاد من الحديث:

- النهي عَنْ بيع الذهب بالذهب، أو الفضة بالفضة، سواء أكانت مضروبة، أم غير مضروبة، أم مختلفة، ما لم تكن متماثلة بمعيارها الشرعي وهو الوزن، وما لم يحصل التقابض من الطرفين في مجلس العقد.
  - ٢ النهي عَنْ ذلك يقتضي تحريمه وفساد العقد.
- ٣ التماثل والتقابض بمجلس العقد مشروط بين جميع الأموال الربوية،
   ويأتي بيان ما يجمعها إن شاء الله.
- ٤ قال شيخ الإسلام ابن تيمية فِي رجل يداين الناس كل مائة بمائة وأربعين ويجعل سلفًا على حرير: هذا هو عين الربا الَّذِي أنزل فيه القرآن وذكر أنه لا يستحق إلَّا ما أعطاهم أو نظيره، أما الزيادة فلا يستحق شيئًا منها. أما ما قبضه بتأول فيعفى عنه. وأما ما بقي فِي الذمم فهو ساقط لقوله تعالى: ﴿ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّيَوْلَ ﴾ [البَقرَة: ٢٧٨].

#### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على تحريم التفاضل والنَّساء فِي جنس واحد من الأجناس، الَّتِي نص عليها حديث عبادة بن الصامت قَالَ: «سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَنْهَى عَنْ بَيْعِ الذَّهَبِ بِالذَّهَبِ، وَالْفِضَّةِ بِالْفِضَّةِ، وَالْبُرِّ بِالْبُرِّ، وَالشَّعِيرِ بِالشَّعِيرِ، وَالتَّمْرِ بِالتَّمْرِ، وَالْمُلْحِ بِالْمِلْحِ، إِلَّا سَوَاءً بِسَوَاءٍ، عَيْنًا بِعَيْنٍ، فَمَنْ زَادَ أَوِ ازْدَادَ فَقَدْ أَرْبَى» (١). رواه مسلم.

فهو نص فِي منع التفاضل فِي الجنس الواحد من هذه الأعيان المذكورة.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۵۸۷)

وأما منع النسيئة، فيستفاد من مثل حديث عمر بن الخطاب قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ: «الذَّهَبُ بِالذَّهَبِ رِبًا، إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ، وَالْبُرُّ بِالْبُرِّ رِبًا، إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ، وَالنَّمْرُ بِالنَّامْرِ رِبًا، إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ، وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ رِبًا، إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ»(١).

ويجوز بيع الجنس الواحد من هذه الستة بالجنس الآخر متفاضلًا لبقية حديث عبادة: "فَإِذَا اخْتَلَفَتْ هَذِهِ الْأَصْنَافُ فَبِيعُوا كَيْفَ شِئْتُمْ إِذَا كَانَ يَدًا بِيَدٍ" (2) هذه مجمع عليه عند العلماء، إلَّا فِي الشعير مع البُر، فقد رأى بعضهم أنهما جنس واحد، والصحيح أنهما جنسان. وقد ذهبت الظاهرية إلَى أن الربا لا يتعدى هذه الأجناس الستة لِنَفْيِهِمُ القياس. وأما جمهور العلماء فقد عدوا الحكم إلَى غيرها من الأشياء. واختلفوا فِي الأشياء الملحقة، تبعًا لاختلافهم فِي فهم العلة المانعة من التفاضل والنَّساء.

وقد اتفق العلماء على أن العلة في الذهب والفضة غير العلة في الأربعة الباقية، وأن لكل منهما علة واحدة، ثُمَّ اختلفوا في العلة. فالرواية المشهورة عَنِ الإمام أحمد في الذهب والفضة كونهما موزوني جنس وفي الأربعة الباقية كونها مكيلة جنس، فيلحق بهما ما شابههما في العلة. وبهذا القول قَالَ النخعي، والزهري، والمتوري، والمحاق، والجنفية. فعلى هذا يجري الربا في كل موزون، أو مكيل بيع بجنسه سواء أكان مطعومًا، كالحبوب، والسكر، والأدهان. أما غير مطعوم، كالحديد، والصَّفْر والنحاس، والأشنان ونحو ذلك. وغير المكيل أو الموزون لا يجري فيه، وإن كان مطعومًا، كالفواكه المعدودة. ويستدلون على ثبوت هذا التعليل عندهم بما رواه أحمد عَنِ ابْنِ عُمَرَ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: "لَا تَبِيعُوا الدِّينَارَ بِالدِّينَارَيْنِ، وَلَا الدِّينَارَ بِالدِّينَارَيْنِ، وَلَا الدِّينَارَ بِالدِّينَارَ بِالدِّينَارَ وَلَا الدِّينَارَ بِالدِّينَارَ فِي النَّانِيُ ﷺ قَالَ: "مَا وُزِنَ مِثْلًا بِمِثْلِ، نَوْعًا وما رواه الدارقطني عَنْ أَنسٍ: أَنَّ النَّبِيَ عَلَى قَالَ: "مَا وُزِنَ مِثْلًا بِمِثْلِ، نَوْعًا

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۱۳۶)، ومسلم (۱۰۸۱)، والترمذي (۱۲۶۳)، والنسائي (۲۰۵۸)، وأبو داود (۳۳٤۸)، وابن ماجه (۲۲۵۳)، وأحمد (۱٦۳)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۵۸۷)، وأبو داود (۳۳٤۹)

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٥٨٥١)

وَاحِدًا. وَمَا كِيلَ، فَمِثْلُ ذَلِكَ، فَإِذَا اخْتَلَفَ النَّوْعَانِ، فَلَا بَأْسَ بِهِ (١٠). فاعتبر هنا الكيل، أو الوزن فِي الجنس الواحد، لتحقق العلة.

وذهب الشافعي إلَى أن العلة الطعم والجنس، والعلة فِي الذهب والفضة كونهما ثمنين للأشياء، فيختص الحكم بهما. والدليل على ذلك ما رواه مُسْلِمٌ، عَنْ مَعْمَرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ: «نَهَى عَنْ بَيْعِ الطَّعَامِ بِالطَّعَامِ، إلَّا مِثْلًا بِمِثْلٍ» (٢٠) فقد علق الحكم باسم الطعام، فدل على العلة واشتقاقها، ووافق الإمام مالك الشافعي فِي النقدين، أما غيرهما، فالعلة عنده فيه ترجع إلَى الجنس والادخار، والاقتيات. وكذلك ما يصلح الطعام من التوابل، ويرون أن الأصناف الأربعة المذكورة فِي الحديث جَاءَت للتنبيه على ما فِي معناها، ويجمعها كلها الاقتيات والادخار. فالبُر والشعير لأنواع الحبوب، والتمر لأنواع الحلويات كالسكر والعسل، والملح لأنواع التوابل.

وهناك رواية أخرى عَنِ الإمام أحمد هي مذهب الإمام الشافعي فِي القديم، وقاًلَ بها سعيد بن المسيب، وهي أن العلة فِي الأربعة المذكورة فِي الحديث: الطعم، والكيل أو الوزن فلا يجري الربا فِي مطعوم لا يكال ولا يوزن، كالرمان والبيض، والبطيخ. كما لا يجري فِي مكيل أو موزون لا يطعم. فلا بد من اعتبار الأمرين؛ لأن الكيل وحده، أو الوزن وحده، لا يقتضي وجوب المماثلة، كما أن الطعم وحده لا تتحقق به المماثلة، لعدم المعيار الشرعي فيه، وإنما تتحقق المماثلة فِي المعيار الشرعي الَّذِي هو الكيل والوزن.

وبهذا القول تجتمع الأحاديث الواردة في هذه المسألة، ويقيد كل حديث منها بالآخر. وقد اختار هذا القول صاحب المغني والشارح عبد الرحمن بن أبي عمر، وشيخ الإسلام ابن تيمية رحمهم الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) رواه الدارقطني في السنن (۳/ ۱۸)

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (۱۵۹۲)

تلخيص: قَالَ فِي المغني: فالحاصل أن ما اجتمع فيه الكيل والوزن والطعام من جنس واحد، ففيه الربا. رواية واحدة كالأرز، والدخن والقطنيات، والدهن. وهذا قول أكثر أهل العلم وعلماء الأمصار فِي القديم والحديث. وما يعدم فيه الكيل والوزن والطعم، واختلف جنسه فلا ربا فيه رواية واحدة. وهو قول أكثر العلماء، وذلك كالتين والنوى. وما وجد فيه الطعم وحده، أو الكيل والوزن من العلماء، وذلك كالتين والنوى. واختلف أهل العلم فيه، والأولى – إن شاء الله - حِله، إذ لَيْسَ فِي تحريمه دليل موثوق به، ولا معنى يقوي التمسك به، وهي - مع ضعفها الحِل، الذي يقتضيه الكتاب والسنة والاعتبار.

### CARCEAN COM

# الحديث الثاني والسبعون بعد المائتين

(۲۷۲) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «جَاءَ بِلَالٌ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ بِيَّمْرٍ بَرْنِيٍّ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ ﷺ: مِنْ أَيْنَ هَذَا؟. قَالَ بِلَالٌ: كَانَ عِنْدَنَا تَمْرٌ رَدِيءٌ، فَبِعْتُ مِنْهُ صَاعَيْنِ بِصَاعٍ؛ لِيَطْعَمَ النَّبِيُّ ﷺ. فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ عِنْدَ ذَلِكَ: أَوَّهُ أَوَّهُ، عَيْنُ الرِّبَا عَيْنُ الرِّبَا مَيْنُ الرِّبَا، لَا تَفْعَلْ، وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِيَ فَبِعِ التَّمْرَ بِبَيْعٍ آخَرَ، ثُمَّ عَيْنُ الرِّبَا عَيْنُ الرِّبَا، لَا تَفْعَلْ، وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِيَ فَبِعِ التَّمْرَ بِبَيْعٍ آخَرَ، ثُمَّ اشْتَرْ بِهِ». (البخاري (۲۳۱۲) ومسلم (۱۹۹٤)).

OOO

# الغريب:

- ١ بَرْنِيِّ: من تمر المدينة الجيد، وهو معروف بها إِلَى الآن، بسره أصفر،
   فيه طول.
  - ٢ أُوَّهُ أُوَّهُ: كلمة يؤتى بها للتوجع، أو التفجع.

# المعنى الإجمالي:

جاء بلال إِلَى النّبِيّ عَلَيْ بتمر برني جيد، فتعجب النّبِيُ عَلَيْ من جودته وقال: من أين لك هذا؟ قَالَ بلال: كان عندنا تمر، فبعت الصاعين من الرديء بصاع من هذا الجيد، ليكون مطعم النّبِيّ عَلَيْ منه. فعظم ذلك على النّبِيّ عَلَيْ وتأوه؛ لأن المعصية عنده هي أعظم المصائب. وقال: عملك هذا، هو عين الربا المحرم، فلا تفعل، ولكن إذا أردت استبدال رديء، فبع الرديء بدراهم، ثُمَّ اشتر بالدراهم تمرًا جيدًا. فهذه طريق مباحة تعملها، لاجتناب الوقوع في المحرم.

## ما يستفاد من الحديث:

١ - تحريم ربا الفضل بالتمر، بأن يباع بعضه ببعض، وأحدهما أكثر من
 الآخر.

- ٢ استدل بالحديث على جواز (مسألة العينة) وهي أن يبيع سلعة نسيئة، ثُمَّ يشتريها من المشتري بنقد أقل من ثمنها الأول، ويأتي الخلاف في ذلك وتحقيقه إن شاء اللَّه تعالى.
- ٣ استدل بالحديث على جواز (مسألة التورق)، وهي أن يشتري ما يساوي مائة ريال، بمائة وعشرين مؤجلة لا لينتفع به بل ليبيعه وينتفع بثمنه، ويأتي تحقيق ذلك إن شاء الله تعالى.
  - ٤ عظم المعصية، وكيف بلغت من نفس النَّبِيِّ ﷺ.
- ٥ لم يذكر فِي الحديث أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ المره برد البيع. والسكوت عَنِ الرد لا يدل على عدمه. وقد ورد فِي بعض الطرق أنه قال: «ذَا الرِّبَا فَرُدُهُ» (١) وقد قَالَ تعالى: ﴿ وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمُ رُبُوسُ أَمْوَلِكُمُ لَا تَظْلِمُونَ ﴾ [البَقرَة: وتعد قَالَ تعالى: ﴿ وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمُ رُبُوسُ أَمْوَلِكُمُ لَا تَظْلِمُونَ ﴾ [البَقرَة: وتعد قَالَ تعالى:
- ٧ فيه بيان شيء من أدب المفتي، وهو أنه إذا سئل عَنْ مسألة محرمة،
   ونهى عنها المستفتي، أن يفتح أمامه أبواب الطرق المباحة، الَّتِي تغنيه
   عنها.

## اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي حكم (مسألة العينة) الَّتِي تقدم شرحها.

فذهب الأئمة الثلاثة؛ أبو حنيفة، ومالك، وأحمد، وأتباعهم: إِلَى تحريمها وهو مروي عَنِ ابن عباس، وعائشة، والحسن، وابن سيرين، والشعبي، والنخعي

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٥٩٤).

وهو مذهب الثوري، والأوزاعي. لما روى أحمد، وأبو داود عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ: «إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ، وَأَخَذْتُمْ أَذْنَابَ الْبَقَرِ، وَرَضِيتُمْ بِالنَّارُعِ، وَتَرَكْتُمُ الْجِهَادَ سَلَّطَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ذُلًّا لَا يَنْزِعُهُ عَنْكُمْ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى بِالزَّرْعِ، وَتَرَكْتُمُ الْجِهَادَ سَلَّطَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ذُلًّا لَا يَنْزِعُهُ عَنْكُمْ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَلَّا لَا يَنْزِعُهُ عَنْكُمْ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَلَّا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّه

وأجاز الشافعي بيع العينة، أخذًا بعموم ما رواه البخاري ومسلم، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ، وَأَبِي هُرَيْرَةَ «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ اسْتَعْمَلَ رَجُلًا عَلَى خَيْبَرَ، فَجَاءَ بِتَمْرٍ جَنِيبٍ - طَيِّبٍ - فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَكُلُّ تَمْرِ خَيْبَرَ هَكَذَا؟. فَقَالَ: لَا وَاللَّهِ، إِنَّا لَنَأْخُذُ الصَّاعَ مِنْ هَذَا بِالصَّاعَيْنِ، وَالصَّاعَيْنِ بِالثَّلاثَةِ. فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: لَا تَفْعَلْ، بعِ الْجَمْعَ - التَّمْرَ الرَّدِيءَ - بِالدَّرَاهِم ثُمَّ ابْتَعْ بِالدَّرَاهِم جَنِيبًا» (٣). فعموم هذا الحديث يدل على أنه لا بأس أن يكون الَّذِي اشترى منه التمر الرديء بدراهمه، وهو الَّذِي باع عليه التمر الطيب فعادت دراهمه إليه؛ لأنه لم يستفصل.

وعند الأصوليين (أن ترك الاستفصال فِي مقام الاحتمال ينزل منزلة العموم فِي المقال). أما (مسألة التورق) الَّتِي معناها، أن يشتري السلعة نسيئة لغير قصد الانتفاع بها، وإنما ليبيعها بثمنها، فالمشهور عند أصحابنا جوازها.

وكان شيخنا عبد الرحمن السعدي يجيزها، ويرى عموم هذا الحديث يتناولها بالحل. وَقَالَ فِي أحد كتبه: (لأن المشتري لم يبعها على البائع عليه، وعموم النصوص تدل على جوازها، وكذلك المعنى؛ لأنه لا فرق بين أن يشتريها

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود واللفظ له (٣٤٦٢)، وأحمد (٢٧٥٧٣)

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في الكبرى(١٠٥٨٠)، وعبدالرزاق(١٤٨١٣)

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٠٠٢)، ومسلم (١٥٩٣)، والنسائي (٤٥٥٣)

ليستعملها فِي أكل أو شرب، أو استعمال، أو يشتريها لينتفع بثمنها، وليس فيها تحيُّل على الربا بوجه من الوجوه، مع دعاء الحاجة إليها، وما دعت إليها الحاجة، وليس فيه محذور شرعي، لم يحرمه الشارع على العباد).

والرواية الثانية عَنِ الإمام أحمد، التحريم، واختارها شيخ الإسلام ابن تيمية.

وقال ابن القيم: وكان شيخنا ابن تيمية رحمه اللَّه يمنع من مسألة التورق، وسئل عنها مرارًا وأنا حاضر فلم يرخص فيها. وقال: المعنى الَّذِي لأجله حرم الربا موجود فيها بعينه، مع زيادة الكلفة بالشراء والبيع والخسارة فيها.

والمانعون من (العينة) جعلوها من باب الذرائع المحرمة، وجعلوا الحديث من باب المطلق الَّذِي يقيد بصور البيع الصحيح، وليس من باب العام، الَّذِي يشمل كل صورة للبيع، حتى ولو كانت مع البائع. وهكذا إطلاقات الشارع تدل على ما أذن فيه وأباح، فإن قوله: «بع الْجَمْعَ»(۱) مطلق يقيد بالعقود الصحيحة، وليس بعام ليدخل فيه الصورة الَّتِي تعقد مع مشتري (الجمع) فِي هذا الحديث. وبهذا تبين فساد قول الذين يحاولون الاستدلال على وجود الحيل فِي الشرع، فإن الشارع لما نهاه عَنْ معاملة محرمة فتح أمامه الباب إلى معاملة غيرها مباحة، لا علاقة بينهما بوجه من الوجوه. ومن أراد بسط هذا فعليه بـ (إعلام الموقعين) لابن القيم، رحمه اللَّه تعالى.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٠٠٢)، ومسلم (١٥٩٣)، والنسائي (٤٥٥٣)

# الحديث الثالث والسبعون بعد المائتين

(۲۷۳) عَنْ أَبِي الْمِنْهَالِ قَالَ: «سَأَلْتُ الْبَرَاءَ بْنَ عَاذِبٍ وَزَيْدَ بْنَ أَدْفَمَ عَنِ الصَّرْفِ، فَكُلُّ وِاحِدٍ مِنْهُمَا يَقُولُ: هَذَا خَيْرٌ مِنِّي وَكِلَاهُمَا يَقُولُ: نَهَى رَسُولُ اللَّهِ الصَّرْفِ، فَكُلُّ وِاحِدٍ مِنْهُمَا يَقُولُ: هَذَا خَيْرٌ مِنِّي وَكِلَاهُمَا يَقُولُ: نَهَى رَسُولُ اللَّهِ الصَّرْفِ، فَكُلُّ واحِدٍ مِنْهُمَا يَقُولُ: مَنْ اللَّهِ عَنْ بَيْعِ الذَّهَبِ بِالْوَرِقِ دَيْنًا». (البخاري (۲۱۸۰) و (۲۱۸۱) ومسلم (۱۹۸۹)).

## المعنى الإجمالي:

سأل أبو المنهال البراء بن عازب، وزيد بن أرقم، عَنْ حكم الصرف، الَّذِي هو بيع الأثمان بعضها ببعض. فمن ورعهما رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، أخذا يتدافعان الفتوى، ويحتقر كل واحد منهما نفسه بجانب صاحبه. ولكنهما اتفقا على حفظهما: أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ نهى عَنْ بيع الذهب بالفضة دينًا؛ لاجتماعهما في علة الربا، فحينئذ لا بد فيهما من التقابض في مجلس العقد؛ وإلا لما صح الصرف، وصار ربا بالنسيئة.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ النهي عَنْ بيع الذهب بالفضة، أو الفضة بالذهب، وهما أو أحدهما غائب، فلا بد من التقابض في مجلس العقد.
  - ٢ صحة البيع مع التقابض فِي مجلس العقد؛ لأنه صرف.
- ٣ المفسد للعقد إذا لم يحصل تقابض في المجلس، وهو ما اجتمع فيه النقدان، من علة الربا.
  - ٤ ما كان عليه السلف رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ من الورع، وتفضيل بعضهم بعضًا.

# الحديث الرابع والسبعون بعد المائتين

(٢٧٤) عَنْ أَبِي بَكْرَةً قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنِ الْفِضَّةِ بِالْفِضَّةِ، وَالذَّهَبِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ عَلَىٰ الْفِضَّةِ بِالْفِضَّةِ، وَالذَّهَبِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَبِ اللَّهَ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّه

000

# المعنى الإجمالي:

لما كان بيع الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، متفاضلًا ربًا، نهى عنه ما لم يكونا متساويين، وزنًا بوزن. أما بيع الذهب بالفضة، أو الفضة بالذهب فلا بأس به، ولو كانا متفاضلين. على أنه لا بد في صحة ذلك من التقابض في مجلس العقد، وإلا كان ربا النسيئة المحرم؛ لأنه لما اختلف الجنس جاز التفاضل، وبقي شرط التقابض، لعلة الربا الجامعة بينهما.

## ما يستفاد من الحديث:

- ١ تحريم بيع الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، متفاضلين، لاجتماع الثمن والمثمن، في جنس واحد من الأجناس الربوية.
- ٢ إباحة بيع الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، بشرطين، الأول التماثل بينهما، فلا يزيد أحدهما على الآخر، والثاني التقابض في مجلس العقد بينهما. وما يقال في الذهب والفضة يقال في جنس واحد من الأجناس الربوية، حينما يباع بعضه ببعض، كالبر بالبر.
- ٣ جواز بيع الذهب بالفضة، أو الفضة بالذهب متفاضلين؛ لكون كل واحد منهما من جنس غير جنس الآخر. وكذا يقال فِي كل جنس بيع بغير جنسة من الأجناس الربوية، فلا بأس من التفاضل بينهما.

٤ - لا بد فِي بيع الذهب بالفضة، أو الفضة بالذهب من التقابض بينهما فِي مجلس العقد، فإن تفرقا قبل القبض بطل العقد، لاجتماعهما فِي العلة الربوية، وهي الكيل، أو الوزن مع الطعم، فلا بد من التقابض بينهما فِي مجلس العقد.

# اختلاف العلماء في (الأوراق البنكية):

فِي هذه الأزمان الأخيرة أخذ الناس يتعاملون بدل الذهب والفضة بالأوراق البنكية (الأنواط). فجعلوا لكل نقد (فئة) تقابلها، تحمل اسمها وقيمتها. فللجنيه فئة، وللدينار فئة، وللريال فئة، وللروبية فئة. فاختلف الناس فِي حكمها وإليك الإشارة إِلَى أقوالهم، بطريق الإيجاز والاختصار:

فمنهم من يرى أنها من بيع السندات والديون والصكوك، فحرم المعاملات بها إطلاقًا، ومنهم من يرى أنها عروض من عروض التجارة، فلا يجري فيها الربا بنوعيه، وهذا القول بتساهله مقابل للقول الَّذِي قبله بشدته، الثاني يرى جواز بيع بعضها ببعض، وبيعها بأحد النقدين متفاضلة ونسيئة، وأنه لا مانع من ذلك؛ لأنه لا يجري فيها الربا. وهذان القولان فِي غاية الضعف، فأما الأول ففيه تشديد، وحرج وضيق، وطبع ديننا السماح، واليسر، خصوصًا فِي العادات والمعاملات، والثاني فيه فتح لباب شر كبير، وهو الربا بأنواعه، مع أنه لا يستند إلى شيء من تعليل صحيح.

ومنهم من يرى أن حكمها حكم النقدين، يجري فيها ما يجري فيهما من الأحكام، وهذا له وجه من الصحة، لقوة مأخذه، ويستدلون على ذلك بأن البدل له حكم المبدل فِي كل شيء.

وأحسن الأقوال فِي ذلك وأعدلها وأقربها للصواب، هو أن نجعل حكمها حكم الفلوس، فنجري فيها ربا النسيئة، ولا نجري عليها ربا الفضل، فيجوز بيع بعضها ببعض، أو بأحد النقدين متفاضلة. والمفاضلة هنا فيما تمثل من القيمة النقدية، أما المفاضلة في ذاتها فأمر لا يتصور، ولا يجوز ذلك نسيئة. وهذا قول

# تيسير العلام شرح عمدة الأحكام

وسط فِي الموضوع، وفيه توسعة على الناس الذين اضطروا إِلَى التعامل بها، كما أن فيه أيضًا سدًّا لباب ربا النسيئة، الَّذِي هو أعظم أنواع الربا.

وبسط الموضوع يحتاج إِلَى بحث مستقل؛ لأنه حصل بها مجادلات طويلة. ولشيخنا عبد الرحمن بن ناصر آل سعدي رسالة فِي هذا البحث، نشرت فِي الصحف، ونشرت أيضًا وحدها برسالة مستقلة، وهو يرجح القول الأخير.

CARC CARC CARC

# بالبالرهس

الرهن: بفتح الراء وسكون الهاء، وهو لغة: الثبوت والدوام. فأخذ معناه الشرعي من هذا، لبقائه واستقراره عند المرتهن. وتعريفه شرعًا: جعل مال، توثقة، بدين يستوفى منه، أو من ثمنه، إن تعذر الاستيفاء من ذمة الغريم. هو جائز بالكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس الصحيح.

أما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ عَلَىٰ سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِبًا فَوِهَنُ مَّقْبُوضَةً ﴾ [البَقرَة: ٢٨٣]. وأما السنة، فكثيرة، ومنها ما في البخاري عَنْ أنس قَالَ: "وَلَقَدْ رَهَنَ النّبِيُّ عَلَيْهِ دِرْعَهُ بِشَعِيرٍ" (١) وفيها حديث الباب، وغيرهما كثير. وأجمع المسلمون على جوازه، وإن اختلفوا في بعض مسائله. كما أن الحاجة داعية إليه في كثير من المعاملات، إذ به يحصل التوثقة والاستيفاء.

أما فائدته، فكبيرة؛ لأنه من الوثائق الَّتِي يحصل منها الاستيفاء عند تعذر ذلك من الذمم، ويؤمن به من غدر المدين، ويحصل به الاطمئنان للدائن من مدينه. وأكمل التوثق إذا قبض الرهن عند المرتهن، أو العدل الَّذِي يرضي الراهن والمرتهن بقاءه بيده. فإن لم يحصل قبضه، فالرهن صحيح لازم، ولكنه ناقص الفائدة، قليل الثمرة. وقد أرشد اللَّه إِلَى أكمل الحالات وأوثقها فَقَالَ ﴿ فَوِهَنُّ مُقَبُّوضَكُمُ البَّهَا وَالبَعَارَة: ٢٨٣].

#### 96X9,96X9,96X9

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٥٠٨)

# الحديث الخامس والسبعون بعد المائتين

(۲۷۰) عَنْ عَاثِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ اشْتَرَى مِنْ يَهُودِيٍّ طَعَامًا، وَرَهَنَهُ دِرْعًا مِنْ حَدِيدٍ». (البخاري (۲۰۹۸) و (۲۰۹۳) و (۲۲۰۰) و (۲۲۰۱) و (۲۲۰۲) و (۲۲۰۱).

#### OOO

# المعنى الإجمالي:

زهادة النَّبِيّ عَلَيْهُ فِي الحياة الدنيا، وتقلله منها، وكرمه الَّذِي يباري الرياح، لم يبقى ما يدخره لقوت نفسه، وقوت أهله، الأيام اليسيرة. ولهذا فقد آل به الأمر أن اشترى من يهودي طعامًا من شعير، ورهنه ما هو محتاج إليه للجهاد فِي سبيل اللَّه، وإعلاء كلمته، وهو درعه الَّذِي يلبسه فِي الحروب، وقاية – بعد اللَّه تعالى – من سلاح العدو، وكيدهم.

## ما يستفاد من الحديث:

- ١ جواز الرهن مع ثبوته فِي الكتاب العزيز أيضًا.
- حواز معاملة الكفار، وأنها ليست من الركون إليهم المنهي عنه. قَالَ الصنعاني: وهو معلوم من الدين ضرورة، فإنه على وأصحابه أقاموا بمكة ثلاث عشرة سنة يعاملون المشركين، وأقام في المدينة عشرًا يعامل هو وأصحابه أهل الكتاب وينزلون أسواقهم.
- ٣ وفيه جواز معاملة من أكثر ماله حرام، ما لم يعلم أن عين المتعامل به حرام. قَالَ الصنعاني: وفيه دليل إِلَى عدم النظر إِلَى كيفية معاملتهم فِي أنفسهم، فإنه من المعلوم أنهم يبيعون الخمور ويأكلون السحت ويقبضونه، ولكن لَيْسَ لنا البحث عَنْ معاملتهم وعن كيفية دخول المال إلَى أيديهم، بل نعاملهم معاملة من فِي يده ملكه الحلال حتى يتبين لنا خلافه. ومثله الظلمة.

- ٤ وليس في الحديث دليل على جواز بيع السلاح على الكفار؛ لأن الدرع لَيْسَ من السلاح، ولأن الرهن لَيْسَ بيعًا أيضًا، ولأن الَّذِي رهن عنده النَّبِيُ عَلَيْ درعه في حساب المستأمنين الذين تحت الحماية والحراسة، فلا يخشى منهم سطوة أو خيانة. فإن إعانة الكفار والأعداء بالأسلحة محرمة وخيانة كبرى.
- ٥ فيه ما كان عليه النّبي ﷺ من الإقلال والزهد، رغبة فيما عند اللّه وكرمًا، فلا يدع مالًا يقر عنده.
- ٦ وفيه تسمية الشعير بالطعام، خلافًا لمن قصر التسمية على الحنطة، فقد
   ثبت من بعض الطرق أنه عشرون أو ثلاثون صاعًا من شعير.
- ٧ وفيه جواز الرهن في الحضر، فتكون الآية مخرجة مخرج الغالب حينما يعوز الكاتب والشاهد في السفر، وهذا مذهب جمهور العلماء، خلافًا لما نقل عَنْ مجاهد، والضحاك، ومذهب الظاهرية: من أن الرهن خاص في السفر دون الحضر، لمفهوم الآية.

#### 



# بابالحوالة

الحَوَالة بفتح الحاء، مأخوذة من التحول، وهو الانتقال، فهي نقل دين من ذمة إلَى ذمة. فتنقل الحق من ذمة المحيل إلَى ذمة المحال عليه. وهي ثابتة بالسنة كهذا الحديث، وبإجماع العلماء، وبالقياس الصحيح، فإن الحاجة داعية إليها، قال بعضهم: هي من بيع الدين بالدين. وجاز فيها تأخير القبض من باب الرخصة، فتكون على خلاف القياس، والصحيح خلاف ذلك وأنها من جنس إيفاء الحق، ولذا أمر بها النَّبِيُّ عَلَيْ في معرض الوفاء، وأداء الدين.

أما فائدتها، فتسهيل المعاملات بين الناس، لا سيما إذا كان الغريم في بلد، والمحال عليه في بلد آخر، ويسهل على المحال الاستيفاء منه. وإذا أحال المدين غريمه على من لا دين له عليه، فهو توكيل في الاستقراض والاستيفاء، وليس من الحوالة، وليس له أحكامها.

ومثله: إحالة من لا دين له عليه على من عليه له الدين، فليس بحوالة، وإنما هو توكيل فِي القبض من المدين. ولهذا قيد قبولها بكون المحال عليه مليئًا. ولو كان الدين باقيًا فِي ذمة المحيل، لما ضر كون المحال عليه معسرًا. وانتقال الدين وبراءة ذمة المحيل هو مذهب الأثمة الأربعة وغيرهم. ولكن هل يرجع المحال لو تبين أن المحال عليه مفلس أو مات أو جحد؟ فيه خلاف وتفصيل، يأتي إن شاء اللَّه تعالى.

#### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على اعتبار رضا المحيل في الحوالة، واختلفوا في اعتبار رضا المحال والمحال عليه. فذهب أبو حنيفة إلى اعتبار رضاهما؛ لأنها معاوضة، يشترط لها الرضا من الطرفين فهما طرف، والمحيل هو الطرف الآخر. ولكون الرضا معتبرًا عندهم، فإنهم لا يرون الحديث على ظاهره، فيفيد الوجوب، وإنما يرون أن الاتباع مستحب ومندوب.

وذهب الإمام أحمد وأتباعه، والظاهرية، وأبو ثور، وابن جرير: إِلَى أن الأمر للوجوب، إبقاء للحديث على ظاهره، وأنه يتحتم على من أحيل بحقه على مليء أن يحتال، فإن كانت الحوالة على غير مليء فعند الظاهرية أنها حوالة فاسدة لا تصح؛ لأنها لم توافق محلها الَّذِي ارتضاه الشارع وهو الملاءة. وعند الحنابلة لأن الحق للمحال وقد رضي بذلك. واختلفوا: هل يرجع المحال على المحيل؟ في ذلك خلافات وتفاصيل.

# الحديث السادس والسبعون بعد المائتين

(۲۷٦) عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَطْلُ الْغَنِيِّ ظُلْمٌ، وَإِذَا أُتْبِعَ أَحَدُكُمْ عَلَى مَلِيءٍ فَلْيَتْبَعْ». (البخاري (۲۲۸۷) و (۲۲۸۸) و (۲۲۸۸) و (۲٤۰۰)

#### OOO

## الغريب:

- ١ مَطْلُ الْغَنِيِّ: أصل (المطل) المد. تقول: مطلت الحديدة أمطلها، إذا مددتها لتطول. والمراد تأخير ما استحق أداؤه بغير عذر. و(مطل) مصدر مضاف إلى فاعله، والتقدير: مطل الغنى غريمه، ظلم.
- ٢ أُثْبِع: بضم الهمزة وسكون التاء وكسر الباء مبنيًا للمجهول، بمعنى أحيل.
- ٣ مَلِيء: بتسكين الياء المهموزة. فأما تعريفه لغة فهو الغني المقتدر على الوفاء. فأما تعريفه عند الفقهاء فهو المليء بماله، وبدنه، وقوله. فماله: القدرة على الوفاء. وبدنه: إمكان إحضاره بمجلس الحكم. وقوله: أن لا يكون مماطلًا.
  - ٤ فَلْيَتْبَع: بفتح الياء التحتية وسكون التاء الفوقية، بمعنى فليقبل الإحالة.

# المعنى الإجمالي:

في هذا الحديث الشريف أدب من آداب المعاملة الحسنة، فهو على يأمر المدين بحسن القضاء، كما يرشد الغريم إلى حسن الاقتضاء. فبين اله أن الغريم إذا طلب حقه، أو فهم منه الطلب بإشارة أو قرينة، فإن تأخير حقه عند الغني القادر على الوفاء ظلم له، للحيلولة دون حقه بلا عذر. وهذا الظلم يزول إذا أحال المدين الغريم على مليء يسهل عليه أخذ حقه منه، فليقبل الغريم الحوالة حينئذ،

ففي هذا حسن الاقتضاء منه، وتسهيل الوفاء، كما أن فيه إزالة الظلم بما لو بقي الدين بذمة المدين المماطل.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ تحريم مطل الغني، ووجوب وفاء الدين الَّذِي عليه لغريمه.
- ٢ لفظ (المطل) يشعر بأنه لا يحرم عليه التأخير ويجب عليه الوفاء، إلا عند طلب الغريم، أو ما يشعر برغبته في الاستيفاء.
- ٣ التحريم خاص بالغني المتمكن من الأداء. أما الفقير، أو العاجز لشيء
   من الموانع، فهو معذور.
- تحريم مطالبة المعسر، ووجوب إنظاره إلى الميسرة؛ لأن تحريم المطل ووجوب الوفاء، منوطان بالغني القادر. أما المعسر فيحرم التضييق عليه؛ لأنه معذور، وملاحقته بالدين حرام.
- ٥ في الحديث حسن القضاء من المدين، بأن لا يماطل الغريم، وفيه
   حسن الاقتضاء من الغريم بأن يقبل الحوالة إذا أحاله المدين على مليء.
- ٦ ظاهر الحديث أنه إذا أحال المدين الغريم على مليء، وجب عليه قبول الحوالة، ويأتى الخلاف في ذلك إن شاء الله تعالى.
- ٧ مفهومه أنه لا يجب على المحال قبول الحوالة إذا أحاله على غير مليء.
- ٨ فسر العلماء (المليء) بأنه ما اجتمع فيه ثلاث صفات: (أ) أن يكون قادرًا على الوفاء، فليس بفقير. (ب) صادقًا بوعده، فليس بمماطل. (ج) يمكن جلبه إِلَى مجلس الحكم، فلا يكون صاحب جاه، أو يكون أبًا للمحال، فلا يمكنه الحاكم من مرافعته.

- ٩ قال العلماء: إن مناسبة الجمع بين هاتين الجملتين أنه لما كان المطل ظلمًا من المدين، طلب من الغريم إزالة هذا الظلم بقبول الحوالة على من لا يلحقه منه ضرر وهو المليء.
  - ١ ظاهر الحديث انتقال الدين من ذمة المحيل إلَى ذمة المحال عليه.

والصحيح الَّذِي تطمئن إليه النفس: أن المحال إن احتال برضاه، عالمًا بإفلاس المحال عليه، أو موته، أو مماطلته ونحو ذلك من العيوب الَّتِي فِي المحال عليه، ولم يشترط على المحيل الرجوع عند تعذر أو تعسر الاستيفاء، أنه لا يرجع؛ لأنه رضي بإحالة حقه من ذمة إلى ذمة يعلم مصيره فيها، فهو شبيه بما لو اشترى مبيعًا معيبًا يعلم عيبه. وإن لم يكن راضيًا بالحوالة على المعسر ونحوه، أو كان راضيًا بها عليه، لكن يجهل عسره ونحوه أو غرر فيه، فله الرجوع عند تعذر الاستيفاء، أو تعسره؛ لأن عسر المحال عليه عيب لم يعلم به ولم يرض به، كما أن له الرجوع عند الشرط؛ لأن المسلمين عند شروطهم، والله أعلم.





# باب وجد سلعنه عندرجا قدأ فاس

# الحديث السابع والسبعون بعد المائتين

(۲۷۷) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قال: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَوْ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَوْ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ أَدْرَكَ مَالَهُ بِعَيْنِهِ عِنْدَ رَجُلٍ - أَوْ: إِنْسَانٍ - قَدْ أَفْلَسَ فَهُوَ أَحَقُّ بِهِ مِنْ غَيْرِهِ». (البخاري (۲٤۰۲) ومسلم (۱۵۹۹)).

000

## المعنى الإجمالي:

من باع متاعه لأحد، أو أودعه، أو أقرضه إياه ونحوه، فأفلس المشتري ونحوه، بأن كان ماله لا يفي بديونه، فله أن يأخذ متاعه إذا وجد عينه، بأن كان بحاله لم تتغير فيها صفاته بما يخرجه عَنِ اسمه ولم يقبض من ثمنه شيئًا، ولم يتعلق به حق أحد من مشتر، أو متهب أو رهن، أو شفعة أو غير ذلك من عقود المعاوضات. فحينئذ يكون أحق به من الغرماء المتحاصي المال؛ لأنه وجد متاعه بعينه فلا ينازعه فيه أحد. فإن كان المبيع ونحوه قد تغير بما يخرجه عَنِ اسمه ومسماه، أو كان البائع قد قبض ثمنه أو بعضه، أو قد تصرف فيه المفلس بما تعلق به حق أحد، فلصاحب المتاع حينئذ أسوة بالغرماء.

## ما يستفاد من الحديث:

- ان من وجد متاعه عند أحد قد أفلس فله الرجوع فيه بشروط أَخَذَهَا العلماء من الأحاديث، وأخذوا بعضها من فهمهم لمراد الشارع الحكيم.
   قال ابن دقيق العيد: دلالته قوية. قال الإصطخري من أصحاب الشافعي: لو قضى القاضي بخلافه نقض حكمه.
- ٢ يراد (بصاحب المتاع) فِي الحديث، البائع وغيره، من مقرض ومودع

- ونحوهم من أصحاب العقود المعاوضات. فعموم الحديث يشملهم. ولا ينافي العموم أن يصرح باسم (البائع) فِي بعض الأحاديث.
- ٣ أن تكون موجودات المفلس لا تفي بديونه، وهذا الشرط مأخوذ من اسم (المفلس) شرعًا.
- ٤ أن تكون عين المتاع موجودة عند المشتري، وهذا الشرط هو نص الحديث الله معنا وغيره.
- ٥ أن يكون الثمن غير مقبوض من المشتري. فإن قبض كله أو بعضه، فلا رجوع بعين المتاع. وهذا الشرط مأخوذ من المعنى المفهوم، ومن بعض ألفاظ الأحاديث.
- ٦ الذي يفهم من عموم لفظ الحديث، أن الغرماء لو قدموا صاحب المتاع
   بثمن متاعه، فلا يسقط حقه من الرجوع بمتاعه.

قلت: وأرى أننا إذا رجعنا إِلَى مراد الشارع وهو حفظ حق صاحب المتاع، فإننا نلزمه بأخذ الثمن الَّذِي باعه به إذا قدمه الغرماء، خصوصًا إذا كان فِي أخذه مصلحة لعموم الغرماء، وللمفلس الَّذِي يتشوف الشارع إِلَى التخفيف فِي ديونه.

قال ابن رشد: تقدر السلعة، فإن كانت قيمتها مساوية للثمن أو أقل منه، قضى بها للبائع. وإن كانت أكثر، دفع إليه مقدار ثمنه ويتحاصون الباقي. وبهذا القول قَالَ جماعة من أهل الأثر.

- ٧ أن تكون السلعة بحالها لم يتلف منها شيء، ولم تتغير صفاتها بما يزيل اسمها، كنسج الغزل، وخبز الْحَبِّ، وجعل الخشب بابًا ونحو ذلك.
   فإن تغيرت صفاتها، أو تلف بعضها فهو أسوة بالغرماء.
- ٨ أن لا يتعلق بها حق من شفعة، أو رهن، وأولى من ذلك أن لا تباع أو توهب، أو توقف ونحو ذلك، فلا رجوع فيها ما لم يكن التصرف فيها حيلة على إبطال الرجوع، فإن الحيل محرمة، وليس لها اعتبار.

هذه هي الشروط المعتبرة للرجوع فِي عين المتاع عند المفلس. وبعضها أخذ من لفظ الأحاديث، وبعضها من المعنى المفهوم. والله أعلم.

#### اختلاف العلماء:

ذهبت الحنفية إِلَى أن البائع غير مستحق لأخذ عين ماله حين يجده عند المفلس، وأن المفلس أحق به؛ لأن السلعة صارت بالبيع ملكًا للمشتري، ومن ضمانه واستحقاق البائع أخذها منه، نقض لملكه. وتأولوا الحديث بأنه خبر واحد مخالف للأصول، وحملوه على صورة وهي أن يكون المتاع وديعة، أو عارية أو لقطة عند المفلس. وهو حمل مردود. ولو كان كذلك لما قيد بالإفلاس، فإنه يرجع بهذه الأشياء مع الإفلاس ودونه. والحق ما ذهب إليه جمهور العلماء من العمل بالحديث.

قال الشوكاني: والاعتذار بأنه (الحديث) مخالف للأصول اعتذار فاسد، حيث إن السنة الصحيحة من جملة الأصول، فلا يترك العمل بها إلَّا بما هو أنهض منها، ولم يرد في المقام ما هو كذلك) اه منه. وَقَالَ بعض العلماء: لو حكم الحاكم بخلاف هذا الحديث نقض حكمه؛ لأنه لا يقبل التأويل.

ولولا شهرة هذا الخلاف للحنفية ما ذكرته، ولكني قصدت بذكره التنبيه على ضعفه، وأنه من الآراء الَّتِي صودمت بها النصوص. وقد أذكر فِي هذا الكتاب بعض الخلافات الضعيفة، لشهرة من يقول بها، وضعف ما تستند إليه، خشية الوقوع فيها تقليدًا وثقة بأصحابها، والعصمة لأصحاب الرسالات عليهم الصلاة والسلام.

#### OFFI COMPANY



# بالشفعذ

الشفعة: بضم الشين وسكون الفاء.

والشفع: لغة، الزوج، قسيم الفرد، فإذا ضممت فردًا إِلَى فرد، فأنت شفعته. ومن هنا اشتقت الشفعة؛ لأن الشافع يضم حصة شريكه إِلَى حصته.

والشفعة: تطلق على التملك وعلى الحصة المملوكة فتعريفها شرعًا على المعنى الأول: استحقاق الشريك انتزاع حصة شريكه ممن انتقلت إليه بعوض. وهي ثابتة بالسنة، بحديث الباب، وإجماع العلماء. ولما كان موضوعها، العقارات المشتركة. وبطبيعة الشراكة والخلطة يحصل أضرار عظيمة ومشاكل جسمية. وكثير من الخلطاء يبغي بعضهم على بعض. إلَّا من آتى الشركة حقها وقليل ما هم لما كان الأمر هكذا صارت الشفعة على وفق القياس الصحيح أيضًا. فإن انتزاع حصة الشريك بثمنه من المشتري، منفعة عظيمة للشريك المنتزع، ودفع للضرر الكبير عنه، بلا مضرة تلحق البائع والمشتري فكل قد أخذ حقه كاملًا غير منقوص. وبهذا تعلم أنها جَاءَت على الأصل وفق القياس والحكمة. والشرع كله خير وبركة. فلا يأمر إلَّا بما تتمحض مصلحته أو تزيد على مفسدته، ولا ينهي إلَّا عما تتمحض مضرته أو تزيد على مفسدته، ولا ينهي إلَّا عما تتمحض مضرته أو تزيد على مفسدته، ولا ينهي إلَّا عما تتمحض

ولم يستحق الشفيع نزع الشقص من يد المشتري بغير رضاه إِلَّا للمصلحة الخالية من المضرة. فحينئذ تكون ثابتة بالسنة، والإجماع، والقياس، خلافًا لمن توهموا ثبوتهما على خلاف الأصل والقياس.

#### 

# الحديث الثامن والسبعون بعد المائتين

(۲۷۸) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «جَعَلَ - وَفِي لَفْظِ: قَضَى - النَّبِيُّ ﷺ بِالشُّفْعَةِ فِي كُلِّ مَا لَمْ يُقْسَمْ، فَإِذَا وَقَعَتِ الْحُدُودُ وَصُرِّفَتِ الطُّرُقُ فَلَا شُفْعَةَ». (البخاري (۲۲۱۳) و (۲۲۱۷) و (۲۲۱۷) و (۲۲۹۷) و (۲۲۹۷) و (۲۲۹۷) و (۲۲۹۲)

#### OOO

### الغريب:

- ١ وَقَعَتِ الْحُدُودُ: عينت، و(الحدود) جمع (حد) وهو هنا ما تميز به الأملاك بعد القسمة.
- ٢ صُرِّفَتِ الطُّرُقُ: بضم الصاد وكسر الراء المثقلة، وتخفف، بمعنى بينت مصارفها وشوارعها.

## المعنى الإجمالي:

هذه الشريعة الحكيمة جَاءَت لإحقاق الحق والعدل ودفع الشر والضرر ولها النظم المستقيمة والأحكام العادلة للغايات الحميدة والمقاصد الشريفة. فتصرفاتها حسب المصلحة ووفق الحكمة والسداد؛ ولهذا فإنه لما كانت الشركة في العقارات يكثر ضررها ويمتد شررها وتشق القسمة فيها، أثبت الشارع الحكيم الشفعة للشريك. بمعنى أنه إذا باع أحد الشريكين نصيبه من العقار المشترك بينهما، فللشريك اللّذي لم يبع أخذ النصيب من المشتري بمثل ثمنه، دفعًا لضرره بالشراكة. هذا الحق ثابت للشريك ما لم يكن العقار المشترك قد قسم وعرفت حدوده وصرفت طرقه. أما بعد معرفة الحدود وتمييزها بين النصيبين، وبعد تصريف شوارعها وتشقيقها فلا شفعة؛ لزوال ضرر الشراكة والاختلاط الّذِي ثبت من أجله استحقاق انتزاع المبيع من المشتري.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ هذا الحديث أصل فِي ثبوت الشفعة وهو مستند الإجماع عليه.
- ٢ صَدْرُ الحديث يشعر بثبوت الشفعة في المنقولات وسياقه يخصها
   بالعقار، ولكن يتبعها الشجر والبناء إذا كانا في الأرض.
- ٣ تكون الشفعة في العقار المشترك، الله تميز حدوده، ولم تصرف طرقه، لضرر الشراكة الله تلحق الشريك الشفيع.
- إذا ميزت حدوده، وصرفت طرقه فلا شفعة لزوال الضرر بالقسمة،
   وعدم الاختلاط.
- و بهذا يعلم أنها لا تثبت للجار، لقيام الحدود وتمييزها. ويأتي الكلام
   على الشفعة فيما فيه منفعة مشتركة بين الجارين إن شاء اللَّه تعالى.
- ٦ استدل بعضهم بالحديث: على أن الشفعة لا تكون إلا في العقار الله ي تمكن قسمته دون ما لا تمكن قسمته، أخذا من قوله: «في كُلِ مَا لَمْ يُقْسَمْ»؛ لأن الله يقبل القسمة، لا يحتاج إلى نفيه. ويأتي الخلاف فيه إن شاء الله.
  - ٧ تثبت الشفعة إزالة لضرر الشريك، ولذا اختصت بالعقارات لطول مدة الشراكة فيها. وأما غير العقار، فضرره يسير يمكن التخلص منه بوسائل كثيرة، من المقاسمة الَّتِي لا تحتاج إِلَى كلفة، أو بالبيع ونحو ذلك.

فائدة: يرى بعض العلماء - ومنهم الفقهاء المتابعون للمشهور من مذهب الحنابلة - سقوطها إن علم الشفيع ببيع الشقص ولم يشفع على الفور، ولم يجعلوا له مهلة إلَّا لعمل الأشياء الضرورية، من أكل، وشرب، وصلاة ونحو ذلك، بناء منهم على أن الأصل فِي المعاملات الرضا. والشفيع يريد انتزاع الشقص بغير رضا المشتري فحاربوه، واستأنسوا على ذلك بأحاديث ضعيفة كحديث «الشُّفْعَةُ كَحَلِّ

الْعِقَالِ» (١٠). والحق أنه يرجع فِي ذلك إِلَى العرف فِي التحديد، ويعطى مهلة متعارفة للتفكير والمشاورة.

فائدة ثانية: يحرم التحيل لإسقاط الشفعة ولإبطال حق مسلم، كما قَالَ ذلك الإمام أحمد رحمه الله.

وقد يعمد من لا يراعي حدود دينه وحقوق إخوانه، إلَى محاولة إسقاطها بشيء من الحيل، كأن يعطي الشقص بصورة من الصور الَّتِي لا تثبت فيها، أو لا يثبتها الحكام فيها، أو يضر الشفيع بإظهار زيادة في الثمن، أو بوقف الشقص، حيلة لإسقاطها. فهذه حيل لا تسقط فيها الشفعة عند الأئمة الأربعة، كما قَالَ ذلك صاحب الفائق رحمه اللَّه تعالى.

وقال شيخ الإسلام: الاحتيال على إسقاط الشفعة بعد وجوبها لا يجوز بالاتفاق. وإنما اختلف الناس فِي الاحتيال عليها قبل وجوبها وبعد انعقاد السبب، وهو ما إذا أراد المالك بيع الشقص المشفوع مع أن الصواب أنه لا يجوز الاحتيال على إسقاط حق مسلم، وما وجد من التصرفات لأجل الاحتيال المحرم فهو باطل.

#### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على ثبوت الشفعة في العقارات الَّتِي تقسم قسمة إجبار واختلفوا فيما سوى ذلك. فذهب أبو حنيفة وأصحابه، إِلَى ثبوتها فِي كل شيء من العقارات والمنقولات. مستدلين على ذلك بصدر الحديث الَّذِي معنا «قَضَى بِالشَّفْعَةِ فِي كُلِّ مَا لَمْ يُقْسَمْ». وبما رواه الطحاوي عَنْ جَابِرٍ قَالَ: «قَضَى رَسُولُ اللَّهِ عَلِي الشُّفْعَةِ فِي كُلِّ شَيْءٍ» (٢). وعندهم، أن الشفعة جَاءَت لإزالة الضرر الحاصل بالشركة والقسمة، ولذلك كلفة ومؤنة. وبعض العلماء كالقاضي عياض وابن دقيق العيد عدوا هذا القول من الشواذ.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۲۵۰۰)

<sup>(</sup>۲) رواه ابن ابي شيبة (۲۲۷۵۵)، عبد الرزاق (۱٤٤٢٥)

وذهب مالك، وأهل المدينة، والشافعي، وأحمد، وإسحاق: إِلَى أنه لا شفعة للجار، ولا للشريك المقاسم، بل تثبت بالعقار الَّذِي لم يقسم. فإذا وقعت حدوده. وصرفت طرقه، فلا شفعة عندهم. وهو مروي عَنْ عمر، وعثمان، وعلي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم. واستدلوا على ذلك بحديث الباب «فَإِذَا وَقَعَتِ الْحُدُودُ، وَصُرِّفَتِ الطُّرُقُ فَلَا شُفْعَةً». قَالَ الإمام أحمد: إنه أصح ما روي فِي الشفعة. وفي البخاري عَنْ جَابِر «إِنَّمَا جَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الشُّفْعَةَ فِي كُلِّ مَا لَمْ يُقْسَمْ، فَإِذَا وَقَعَتِ الْحُدُودُ، وَصُرَّفَتِ الطُّرُقُ فَلَا شُفْعَةً» (١). وفي سنن أبي داود عَنْ أبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: (إِذَا قُسِمَتِ الْأَرْضُ وَحُدَّتْ فَلَا شُفْعَةَ فِيهَا» (٢) إِلَى غير ذلك من الأحاديث.

ولأن الشفعة إنما أثبتها الشارع لإزالة الضرر اللاحق بشراكة العقارات الَّتِي تطول ويصعب التخلص منها بالقسمة، وتستوجب أعمالًا وتغييرات، ولها مرافق وحقوق، وكل هذا مدعاة إِلَى جلب الخصام والشجار، فثبتت لإزالة هذه الأضرار. أما غير العقارات المشتركة، فلا توجد فيها إِلَّا نسبة قليلة من الضرر يمكن التخلص منها بالقسمة، أو البيع، أو التأجير. والجار لَيْسَ عنده هذه الأضرار ما دام غير مشارك، ولو أثبتنا للجار لشاعت القضية فما من أحد إِلَّا وله جار.

وذهب بعض العلماء ومنهم الحنفية إلَى ثبوتها للجار مطلقًا، سواء كان له مع جاره شركة فِي زقاق، أو حوش، أو بئر ونحو ذلك، أو لم يكن، ويستدلون على ذلك بما رواه البخاري عَنْ أَبِي رَافِع قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «الْجَارُ أَحَقُ بِصَقَبِهِ» (٣). وَبِمَا رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ، وَالنَّسَائِيُّ، وَالتَّرْمِذِيُّ عَنْ سَمُرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «جَارُ الدَّارِ أَحَقُ بِالدَّارِ» (٤). وَرَوَى أَصْحَابُ السُّنَنِ الْأَرْبَعَةِ عَنْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «جَارُ الدَّارِ أَحَقُ بِالدَّارِ» (٤). وَرَوَى أَصْحَابُ السُّنَنِ الْأَرْبَعَةِ عَنْ جَابِرٍ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «الْجَارُ أَحَقُ بِشُفْعَةِ جَارِهِ يَنْتَظِرُ بِهَا وَإِنْ كَانَ غَائِبًا، جَابِرٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري برقم (٢٤٩٥)

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود برقم (۳۵۱۵)

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٩٧٨)، وأحمد (٢٦٦٣٩)

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (١٣٦٨)، وأبو داود (٣٥١٧)، وأحمد (١٩٦٣٤)

إِذَا كَانَ طَرِيقُهُمَا وَاحِدًا»(١) وهذا الحديث صحيح. وقالوا: إن الضرر الَّذِي قصد الشارع رفعه، هو ضرر الجوار، فإن الجار قد يسيء إِلَى جاره بتعلية جداره وتتبع عوارته والتطلع على أحواله، فجعل له الشارع هذا الحق، ليزيل به الضرر عَنْ نفسه وحرمه وماله. وللجار حرمة وحق، حث اللَّه عليهما ورسوله. فأمر بإكرامه، ونفى الإيمان عمن أساء إليه.

فنظر قوم إِلَى أدلة كل من الفريقين. فرأوا أن كلا منهما معه أثر لا يرد، ونظر لا يصد، فمع كل منهما أحاديث صحيحة وتعليلات قوية مقبولة. وقد علموا أن سنة النَّبِي عَلَيُ لا تتضارب، بل ينظر بعضها إِلَى بعض وتتلاحظ بعين التوافق والالتئام؛ لأنها من عند من لا ينظق عَنِ الهوى إن هو إِلَّا وحي يوحى؛ لذا فقد توسطوا بين القولين، وجمعوا بين الدليلين فقالوا: إن منطوق حديث «فَإِذَا وَقَعَتِ الْحُدُودُ وَصُرِّفَتِ الطَّرُقُ» ونحوه، انتفاء الشفعة عند معرفة كل واحد حده واختصاصه بطريقه. وإن منطوق حديث: «الْجَارُ أَحَقُّ بِشُفْعَةِ جَارِهِ، يَنْتَظِرُ بِهَا، وَإِنْ كَانَ ظَرِيقُهُمَا وَاحِدًا» (٢) إثبات الشفعة بالجوار عند الاشتراك فِي كان غَائِبًا، إِذَا كَانَ طَرِيقُهُمَا وَاحِدًا» (٢) إثبات الشفعة بالجوار عند الاشتراك فِي الطريق وانتفائها عند تصريف الطريق، فتوافق المفهوم والمنطوق. وممن يرى هذا الرأي علماء البصرة، وفقهاء المحدثين، وهو رواية عَنِ الإمام أحمد، اختارها شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم وشيخنا عبد الرحمن آل سعدي. قَالَ شيخ الإسلام: وقد تنازع الناس فِي شفعة الجار على ثلاثة أقوال، أعدلها القول بأنه إن كان شريكًا فِي حقوق الملك ثبتت له الشفعة وإلا فلا. اهـ.

قلت: وهو قول وسط، تجتمع فيه الأدلة، ويزول به كثير من الأضرار الكبيرة الطويلة. أما إثباتها فِي المنقول أو للجار الَّذِي لَيْسَ له شركة فِي مرفق، فلا يعتضد بشيء من الأدلة، ولا يكفي أنه يوجد فِي ذلك قليل من الضرر، الَّذِي يمكن إزالته بسهولة ويسر. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۳۵۱۸)، والترمذي (۱۳۲۹)، وابن ماجه (۲٤۹٤)، والنسائي في السنن الكبرى (۱۱۷۱٤)

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه

# بابأحكام أنجوار

المؤلف رحمه اللَّه ذكر بعد هذا الحديث المتعلق بـ (الشفعة) أربعة أحاديث تتعلق بـ (الوقف) و (الهبة). ثُمَّ ذكر بعدهن ثلاثة أحاديث تتعلق بـ (المزارعة). ثُمَّ ذكر بعدهن حديثًا فِي (الهبة) أيضًا. ثُمَّ ذكر أحاديث تتعلق (بالغصب) و (أحكام الجوار) ثُمَّ ذكر أحاديث (الوصايا). فلا أعلم، ما وجه هذا الترتيب عنده؟

وبما أن أحاديث (الوقف) و (الهبة) و (الوصايا) كلها من جنس واحد؛ لأنها عقود تبرعات، وأحكامها متقاربة، ومسائلها متناظرة، عمدت إِلَى جعلها متوالية، وأخرتها ليكون بعدها (باب الفرائض) لوجود المناسبة بينها أيضًا.

وقدمت هذه الأحاديث المتعلقة بـ (المزارعة) و (الغصب) و (أحكام الجوار) ليحسن الترتيب، وتجتمع المسائل المتناسبة.

# الحديث التاسع والسبعون بعد المائتين

(۲۷۹) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَا يَمْنَعَنَّ جَارٌ جَارَهُ أَنْ يَغْرِزَ خَشَبَةً فِي جِدَارِهِ. ثُمَّ يَقُولُ أَبُو هُرَيْرَةَ: مَا لِي أَرَاكُمْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ؟ وَاللَّهِ لَأَرْمِيَنَّ بِهَا بَيْنَ أَكْتَافِكُمْ». (البخاري (٢٤٦٣) ومسلم (١٦٠٩)).

000

### الغريب:

- ١ لا يَمْنَعَنَّ: لا : ناهية، والفعل بعدها مجزوم بها، وحرك بالفتح
   لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة.
- ٢ خَشَبَة: بالإفراد، وقد روي بالجمع، والمعنى واحد؛ لأن المراد بالواحد الجنس.

- ٣ عَنْهَا، بِهَا: الضمير فيهما راجع إِلَى السنة المذكورة فِي مقالته.
- ٤ بَيْنَ أَكْتَافِكُمْ: بالتاء المثناة الفوقية جمع (كتف). وقد ورد في بعض الروايات بالنون. و(الأكناف) جمع (كنف) بفتح الكاف والنون، هو الجانب.

## المعنى الإجمالي:

للجار على جاره حقوق تجب مراعاتها، فقد حث النّبِيُّ على صلة اللهار، وذكر أن جبريل ما زال يوصيه به حتى ظن أنه سيورثه من جاره، لعظم حقه، وواجب بره؛ فلهذا تجب بينهم العشرة الحسنة، والسيرة الحميدة، ومراعاة حقوق الجيرة، وأن يكف بعضهم عَنْ بعض الشر القولي والفعلي. فلا يؤمن بالله تعالى من لا يأمن جاره بوائقه.

ومن حسن الجوار، ومراعاة حقوقه، أن يبذل بعضهم لبعض المنافع الَّتِي لا تعود عليهم بالضرر الكبير مع نفعها للجار. ومن ذلك أن يريد الجار، أن يضع خشبة فِي جدار جاره. فإن لم يكن ثَمَّ حاجة إلَى ذلك، ينبغي لصاحب الجدار أن يأذن له، مراعاة لحق الجار. وإن كان ثَمَّ حاجة لصاحب الخشب، وليس على صاحب الجدار ضرر من وضع الخشب، فيجب على صاحب الجدار أن يأذن له في هذا الانتفاع، الَّذِي لَيْسَ عليه منه ضرر مع حاجة جاره إليه، ويجبره الحاكم على ذلك إن لم يأذن. فإن كان ثَمَّ ضرر، أو لَيْسَ هناك حاجة، فالضرر لا يزال بالضرر. والأصل فِي حق المسلم المنع؛ ولذا فإن أبا هُرَيْرَة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، لما علم مراد المشرع الأعظم من هذه السنة الأكيدة، استنكر منهم إعراضهم عَنِ العمل بها، وتوعدهم بأن يلزمهم بالقيام بها، فإن للجار حقوقًا فرضها اللَّه تعالى تجب مراعاتها والقيام بها.

## ما يستفاد من الحديث:

١ - النهي عَنْ منع الجار أن يضع خشبة على جدار جاره، إذا لم يكن عليه ضرر من وضعها، وكان في الجار حاجة إلَى ذلك.

- ٢ قيد وضع الخشب بعدم الضرر على صاحب الجدار، وبحاجة صاحب الخشب؛ لأن التصرف في مال الغير ممنوع إلا بإذنه. فلا يجوز إلا لحاجة من عليه له الحق وهو الجار، كما أنه لا يوضع مع تضرره؛ لأن الضرر لا يزال بالضرر.
  - ٣ هل النهى على وجه التحريم أو الكراهة؟ يأتي بيان ذلك إن شاء الله.
- ٤ فهم أبو هُرَيْرَة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أن الجار متحتم عليه بذل ذلك لجاره،
   ولذلك فإنه استنكر عليهم إعراضهم عَنْ هذه السنة. وتهددهم بالأخذ بها.
- هذا من حقوق الجار الَّذِي حض الشرع على بره والإحسان إليه، فنعلم من هذا عظم حقوقه ووجوب مراعاتها. ولهذا فإنه يقاس على وضع الخشب غيره من الانتفاعات، الَّتِي يكون فِي الجيران حاجة إليها، وليس على مالك نفعها مضرة كبيرة فِي بذلها، فيجب بذلها ويحرم منعها.

#### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على المنع من وضع خشب الجار على جدار جاره مع وجود الضرر إِلَّا بإذنه لقوله عليه الصلاة والسلام: "لَا ضَرَرَ وَلَا ضِرَارَ" (١). واختلفوا فيما إذا لم يكن على صاحب الجدار ضرر، وكان بصاحب الخشب حاجة إِلَى ذلك، بأن لا يمكنه التسقيف إِلَّا به.

ذهب الأئمة الثلاثة؛ أبو حنيفة، ومالك، والشافعي في المشهور عنهم إلَى أنه لا يجوز وضع الخشب على حائط الجار إلَّا بإذن صاحب الجدار وإن لم يأذن، فلا يجبر عليه؛ مستدلين على ذلك بأصل المنع من حق الغير إلَّا برضاه كحديث «لَا يَجِلُّ مَالُ امْرِئٍ مُسْلِم إلَّا بِطِيبَةٍ مِنْ نَفْسِهِ» (٢) وحديث: «إِنَّ أَمْوَالَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ» ونحو ذلك من الأدلة.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۲۳٤٠) وأحمد (۲۸٦٢)

<sup>(</sup>٢) رواه بمعناه أحمد (٢٠١٧٢) من حديث طويل

<sup>(</sup>٣) رواه بمعناه البخاري (٦٧)، ومسلم (١٦٧٩)، والترمذي (٣٠٨٧)، وابن ماجه (٣٠٥٥)

وذهب الإمام أحمد، وإسحاق وأهل الحديث إِلَى وجوب بذل الجدار لصاحب الخشب مع حاجة الجار إليه وقلة الضرر على صاحب الجدار وإجباره على ذلك مع الامتناع. وَقَالَ بهذا القول، بعض المالكية، وهو قول لأبي حنيفة، ومذهب الشافعي فِي القديم، والدليل على ذلك ما يأتي:

- ١ ظاهر هذا الحديث اللّذي معنا، فإنه ورد بصيغة النهي، والنّهي يقتضي التحريم، وإذا كان المنع حرامًا فإن البذل واجب.
- ٢ أبو هُرَيْرة الَّذِي روى الحديث استنكر عدم الأخذ به، وتوعد على ذلك،
   وهذا يقتضي فهمه لوجوب البذل وتحريم المنع، وراوي الحديث أعرف بمعناه.
- ٣ ورد مثل هذه القضية فِي زمن عمر، فقد روى مالك بسند صحيح «أَنَّ الضَّحَاكَ بْنَ خَلِيفَةَ سَأَلَ مُحَمَّدَ بْنَ مَسْلَمَةَ أَنْ يَسُوقَ خَلِيجًا لَهُ، فَيُجْرِيهِ فِي أَرْضِ مُحَمَّدِ بْنِ مَسْلَمَةَ، فَامْتَنَعَ، فَكَلَّمَهُ عُمَرُ فِي ذَلِكَ، فَأَبَى، قَالَ: وَاللَّهِ لَيَمُرَّنَّ بِهِ وَلَوْ عَلَى بَطْنِكَ» (١) ولم يعلم لعمر مخالف فِي هذه القضية من الصحابة، فكان اتفاقًا منهم على ذلك.
- إن الشارع عظم حقوق الجار وأكد حرمته، فله على جاره حقوق فإذا لم يبذل له ما لَيْسَ عليه فيه مضرة، فأين رَعْيُ الحقوق والحرمة؟ أما العمومات الَّتِي يستدلون بها على عدم الوجوب، فلا يبعد أن تكون مخصصة بهذا الحديث، للمصالح.

#### 

<sup>(</sup>١) رواه بمعناه مالك في الموطأ (١٢٣٦).

# باللغصب

مصدر غصبه يغصبه: أخذه ظلمًا. والغصب شرعًا: هو الاستيلاء على مال غيره بغير حق. وهو من الظلم المحرم فِي الكتاب، والسنة، والإجماع. ويجب على الغاصب رد ما غصبه؛ لأنه من رد المظالم إلَى أهلها.

## الحديث الثمانون بعد المائتين

(٢٨٠) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ ظَلَمَ قِيدَ شِبْرٍ مِنَ الْأَرْضِ طُوِّقَهُ مِنْ سَبْعِ أَرَضِينَ». (البخاري (٢٤٥٣) ومسلم (١٦١٢)).

 $\circ \circ \circ$ 

## الغريب:

- ١ قِيدَ شِبْرٍ: بكسر القاف وسكون الياء، أي قدر.
- وذكر (الشبر) إشارة إِلَى استواء القليل والكثير.
- ٢ طُوِّقَهُ: بضم الطاء وتشديد الواو المكسورة، مبني للمجهول، بمعنى أن يجعل طوقًا فِي عنقه.
  - ٣ أَرَضِينَ: بفتح الراء ويجوز إسكانها.
- ٤ الظَّلْمِ: لغة وضع الشيء فِي غير محله. وشرعا التصرف فِي حق الغير بدون إذنه.

## المعنى الإجمالي:

مال الإنسان على الإنسان حرام، فلا يحل لأحد أخذ شيء من حق أحد، إلّا بطيبة نفسه، وأشد ما يكون ذلك، ظلم الأرض، لطول مدة استمرار الاستيلاء

عليها ظلمًا؛ ولذا فإن النَّبِيَّ عَلَيْهُ أخبر أن من ظلم قليلًا أو كثيرًا من الأرض جاء يوم القيامة بأشد ما يكون من العذاب، بحيث تغلظ رقبته، وتطول، ثُمَّ يطوق الأرض الَّتِي غصبها وما تحتها، إلى سبع أرضين، جزاء له على ظلمه صاحب الأرض بالاستيلاء عليها.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ تحريم الغصب؛ لأنه من الظلم الَّذِي حرمه اللَّه على نفسه، وجعله بيننا محرمًا.
  - ٢ أن الظلم حرام فِي القليل والكثير، وهذا فائدة ذكر الشبر.
- ٣ أن العقار يكون مغصوبًا بوضع اليد، ويكون مستولى عليه. قال القرطبي: ومن الحديث إمكان غصب الأرض وأنه من الكبائر.
- ٤ أن من ملك ظاهر أرض، ملك باطنها إِلَى تخومها. فلا يجوز أن ينقب أحد من تحته، أو يجعل نفقًا أو سربًا ونحو ذلك إِلَّا بإذنه، ويكون مالكًا لما فيها من أحجار مدفونة، أو معادن، وله أن يحفر ما شاء. كما أن العلماء قالوا: إن الهواء تابع للقرار، فمن ملك أرضًا ملك ما فوقها.
- ٥ قال شيخ الإسلام: إذا اختلط الحرام بالحلال، كالمقبوض غصبًا والربا والميسر، فإذا اشتبه بغيره واختلط لم يحرم الجمع، فإذا علم أن في البلد شيئًا من هذا لا يعلم عينه لم يحرم على الناس الشراء في ذلك البلد. لكن إذا كان أكثر مال الرجل حرامًا هل تحرم معاملته أو تكره؟ فالجواب على وجهين، وإن كان الغالب على ماله الحلال لم تحرم معاملته.
- ٦ وقال أيضًا: المال إذا تعذر معرفة مالكه صرف في مصالح المسلمين
   عند جماهير العلماء، فإذا كان بيد الإنسان غصوب أو عواري أو ودائع

أو رهون قد يئس من معرفة أصحابها فإنه يتصدق بها عنهم، أو يصرفها فِي مصالح فِي مصالح المسلمين، أو يسلمها إِلَى عدل يصرفها فِي مصالح المسلمين.

فائدة: قَالَ فِي المغني: وما كان فِي الشوارع والطرقات والرحبات بين العمران فليس لأحد إحياؤه، سواء كان واسعًا أو ضيقًا، وسواء ضيق على الناس بذلك أو لم يضيق؛ لأن ذلك يشترك فيه المسلمون، وتتعلق به مصلحتهم، فأشبه مساجدهم، ويجوز الارتفاق بالقعود فِي الواسع من ذلك للبيع والشراء على وجه لا يضيق على أحد، و لا يضر بالمارة، لاتفاق أهل الأمصار فِي جميع الأعصار على إقرار الناس على ذلك من غير إنكار، ولأنه ارتفاق بمباح من غير إضرار، فلم يمنع كالاجتياز.





# باب المسافاة والمنزارعة

المساقاة: مأخوذة من أهم أعماله، وهو السقي. وهي شرعًا: دفع شجر لمن يسقيه ويعمل عليه، بجزء معلوم من ثمره. والمزارعة مأخوذة من الزراعة: وهي دفع أرض لمن يزرعها بجزء معلوم مما يخرج منها. و(المساقاة) و (المزارعة) من عقود المشاركات، الَّتِي مبناها العدل بين الشريكين، فإن صاحبي الشجر والأرض، كصاحب النقود، الَّتِي دفعها للمضارب فِي التجارة.

والمساقي، والمزارع، كالتاجر الَّذِي يتجر بالمال، فهما داخلتان فِي أبواب المشاركات، فالغُنم بينهما، والغرم عليهما. وبهذا يعلم أنهما أبعد عن الغرر والجهالة من الإجارة، وأقرب منها إِلَى القياس والعدل، ولذا فإنهما جاءتا على الأصل. لا كما قَالَ بعضهم: إنهما على خلاف القياس لظنهم أنهما من باب الإجارات، الَّتِي يشترط فيها العلم بالعمل والأجرة، فهذا وهم منهم.

# الحديث الحادي والثمانون بعد المائتين

(۲۸۱) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ عَامَلَ أَهْلَ خَبْيَرَ عَلَى شَطْرِ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا مِنْ ثَمَرٍ أَوْ زَرْعٍ». (البخاري (۲۳۲۹) ومسلم (۱۵۰۱)).

#### OOO

#### الغريب:

- ١ شَطْرِ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا: الشطر، يطلق على معان، منها النصف، وهو المراد هنا.
  - ٢ مِنْ ثَمَرٍ: بالثاء المثلثة، عام لثمر النخل والكرم وغيرهما.

### المعنى الإجمالي:

بلدة (خيبر) بلدة زراعية، كان يسكنها طائفة من اليهود، فلما فتحها النّبِيُّ عَلَيْهِ السنة السابعة من الهجرة، وقسم أراضيها ومزارعها بين الغانمين، وكانوا مشتغلين عَنِ الحراثة والزراعة بالجهاد في سبيل اللّه والدعوة إلّى اللّه تعالى، وكان يهود (خيبر) أبصر منهم بأمور الفلاحة أيضًا، لطول معاناتهم وخبرتهم فيها، لهذا أقر النّبِيُّ عَلَيْهُ أهلها السابقين على زراعة الأرض وسقي الشجر، ويكون لهم النصف، مما يخرج من ثمرها وزرعها، مقابل عملهم ونفقتهم، وللمسلمين النصف الآخر، لكونهم أصحاب الأصل. فما زالت هذه المعاملة سائرة بينهم زمن النّبِيّ ، وخلافة أبي بكر الصديق، حتى جاء عمر بن الخطاب وأجلاهم عَنْ بلدة خيبر.

#### ما يستفاد من هذا الحديث:

- ١ جواز المزارعة والمساقاة بجزء مما يخرج من الزرع والثمر.
- ٢ ظاهر الحديث، أنه لا يشترط أن يكون البذر من رب الأرض، وهو الصحيح، خلافًا للمشهور من مذهبنا في اشتراطه.
- ٣ أنه إذا علم نصيب العامل، أغنى عَنْ ذكر نصيب صاحب الأرض أو الشجر؛ لأنه بينهما.
- ٤ جواز الجمع بين المساقاة والمزارعة في بستان واحد، بأن يساقيه على الشجر بجزء معلوم وزراعة الأرض بجزء معلوم.
- حواز معاملة الكفار بالفلاحة، والتجارة، والمقاولات على البناء والصنائع، ونحو ذلك من أنواع المعاملات.

# اختلاف العلماء في المساقاة والمزارعة:

تقدم أن طائفة من العلماء يرون أن المساقاة والمزارعة جاءتا على خلاف الأصل والقياس؛ لهذا اختلف العلماء فِي حكمهما، مع ورود النص فيهما.

فأما (المساقاة) فذهب أبو حنيفة إِلَى أنها لا تجوز بحال؛ لأنها إجازة بثمرة لم تخلق، أو بثمرة مجهولة، فهي راجعة إِلَى التصرف بالثمرة قبل بدو صلاحها أو راجعة إِلَى جهالة العوض، وكلاهما ممنوع. فعمدته فِي رد النص فيها مخالفتها للأصول.

وذهب الظاهرية، إِلَى أنها لا تجوز إِلَّا فِي النخل خاصة، لورود الخبر فيها، وذهب الشافعي إِلَى جوازها فِي النخل والكرم خاصة، لاشتراكهما فِي كثير من الأحكام، ومنها وجوب الزكاة فيهما خاصة من سائر الثمار وذلك عنده. وهؤلاء تحرزوا من امتداد الحكم إِلَى سائر الشجر المقصود المنتفع به، بناء منهم على أن هذا الحكم الثابت فِي هذا الخبر إنما جاء على خلاف الأصل فلا يتعدى به محل النص.

وذهب الإمام أحمد إِلَى جوازها فِي كل ما له ثمر مأكول، بل ألحق كثير من أصحابه ما له ورق أو زهر منتفع به مقصود. وذهب مالك إِلَى جوازها فِي كل ما له أصل ثابت، فهى رخصة عنده عامة فِي كل ذلك.

والحق الَّذِي لا شك فيه أن الحكم شامل لكل ما فيه نفع مقصود من الأشجار؛ لأن الحديث ورد بالثمر، وهو عام فِي كل ثمر، ومن خصصه فعليه الأشجار؛ لأن الحديث ورد بالثمر، وهو المشاركة الَّتِي جَاءَت على الأصل المقيس، الدليل، ولأن هذين العقدين من عقود المشاركة الَّتِي جَاءَت على الأصل المقيس، فهي معلومة العمل والجزاء عليه. وتقدم أن رد النصوص الصحيحة بدعوى مخالفتها للأصول، دعوى باطلة؛ لأن الحديث هو الأصل فِي الأحكام، فكيف يمكن لأحد يعظم نبيه على أن يبيح لنفسه رد كلامه لأصل يدعيه، وهذا عمله وعمل خلفائه من بعده، لم ينسخ ولم يغير حكم الله فيه؟!

واختلفوا فِي (المزارعة)، فذهب الأئمة الثلاثة أبو حنيفة، ومالك، والشافعي، إلَى عدم جوازها، ودليلهم على ذلك أحاديث رويت عَنْ رافع بن خديج.

منها: «كُنَّا نُخَابِرُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَذَكَرَ أَنَّ بَعْضَ عُمُومَتِهُ أَتَاهُ، فَقَالَ: نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْفَعُ. قَالَ: نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْفَعُ. قَالَ:

قُلْنَا: مَا ذَاكَ؟ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: مَنْ كَانَتْ لَهُ أَرْضٌ فَلْيَزْرَعْهَا وَلَا يُحْوِهَا بِشُلُثُ وَلَا رَبُعُ وَلَا بِطَعَامٍ مُسَمَّى (''). وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: «مَا كُنَّا نَرَى بِالْمُزَارَعَةِ بَأَسًا حَتَّى سَمِعْنَا رَافِعَ بْنَ خَدِيجٍ يَقُولُ: نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْهَ كِرَاءِ الْأَرْضِ بِاللَّهَبِ السَّالْتُ رَافِعَ بْنَ خَدِيجٍ عَنْ كِرَاءِ الْأَرْضِ بِاللَّهَبِ وَالْمِسلم عَنْ حَنْظَلَةَ بْنِ قَيْسِ قَالَ: «سَأَلْتُ رَافِعَ بْنَ خَدِيجٍ عَنْ كِرَاءِ الْأَرْضِ بِاللَّهَبِ وَالْمَلْوَقِ فَقَالَ: لَا بَأْسَ بِهِ إِنَّمَا كَانَ النَّاسُ يُوَاجِرُونَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِمَا عَلَى النَّاسُ يُواجِرُونَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى الْمَاذِيَانَاتِ وَالْجَدَاولِ وَأَشْيَاءَ مِنَ الزَّرْعِ فَيَهْلِكُ هَذَا وَيَسْلَمُ هَذَا، وَلَمْ يَكُنْ عَلَى الْمَاذِيَانَاتِ وَالْجَدَاولِ وَأَشْيَاءَ مِنَ الزَّرْعِ فَيَهْلِكُ هَذَا وَيَسْلَمُ هَذَا، وَلَمْ يَكُنْ وَكَانَتْ لَهُ أَرْضٌ فَلْيَرْرَعْهَا فَلْانَ النَّهِ عَلَى الْمَانِهِ اللَّهِ عَلَى الْمَوْلِ اللَّهِ عَلَى الْمَالِهُ وَلِي اللَّهِ عَلَى الْمَالِقُ اللَّهُ عَلَى الْمَوْلِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى الْمَوْرِي وَمِنْ كَذَا عُهَا اللَّهِ عَلَى الْمَوْلِ اللَّهِ عَلَى الْمَوْلِ اللَّهُ عَلَى الْمَالُولُ وَلَيْ الْمَالُولُ اللَّهُ وَالْعَالَ اللَّهِ عَلَى الْمَوْلُ اللَّهِ عَلَى الْمَوْلُ اللَّهُ عَلَى الْمَوْلُولُ اللَّهُ الْمَالُولُ الْمَوْلُولُ اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ عَلَى الْمَوْلُ اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ عَلَى الْمَوْلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمَوالُولُ اللَّهُ الْمَوْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُولُولُ الْمُولُ اللَّهُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُول

وذهب الإمام أحمد رحمه اللَّه تعالى إِلَى جوازها وأنها من العقود الصحيحة الثابتة. وسبق الإمام أحمد إِلَى القول بجوازها طائفة من الصحابة، عملوا بها، منهم على بن أبي طالب، وسعد بن مالك، وعبد اللَّه بن مسعود رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم. كما سبقه طائفة كبيرة من أئمة التابعين، منهم عمر بن عبد العزيز، والقاسم بن محمد، وعروة بن الزبير، وابن سيرين، وسعيد بين المسيب، وطاوس، والزهري،

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۳۳۹۵)، والنسائي (۳۹۱۷)، وابن ماجه (۲٤٥٠)، وأحمد (۲۰۸۸)

<sup>(</sup>٢) ورواه أيضا أبو داود (٣٣٨٩)

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٥٤٧)

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (١٥٣٦)، وأحمد (١٤٥٥٠)

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (١٥٣٦)، وأحمد (١٣٩٤٢)

وعبد الرحمن بن أبي ليلى، كما وافق الإمام فقهاء المحدثين، ومنهم أبو يوسف، ومحمد بن الحسن، صاحبا أبي حنيفة، وإسحاق بن رَاهُويْهِ، وأبو بكر بن أبي شيبة، وسفيان الثوري، والإمام البخاري، وأبو داود. ومن المحدثين المتأخرين، ابن المنذر، وابن خزيمة، وابن سريج، والخطابي، كما ذهب إلَى هذا القول من ذوي المذاهب المستقلة، الظاهرية، وأصحاب أبي حنيفة. قَالَ النووي: وهو الراجح المختار. والمسلمون في جميع الأمصار والأعصار جارون على العمل بالمزارعة. وقد صنف ابن خزيمة كتابًا في جواز المزارعة وأجاد.

وتابع الإمام أحمد على جوازها فقهاء الحنابلة، المحققون منهم والمقلدون. وتمسك هؤلاء بمعاملة النَّبِي ﷺ ليهود خيبر، فإنها قضية مشهورة لا تقبل الرد ولا التأويل؛ ولذا فقد استمرت هذه المعاملة منذ عقدت، حتى أجلاهم عمر عَنْ خيبر في خلافته، وبهذا يتحقق أنها لم تنسخ ولم تبدل.

أما أحاديث رافع بن خديج، الَّتِي استدل بها المانعون، فقد تكلم فيها العلماء؛ وذلك لاضطرابها وتلونها فإنها تارة يروي المنع عَنْ عمومته، وتارة أخرى عَنْ رافع بن ظهير، وثالثة عَنْ سماعه هو ثُمَّ يروي النهي عَنْ كراء الأرض. وحينا ينهى عَنِ الجعل، ورابعة عن الثلث والربع والطعام المسمى. وبهذا حصل الاضطراب، وشك فيها، حتى قَالَ الإمام أحمد حديث رافع ألوان وضروب، وقد أنكره الصحابة، ولم يعلم به عبد اللَّه بن عمر إلَّا فِي خلافة معاوية، فكيف مثل هذا الحكم يخفى عليهم وهم يتعاطونه؟ وعلى فرض انسجامها وصحة الأخذ بها، فقد أجاب العلماء عنها، وعن حديث جابر بأجوبة مقنعة.

وأحسنها الجمع بينها وبين أحاديث خيبر، وذلك بأن تحمل أحاديث النهي عَنِ المزارعة، على المزارعة الفاسدة الَّتِي دخلها شيء من الغرر والجهالة، وصار فيها شبه من الميسر والمغالبات. وهو حمل وجيه، بل قد صرح بذلك في بعض طرق أحاديثه.

ولهذا قَالَ شمس الدين ابن القيم: إن من تأمل حديث رافع بن خديج وجمع طرقه، واعتبر بعضها ببعض، وحمل مجملها على مفسرها، ومطلقها على مقيدها،

علم أن الَّذِي نهى عَنِ النَّبِيّ ﷺ من ذلك، أمر بَيِّن الفساد وهو المزارعة الظالمة المجائرة فإنه قَالَ: «كُنَّا نُكْرِي الْأَرْضَ، عَلَى أَنَّ لَنَا هَذِهِ وَلَهُمْ هَذِهِ، فَرُبَّمَا أَخْرَجَتْ هَذِهِ وَلَمْ تُخْرِجْ هَذِهِ» (١). وفي لفظ له «كَانَ النَّاسُ يُوَّاجِرُونَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ هَذِهِ وَلَمْ تَخْرِجْ هَذِهِ الْمَاذِيَانَاتِ وَأَقْبَالِ الْجَدَاوِلِ وَأَشْيَاءَ مِنَ الزَّرْعِ» (٢). وقوله: «وَلَمْ يَكُنْ لِلنَّاسِ كِرَاءٌ إِلَّا هَذَا، فَلِذَلِكَ زَجَرَ عَنْهُ وَأَمَّا بِشَيْءٍ مَعْلُومٍ مَضْمُونٍ، فَلَا بَأْسَ» (٣) للنَّاسِ كِرَاءٌ إِلَّا هَذَا، فَلِذَلِكَ زَجَرَ عَنْهُ وَأَمَّا بِشَيْءٍ مَعْلُومٍ مَضْمُونٍ، فَلَا بَأْسَ» (٣) وهذا من أبين ما فِي حديث رافع وأصحه وما فيها من مجمل أو مطلق أو مختصر، فيحمل على هذا المفسر المبين المتفق عليه لفظًا وحكمًا. اهـ كلام ابن القيم رحمه اللّه تعالى.

وقال الليث بن سعد: (الذي نهى عنه رَسُول اللَّهِ ﷺ أمر إذا نظر إليه ذو البصيرة بالحلال والحرام علم أنه لا يجوز؛ لما فيه من المخاطرة).

وقال ابن المنذر: قد جَاءَت أخبار رافع بعلل تدل على أن النهي كان لتلك العلل.

قال الخطابي: إنما صار هؤلاء أبو حنيفة ومالك والشافعي إلَى ظاهر الحديث من رواية رافع بن خديج ولم يقفوا على علته كما وقف عليها أحمد. ثُمَّ قَالَ الخطابي أيضًا: فالمزارعة على النصف والثلث والربع، وعلى ما تراضى عليه الشريكان جائزة، إذا كانت الحصص معلومة، والشروط الفاسدة معدومة. وهي عمل المسلمين في بلدان الإسلام وأقطار الأرض، شرقها وغربها، لا أعلم أني رأيت أو سمعت أهل بلد أو صقع من نواحي الأرض الَّتِي يسكنها المسلمون يبطلون العمل بها. ثُمَّ قَالَ الخطابي رحمه اللَّه عَنْ حديث رافع فِي الإجارة بالماذيانات وأقبال الجداول قَالَ: فقد أعلمك رافع فِي هذا الحديث أن المنهي عنه هو المجهول منه دون المعلوم، وأنه كان من عادتهم أن يشترطوا شروطًا فاسدة وأن يستثنوا من الزرع ما على السواقي والجداول، فيكون خاصًا لرب المال.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٥٤٧)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۰٤۷)، والنسائي (۳۸۹۹)، وأبو داود (۳۳۹۲)

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٣٩٩٢).

والمزارعة شركة، وحصة الشريك لا يجوز أن تكون مجهولة وقد يسلم ما على السواقي ويهلك سائر الزرع، فيبقى المزارع لا شيء له، وهذا غرر وخطر. وإذا اشترط رب المال على المضارب دراهم لنفسه زيادة على حصة الربح المعلومة، فسدت المضاربة، وهذا وذاك سواء.

وأصل المضاربة فِي السنة المزارعة والمساقاة، فكيف يجوز أن يصح الفرع، ويبطل الأصل؟! اهـ كلام الخطابي قدس الله روحه. وهو توجيه جليل بلفظ قليل. وقال شيخ الإسلام: والمقصود أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ نهى عَنِ المشاركة الَّتِي هي كراء الأرض بالمعنى العام إذا اشترط لرب الأرض منها زرع مكان بعينه. والأمر فِي ذلك كما قَالَ الليث بن سعد؛ فقد بين أن الَّذِي نهى عنه النَّبِيُّ عَلَيْ شيء إذا نظر فيه ذو بصيرة بالحلال والحرام علم أنه حرام.

وبهذا تبين أن المزارعة والمساقاة عقدان صحيحان جائزان، وأن القول بجوازهما هو مذهب جمهور الأمة، سلفًا وخلفًا، وأنه عمل المسلمين قديمًا وحديثًا.

فائدة: قَالَ شيخ الإسلام: الجمهور يقولون: الشركة نوعان: شركة أملاك، وشركة عقود. وشركة العقود أصلًا لا تفتقر إلَى شركة الأملاك، كما أن شركة الأملاك لا تفتقر إلَى شركة العقود، وإن كانا قد يجتمعان. والمضاربة شركة عقود بالإجماع، والمساقاة والمزارعة، وإن كان من الفقهاء من يزعم أنهما من باب الإجارة، وأنهما على خلاف القياس، فالصواب أنهما أصل مستقل، وهو من باب المشاركة، لا من باب الإجارة، وهي على وفق قياس المشاركات.

#### 



# باب في جواز كراء الأرض بالشيء لمعلوم ولنهي عرابشروط الفاسدة

# الحديث الثاني والثمانون بعد المائتين

(۲۸۲) عَنْ رَافِعِ بْنِ خَلِيجٍ قَالَ: «كُنَّا أَكْثَرَ الْأَنْصَارِ حَقْلًا، وَكُنَّا نَكْرِي الْأَرْضَ عَلَى أَنَّ لَنَا هَذِهِ وَلَهُمْ هَلِهِ، وَرُبَّمَا أَخَرَجَتْ هَذِهِ وَلَمْ تُخْرِجْ هَذِهِ، فَنَهَانَا عَنْ ذَلِكَ، فَأَمَّا الْوَرِقُ فَلَمْ يَنْهَنَا». (البخاري (۲۳۲۷) ومسلم (۱۰٤۷)).

#### 

# الحديث الثالث والثمانون بعد المائتين

(٢٨٣) وَلِـ (مُسْلِم) عَنْ حَنْظَلَةً بْنِ قَيْسٍ قَالَ: «سَأَلْتُ رَافِعَ بْنَ خَلِيجٍ عَنْ كَرَاءِ الْأَرْضِ بِالذَّهَبِ وَالْوَرِقِ، فَقَالَ: لَا بَأْسَ بِهِ، إِنَّمَا كَانَ النَّاسُ يُؤَاجِرُونَ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ بِمَا عَلَى الْمَاذِيَانَاتِ وَأَقْبَالِ الْجَدَاوِلِ، وَأَشْيَاءَ مِنَ الزَّرْعِ، فَيَهْلِكُ هَذَا، وَيَسْلَمُ هَذَا، وَلَمْ يَكُنْ لِلنَّاسِ كِرَاءٌ إِلَّا هَذَا؛ فَلِذَلِكَ زَجَرَ عَنْهُ، فَأَمَّا شَيْءٌ مَعْلُومٌ مَضْمُونٌ فَلَا بَأْسَ بِهِ». (مسلم١٥٤٧)).

الْمَاذِيَانَاتِ: الأنهار الكبار. والجَدْوَل: النهر الصغير.

OOO

### الغريب:

١ حَقْلًا: بفتح الحاء المهملة، وسكون القاف، منصوب على التمييز.
 الأصل في الحقل القراح الطيب، ثُمَّ أطلق على الزرع، واشتق منه المحاقلة.

- ٢ الْمَاذِيَانَاتِ: بذال معجمة مكسورة، ثُمَّ ياء مثناة، ثُمَّ ألف ونون، ثُمَّ بعدها ألف أيضًا. قَالَ الخطابي: هي من كلام العجم فصارت دخيلًا في كلام العرب.
- ٣ أَقْبَالِ الْجَدَاوِلِ: بفتح الهمزة، فقاف فباء. والأقبال الأوائل. والجداول جمع (جدول) وهو النهر الصغير.

## المعنى الإجمالي:

فِي هذين الحديثين بيان وتفصيل لإجارة الأرض الصحيحة، وإجارتها الفاسدة. فقد ذكر رافع بن خديج أن أهله كانوا أكثر أهل المدينة مزارع وبساتين. فكانوا يكارون الأرض كراء جاهليًّا، فيعطون الأرض لتزرع، على أن لهم جانبًا من الزرع، وللمزارع، الجانب الآخر، وربما جاء هذا، وتلف ذاك. وقد يجعلون لصاحب الأرض أطايب الزرع، كالذي ينبت على الأنهار والجداول، فيهلك هذا، ويسلم ذاك، أو بالعكس. فنهاهم النَّبِيُّ عَنْ هذه المعاملة؛ لما فيها من الغرر والجهالة والمخاطرة، فإنها باب من أبواب الميسر، وهو محرم لا يجوز، فلا بد من العلم بالعوض، كما لا بد من التساوي فِي المغنم والمغرم. فإن كانت بجزء منها فهي شركة مبناها العدل والتساوي فِي غُنْمِهَا وَغُرْمِهَا، وإن كانت بعوض فهي إجارة لا بد فيها من العلم بالعوض.

وهي جائزة سواء أكانت بالذهب والفضة، أم بالطعام مما يخرج من الأرض أو من جنسه أو من جنس آخر؛ لأنها إيجار للأرض ولعموم الحديث «فَأَمَّا شَيْءٌ مَعْلُومٌ مَضْمُونٌ، فَلَا بَأْسَ بِهِ».

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ جواز إجارة الأرض للزراعة، وقد أجمع عليه العلماء فِي الجملة.
  - ٢ أنه لا بد أن تكون الأجرة معلومة، فلا تصح بالمجهول.

- ٣ عموم الحديث يفيد أنه لا بأس أن تكون الأجرة ذهبًا أو فضة أو غيرهما. حتى ولو كان من جنس ما أخرجته الأرض، أو مما أخرجته بعنه.
- ٤ النهي عَنْ إدخال شروط فاسدة فيها: وذلك كاشتراط جانب معين من الزرع، وتخصيص ما على الأنهار ونحوها لصاحب الأرض أو الزرع، فهي مزارعة أو إجارة فاسدة؛ لما فيها من الغرر والجهالة والظلم لأحد الجانبين، يجب أن تكون مبنية على العدالة والمساواة. فإما أن تكون بأجر معلوم للأرض وإما أن تكون مزارعة يتساويان فيها مغنمًا ومغرمًا.
- بهذا يعلم أن جميع أنواع الغرر والجهالات والمغالبات، كلها محرمة باطلة، فهي من القمار والميسر، وفيهما ظلم أحد الطرفين، والشرع إنما جاء بالعدل والقسط والمساواة بين الناس، لإبعاد العداوة والغضاء، وجلب المحبة والمودة.

#### اختلاف العلماء:

ذهب عامة العلماء إلَى جواز الإجارة بالذهب والفضة والعروض غير الطعوم. واختلفوا فِي جوازها فِي الطعام. فإن كان معلومًا غير خارج منها، فذهب إلَى جوازها أكثر أهل العلم، ومنهم الشافعية، والحنفية، والحنابلة، سواء أكان الطعام من جنس الخارج منها، أم من غير جنسه؛ للحديث العام، ولأنه لَيْسَ فيه ذريعة إِلَى الربا فجاز، كالنقود.

ومنعه الإمام مالك، محتجًّا بحديث «فَلَا يُكْرِيهَا بِطَعَامٍ» (١).

وإن كان بجزء مما يخرج منها فلا يجوز عند الأئمة الثلاثة. وما نقل عَنِ الإمام أحمد في جوازها فمحمول على إرادته للمزارعة بلفظ الإجارة.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۲٤٦٥)



# باب الوقف

قال ابن فارس فِي (مقاييس اللغة): الواو والقاف والفاء، أصل يدل على تمكث ثُمَّ يقاس عليه. ثُمَّ قَالَ: ولا يقال: أوقف. قلت: ومن أصل التمكث يؤخذ الوقف الشرعي فإنه ماكث الأصل. وتعريفه شرعًا: حبس مالك ماله المنتفع به مع بقاء عينه عَنِ التصرفات برقبته، وتسبيل منفعته على شيء من أنواع القُرب ابتغاء وجه اللَّه تعالى.

وحكمه: الاستحباب. وقد ثبت بالسنة، لأحاديث كثيرة. منها حديث أبي هريرة: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «إِذَا مَاتَ ابْنُ آدَمَ انْقَطَعَ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثٍ، صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ... إلخ»(١).

وإجماع الصدر الأول من الصحابة والتابعين على جوازه ولزومه. قَالَ الشافعي: ولم يحبس أهل الجاهلية فيما علمته. وإنما حبس أهل الإسلام وهذا إشارة إلَى أنه حقيقة شرعية. وَقَالَ الترمذي: لا نعلم بين الصحابة والمتقدمين من أهل العلم خلافًا فِي جُواز وقف الأرضين إلَّا أنه نقل عَنْ شريح القاضي أنه أنكر النُحبُسَ.

وقال أبو حنيفة: لا يلزم، وخالفه جميع أصحابه.

قال جابر بن عبد الله: «لَمْ يَكُنْ أَحَدٌ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ذَا مَقْدِرَةٍ، إِلَّا وَقَفَ» (٢). وبهذا يعلم إجماع القرن المفضل عليه، فلا يلتفت إِلَى خلافٍ بعده.

أما فضله، فهو من أفضل الصدقات الَّتِي حث اللَّه عليها، ووعد عليها، بالثواب الجزيل؛ لأنه صدقة ثابتة دائمة فِي وجوه الخير. وقد ورد فِي فضله آثار

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۹۳۱)، والترمذي (۱۳۷۱)، والنسائي (۳۹۵۱)، وأبو داود (۲۸۸۰)، وأحمد (۸۹۲۷)

<sup>(</sup>٢) ذكره في المغنى (٥/ ٣٤٨)

خاصة، لحديث عمر، وخالد، وعمل الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أجمعين. وهذه الأحاديث الواردة فِي أصله وفضله. وهذا الفضل الجزيل المترتب عليه، هو إذا كان وقفًا شرعيًّا حقيقيًّا واقعًا فِي موقعه، مقصودًا به وجه اللَّه تعالى، موجهة مصارفه إِلَى وجوه القرب وأبواب البر والإحسان، من بناء المساجد والمدارس النافعة، والمشاريع الخيرية وصرفه إِلَى أهله من ذوي القربي والرحم، والفقراء والمساكين، والعاجزين والمنقطعين، ومساعدة أهل الخير والصلاح، ونحو ذلك.

أما أن يحجر على أولاده وورثته باسم الوقف حتى لا يبيعوه، أو تكثر عليه الديون فيقف عقاره خشية أن يباع لأصحاب الحقوق، أو يقفه على أولاده، فيحرم بعضهم ويحابي بعضهم، كأن يجعل نصيب البنات لهن ما دمن على قيد الحياة، أو يفضل بعض الأولاد على بعض لغير قصد صحيح أو يقفه على جهة من الجهات الَّتِي لا برَّ فيها ولا قربة، ونحو ذلك، فهذا كله لَيْسَ بوقف صحيح، بل هو تحجير باسم الوقف. ومثل هذا لا يعطى حكم الوقف من اللزوم والثواب والفضل والأحكام. وبهذا يدخل في أبواب الظلم، بدلًا من أبواب البر؛ لأنه لَيْسَ على مراد اللَّه، وكل ما أحدث في غير أمر اللَّه فهو رد. أي مردود.

وبما تقدم تعرف الحكمة الجليلة من الوقف، فهو إحسان إِلَى الموقوف عليهم وبرِّ بهم، وهم أولى الناس بالبر والإحسان، وذلك إما لحاجتهم كالفقراء والأيتام والأرامل والمنقطعين، أو للحاجة إليهم كالمجاهدين والمعلمين والمتعلمين والعاملين - تبرعًا - فِي خدمة الصالح العام. وفيه إحسان كبير وبرِّ عظيم للواقف إذ يتصدق بهذه الصدقة المؤبدة الَّتِي يجري عليه ثوابها بعد انقطاع أعماله وانتهاء آماله، بخروجه من دنياه إلى أخراه.

#### CAN DE CANC

# الحديث الرابع والثمانون بعد المائتين

(٢٨٤) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ قَالَ: «أَصَابَ عُمَرُ أَرْضًا بِخَيْبَرَ، فَأَتَى النَّبِيَّ عَلَّا يَسْتَأْمِرُهُ فِيهَا، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي أَصَبْتُ أَرْضًا بِخَيْبَرَ، لَمْ أُصِبْ مَالًا قَطُّا هُو أَنْفَسُ عِنْدِي مِنْهُ، فَمَا تَأْمُرُنِي بِهِ؟ قَالَ: إِنْ شِئْتَ حَبَسْتَ أَصْلَهَا وَتَصَدَّقَ بِهَا. هُو أَنْفَسُ عِنْدِي مِنْهُ، فَمَا تَأْمُرُنِي بِهِ؟ قَالَ: إِنْ شِئْتَ حَبَسْتَ أَصْلَهَا وَتَصَدَّقَ بِهَا عُمَرُ فِي قَالَ: فَتَصَدَّقَ بِهَا عُمَرُ فِي قَالَ: فَتَصَدَّقَ بِهَا عُمَرُ فِي الْفُقَرَاءِ، وَفِي الْقُرْبَى، وَفِي الرِّقَابِ، وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَابْنِ السَّبِيلِ، وَالضَّيْفِ، لَا اللَّهُ مَنْ وَلِيهَا أَنْ يَأْكُلَ مِنْهَا بِالْمَعْرُوفِ، أَوْ يُطْعِمَ صَدِيقًا، غَيْرَ مُتَمَوِّلٍ فِيهِ». جُنَاحَ عَلَى مَنْ وَلِيهَا أَنْ يَأْكُلَ مِنْهَا بِالْمَعْرُوفِ، أَوْ يُطْعِمَ صَدِيقًا، غَيْرَ مُتَامِّلٍ فِيهِ». وَفِي لَفْظِ: «غَيْرَ مُتَأَمِّلٍ». (البخاري (۲۷۳۷) و (۲۷۷۳) ومسلم (۱۹۳۲)).

#### 000

### الغريب:

- ١ أَرْضًا بِخَيْبَرَ: بلاد شمالي المدينة تبعد عنها ١٦٠كم لا تزال عامرة بالمزارع والسكان، وكانت مسكنًا لليهود حتى فتحها النَّبِيُ على عام سبع، فأقرهم على فلاحتها حتى أجلاهم عمر فِي خلافته. وأرض عمر هذه، اسمها (تمغ) بفتح فسكون، اشتراها من أرض خيبر.
  - ٢ يَسْتَأْمِرُهُ: يستشيره فِي التصرف بها.
  - ٣ قَطُّ: ظرف زمان للماضي: مشدد الطاء، مبني على الضم.
  - ٤ أَنْفَسُ مِنْهُ: يعني أجود منه، والنفيس: الشيء الكريم الجيد المغتبط به.
    - ه لَا جُنَاحَ: لا حرج ولا إثم.
    - ٦ غَيْرَ مُتَمَوِّلٍ، غَيْرَ مُتَأَثِّلٍ: اتخاذ المال أخذًا أكثر من حاجته.
      - و(التأثل) اتخاذ أصل المال وجمعه حتى كأنه قديم عنده.

### المعنى الإجمالي:

أصاب عمر بن الخطاب رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ أرضًا بخيبر، قدرها مائة سهم، هي أغلى أمواله عنده، لطيبها وجودتها وكانوا رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمْ يتسابقون إلَى الباقيات الصالحات. فجاء رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ إِلَى النّبِيِّ عَلَى طمعًا فِي البر المذكور فِي قوله تعالى: ﴿ لَن نَنَالُوا اللّهِ حَقَّ تُغِقُوا مِمًا ثَحِبُونَ اللّه عِمران: ٢٩] يستشيره فِي صفة الصدقة بها لوجه اللّه تعالى، لثقته بكمال نصحه. فأشار عليه بأحسن طرق الصدقات، وذلك بأن يحبس أصلها ويقفه فلا يتصرف به ببيع، أو إهداء، أو إرث أو غير ذلك من أنواع التصرفات، الّتِي من شأنها أن تنقل الملك، أو تكون سببًا في نقله، ويتصدق بها فِي الفقراء والمساكين، وفي الأقارب والأرحام، وأن يُفكَّ منها الرقاب بالعتق من الرق، أو بتسليم الديات عَنِ المستوجبين، وأن يساعد بها المجاهدين فِي سبيل اللّه لإعلاء كلمته ونصر دينه، وأن يطعم المسافر الّذِي انقطعت به نفقته فِي غير بلده، ويطعم منها الضيف أيضا، فإكرام الضيف من الإيمان بالله تعالى. وبما أنها فِي حاجة إلَى من يقوم عليها ويتعاهدها بالري والإصلاح، فقد رفع الحرج والإثم عمن وليها أن يأكل منها بالمعروف، فيأكل ما يحتاجه، ويطعم منها صديقًا غير متخذ منها مالًا زائدًا عَنْ حاجته، فهي لم تجعل يحتاجه، ويطعم منها صديقًا غير متخذ منها مالًا زائدًا عَنْ حاجته، فهي لم تجعل إلَّ للإنفاق فِي طرق الخير والإحسان، لا للتمول والثراء.

## ما يستفاد من الحديث:

- ١ يؤخذ من قوله ﷺ: «إِنْ شِئْتَ حَبَسْتَ أَصْلَهَا وَتَصَدَّقْتَ بِهَا» معنى
   الوقف الَّذِي هو تحبيس الأصل وتسبيل المنفعة.
- ٢ يؤخذ من قوله: «أنَّهُ لَا يُبَاعُ أَصْلُهَا وَلَا يُوهَبُ وَلَا يُورَثُ» حكم التصرف في الوقف، فإنه لا يجوز نقل الملك فيه، ولا التصرف اللَّذِي يسبب نقل الملك، بل يظل باقيًا لازما، يعمل به حسب شرط الواقف اللّذِي لا حيف فيه ولا جنف.

- ٣ مكان الوقف، وأنه العين التي تبقى بعد الانتفاع بها. فأما ما يذهب بالانتفاع به فهو صدقة، وليس له موضوع الوقف ولا حكمه.
- ٤ يؤخذ من قوله: «فَتَصَدَّقَ بِهَا عُمَرُ فِي الْفُقَرَاءِ... إلخ» مصرف الوقف الشرعي، وأنه الَّذِي يكون فِي وجوه البر والإحسان العام أو الخاص، كقرابة الإنسان، وفك الرقاب، والجهاد فِي سبيل اللَّه، والضيف، والفقراء، والمساكين وبناء المدارس والملاجئ والمستشفيات ونحو ذلك.
- ٥ يؤخذ من قوله: «لَا جُنَاحَ عَلَى مَنْ وَلِيَهَا أَنْ يَأْكُلَ مِنْهَا بِالْمَعْرُوفِ» صحة شرط الواقف الشروط الَّتِي لا يتنافي مقتضى الوقف وغايته، والتي لَيْسَ فيها إثم ولا ظلم، فمثل هذه الشروط لا بأس بها؛ لأن للواقف فيها منفعة بلا جور على أحد، فإذا شرطت مثل هذه الشروط نفذت، ولولا أنها تنفذ، لم يكن في اشتراط عمر فائدة.
- 7 في قوله: «لَا جُنَاحَ عَلَى مَنْ وَلِيَهَا... إلخ» جواز أكل ناظر الوقف منه بالمعروف بحيث يأكل قدر كفايته وحاجته، غير متخذ منه مالًا، وكذلك له أن يطعم منه الصديق بالمعروف.
  - ٧ فيه فضيلة الوقف، وأنه من الصدقات الجارية والإحسان المستمر.
- ٨ وفيه أن الأفضل أن يكون من أطيب المال وأنفسه، طمعًا فِي بر اللَّه وإحسانه الَّذِي جعله للذين ينفقون مما يحبون.
- ٩ وفيه مشاورة ذوي الفضل، وهم أهل الدين والعلم، وكل عمل له أرباب يعلمونه.
- ١- وفيه أن الواجب على المستشار أن ينصح بما يراه الأفضل والأحسن، فالدين النصيحة.

١١ وفيه فضيلة الإحسان والبر بذوي الأرحام، فإن الصدقة عليهم صدقة
 وصلة.

17- يؤخذ من الحديث أن الشروط فِي الوقف لا بد أن تكون صحيحة على مقتضى الشرع، فلا تكون مما يخالف مقتضى الوقف من البر والإحسان، ومن العدل والبعد عَن الجور والجنف والظلم.

ونسوق هنا خلاصة ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية في ذلك، فقد ذكر حديث عائشة: "مَنْ نَذَرَ أَنْ يُطِيعَ اللَّهَ فَلْيُطِعْهُ..."() وحديث بريرة: "كُلُّ شَرْطٍ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَهُو بَاطِلٌ (٢) "وَالْمُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ (٣) ثُمَّ قال: من اشترط فِي الوقف أو العتق أو الهبة أو البيع أو النكاح أو الإجارة أو النذر أو غير ذلك شروطًا تخالف ما كتبه اللَّه على عباده، بحيث تتضمن تلك الشروط الأمر بما نهى اللَّه عنه، أو النهي عما أمر اللَّه به، أو تحليل ما حرمه، أو تحريم ما حلله، فهذه الشروط باطلة باتفاق المسلمين فِي جميع العقود، الوقف وغيره، ولكن تنازعوا فِي العقود المباحات كالبيع والإجارة والنكاح هل معنى الحديث من اشترط شرطًا لم يثبت أنه خالف فيه الشرع، أو من اشترط شرطًا يعلم أنه مخالف لما شرعه الله؟

هذا فيه تنازع؛ لأن قوله آخر الحديث: «كِتَابُ اللَّهِ أَحَقُّ وَشَرْطُ اللَّهِ أَوْثَقُ» (٤) يدل على أن الشرط بالباطل ما خالف ذلك. وقوله: «مَنِ اشْتَرَطَ شَرْطًا لَيْسَ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَهُوَ بَاطِلٌ» (٥) قد يفهم منه ما لَيْسَ بمشروع، وصاحب القول الأول يقول: ما لم ينه عنه من المباحات فهو ما أذن فيه فيكون مشروعًا بكتاب اللَّه،

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۱۹٦)، والترمذي (۱۵۲٦)، والنسائي (۳۸۰٦)، وأبو داود (۳۲۸۹)، وابن ماجه (۲۱۲٦)، وأحمد (۲۳۵۵).

<sup>(</sup>۲) رواه النسائي (۳٤٥١)، وابن ماجه (۲۵۲۱)، وأحمد (۲۵۲۵۸)

<sup>(</sup>٣) رواه بلفظ: على شروطهم الترمذي (١٣٥٢)، وأبو داود (٣٥٩٤)

<sup>(</sup>٤) رواه النسائي (٣٤٥١)، وابن ماجه (٢٥٢١)، وأحمد (٢٥٢٥٨)

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٢١٥٥)، والنسائي (٤٦٥٦)

وأما ما كان من العقود الَّتِي يقصد بها الطاعات كالنذر، فلا بد أن يكون المنذور طاعة، فمتى كان مباحًا لم يجب الوفاء به.

ثم تحدث شيخ الإسلام رحمه اللَّه تعالى عَن البدعة، وبَيَّنَ أنها جميعًا مذمومة فِي الشرع، وَبَيَّنَ أن ما فعل بعد وفاة الرسول على من جمع المصحف، وجمع الناس على قارئ واحد فِي قيام رمضان، وطرد اليهود والنصاري من جزيرة العرب لَيْسَ بدعة، وإنما هو شرعة؛ لأن أقل ما يقال فيه إنه من سنة الخلفاء الراشدين رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم. وعقب على ذلك بقوله: وبالجملة فلا خلاف بين العلماء أن من وقف على صلاة أو صيام أو نحو ذلك من غير الشرعي لم يصح وقفه والخلاف فِي المباحات. وهذا أصل عظيم وهو التفريق بين المباح الَّذِي يفعل لأنه مباح وبين ما يتخذ دينًا وعبادة وطاعة وقربة، فمن جعل ما لَيْسَ مشروعًا دينًا وقربة، كان ذلك حرامًا باتفاق المسلمين. ثُمَّ قَالَ رحمه اللَّه تعالى: القسم الثالث عمل مباح مستوي الطرفين فهذا قَالَ بعض العلماء بوجوب الوفاء به، والجمهور من أهل المذاهب المشهورة وغيرهم على أن شرطه باطل، فلا يصح عندهم أن يشرط إِلَّا ما كان قربة إِلَى اللَّه تعالى؛ وذلك لأن الإنسان لَيْسَ له أن يبذل ماله إلَّا لما له فيه منفعة فِي الدين والدنيا، فما دام الإنسان حيًّا فله أن يبذل ماله فِي تحصيل الأغراض المباحة؛ لأنه ينتفع بذلك، فأما الميت فما بقى بعد الموت ينتفع من أعمال الأحياء إلَّا بعمل صالح قد أمر به أو أعان عليه أو أهدى إليه ونحو ذلك، فأما الأعمال الَّتِي ليست طاعة لله ورسوله فلا ينتفع بها الميت فإذا اشترط الموصى أو الواقف عملًا أو صفة لا ثواب فيها كان السعى في تحصيلها سعيًا فيما لا ينتفع به فِي دنياه ولا فِي آخرته، ومثل هذا لا يجوز.

#### اختلاف العلماء:

شذ الإمام أبو حنيفة رحمه اللَّه فأجاز بيع الوقف ورجوع الواقف فيه. ومذهبه مخالف لنص الحديث ولذا قَالَ صاحبه أبو يوسف: لو بلغ أبا حنيفة هذا الحديث (حديث عمر) لقال به، ورجع عَنْ بيع الوقف.

وَقَالَ القرطبي: الرجوع فِي الوقف مخالف للإجماع فلا يلتفت إليه. وذهب مالك والشافعي إِلَى لزوم الوقف وعدم جواز صحة بيعه بحال، أخذًا بعموم الحديث: «أَنَّهُ لَا يُبَاعُ أَصْلُهَا... إلخ».

وذهب الإمام أحمد إلى قول وسط، وهو أنه لا يجوز بيعه ولا الاستبدال به إلاً أن تتعطل منافعه بالكلية، ولم يمكن الانتفاع به، ولا تعميره وإصلاحه، فإن تعطلت منافعه جاز بيعه واستبداله بغيره، استدل على ذلك بفعل عمر حينما بلغه أن بيت المال اللّذِي بالكوفة نقب. فكتب إلى سعد: «أن أنقل المسجد اللّذِي بالتمارين، واجعل بيت المال في قبلة المسجد، فإنه لا يزال في المسجد مصلى». وكان هذا العمل بمشهد من الصحابة، فلم ينكر. فهو كالإجماع. وشبهه بالهدي اللّذِي يعطب قبل بلوغه محله، فإنه يذبح بالحال، وتترك مراعاة المحل، لإفضائها إلى فوات الانتفاع بالكلية.

قال ابن عقيل رحمه الله: الوقف مؤبد، فإذا لم يمكن تأبيده على وجه تخصيصه، استبقينا الغرض وهو الانتفاع على الدوام فِي عين أخرى، وإيصال الأبدال جرى مجرى الأعيان، وجمودنا على العين مع تعطلها تضييع للغرض اهـ.

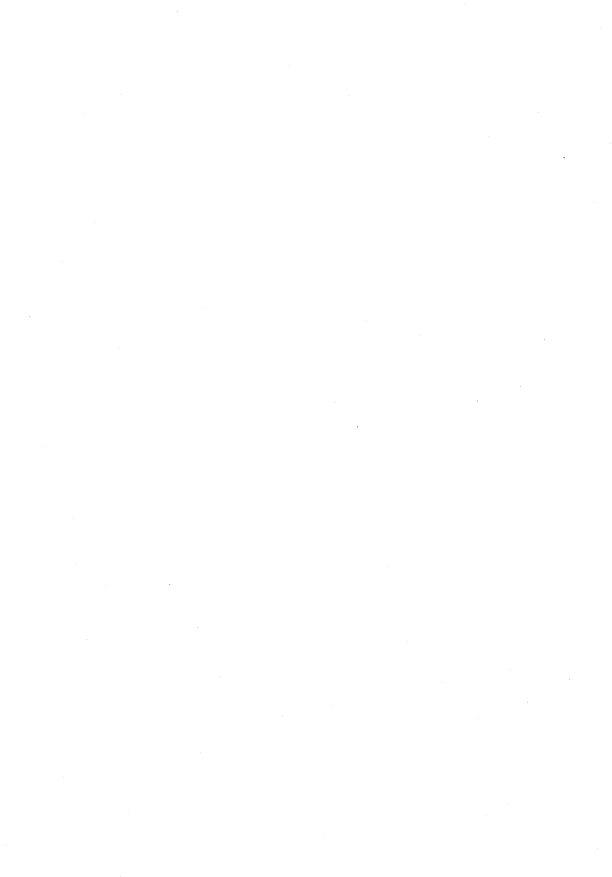
قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ومع الحاجة يجب إبدال الوقف بمثله، وبلا حاجة يجوز بخير منه، لظهور المصلحة. وذكر رحمه الله أنه يجوز إبدال الوقف، ولو كان مسجدًا بمثله أو خير منه. وكذلك إبدال الهدي والأضحية والمنذور، وذلك بأن يعوض فيها بالبدل، أو تباع ويشترى بثمنها، إلّا المساجد الثلاثة فما يجوز تغيير عرصتها وإنما يجوز الزيادة فيها. وإبدال البناء بغيره، كما دلت عليه السنة وإجماع الصحابة.

وذكر شيخنا عبد الرحمن آل سعدي رحمه اللَّه أنه إذا نقص الموقوف أو قلت منافعه، وكان غيره أصلح منه وأنفع للموقوف عليهم ففيه عَنِ الإمام أحمد روايتان، أشهرهما المنع، أي منع بيعه واستبداله. والثانية الجواز، وهي اختيار شيخ الإسلام، وعليها العمل في محاكم المملكة العربية السعودية، فإذا ثبت عند

القاضي أن فِي بيعه واستبداله غبطة أو مصلحة أجازه، وأذن لناظره بذلك، وإلا فلا، ولكن فِي بيعه، بل يرفع الأمر فلا، ولكن فِي هذه الحال لا ينبغي أن يستقل الناظر فِي بيعه، بل يرفع الأمر للحاكم. ويجتهد فِي الأصلح؛ لأنه فِي هذه الحال يدخلها من الهوى والخطأ ما يحتاج إِلَى رفعه، ورفع المسئولية عنه بالحاكم. والله أعلم اهـ.

وهذا هو الجاري فِي محاكم المملكة، فإنه لا يباع وقف إِلَّا بإذن من الحاكم الشرعي، بل حتى تطلع هيئة القضاء فِي محكمة التمييز على حكم القاضي وتراه موافقًا للوجهة الشرعية، فتجيزه، وبدون هذا فإن الوقف لا يتصرف فيه بما ينقل الملك.

#### 



# باب الصبة

الهبة: بكسر الهاء وتخفيف الباء. وهي شرعاً تمليك في الحياة بلا عوض. ولفظ الهبة يشمل أنواعًا كثيرة، منها الهدية المطلقة، والإبراء من الدَّيْن، والصدقة، والعطية، وهبة الثواب. ولكن بينها فروق، فالهبة المطلقة ما قصد بها التودد إلى الموهوب له، والصدقة ما قصد بها محض ثواب الآخرة، والعطية هي الهبة في مرض الموت المخوف، وتشارك الوصية في أكثر أحكامها. وهبة الدين هي إبراء المدين من الدين. وهبة الثواب وهي ما قصد بها أخذ عوضها، وهي من أنواع البيع ولها أحكامه. ولكن إذا أطلقت الهبة، فالمراد بها الأولى من هذه الأنواع.

ولها فوائد وحكم كثيرة، من إسداء المعروف، والتعاون، والتودد، وجلب المحبة، ففي الحديث «تَهَادَوا تَحَابُوا» (١) لا سيما إذا كانت على قريب، أو جار، أو من بينك وبينه عداوة. فهنا تحقق من المصالح والمنافع الشيء الكثير، وتكون من أنواع العبادات الجليلة الَّتِي أزالت ما فِي الصدور، ووثقت عرى القرابة والجوار. والشرع يهدف إِلَى كل ما فيه الخير والصلاح.

#### 

<sup>(</sup>۱) رواه بمعناه الترمذي (۲۱۳۰) وأحمد (۸۹۹۷) ورواه بلفظه البخاري في الأدب المفرد (۵۹۶).

# الحديث الخامس والثمانون بعد المائتين

(٢٨٥) عَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «حَمَلْتُ عَلَى فَرَسٍ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، فَأَضَاعَهُ الَّذِي كَانَ عِنْدَهُ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَشْتَرِيَهُ، وَظَنَنْتُ أَنَّهُ يَبِيعُهُ بِرُخْص، فَسَأَلْتُ النَّبِيَّ ﷺ فَقَالَ: لَا تَشْتَرِهِ وَلَا تَعُدْ فِي صَدَقَتِكَ وَإِنْ أَعْطَاكَهُ بِدِرْهَمٍ؛ فَإِنَّ الْعَائِدَ فِي هِبَتِهِ كَالْعَائِدِ فِي قَيْئِهِ». (البخاري (٢٦٢٣) و (١٤٩٠) ومسلم (١٦٢٠)).

#### 

## الحديث السادس والثمانون بعد المائتين

(٢٨٦) وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «الْعَائِدُ فِي هِبَتِهِ كَالْعَائِدِ فِي قَيْئِهِ». (البخاري (٢٦٢١) ومسلم (١٦٢٢)). وَفِي لفظ: «فَإِنَّ الَّذِي يَعُودُ فِي صَدَقَتِهِ كَالْكَلْبِ يَقِيءُ ثُمَّ يَعُودُ فِي قَيْئِهِ». (مسلم (١٦٢٢).

#### 000

## المعنى الإجمالي:

أعان عمر بن الخطاب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ رجلًا على الجهاد فِي سبيل الله، فأعطاه فرسًا يغزو عليه، فقصر الرجل فِي نفقة ذلك الفرس، ولم يحسن القيام عليه، وأتعبه حتى هزل وضعف. فأراد عمر أن يشتريه منه وعلم أنه سيكون رخيصًا لهزاله وضعفه، فلم يقدم على شرائه حتى استشار النَّبِيَّ عَنْ ذلك، ففي نفسه مِنْ ذلك شيء لكونه من الملهمين، فنهاه النَّبِيُّ عَنْ شرائه ولو بأقل ثمن؛ لأن هذا شيء خرج لله تعالى فلا تتبعه نفسك ولا تتعلق به، ولئلا يحابيك الموهوب له في ثمنه، فتكون راجعًا ببعض صدقتك، ولأن هذا خرج منك، وكفر ذنوبك، وأخرج منك الخبائث والفضلات، فلا ينبغي أن يعود إليك ولهذا سمى شراءه عودًا في الصدقة. ثُمَّ ضرب مثلًا للتنفير من العود فِي الصدقة بأبشع صورة وهي أن العائد فيها كالكلب الَّذِي يقيء ثُمَّ يعود إلَى قيئه فيأكله. مما يدل على بشاعة هذه الحال وخستها، ودناءة مرتكبها.

#### ما يستفاد من الحديثين:

- ١ استحباب الإعانة على الجهاد في سبيل اللّه، وأن ذلك من أجل الصدقات، فقد سماه النّبي على صدقة.
- ٢ أن عمر تصدق على ذلك المجاهد بالفرس ولم يجعلها وقفًا عليه، أو وقفًا في سبيل الله على الجهاد، وإلا لما جاز للرجل بيعه، فالمراد حمل تمليك لا حمل توقيف.
- ٣ النهي عَنْ شراء الصدقة؛ لأنها خرجت لله، فلا ينبغي أن تتعلق بها النفس.
- وشراؤها دليل على تعلقه بها، ولئلا يحابيه البائع فيعود عليه شيء من صدقته.
  - ٤ يحرم العود في الصدقة، وهو مذهب جمهور العلماء.
  - ٥ التنفير من ذلك بهذا المثل الَّذِي هو الغاية فِي البشاعة والدناءة.
- ٦ استثنى جمهور العلماء من تحريم العودة فِي الهبة ما يهبه الوالد لولده، فإن له الرجوع فِي ذلك؛ عملًا بما رواه أحمد وأصحاب السنن، عَنِ ابْنِ عُمَرَ، وَابْنِ عَبَّاسٍ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّهُ قَالَ: «لَا يَحِلُّ لِرَجُل مُسْلِمٍ أَنْ يُعْطِي الْعَطِيَّةُ ثُمَّ يَرْجِعُ فِيهَا، إِلَّا الْوَالِدُ فِيمَا يُعْطِي وَلَدَهُ» (أ) صححه الترمذي والحاكم.

#### 

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۱۳۲)، والنسائي (۳۲۹۰)، وأبو داود (۳۵۳۹)، وابن ماجه (۲۳۷۷)، وأحمد (۲۱۲۰)



# باللعدل بيلاأولاد في العطية

# الحديث السابع والثمانون بعد المائتين

(۲۸۷) عَنِ النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ قَالَ: «تَصَدَّقَ عَلَيَّ أَبِي بِبَعْضِ مَالِهِ، فَقَالَتْ أُمِّي عَمْرَةُ بِنْتُ رَوَاحَةَ: لَا أَرْضَى حَتَّى يَشْهَدَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ. فَانْطَلَقَ أَبِي إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ لَيُشْهِدَهُ عَلَى صَدَقَتِي، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَفَعَلْتَ هَذَا بِوَلَدِكَ كُلِّهِمْ؟ اللَّهِ ﷺ: أَفَعَلْتَ هَذَا بِوَلَدِكَ كُلِّهِمْ؟ قَالَ: لاَ. قَالَ: اتَّقُوا اللَّهَ وَاعْدِلُوا بَيْنَ أَوْلَادِكُمْ. فَرَجَعَ أَبِي، فَرَدَّ تِلْكَ الصَّدَقَةَ». قَالَ: لا. قَالَ: اتَّقُوا اللَّهَ وَاعْدِلُوا بَيْنَ أَوْلَادِكُمْ. فَرَجَعَ أَبِي، فَرَدَّ تِلْكَ الصَّدَقَةَ». (البخاري (۲۰۸۷) ومسلم (۱۲۲۳)). وفي لفظ قَالَ: «فَلَا تُشْهِدْ عَلَى هَذَا غَيْرِي». (مسلم أشهدُ عَلَى جَوْرٍ». (مسلم (۱۲۲۳)). وفي لفظ: «فَأَشْهِدْ عَلَى هَذَا غَيْرِي». (مسلم (۱۲۲۳)).

#### $\mathbf{O} \mathbf{O} \mathbf{O}$

## المعنى الإجمالي:

ذكر النعمان بن بشير الأنصاري: أن أباه خصه بصدقة من بعض ماله فأرادت أمه أن توثقها بشهادة النّبِي على إذ طلبت من أبيه أن يُشْهِدَ النّبِي على عليها، فلما أتى به أبوه إلى النّبِي على ليتحمل الشهادة، قال له النّبِي على: أتصدقت مثل هذه الصدقة على ولدك كلهم؟ قال: لا. وبما أن تخصيص بعض الأولاد دون بعض، أو تفضيل بعضهم على بعض عمل مناف للتقوى وأنه من الجور والظلم؛ لما فيه من المفاسد، إذ يسبب قطيعة المفضل عليهم لأبيهم وابتعادهم عنه، ويسبب عداوتهم وبغضهم لإخوانهم المفضلين. لما كانت هذه بعض مفاسده قال النّبي على عداوتهم وبغضهم لإخوانهم المفضلين. لما كانت هذه بعض مفاسده قال النّبي على عداوتهم وبغضهم لإخوانهم المفضلين. لما كانت هذه بعض مفاسده قال النّبي على عداوتهم وبغضهم لإخوانهم المفضلين. لما كانت هذه بعض مفاسده قال النّبي على عداوتهم وبغضهم في الوقوف عند حدود اللّه تعالى.

#### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على مشروعية التسوية بين الأولاد فِي الهبة، حتى كان السلف يسوون بينهم فِي القُبَلِ، لما فِي ذلك من العدل وإشعارهم جميعًا بالمودة، وتصفية قلوبهم وإبعاد البغض والحقد والحسد عنهم.

ولكن اختلف العلماء فِي وجوب المساواة بينهم فِي الهبة؛ فذهب الإمام أحمد، والبخاري، وإسحاق، والثوري، وجماعة إِلَى وجوبها وتحريم التفضيل بينهم، أو تخصيص بعضهم دون بعض؛ أخذًا بظاهر الحديث. وذهب الجمهور إِلَى أنها مستحبة فقط، وأطالوا الاعتذار عَنْ هذا الحديث بما لا مقنع فيه.

والحق الَّذِي لا شك فيه وجوب المساواة؛ لظاهر الحديث، ولما فيه من المصالح، وما فِي ضده من المضار. كما أن ظاهر الحديث التسوية بين الذكر والأنثى؛ لقوله لبشير: «سَوِّ بَيْنَهُمْ»(١)، وهو قول الجمهور ومنهم الأئمة الثلاثة، ورواية عَنِ الإمام أحمد، اختارها من أصحابه ابن عقيل

والحارثي وأما المشهور من مذهب الإمام أحمد، فهو أن يقسم بينهم على قدر إرثهم للذكر مثل حظ الأنثيين؛ وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية.

فائدة: ذكر وجوب العدل بين الأولاد فِي الهبة، وتحريم التخصيص أو التفضيل، ما لم يكن ثَمَّ سبب موجب لذلك. فإن كان هناك ما يدعو إِلَى التفضيل أو التخصيص فلا بأس، كأن يكون أحدهم مريضًا، أو أعمى، أو زَمِنًا، أو كان ذا أسرة كبيرة أو طالب علم، ونحو ذلك من الأسباب، فلا بأس بتفضيله لشيء من هذه المقاصد. وقد أشار إِلَى ذلك الإمام أحمد بقوله - فِي تخصيص بعضهم بالوقف -: لا بأس إذا كان لحاجة، وأكرهه إذا كان على سبيل الأثرة.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: (والحديث والآثار تدل على وجوب العدل... ثُمَّ هنا نوعان:

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي (٣٦٨٦)، وأحمد (١٧٩٦١)

#### باب العدل بين الأولاد في العطية

- ١- نوع يحتاجون إليه من النفقة في الصحة والمرض ونحو ذلك، فالعدل فيه أن يعطي كل واحد ما يحتاج إليه، ولا فرق بين محتاج قليل أو كثير.
- ٢ ونوع تشترك حاجتهم إليه، من عطية، أو نفقة، أو تزويج، فهذا لا ريب في تحريم التفاضل فيه. وينشأ من بينهما نوع ثالث، وهو أن ينفرد أحدهم بحاجة غير معتادة، مثل أن يقضي عَنْ أحدهم دينًا وجب عليه من أرش جناية، أو يعطى عنه المهر، أو يعطيه نفقة الزوجة، ونحو ذلك، ففي وجوب إعطاء الآخر مثل ذلك نظر) اهـ من الاختيارات.

### ما يؤخذ من الأحاديث:

- ١ وجوب العدل بين الأولاد، وتحريم التفضيل أو التخصيص، ذكرهم وأنثاهم سواء.
  - ٢ أن ذلك من الجور والظلم، الَّذِي لا تجوز فيه الشهادة تحملًا وأداء.
    - ٣ وجوب رد الزائد أو إعطاء الآخرين، حتى يتساووا.
- ٤ أن الأحكام الَّتِي تقع على خلاف الشرع تبطل، ولا تنفذ، ولا يعتبر عقدها الصوري؛ لأنه على خلاف المقتضى الشرعي.

#### 



# باب هب العرب

# الحديث الثامن والثمانون بعد المائتين

(۲۸۸) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «قَضَى النَّبِيُّ ﷺ بِالْعُمْرَى لِمَنْ وُهِبَتْ لَهُ». (البخاري (۲۹۲۹) ومسلم (۱۹۲۹)). وفي لفظ: «مَنْ أَعْمِرَ عُمْرَى فَهِيَ لَهُ وَلِعَقِبِهِ فَإِنَّهَا لِلَّذِي أَعْطِيَهَا، لَا تَرْجِعُ إِلَى الَّذِي أَعْطَاهَا؛ لِأَنَّهُ عَطَاءٌ وَقَعَتْ فِيهِ الْمَوَارِيثُ». (مسلم (۱۹۲۵)). وَقَالَ جَابِرٌ: «إِنَّمَا الْعُمْرَى الَّتِي عَطَاءٌ وَقَعَتْ فِيهِ الْمَوَارِيثُ». (مسلم (۱۹۲۵)). وَقَالَ جَابِرٌ: فَإِنَّمَا الْعُمْرَى الَّتِي أَجَازَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَقُولَ: هِيَ لَكَ وَلِعَقِبِكَ. فَأَمَّا إِذَا قَالَ: هِيَ لَكَ مَا عِشْتَ، فَإِنَّهَا تَرْجِعُ إِلَى صَاحِبِهَا». (مسلم (۱۹۲۵)). فِي لفظ لمسلم: «أَمْسِكُوا عَلَيْكُمْ وَلَا تُفْسِدُوهَا فَإِنَّهُ مَنْ أَعْمَرَ عُمْرَى فَهِيَ لِلَّذِي أَعْمِرَهَا حَيًّا وَمَيِّتًا وَلِعَقِبِهِ». (مسلم (۱۹۲۵).

#### OOO

### الغريب:

- الْعُمْرَى: بضم العين المهملة، وسكون الميم، وألف مقصورة، مشتقة من العمر، وهو الحياة. سميت بذلك؛ لأنهم كانوا في الجاهلية يعطي الرجل الرجل الدار أو غيرها ويقول: أعمرتك إياها، أي أبحتها لك مدة عمرك وحياتك.
  - ٢ أُعْمِرَ: بضم أوله، وكسر الميم. مبني للمجهول.

## المعنى الإجمالي:

العمرى ومثلها الرقبى نوعان من الهبة، كانوا يتعاطونهما فِي الجاهلية، فكان الرجل يعطي الرجل الدار أو غيرها بقوله: أعمرتك إياها أو أعطيتكها عُمُرَكَ أو عُمُرِي. فكانوا يرقبون موت الموهوب له، ليرجعوا فِي هبتهم. فأقر الشرع الهبة،

وأبطل الشرط المعتاد لها، وهو الرجوع؛ لأن العائد في هبته كالكلب، يقيء ثُمَّ يعود في قيئه؛ ولذا قَضَى النَّبِيُ عَلَيْ بالعمرى لمن وهبت له ولعقبه من بعده. ونبههم على إلَى حفظ أموالهم بظنهم عدم لزوم هذا الشرط وإباحة الرجوع فيها فقال: «أَمْسِكُوا عَلَيْكُمْ أَمْوَالَكُمْ وَلَا تُفْسِدُوهَا، فَإِنَّهُ مَنْ أَعْمَرَ عُمْرَى فَهِيَ لِلَّذِي أُعْمِرَهَا، حيًّا وَمَيِّتًا، وَلَعَقِبِهِ». هذا ما لم يصرح الواهب بأنها للموهوب له ما عاش فقط، فالمسلمون على شروطهم، ويكون حكمها حكم العارية. لكن لا يرجع الواهب فيها إلَّل بعد وفاة الموهوب له؛ لأن الوفاء بالوعد واجب، والإخلاف من صفات المنافقين المحرمة.

#### اختلاف العلماء:

### العمرى ثلاثة أنواع:

١ - إما تؤبد كقوله: «لَكَ وَلِعَقِبِكَ مِنْ بَعْدِكَ» (١٠).

٢ - أو تطلق كقوله: «هِيَ لَكَ عُمُرَكَ أَوْ عُمُرِي»(٢). وجمهور العلماء على صحة هذين النوعين وتأبيدهما وهو مذهب بعض الحنابلة.

٣ - والنوع الثالث أن يشترط الواهب الرجوع فيها بعد موت أحدهما.

فهل يصح الشرط أو يلغى وتكون مؤبدة أيضًا؟ ذهب إِلَى صحة الشرط جماعة من العلماء، منهم الزهري، ومالك، وأبو ثور، وداود. وهو رواية عَنِ الإمام أحمد، اختارها شيخ الإسلام وغيره من الأصحاب؛ لحديث «الْمُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ» (٣). والمشهور من مذهب الإمام أحمد إلغاء الشرط ولزوم الهبة وتأبيدها. وشرط الرجوع فيها المختلف فِي صحته. غير هبته مدة الحياة، فهذه لها حكم العارية بإجماع العلماء.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم دون قوله: من بعدك (١٦٢٥)، وأبو داود (٣٥٥٥).

<sup>(</sup>٢) رواه في التدوين في تاريخ قزوين (١/ ١٧٥)

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (١٣٥٢)، وأبو داود (٣٥٩٤)

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ صحة هبة (العمرى) وأنها من منح الجاهلية الَّتِي أقرها الإسلام وهذبها،
   بمنع الرجوع فيها، لما في الرجوع من الدناءة والبشاعة.
- ٢ أنها تكون للموهوب له ولعقبه، سواء أكانت مؤبدة أم مطلقة. أما إذا شرط الرجوع فيها، فقد تقدم الخلاف في ذلك بين العلماء.
- ٣ أما إذا كانت الهبة لمدة الحياة فقط، بأن قَالَ: هي لك ما دمت حيًا،
   أو ما عشت، فهذه لها حكم العارية.
- ٤ أن الشروط الفاسدة غير لازمة في العقد، ولو ظنها العاقد لازمة نافعة
   له. لكن قَالَ الفقهاء: ويثبت الخيار في إمضاء البيع أو رده لمشتر ظن ما
   لَيْسَ له ضمن عقده.

CAN CAN COM



# باب اللقطة

اللقطة: بضم اللام وفتح القاف على المشهور. وهي المال الضائع من ربه يلتقطه غيره. والملتقط على ثلاثة أقسام:

- ١ فقسم تافه لا تتبعه همة أوساط الناس، كالسوط، والرغيف ونحوهما،
   فهذا يملك بالالتقاط ولا يلزم تعريفه.
- ٢ والثاني، ما لا يجوز التقاطه، وهي الأشياء الَّتِي تمنع نفسها من صغار السباع لعدوها، كالظباء، أو بقوتها وتحملها، كالإبل، والبقر ونحو ذلك، فهذا يحرم التقاطه.
- ٣ والنوع الثالث ما عدا ذلك، فهذا هو اللّذي يشرع التقاطه بقصد الحفظ لصاحبه وفيه الأحكام الآتية:

## الحديث التاسع والثمانون بعد المائتين

(۲۸۹) عَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدٍ الْجُهَنِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «سُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ لُقَطَةِ الذَّهَبِ أَوِ الْوَرِقِ، فَقَالَ: اعْرِفْ وِكَاءَهَا وَعِفَاصَهَا ثُمَّ عَرِّفْهَا سَنَةً، فَإِنْ لَمْ تُعْرَفْ فَاسْتَنْفِقْهَا وَلْتَكُنْ وَدِيعَةً، فَإِنْ جَاءَ طَالِبُهَا يَوْمًا مِنَ الدَّهْرِ فَأَدِّهَا إِلَيْهِ. وَسَأَلَهُ تَعْرُفْ فَاسْتَنْفِقْهَا وَلْتَكُنْ وَدِيعَةً، فَإِنْ جَاءَ طَالِبُهَا يَوْمًا مِنَ الدَّهْرِ فَأَدِّهَا إِلَيْهِ. وَسَأَلَهُ عَنْ ضَالَّةِ الْإِبِلِ فَقَالَ: مَا لَكَ وَلَهَا؟ دَعْهَا، فَإِنَّ مَعَهَا حِذَاءَهَا وَسِقَاءَهَا، تَرِدُ الْمَاءَ وَتَأْكُلُ الشَّجَرَ، حَتَّى يَجِدَهَا رَبُّهَا. وَسَأَلَهُ عَنِ الشَّاةِ فَقَالَ: خُذْهَا، فَإِنَّمَا هِيَ لَكَ، وَتَأْكُلُ الشَّجَرَ، حَتَّى يَجِدَهَا رَبُّهَا. وَسَأَلَهُ عَنِ الشَّاةِ فَقَالَ: خُذْهَا، فَإِنَّمَا هِيَ لَكَ، وَتَأْكُلُ الشَّجَرَ، حَتَّى يَجِدَهَا رَبُّهَا. وَسَأَلَهُ عَنِ الشَّاةِ فَقَالَ: خُذْهَا، فَإِنَّمَا هِيَ لَكَ، وَتَأْكُلُ الشَّجَرَ، حَتَّى يَجِدَهَا رَبُّهَا. وَسَأَلَهُ عَنِ الشَّاةِ فَقَالَ: خُذْهَا، فَإِنَّمَا هِيَ لَكَ، وَلَا لِللَّذِيكَ، أَو لِللدِّنْفِي (٢٤١) و (٢٤٢٧) و (٢٤٢٧) و (٢٤٢٧) و (٢٤٢٧) و (٢٤٢٧) و (٢٤٢٩) و وَلَيْمُ لِلْمُ فَيْمُ الْمُنْفِقُولُ الشَّهُ فَا لَعْنَالَ الْفَقَالَ الْفَلْفَاءُ لَعْنَالُ الْفَاقِلَةُ لَا لَكُونُ الشَّهُ فَلَالَا لَعْنَالُ الْفَلَاثُونُ الْفَلْفَاقُولُ الْفَاقُولُ الْفَاقُ الْفَاقُولُ اللَّهُ فَا الْفَاقُولُ الْفَاقُ الْفَاقُولُ الْفَرِقُولُ اللَّهُ الْفَاقُ الْفَاقُولُ اللَّهُ الْفَاقُ الْفَاقُ الْفَاقُولُ الْفَلْفَاقُ الْفَاقُ الْفَاقُ الْفَاقُ الْفَاقُ الْفَاقُ الْفَاقُ الْفَاقُ الْفَاقُ الْفَاقُولُ الْفَاقُ الْفَاقُلُ الْفُقُولُ الْفَاقُ الْفَاقُولُ الْفُولُ الْفُلُولُ الْفُلْفُولُ اللَّهُ الْفُلُولُ اللَّهُ الْفُلُولُ اللَّهُ اللَّالْفُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

### الغريب:

- ١ وِكَاءَهَا: بكسر الواو ممدود (الوكاء)، ما يربط به الشيء.
- ٢ عِفَاصَهَا: بكسر العين المهملة، ففاء، وبعد الألف صاد مهملة. هو وعاؤها.
- ٣ حِذَاءَهَا: بكسر الحاء المهملة، فذال معجمة، هو خفها، لمتانته وصلابته.
  - ٤ سِقَاءَهَا: بكسر السين، هو جوفها الَّذِي حمل كثيرًا من الماء والطعام.
    - ٥ رَبُّهَا: هو صاحبها الَّذِي ضاعت منه.

### المعنى الإجمالي:

سأل رجل النَّبِيّ عَنْ حكم المال الضال عَنْ ربه من الذهب، والفضة، والإبل، والغنم، فبين له عَلَيْ حكم هذه الأشياء لتكون مثالًا لأشباهها من الأموال الضائعة، فتأخذ حكمها،

فقال عَنِ الذهب والفضة: اعرف وكاءها الَّذِي شدت به، ووعاءها الَّذِي جعلت فيه، لتميزها من بين مالك، ولتخبر بعلمك بها من ادعاها. فإن طابق وصفه صفاتها أعطيته إياها، وإلا تبين لك عدم صحة دعواه. وأمره أن يُعَرِّفَهَا سنة كاملة بعد التقاطه إياها. ويكون التعريف فِي مجامع الناس كالأسواق، وأبواب المساجد، والمجتمعات العامة، وفي مكان التقاطها، ثُمَّ أباح له - بعد تعريفها سنة، وعدم العثور على صاحبها - أن يستنفقها، فإذا جاء صاحبها فِي أي يوم من أيام الدهر أداها إليه.

وأما ضالة الإبل ونحوها، مما يمتنع بنفسه، فنهاه عَنِ التقاطها؛ لأنها ليست بحاجة إلى الحفظ، فلها من طبيعتها حافظ، لأن فيها القوة على صيانة نفسها من صغار السباع، ولها من أخفافها ما تقطع به المفاوز، ومن عنقها ما تتناول به

الشجر والماء، ومن جوفها ما تحمل به الغذاء، فهي حافظة نفسها حتى يجدها ربها الَّذِي سيبحث عنها في مكان ضياعها.

وأما ضالة الغنم ونحوها من صغار الحيوان، فأمره أن يأخذها حفظًا لها من الهلاك وافتراس السباع، وبعد أخذها يأتي صاحبها فيأخذها، أو يمضي عليها حول التعريف فتكون لواجدها.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ أن من وجد مالًا ضائعًا عَنْ ربه لا يمتنع من حفظ نفسه، استحب له أخذه بقصد الحفظ والصيانة عَنِ الهلاك، والاستحباب هو أرجح الأقوال.
- ٢ أن يعرف الواجد وكاءها ووعاءها وجنسها ليميزها عَنْ ماله وليعرف صفاتها فيختبر من ادعى ضياعها منه، فذلك من تمام حفظها وأدائها إلَى ربها.
- ٣ أن يعرفها سنة في مجامع الناس كأبواب المساجد والمحافل والأسواق، وفي مكان وجدانها؛ لأنه مكان بحث صاحبها، ويبلغ الجهات المسئولة عنها، كدوائر الشرطة. وفي زمننا يكون نشدانها في الصحف والإذاعات والتلفاز، إذا كانت لقطة خطيرة.
- إن لم تعرف فِي مدة العام جاز له إنفاقها وبقي مستعدًّا لإعطاء صاحبها عوضها مثلها، إن كانت مثلية، أو قيمتها إن كانت متقومة.
- ه فإن مضى عليها الحول ولم تعرف، ملكها ملتقطها ملكًا قهريًّا من غير
   اختيار كالإرث، وإذا جاء صاحبها بعد الحول فله عوضها، أو هي
   بعينها إن كانت موجودة.

- آ جاء صاحبها ولو بعد أمد طويل ووصفها دفعت إليه، ويكفي وصفها بينة على أنها له، فلا يحتاج إلَى شهود ولا إلَى يمين؛ لأن وصفها هو بينتها فبينة كل شيء بحسبه، فإن البينة ما أبان الحق وأظهره، ووصفها كاف فِي ذلك، وهذه قاعدة عامة فِي كلا الأحوال، الَّتِي يدعيها أحد ولا يكون له فيها منازع، فيكتفي بوصفه إياها.
- ٧ أما ضالة الإبل ونحوها مما يمتنع بقوته أو بعَدْوه أو بطيرانه، فلا يجوز التقاطها؛ لأن لها من طبيعتها وتركيب اللَّه إياها، ما يحفظها ويمنعها.
   لكن إن وجدت في مهلكة ردت بقصد الإنقاذ، لا الالتقاط.
- ٨ أما الشاة، فالأحسن بعد أخذها أن يعمل فيها الأصلح من أكلها مقدرًا قيمتها، أو بيعها وحفظ ثمنها، أو إبقائها مدة التعريف. وتركها بدون أخذها تعريض لها للهلاك. فإن جاء صاحبها رجع بها أو بقيمتها أو ثمنها، وإن لم يأت فهي لمن وجدها.

# باب الوصت ايا

الوصايا: جمع وصية مثل هدايا: جمع هدية. قَالَ الأزهري: مأخوذة من وَصَيْتُ الشيء أصيهِ إذا وصلته؛ سميت وصية لأن الموصي وصل ما كان له فِي حياته بما كان بعد مماته. ويقال: وَصَّى، بالتشديد، وأوصى يوصي أيضًا. وهي، لغة: الأمر، قَالَ اللَّه تعالى: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِنْرَهِمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ ﴾ [البَقَرَة: ١٣٦]. وشرعًا: عهد خاص بالتصرف بالمال، أو التبرع به بعد الموت.

وهي مشروعة بالكتاب، لقوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خُيرًا ٱلْوَصِيَّةُ ﴾ [البَقرَة: ١٨٠]. ومشروعة بالسنة لهذه الأحاديث الآتية وإجماع المسلمين في جميع الأعصار والأمصار. وهي من محاسن الإسلام، إذ جعل لصاحب المال جزءًا من ماله، يعود عليه ثوابه وأجره بعد موته. وهي من لطف اللَّه بعباده ورحمته بهم، حينما أباح لهم من أموالهم عند خروجهم من الدنيا أن يتزودوا لآخرتهم بنصيب منها؛ ولهذا جاء في بعض الأحاديث القُدْسِيَّة قول اللَّه تعالى: "يَا ابْنَ آدَمَ جَعَلْتُ لَكَ نَصِيبًا مِنْ مَالِكَ حِينَ أَخَذْتُ بِكَظْمِكَ لِأُطَهِّرُكَ بِهِ وَأُزَكِيكَ "(١).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه(۲۷۱۰).

### الحديث التسعون بعد المائتين

(۲۹۰) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَا حَقُّ امْرِئٍ مُسْلِمٍ لَهُ شَيْءٌ يُوصِي بِهِ، يَبِيتُ لَيْلَةً أَوْ لَيْلَتَيْنِ إِلَّا وَوَصِيَّتُهُ مَكْتُوبَةٌ عِنْدَهُ». (البخاري (۲۷۳۸) ومسلم (۱۹۲۷)). زاد (مسلم): «قَالَ ابْنُ عُمَرَ: فَوَاللَّهِ مَا مَرَّتْ عَلَيَّ لَيْلَةٌ مُنْذُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ ذَلِكَ إِلَّا وَعِنْدِي وَصِيَّتِي». (مسلم عَلَيَّ لَيْلَةٌ مُنْذُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ ذَلِكَ إِلَّا وَعِنْدِي وَصِيَّتِي». (مسلم (۱۹۲۷)).

000

### المعنى الإجمالي:

يحض النّبِيُ عَلَيْ أمته على المبادرة إِلَى فعل الخير واغتنام الفرصة قبل فواتها، فأفادهم أنه لَيْسَ من الحق والصواب والحزم لمن عنده شيء يريد أن يوصي به ويبينه، أن يهمله حتى تمضي عليه المدة الطويلة، بل يبادر إِلَى كتابته وبيانه، وغاية ما يسامح فيه الليلة والليلتان. فإن المبادرة إِلَى ذلك، من المسابقة إِلَى الخيرات والأخذ بالجزم. فإن الإنسان لا يدري ما مقامه في هذه الحياة؟ كما أن فيه امتثال أمر الرسول عليه ولذا فإن ابن عمر رَضِيَ اللّه عَنْهُمَا – بعد أن سمع هذه النبوية – كان يتعاهد وصيته كل ليلة، امتثالًا لأمر الشارع، وبيانًا للحق، وتأهبًا للنقلة إِلَى دار القرار.

#### ما يستفاد من الحديث:

 ١ - مشروعية الوصية وعليها إجماع العلماء، وعمدة الإجماع، الكتاب والسنة.

٢ - إنها قسمان:

أ- مستحب.

ب- وواجب.

فالمستحب، ما كان للتطوعات والقربات. والواجب في الحقوق الواجبة، الَّتِي لَيْسَ لها بينة تثبتها بعد وفاته لأن (ما لا يتم الواجب إِلَّا به فهو واجب). وذكر ابن دقيق العيد أن هذا الحديث محمول على النحو الواجب.

- ٣ مشروعية المبادرة إليها، بيانًا لها، وامتثالًا لأمر الشارع فيها، واستعدادًا
   للموت. وتبصرًا بها وبمصرفها، قبل أن يشغله عنها شاغل.
- ٤ إن الكتابة المعروفة تكفي لإثبات الوصية والعمل بها؛ لأنه لم يذكر شهودًا لها.

والخط إذا عرف بينة ووثيقة قوية.

- ٥ فضل ابن عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، ومبادرته إِلَى فعل الخير، واتباع الشارع الحكيم.
- ٦ قال ابن دقيق العيد: والترخيص فِي الليلتين والثلاث دفع للحرج والعسر.

#### CAR CARCUARC

### الحديث الحادي والتسعون بعد المائتين

(۲۹۱) عَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: ﴿جَاءَنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَعُودُنِي - عَامَ حَجَّةِ الْوَدَاعِ - مِنْ وَجَعِ اشْتَدَّ بِي، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَدْ بَلَغَ بِي مِنَ الْوَجَعِ مَا تَرَى، وَأَنَا ذُو مَالٍ وَلَا يَرِثُنِي إِلَّا ابْنَةٌ، أَفَأَتَصَدَّقُ بِثُلُثَيْ مَالِي؟ قَالَ: لاَ قُلْتُ: فَالثَّلُثُ؟ قَالَ: النَّلُثُ قَالَ: النَّلُثُ وَالنَّلُثُ كَثِيرٌ، إِنَّكَ أَنْ تَذَرَ وَرَثَتَكَ أَغْنِيَاءَ خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَذَرَهُمْ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ، وَالنَّلُثُ كَثِيرٌ، إِنَّكَ أَنْ تَذَرَ وَرَثَتَكَ أَغْنِيَاءَ خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَذَرَهُمْ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ، وَإِنَّكَ لَنْ تُخَلِّفَ بَعْدَ أَصْحَابِي؟ قَالَ: إِنَّكَ لَنْ تُخَلَّفَ مَا لَا إِنَّكَ لَنْ تُخَلَّفَ بَعْدَ أَصْحَابِي؟ قَالَ: إِنَّكَ لَنْ تُخَلَّفَ مَلًا تَبْعَفِي بِهِ وَجْهَ اللَّهِ إِلَّا ازْدَدْتَ بِهِ دَرَجَةً وَرِفْعَةً، وَلَعَلَّكَ أَنْ تُخَلِّفَ حَتَّى مَا تَجْعَلُ فِي فِي الْمَرَأَتِكَ. قَالَ: إِنَّكَ لَنْ تُخَلِّفَ بَعْدَ أَصْحَابِي؟ قَالَ: إِنَّكَ لَنْ تُخَلِّفَ حَتَّى النَّهِ إِلَّا ازْدَدْتَ بِهِ دَرَجَةً وَرِفْعَةً، وَلَعَلَّكَ أَنْ تُخَلِّفَ حَتَّى مَا تَجْعَلُ فِي فِي الْمَاتِ مِمُلًا تَبْتَغِي بِهِ وَجْهَ اللَّهِ إِلَّا ازْدَدْتَ بِهِ دَرَجَةً وَرِفْعَةً، وَلَعْتَلَ أَنْ تُخَلِّفَ حَتَى مَا تَجْعَلُ فِي فِي وَلَا تُولِقُ مَلَى اللَّهِ عَلَى النَّلُهُ إِلَّا ازْدَدْتَ بِهِ دَرَجَةً وَرِفْعَةً، وَلَعْتَلِكَ أَنْ تُخَلِّفَ حَتَى مَا تَبْعَلِي اللَّهُ عَلَى الْمَاتِ بِمَكَّةً وَلَا تَرُوعُ مَا لَكُ الْكَاقِ اللَّهُ عَلَى الْمَاتِ بِمَكَةً اللَّهُ عَلَى الْتَاقِ اللَّهُ عَلَى الْنَاتِ بِمَكَةً وَلَا تَرَوْعَلَهُ وَاللَّهُ عَلَى الْكَافِسُ سَعْدُ النِّنُ خُولَةَ». يَرْثِي لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ مَاتَ بِمَكَةً مَلَى الْسَاتِ بِمَكَةً وَلَا تَلَاقُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَاتِ اللَّهُ عَلَى الْمُولِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْ

#### 000

### الغريب:

- ١ الشَّطْرُ: يجوز جره بالعطف على (ثلثي) وَبَيَّنَ الزمخشري أنه يجوز نصبه على تقدير فعل محذوف هو عامل نصبه أي (أعين) ويطلق على معان، منها النصف وهو المراد هنا.
  - ٢ كَثِيرٌ: بالثاء المثلثة فِي أكثر روايات الحديث وهو المحفوظ.
- ٣ أَنْ تَلَرَ: بفتح الهمزة على التعليل، وبكسرها على الشرطية. قَالَ النووي: هما صحيحان، ورد بعضهم الكسر لعدم صلاحية (خير) جوابًا، إذ لا فاء فيها. وابن مالك يرى أن (خير) هي الجواب، والفاء مقدرة. والمعنى فهو خير.

- ٤ عَالَةً: جمع (عائل) و (العالة) الفقراء من (عال يعيل) إذا افتقر.
   (والعيلة) الفقر.
  - ٥ يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ: مأخوذ من الكف (اليد) أي يسألون الناس بأكفهم.
- آ سَعْدُ ابْنُ خَوْلَةً: نسب إِلَى أمه وهو قرشي عامري من جماعة أبي عبيدة بن الجراح. وقيل: فارسي من اليمن حالف بني عامر. بدري من فضلاء الصحابة توفي بمكة في حجة الوداع، كانت تحته سبيعة بنت الحارث، فتوفي عنها وهي حامل. وقد رثى له النَّبِيُ عَلَيْهُ؛ لأنه توفي في البلد الَّتِي هاجر منها، فدعا عليه لأصحابه أن يتم لهم هجرتهم.

### المعنى الإجمالي:

مرض سعد بن أبي وقاص رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي حجة الوداع مرضًا شديدًا خاف من شدته الموت. فعاده النَّبِيُّ عَلَيْ كعادته فِي تفقد أصحابه ومواساته إياهم. فذكر سعد للنبي على من الدواعي، ما يعتقد أنها تسوغ له التصدق بالكثير من ماله. فقال: يَا رَسُول اللَّهِ، إنني قد اشتد بي الوجع الَّذِي أخاف منه الموت، وإني صاحب مال كثير، وإنه لَيْسَ من الورثة الضعفاء، الذين أخشى عليهم العيلة والضياع إلَّا ابنة واحدة، فبعد هذا هل أتصدق بثلثي مالي، لأقدمه لصالح عملي؟ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْنَ الله لا. قَالَ: فالشطر يا رسول الله؟ قَالَ: لا. قَالَ: فالثلث؟ فقال: لا مانع من التصدق بالثلث مع أنه كثير. فالنزول إلى ما دونه من الربع والخمس أفضل. ثُمَّ بين له النَّبِيُّ عَلَيْنَ المحكمة فِي النزول فِي الصدقة من أكثر المال إلَى أقله بأمرين:

- ١ وهو أنه إن مات وقد ترك ورثته أغنياء منتفعين ببره وماله فذلك خير من
   أن يخرجه منهم إلَى غيرهم، ويدعهم يعيشون على إحسان الناس.
- ٢ وإما أن يبقى ويجد ماله فينفقه فِي طرقه الشرعية، ويحتسب الأجر عند
   اللَّه فيؤجر على ذلك، حتى فِي أوجب النفقات عليه وهو ما يطعمه
   زوجه.

ثم خاف سعد أن يموت بمكة الّتي هاجر منها وتركها لوجه اللّه تعالى فينقص ذلك من ثواب هجرته، فأخبره النّبي على أنه لن يخلف قهرًا فِي البلد الّتي هاجر منها فيعمل فيه عملًا ابتغاء ثواب اللّه إلّا ازداد به درجة، ثُمَّ بشره على بما يدل على أنه سيبرأ من مرضه وينفع اللّه به المؤمنين، ويضر به الكافرين، فكان كما أخبر الصادق المصدوق، فقد برئ من مرضه، وصار القائد الأعلى فِي حرب الفرس، فنفع اللّه به الإسلام والمسلمين، وفتح الفتوح وضرَّ به الشرك والمشركين، إذ ضعضع عروشهم. ثُمَّ دعا النّبيُ على لعموم أصحابه أن يحقق لهم هجرتهم، وأن يقبلها منهم وأن لا يردهم عَنْ دينهم، أو عَنِ البلاد الّتِي هاجروا منها. فقبل اللّه تعالى منه ذلك، وله الحمد والمنة. والحمد لله الّذِي أعز بهم الإسلام.

#### ما يستفاد من الحديث:

#### نأخذ الأحكام من أول الحديث:

- ١ استحباب عيادة المريض، وتتأكد لمن له حق، من قريب، وصديق ونحوهما.
- ٢ جواز إخبار المريض بمرضه وبيان شدته إذا لم يقصد التشكي والسخط،
   وينبغي ذكره للفائدة، كطبيب يعينه على تشخيص مرضه أو مسعف يتسبب له العلاج.
  - ٣ استشارة العلماء واستفتاؤهم فِي أموره.
  - ٤ إباحة جمع المال إذا كان من طرقه الشرعية.
- ٥ استحباب الوصية وأن تكون بالثلث من المال فأقل، ولو ممن هو
   صاحب مال كثير.
  - ٦ الأفضل أن يكون بأقل من الثلث، وذلك لحق الورثة.

- ٧ أن إبقاء المال للورثة مع حاجتهم إليه أحسن من التصدق به على
   البعداء لكون الوارث أولى ببره من غيره.
- ٨ أن النفقة على الأولاد والزوجة عبادة جليلة مع النية الحسنة. وذكر ابن دقيق العيد أن الثواب في الإنفاق مشروط بصحة النية في ابتغاء وجه الله، وهذا دقيق عسر؛ لأنه معارض بمقتضى الطبع والشهوة، فلا بد من أن يمازجه ذلك عند معظم الناس، ثُمَّ بين رحمه الله أن الواجبات المالية إذا أديت على وجه أداء الواجب وابتغاء وجه الله أثيب فاعلها، وإن أشربت نيته مع إرادة وجه الله الرغبة في أداء الواجب. وشاركه الصنعاني في استدلاله ببعض أحاديث الجهاد مما رواه الشيخان وذلك أن صاحب الخيل الَّذِي يرتبطها في سبيل الله يثاب إذا مر بها راكبها على نهر ولم يرد أن يسقيها فشربت، ومن ذلك إنفاق الرجل على زوجه فإنه مثاب عليه مع أنه واجب يؤديه، بل إنه يثاب على مجامعتها.
- ٩ أن من هاجر من بلد لوجه الله تعالى ولإعلاء كلمته، فلا يرجع إليها
   للإقامة، فإن أقام بغير قصده، فلا حرج عليه.
- ١- في الحديث معجزة النَّبِيِّ ﷺ، حيث أشار إِلَى أن سعدًا سيبرأ من مرضه وينتفع به أناس، ويُضر آخرون. فكان كما قَالَ، حيث فتح بلاد فارس، وعزَّ به المسلمون، وانضرَّ به المشركون، الذين ماتوا على شركهم.
- 11- إن اللَّه كمل للصحابة هجرتهم من مكة إِلَى المدينة؛ بسبب عزمهم الصادق، ودعوات النَّبِي ﷺ المباركات.

#### 

## الحديث الثاني والتسعون بعد المائتين

(۲۹۲) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «لَوْ أَنَّ النَّاسَ غَضُّوا مِنَ الثُّلُثِ إِلَى الرُّبُعِ، فَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: الثُّلُثُ، وَالثُّلُثُ كَثِيرٌ». (البخاري (۲۷٤٣) ومسلم (۱۹۲۹)).

000

### المعنى الإجمالي:

فهم ابن عباس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا - وهو حبر الأمة وترجمان القرآن - من قول النَّبِيّ ﷺ: «الثُّلُثُ وَالثُّلُثُ كَثِيرٌ» أن الوصية ينبغي أن تكون بأقل من الثلث، بل الربع. وذلك أنَّ النَّبِيَ ﷺ استكثرها فِي قصة سعد، ولكنه أقره عليها؛ لما رأى من حرصه على كثرة الصدقة من ماله. كل هذا لكون نفع الإنسان لأقاربه الأدنين، وليحفظ لهم حقهم، فيستغنوا به عَنْ مسألة الناس. وقد تقدم هذا الحديث فِي حديث سعد.

#### 

# باب لفت انض

جمع (فريضة) بمعنى مفروضة و (المفروض) المقدر، لأن (الفرض) التقدير، فكأن اسمها ملاحظ فيه قوله تعالى: ﴿ نَصِيبًا مَّفْرُوضًا ﴾ [النِّسنَاء: ٧] أي مقدرًا معلومًا. وتعريفها شرعًا: العلم بقسمة المواريث بين مستحقيها.

والأصل فيها: الكتاب، لقوله تعالى: ﴿ يُومِيكُرُ اللَّهُ فِي أَوْلَدِكُمْ ﴾ [النِّساء: ١٦] الآيتين. والسنة، لحديث ابن عباس الآتي. وإجماع الأمة على أحكامها في الجملة.

ولما كانت الأموال وقسمتها محط الأطماع، وكان الميراث في معظم الأحيان لضعفاء وقاصرين، تولى اللَّه تبارك وتعالى قسمتها بنفسه في كتابه مبينة مفصلة، حتى لا يكون فيها مجال للآراء والأهواء، وسوَّاها بين الورثة على مقتضى العدل والمصلحة والمنفعة، الَّتِي يعلمها. وأشار إليها بقوله تعالى: ﴿ لاَ تَدُرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا ﴾ [النّساء: ١٦]. فهذه قسمة عادلة مبينة على مقتضى المصالح العامة. والإشارة إلى شيء مما فهم من العدل.

والقياس يخرج بنا عَنْ موضوع الكتاب ويطيله علينا. وتدبُّر كتاب اللَّه مع الأوضاع البشرية، بهداية ونور، يبين شيئًا من أسرار اللَّه الحكيمة.

بعد قسمة الحكيم الخبير يأتي دعاة التجديد من المستغربين؛ ليغيِّروا حكم اللَّه تعالى، ويبدِّلوا قسمته، بعد أن تمت كلماته صدقًا وعدلًا، زاعمين أنها أعدل وأحسن من أحكام اللَّه ﴿ وَمَنْ أَحَسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠]٠

والحق: أن هؤلاء المهووسين جهلوا القوانين السماوية، والأوضاع الأرضية فنعقوا بما لم يسمعوا. وهم - فِي نقيقهم - بين امْرَأَة أحست بمركب نقصها، فأرادت أن تخرج على شريعة اللَّه، وبين متظرف يريد التزين بالإلحاد والزندقة، وبين ناعق بما لا يسمع إن هو إلَّا دعاء ونداء، فهم لا يعقلون.

وهذا العلم شريف جليل، وقد حث النَّبِيُّ ﷺ، على تعلمه وتعليمه فِي أَحاديث. منها: حديث ابن مسعود مرفوعًا «تَعَلَّمُوا الْفُرَائِضَ، وَعَلِّمُوهَا النَّاسَ»(١) وقد يراد بالفرائض - هنا - الأحكام عامة. وقد أفرده العلماء بالتصانيف الكثيرة من النظم والنثر، وأطالوا الكلام عليه. ويكفي فِي تعلم أحكامه فهم الآيات الثلاث من سورة النساء، وحديث ابن عباس الآتي، فقد أحاطت بأمهات مسائله، ولم يخرج عنها إلّا النادر.

ونورد هنا مقدمات تتعلق بهذا المقام، لتكمل الفائدة فِي هذا الكتاب، فيغني عَن المطولات. فللإرث أسباب ثلاثة:

الأول: النسب، وهي القرابة لقوله تعالى: ﴿ وَأُولُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوَلَى بِبَعْضِ ﴾ [الأنفال: ٧٥].

الثاني: النكاح الصحيح لقوله: ﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَكُوكَ أَزْوَجُكُمْ ﴾ [النِّساء: ١٢] تقدم تخريجها.

الثالث: الولاء لحديث ابن عمر مرفوعًا «الْوَلَاءُ لُحْمَةٌ كَلُحْمَةِ النَّسَب»(٢).

وأما غير هذه الثلاثة فلا تكون سببًا للإرث على المشهور عند العلماء. فمتى وجد شيء من هذه الثلاثة حصل التوارث بين الطرفين، حتى فِي الولاء على الصحيح.

وللإرث موانع، إذا وجدت أو وجد شيء منها امتنع الإرث، وإن وجد سببه؛ لأن الأشياء لا تتم إِلَّا باجتماع شروطها وانتفاء موانعها، وموانع الإرث ثلاثة:

الأول: القتل، فمن قتل مورثه، أو تسبب لقتله بغير حق فلا يرثه، ولو بغير قصد، من باب (مِنْ تَعَجَّلَ شَيْئًا قَبْلَ أَوَانِهِ عُوقِبَ بِحِرْمَانِهِ) فِي حق العامد، ومن باب (سد الذرائع) فِي حق غيره، لحديث عمر: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ:

<sup>(</sup>۱) رواه الدارمي (۲۲۳) ، ورواه ابن ماجه من حديث أبي هريرة (۲۷۱۹)

<sup>(</sup>٢) رواه الدارمي(٣٠٣٠)، والبيهقي في الكبرى(٢١٢٢٢)، وابن حبان (٤٩٥٠).

«لَيْسَ لِلْقَاتِل شَيْءٌ»(١) رواه مالك فِي الموطأ.

الثاني: الرق، فلا يرث العبد قريبه؛ لأنه لو ورث لكان لسيده، وكذلك المملوك لا يورث؛ لأنه لا يملك، إذ إن ماله لسيده.

الثالث: اختلاف الدين، ويأتي بيانه فِي حديث أسامة، إن شاء اللَّه تعالى.

<sup>(</sup>١) ورواه أيضا أبو داود (٤٥٦٤) وأحمد (٣٤٩)

### الحديث الثالث والتسعون بعد المائتين

(۲۹۳) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «أَلْحِقُوا الْفَرَائِضَ بِأَهْلِهَا، فَمَا بَقِي فَلِأَوْلَى رَجُلٍ ذَكَرٍ». (البخاري (۲۷۳۲) و (۲۷۳۲) و(۲۷۳۰) ومسلم (۱۲۱۵)). وفي رواية: «اقْسِمُوا الْمَالَ بَيْنَ أَهْلِ الْفَرَائِضِ عَلَى كِتَابِ اللَّهِ، فَمَا تَرَكَتِ الْفَرَائِضُ فِلَأَوْلَى رَجُلٍ ذَكَرٍ». (مسلم (۱۲۱۵)).

#### 000

### المعنى الإجمالي:

يأمر النّبِيُ ﷺ القائمين على قسمة تركة أن يوزّعوها على مستحقيها بالقسمة العادلة الشرعية، كما أراد اللّه تعالى، فيعطى أصحاب الفروض المقدرة فروضهم في كتاب الله. وهي الثلثان، والثلث، والسدس، والنصف، والربع، والثمن. فما بقي بعدها فإنه يعطى إلّى من هو أقرب إلّى الميت من الرجال؛ لأنهم الأصل في التعصيب، فيقدمون على ترتيب منازلهم وقربهم من الميت كما يأتي بيانهم قريبًا بعد بيان أصحاب الفروض، إن شاء اللّه تعالى.

#### ON ON ONE COME

# خلاصة على لإرث وكيف ينه

### مستقاة من القرآن الكريم، ومن هذا الجديث الجليل

نبدأ بما بدأ اللَّه به من توريث ذوي الفروض الذين نص اللَّه تعالى على توريثهم وقدَّر فرضهم، حتى إذا علمنا ما لهم ذكرنا الذين يأخذون ما أبقت الفروض، وهم العصبات. فالفروض المقدرة فِي كتاب اللَّه تعالى ستة: النصف، والربع، والثمن، والثلثان، والثلث، والسدس. ولكل فرض صاحبه أو أصحابه.

- ١ النّصْف: ويكون للبنت، ولبنت الابن وإن نزل، لقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَتَ وَحِدَةً فَلَهَا ٱلنِّصَفُ ﴾ [النّسِن: ١١] وبنت الابن: بنت. وهذا التوريث بالإجماع، بشرط أن لا يكون معهن غيرهن من الأولاد. وهو أي النصف فرض الزوج أيضًا، بشرط أن لا يكون للزوجة ولد من ذكر أو أنثى؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزْوَبَهُ مُمْ إِن لَرْ يَكُن لَوَ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَك أَزْوَبَهُ مُمْ إِن لَرْ يَكُن لَوَ لَهُ كَاللّهُ وَلَدُ وَلَدُ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَك أَزُوبَهُ مُمْ إِن لَرْ يَكُن وَلَدُ وَلَدُ وَلَدُ وَلَدُ وَلَدُ وَلَدُ وَلَدُ وَلَدُ وَلَدُ وَلَكُمْ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَك لَا لَولاد تعالى: ﴿ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهُ وَلَدُ وَلَدُ وَلَهُ وَلَدُ وَلَهُ وَلَدُ وَلَا الْأَبُونِ أَو لأَب بالإجماع.
- ٢ الرّبُع: ويكون للزوج مع وجود الفرع الوارث؛ لقوله تعالى: ﴿ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدُّ فَلَكُمُ الرّبُعُ مِمَّا تَرَكَّنَ ﴾ [النّبِاء: ١٦]. وهو -أي الربع- فرض الزوجة فأكثر، مع عدم الفرع الوارث؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَهُ إِن لَمْ يَكُن لَكُمْ وَلَدُ ﴾ [النّباء: ١٢].
- ٣ الثُّمُن: للزوجة فأكثر، مع وجود الفرع الوارث؛ لقوله تعالى: ﴿ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ الشُّمُنُ مِمَّا تَرَكَمْ أَ النِّسَاء: ١٢].

- النُّلُثُان: للبنتين ولبنتي الابن، إذا لم يُعَصَّبْنَ. ودليل توريثهما حديث امْرَأَةِ سَعْدِ بْنِ الرَّبِيعِ، حِينَ "جَاءَتْ إِلَى النَّبِيّ عَلَيْهُ فَقَالَت: هَاتَانِ ابْنَتَا سَعْدِ قُتِلَ أَبُوهُمَا مَعَكَ يَوْمَ أُحُدِ شَهِيدًا، وَإِنَّ عَمَّهُمَا أَخَذَ مَالَهُمَا، فَلَمْ يَدَعُ لَهُمَا شَيْئًا مِنْ مَالِهِ، وَلَا يُنْكَحَانِ إِلَّا بِمَالٍ. فَقَالَ: يَقْضِي اللَّهُ فِي ذَلِكَ. وَنَزَلَتْ آيَةُ الْمَوَارِيثِ، فَدَعَا النَّبِيُ يَعَلَيْ عَمَّهُمَا فَقَالَ: أَعْطِ ابْنَتِيْ سَعْدِ الثُّلْثَيْنِ، وَأَعْطِ ابْنَتِيْ سَعْدِ الثُّلْثَيْنِ، وَأَعْطِ ابْنَتَىٰ سَعْدِ الثُّلْثَيْنِ، وَأَعْطِ ابْنَتَىٰ سَعْدِ الثُّلْثَيْنِ، وَأَعْطِ ابْنَتِيْ سَعْدِ الثُّلْثَيْنِ، وَأَعْطِ ابْنَتِيْ سَعْدِ الثُّلْثَيْنِ، وَأَعْطِ ابْنَتَىٰ سَعْدِ الثُّلْثَيْنِ، وَمَا بَقِي فَهُو لَكَ الله واود، وصححه الترمذي. أَمَّهُمَا الثُّلْثَانِ عَلَى الْأَختين المنصوص عليهما فِي قوله تعالى: ﴿ فَإِن كُنَّ إِللّهِ الْمُنْكِنِ مَلَ النّلْلُنُ مِنَ الله ختين المنصوص عليهما فِي قوله تعالى: ﴿ فَإِن كُنَ شِكَة فُوقَ الْثَنتَيْنِ فَلَهُمَا الثُلْلُنُ مِنَ الْابْنِ مِنَا الله لاث من البنات، وبنت الابن أولى بالثلثين من الأختين. وأما الثلاث من البنات، وبنات الابن فرض الأختين الشقيقتين فأكثر، وفي حال فقدهما فلهن الثلثان بنص قوله تعالى: ﴿ فَإِن كُنَّ شِكَة فُوقَ أَثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثُلْثَانِ مِنَا يكون للأختين لأب فأكثر؛ لقوله تعالى: ﴿ فَإِن كَانَتَا الْأَنْتَيْنِ فَلَهُمَا الثُلْلُانِ مِنَا يكون للأختين والمراد بالاثنتين بنتا الأبوين، وبنتا الأب. وقاسوا ما زاد على الأختين عليهما.
- ٥ الثُّلُث: فرض الأم مع عدم الفرع الوارث للميت، وعدم الجمع من الإخوة. فدليل الشرط الأول قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَكُن لَّهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ وَ الإِخوة. فدليل الشرط الثاني قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَكُن لَهُ وَلَا الشرط الثاني قوله تعالى: ﴿ فَإِن كَانَ لَهُ وَإِخُوهُ فَلِأُمِهِ الشّدُسُ ﴾ [النِّسَاء: ١١] وهو فرض الإخوة لأم، من الاثنين فصاعدًا، يستوي ذكرهم وأنثاهم؛ لقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَكَةً أَو المَرَأَةُ وَلَهُ أَخُ أَوْ أُخَتُ فَلِكُلِ وَحِدٍ مِنْهُمَا السّدُسُ فَإِن كَانَ وَالْحَدُ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَا أَوْ الْحُدُ وَالْحَد، ولد الأم. وقرأ ابن وأجمع العلماء على أن المراد بالأخ والأخت، ولد الأم. وقرأ ابن مسعود، وسعد بن أبي وقاص: (وَلَهُ أَخُ أَوْ أُخْتٌ مِنْ أُمِّهِ).

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۰۹۲)، وأبو داود (۲۸۹۱)

٦ - السُّدُس: فرض الأم مع وجود الورثة من الأولاد، أو وجود الجمع من الإخوة أو الأخوات؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلأَبُونِيهِ لِكُلِّ وَجِدٍ مِّنَّهُمَا ٱلسُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُۥ وَلَدٌّ ﴾ [الـتَــــَاء: ١١] إلَــى قــولــه: ﴿ فَإِن كَانَ لَهُۥ إِخُوةٌ ۗ فَلْأُمِّهِ ٱلسُّدُسُ ﴾ [النِّسَاءِ: ٢١]. وللجدة أو الجدات وإن عَلَوْنَ، بمحض الأمومة، وكذا من أدلى منهن بأب وارث. وقد ورد في إرثهن آثار، وشرط إرثهن عدم الأم ويشتركن إذا تساوين، ويحجب بعضهن بعضًا بالقرب من الميت. وهو - أي السدس - فرض ولد الأم الواحد، ذكرًا كان أو أنثى بإجماع العلماء؛ لقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَلَةً أَوِ آمْرَأَةً وَلَهُ، أَخُ أَوْ أُخْتُ فَلِكُلِّ وَحِدٍ مِّنْهُمَا ٱلسُّدُسُ ﴾ [النِّياء: ١٦]. وتقدمت قراءة عبد اللَّه بن مسعود، وسعد بن أبي وقاص. وهو -أى السدس - فرض بنت الابن فأكثر مع بنت الصلب بإجماع العلماء؛ لِحَدِيثِ ابْن مَسْعُودٍ، وَقَدْ سُئِلَ عَنْ بِنْتٍ وَبِنْتِ ابْن فَقَالَ: «أَقْضِي فِيهِمَا قَضَاءَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ؛ لِلابْنَةِ النِّصْفُ، وَلِابْنَةِ اللَّبْنِ السُّدُسُ تَكْمِلَةَ الثُّلُثَيْن، وَمَا بَقِيَ فَلِلْأُخْتِ»(١). رواه البخاري. وكذا حكم بنت ابن ابن، مع بنت ابن، وهكذا. ومثل بنت الابن مع البنت، الأخت لأب مع الشقيقة، قياسًا عليها. والسدس: للأب أو للجد عند عدم الأب، ومع وجود الفرع الوارث.

هذه هي الفروض الستة المذكورة فِي القرآن الكريم، وهؤلاء هم أصحابها وكيفية أخذهم لها، فإن بقي بعد أصحابها شيء أخذه العاصب؛ عملًا بقوله تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَكُن لَلَهُ وَلَدُ وَوَرِتُهُ وَ أَبُواهُ فَلِأُمِهِ النُّلُثُ ﴾ [النِّساء: ١١] يعني والباقي لأبيه تعصيبًا، ولقوله عليه الصلاة والسلام فِي حديثنا هذا: «أَلْحِقُوا الْفَرَائِضَ بِأَهْلِهَا، فَمَا بَقِيَ فَلِأُولَى رَجُلٍ ذَكرٍ». وفي إرث أخي سعد بن الربيع: «وَمَا بَقِيَ فَهُو لَكَ» (أَنَ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۷۳٦)

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (۲۰۹۲)، وأبو داود (۲۸۹۱)

وللتعصيب جهات بعضها أقرب من بعض، فيرثون الميت بحسب قربهم منه. وجهات العصوبة، بُنُوَّة ثُمَّ أُبُوَّة، ثُمَّ أُخُوَّة وبنوهم، ثُمَّ أعمامهم وبنوهم، ثُمَّ الولاء، وهو المعتق، وعصباته. فيقدم الأقرب جهة، كالابن فإنه مقدم على الأب. فإن كانوا فِي جهة واحدة، قدم الأقرب منزلة على الميت، كالابن فإنه يقدم على ابن الابن. فإن كانوا فِي جهة واحدة واستوت منزلتهم من الميت قدم الأقوى منهم وهو الشقيق على من لأب من إخوة وأبنائهم، أو أعمام وأبنائهم.

ويحجب الورثة بعضهم بعضًا حرمانًا ونقصانًا. فالنقصان يدخل على جميعهم. والحرمان لا يدخل على الزوجين والأبوين والولدين؛ لأنهم يُدْلُون بلا واسطة. والأبُ يُسْقِطُ الجدَّ والجدُّ يُسْقِطُ الجدَّ الأعلى منه. والأمُّ تُسْقِطُ الجداتِ، وكل جدة تُسْقِطُ الجدة الَّتِي فوقها. والابن يُسْقِطُ ابنَ الابنِ وكل ابن ابن أعلى يُسْقِطُ من تحته من أبناء الأبناء. ويُسْقَطُ الإخوة الأسقاء بالابن، وبالأب، وبالجد على الصحيح. والإخوة لأب يسقطون بمن يُسْقطُ به الأشقاء وبالأخ الشقيق. وبنو الإخوة يسقطون بالأب، وبكل جد لأب، وبالإخوة. والأعمام يسقطون بالإخوة وأبنائهم. وأولاد الأم يسقطون بالفروع مطلقًا، وبالأصول من الذكور، وبنت الابن وتسقط ببنتي الصلب فأكثر. وكل بنت ابن نازل تسقط باثنتين فأكثر ممن فوقها، ما لم يكن مع بنات الابن أو من نزل منهم من يعصبهن، من ابن ابن مساو لهن أو أنزل منهن. وتسقط الأخوات لأب بالشقيقتين فأكثر، ما لم يكن معهن من يعصبهن من إخوانهن.

هذه خلاصة سقناها لبيان المواريث بمناسبة شرح هذا الحديث الجامع، وقد أطال العلماء الكلام على هذا الباب من أبواب الفقه، وأفردوه بالتصانيف الكثيرة. والله ولي التوفيق.

#### CARC CARC CARC

### الحديث الرابع والتسعون بعد المائتين

(٢٩٤) عَنْ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ قَالَ، «قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَتَنْزِلُ غَدًا فِي دَارِكَ بِمَكَّةَ؟ فَقَالَ: وَهَلْ تَرَكَ لَنَا عَقِيلٌ مِنْ رِبَاعٍ أَوْ دُورٍ؟. ثُمَّ قَالَ: لَا يَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ، وَلَا الْكَافِرُ الْمُسْلِمَ». (البخاري (١٥٨٨) و (٣٠٥٨) و (٤٢٨٢) و (٦٧٢٤) و (٦٧٢٤)

#### 000

### الغريب:

الرِّبَاع: محلات الإقامة، والمراد - هنا - الدور. والرباع بكسر الراء.

### المعنى الإجمالي:

لما جاء النّبِيُ عَيْقُ لفتح مكة سأله أسامة بن زيد: هل سينزل صبيحة دخوله فيها داره؟ فَقَالَ عَيْقِ: وَهَلْ تَرَكَ لَنَا عَقِيلُ بْنُ أَبِي طَالِبٍ مِنْ رِبَاعٍ نَسْكُنُهَا؟ وذلك أن أبا طالب توفي على الشرك، وخلف أربعة أبناء: طالبا، وعقيلًا، وجعفرًا، وعليًّا. فجعفر وعلي أسلما قبل وفاته، فلم يرثاه، وطالب وعقيل بقيا على دين قومهما فورثاه، ففقد طالب في غزوة بدر، فرجعت الدور كلها لعقيل فباعها. ثُمَّ بَيَّنَ عَيْفَ حكمًا عامًّا بين المسلم والكافر، فقال: «لا يَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ، وَلا الْكَافِرُ الْكَافِر الْمُسْلِمُ الْكَافِر، وَلا الْكَافِر الله المسلم والكافر، فقال: «لا يَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِر، وَلا الْكَافِر مناه على الصلة والقربي والنفع، وهي منقطعة ما دام الدين مختلفًا؛ لأنه الصلة المتينة، والعروة الوثقي. فإذا فقدت هذه الصلة فقد معها كل شيء حتى القرابة، وانقطعت علاقة التوارث بين الطرفين؛ لأن فصمها أقوى من وصل النسب والقرابة.

جمع اللَّه المسلمين على التقوى، وقوى صلاتهم وعلاقاتهم بالإيمان. إنه سميع الدعاء.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ جواز بيع بيوت مكة، فقد أقر النّبِي على العقد على حاله. وقد يقال: إنه لم يتعرض لعقود المشركين السابقة، فلا يكون في الحديث دلالة على هذه المسألة.
  - ٢ أن المسلم لا يرث الكافر، ولا الكافر يرث المسلم.
- ٣ أن الإسلام هو أقوى الروابط، وأن اختلاف الدين هو السبب في حل
   العلاقات والصلات.
- قال النووي كلامًا مؤداه: أن التوارث بين المسلمين والكفار غير جائز عند جماهير العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم، إلَّا معاذ بن جبل وسعيد بن المسيب فقد أجازا توريث المسلم من الكافر واحتجا بحديث: «الْإِسْلَامُ يَعْلُو وَلَا يُعْلَى عَلَيْهِ»<sup>(1)</sup> وليس فيه دليل على ما أرادا؛ لأنه فِي عموم فضل الإسلام، وحديث أسامة نص واضح فِي هذه المسألة، ولعله لم يبلغ معاذًا وسعيدًا.



<sup>(</sup>۱) رواه البخاري تعليقا باب: إذا أسلم الصبي فمات، ورواه أيضا البيهقي في الكبرى (۱) والدارقطني (۲۵۲/۳).

### الحديث الخامس والتسعون بعد المائتين

(٢٩٥) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ، «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ الْوَلَاءِ وَهِبَتِهِ». (البخاري (٢٥٣٥) و (٦٧٥٦) ومسلم (١٥٠٦)).

000

### المعنى الإجمالي:

الولاء لُحْمَة كَلُحْمَةِ النسب، من حيث إن كلا منهما لا يكتسب ببيع ولا هبة ولا غيرهما، لهذا لا يجوز التصرف فيه ببيع ولا غيره. وإنما هو صلة ورابطة بين المعتق والعتيق يحصل بها إرث الأول من الثاني، بسبب نعمته عليه بالعتق الَّذِي هو فَكُّ رَقبته من أَسْر الرِّقِّ، إِلَى ظلال الحرية الفسيحة.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ قال ابن دقيق العيد: الولاء حق ثبت بوصف، وهو الإعتاق، فلا يقبل النقل إلَى الغير بوجه من الوجوه؛ لأن ما ثبت بوصف يدوم بدوامه، ولا يستحقه إلَّا من قام به ذلك الوصف.
  - ٢ النهى عَنْ بيع الولاء، وعن هبته، وعن غيرهما من أنواع التمليكات.
    - ٣ أن العقد باطل؛ لأن النهى يقتضي الفساد.
- ٤ أن هذه العلاقة الباقية الَّتِي لا تنفصم، كما لا تنفصم علاقة النسب تسبب الإرث، فيرث المعتق عَنْ عتيقه، وكذلك عصبته المتعصبون بأنفسهم، لنعمة العتق عليه.

#### 

### الحديث السادس والتسعون بعد المائتين

(۲۹٦) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كَانَ فِي بَرِيرَةَ ثَلَاثُ سُنَن، خُيِّرَتْ عَلَى زَوْجِهَا حِينَ عَتَقَتْ وَأُهْدِي لَهَا لَحْمٌ فَلَخَلَ عَلَيَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَالْبُرْمَةُ عَلَى النَّارِ فَلَعَا بِطَعَامٍ فَأُتِي بِخُبْزٍ وَأُدْمٍ مِنْ أُدْمِ الْبَيْتِ، فَقَالَ: أَلَمْ أَرَ الْبُرْمَةَ عَلَى النَّارِ فَلَعَا بِطَعَامٍ فَأُتِي بِخُبْزٍ وَأُدْمٍ مِنْ أُدْمِ الْبَيْتِ، فَقَالَ: أَلَمْ أَرَ الْبُرْمَةَ عَلَى النَّارِ فَيهَا لَحْمٌ؟. فَقَالُوا: بَلَى يَا رَسُولُ اللَّهِ، ذَلِكَ لَحْمٌ تُصُدِّقَ بِهِ عَلَى بَرِيرَةَ فَكَرِهْنَا أَنْ نُطْمِمَكَ مِنْهُ. فَقَالَ: هُوَ عَلَيْهَا صَدَقَةٌ وَهُو لَنَا مِنْهَا هَدِيَّةٌ. وَقَالَ النَّبِيُ ﷺ فِيهَا: الْوَلَاءُ لِمَنْ أَعْتَقَ». (البخاري (٥٠٩٧) و (٥٢٧٩) و (٤٣٠٠) ومسلم (١٥٠٤)).

OOO

#### الغريب:

- بُرْمَة: قَالَ فِي القاموس: الْبُرمة (بالضم) قِدْرٌ من حجارة، جمعه بُرَمٌ، بالضم فِي الباء، وبالفتح فِي الراء.

### المعنى الإجمالي:

تذكر عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا من بركة مولاتها بريرة متيمنة بتلك الصفقة، الَّتِي قربتها منها، إذ أجرى اللَّه تعالى من أحكامه الرشيدة فِي أمرها ثلاث سنن، بقيت تشريعًا عامًّا على مر الدهور.

فالأولى: أنها عتقت تحت زوجها الرقيق (مغيث) فخيرت بين الإقامة معه على نكاحهما الأول، وبين مفارقته واختيارها نفسها؛ لأنه أصبح لا يكافئها في الدرجة، إذ هي حرة وهو رقيق، والكفاءة هنا معتبرة، فاختارت نفسها وفسخت نكاحها، فصارت سنة لغيرها.

والثانية: أنه تُصُدِّقَ عليها بلحم وهي فِي بيت مولاتها عائشة فدخل النَّبِيُّ ﷺ واللحم يطبخ فِي البرمة، فدعا بطعام فأتوه بخبز وأدم من أدم البيت الَّذِي كانوا يستعملونه فِي عاداتهم الدائمة، ولم يأتوه بشيء من اللحم الَّذِي تصدق به على

بريرة، لعلمهم أنه لا يأكل الصدقة فقال: ألم أر البرمة على النار فيها لحم؟ فقالوا: بلى، ولكنه قد تصدق به على بريرة، وكرهنا إطعامك منه. فقال: «هُوَ عَلَيْهَا صَدَقَةٌ، وَهُوَ مِنْهَا لَنَا هَدِيَّةٌ».

والثالثة: أن أهلها لما أرادوا بيعها من عائشة اشترطوا أن يكون ولاؤها لهم، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: «إِنَّمَا الْوَلَاءُ لِمَنْ أَعْتَقَ».

#### ما يستفاد من الحديث:

- ۱ إن الْأُمَة إذا عتقت تحت عبد يكون لها الخيار بين البقاء معه وبين الفسخ من عصمة نكاحه، وجواز ذلك بإجماع العلماء، أما إذا عتقت تحت حر فلا خيار لها عند جمهور العلماء، ومنهم الأئمة: مالك والشافعي وأحمد.
- ٢ فيه بيان اعتبار الكفاءة فِي النسب بين الزوجين. وأن فِي موانع التكافؤ
   بين الزوجين الحرية والرق.
- ٣ أن الفقير إذا تُصدِّقَ عليه فَأَهْدَى من صدقته إِلَى من لا تحل له الصدقة،
   من غني وغيره، فإهداؤه جائز؛ لأنه قد ملك الصدقة، فيتصرف بها
   كيف شاء.
  - ٤ فيه دليل على سؤال صاحب البيت أهله عَنْ شئون منزله وأحواله.
- وفيه انحصار الولاء بالمعتق، فلا يكون لغيره، ولا يخرج عَنْ أحقيته بحال.
- ٦- أنه ما دام بهذه الصفة من اللصوق، إذ عُدَّ لحمة كلحمة النسب يحصل به إرث المعتق وعصبته من عتيقه، وهذا هو المقصود من ذكر الحديث هنا.

#### SECOND SECOND

كناب النكاح

# كناب النكاح

النكاح حقيقة لغة: الوطء، ويطلق (مجازًا) على العقد، من إطلاق المسبب على السبب. وكل ما ورد فِي القرآن من لفظ (النكاح)، فالمراد به العقد إِلَّا قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَجِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةً ﴾ [البَقرَة: ٢٣٠] فالمراد به الوطء.

والأصل فِي مشروعيته الكتاب، والسنة، والإجماع، أما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ فَانَكِمُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَآء؛ ٣]، وغيرها من الآيات. وأما السنة فآثار كثيرة، قولية، وفعلية، وتقريرية، ومنها حديث الباب: «يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ... إلخ» (۱). وأجمع المسلمون على مشروعيته، وقد حث عليه الشارع الحكيم؛ لما يترتب عليه من الفوائد الجليلة، ويدفع به من المفاسد الجسيمة، فقد قال الله تعالى: ﴿ وَأَنكِمُوا الْأَيْمَىٰ مِنكُم ﴾ [النور: ٣٣] وهذا أمر، وقال: ﴿ فَلا تَعْشُلُوهُنَ أَن يَنكِمْنَ أَزَوبَهُنَ ﴾ [البقيرة: ٣٣] وهذا نهي. وَقَالَ عَيْقَ: «النّكاحُ سُنّيي، فَمَن رغِبَ عَنْ سُنّي فَلَيْسَ مِنِي» (٢)، وقال: «تَناكَحُوا تَكْثُرُوا، فَإِنِي مُبَاهٍ بِكُمُ الْأُمَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» والنصوص فِي هذا المعنى كثيرة.

كل هذا لما يترتب عليه من المنافع العظيمة، الَّتِي تعود على الزوجين، والأولاد، والمجتمع، والدين، بالمصالح الكثيرة، فمن ذلك ما فيه من تحصين فرجي الزوجين وقصر كل منهما بهذا العهد نظره على صاحبه عَنِ الخُلَّان والخليلات. ومن ذلك ما فِي النكاح من تكثير الأمة بالتناسل ليكثر عباد اللَّه تعالى، وأتباع نبيه عَنِي فتتحقق المباهاة ويتساعدوا على أعمال الحياة، ومنها حفظ الأنساب الَّتِي يحصل بها التعارف، والتآلف، والتعاون، والتناصر.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٥٠٦٦)، ومسلم (١٤٠٠)، والترمذي (١٠٨١)، والنسائي (٢٢٣٩)، وابن ماجه (١٨٤٥)، وأحمد (٤٠١٣)

<sup>(</sup>۲) رواه این ماجه (۱۸٤٦)

<sup>(</sup>٣) رواه عبد الرزاق (١٠٣٩١)، والبيهقي في الكبرى (١٣٢٣٥).

ولولا عقد النكاح وحفظ الفروج به لضاعت الأنساب ولأصبحت الحياة فوضى، لا وراثة ولا حقوق، ولا أصول ولا فروع. ومنها ما يحصل بالزواج من الألفة والمودة والرحمة بين الزوجين فإن الإنسان لا بدَّ له من شريك في حياته، يشاطره همومه وغمومه، ويشاركه في أفراحه وسروره.

في عقد الزواج سر إلهي عظيم يتم عند عقده - إذا قدّر اللَّه الألفة - فيحصل بين الزوجين من معاني الود والرحمة ما لا يحصل بين الصديقين أو القريبين إلَّا بعد الخلطة الطويلة. وإلى هذا المعنى أشار تبارك وتعالى بقوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِمِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمُ أَزْوَكِمًا لِتَسَكُنُوا إلَيْها وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَوَدَّةٌ وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْنَ لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ ﴾ [الرُّوم: ٢١].

ومنها: ما يحصل في اجتماع الزوجين من قيام البيت والأسرة، الَّذِي هو نواة قيام المجتمع وصلاحه. فالزوج يَكِدُ ويكدح ويتكسب، فينفق ويعول. والمرأة، تدبر المنزل وتنظم المعيشة وتربِّي الأطفال، وتقوم بشئونهم. وبهذا تستقيم الأحوال، وتنتظم الأمور. وبهذا تعلم أن للمرأة في بيتها عملًا كبيرًا، لا يقل عَنْ عمل الرجل في خارجه، وأنها إذا أحسنت القيام بما نيط بها فقد أدت للمجتمع كله خدمات كبيرة جليلة. فتبين أن الذين يريدون إخراجها من بيتها ومقر عملها، ولتشارك الرجل في عمله، قد ضلوا عَنْ معرفة مصالح الدين والدنيا، ضلالًا بعدًا.

وفوائد النكاح لا تحصيها الأقلام ولا تحيط بها الأفهام، لأنه نظام شرعي إلهي، سُنَّ ليحقق مصالح الآخرة والأولى. ولكن له آداب وحدود، لا بد من مراعاتها والقيام بها من الجانبين؛ لتتم به النعمة، وتتحقق السعادة، ويصفو العيش، وهي أن يقوم كل واحد من الزوجين بما لصاحبه من حقوق، ويراعي ما له من واجبات. فمن الزوج القيام بالإنفاق، وما يستحق من كسوة ومسكن بالمعروف، وأن يكون طيب النفس، وأن يحسن العشرة باللطف واللين، والبشاشة والأنس، وحسن الصحبة. وعليها أن تقوم بخدمته وإصلاح بيته، وتدبير منزله ونفقته وتحسن إلى أبنائه وتربيتهم، وتحفظه في نفسها وبيته وماله، وأن تقابله

بالطلاقة والبشاشة، وتهيئ له أسباب راحته، وتدخل على نفسه السرور؛ ليجد فِي بيته السعادة والانشراح والراحة، بعد نَصَبِ العمل وتعبه.

فإذا قام كل من الزوجين بما لصاحبه من الحقوق والواجبات صارت حياتهما سعيدة، واجتماعهما حميدًا، ورفرف على بيتهما السرور والحبور، ونشأ الأطفال في هذا الجوِّ الهادئ الوادع، فشبوا على كرم الطباع، وحسن الشمائل، ولطيف الأخلاق.

وهذا النكاح الَّذِي أتينا على شيء من فوائده، ثُمَّ ذكرنا ما يحقق من السعادة، هو النكاح الشرعيّ الإسلاميّ الَّذِي يكفل صلاح البشر، وعمار الكون، وسعادة الدارين. فإن لم يحقق المطلوب فإن النظم الإلهية الَّتِي أمر بها وحثَّ عليهاً لم تراع فيه، وبهذا تدرك سُمُوّ الدين، وجليل أهدافه ومقاصده.



### الحديث السابع والتسعون بعد المائتين

(۲۹۷) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ، مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجْ، فَإِنَّهُ أَغَضُّ لِلْبَصَرِ، وَأَحْصَنُ لِلْفَرْجِ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ، فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءً». (البخاري (١٩٠٥) وللْفَرْج، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ، فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءً». (البخاري (١٩٠٥) و (٥٠٦٥) ومسلم (١٤٠٠)).

OOO

### الغريب:

- ١ مَعْشَرَ الشَّبَابِ: المعشر، هم الطائفة الذين يشملهم وصف.
- ٢ الْبَاءَة: فيها لغات، أشهرها بالمد والهاء، اشتقت للنكاح من (المباءة)
   وهي المنزل للملازمة بينهما؛ لأن من تزوج امْرَأَة بَوَّأها منزلًا.
- ٣ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ: قيل إنه من قبيل إغراء الغائب وسهل ذلك فيه أن المُغْرى به تقدم ذكره في قوله: «مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ الْبَاءَةَ» فصار كالحاضر.
   وقيل: إن الباء زائدة، ويكون معنى الحديث الخبر، لا الأمر.
- ٤ الْوِجَاء: بكسر الواو والمد هو رض عروق الخصيتين حتى تنفضخا،
   فتذهب بذهابهما شهوة الجماع، وكذلك الصوم، فهو مضعف لشهوة الجماع، ومن هنا تكون بينهما المشابهة.

### المعنى الإجمالي:

بما أن التحصن والتعفف واجب، وضدهما محرم، وهو آتٍ من قبل شدة الشهوة مع ضعف الإيمان، والشباب أشد شهوة، خاطبهم النّبِيُّ عَلَيْ مرشدًا لهم إلى طريق العفاف، وذلك أن من يجد منهم مؤنة النكاح من المهر والنفقة والسكن فليتزوج؛ لأن الزواج يغض البصر عَنِ النظر المحرم ويحصن الفرج عَنِ الفواحش وأغرى من لم يستطع منهم مؤنة النكاح وهو تائق إليه بالصوم، ففيه الأجر، وقمع

شهوة الجماع وإضعافها بترك الطعام والشراب، فتضعف النفس وتنسد مجاري الدم التّبي ينفذ معها الشيطان، فالصوم يكسر الشهوة كالوجاء للبيضتين اللتين تصلحان المنى فتهيج الشهوة.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ حث الشباب القادر على مؤنة النكاح المهر والنفقة حثه على
   النكاح؛ لأنه مظنة القوة وشدة الشهوة.
- ٢ قال شيخ الإسلام: واستطاعة النكاح هو القدرة على المؤنة وليس هو القدرة على الوطء؛ ولذا أمر القدرة على الوطء؛ ولذا أمر من لم يستطع بالصوم، فإنه له وجاء.
- ٣ من المعنى الَّذِي خوطب لأجله الشباب، يكون الأمر بالنكاح لكل مستطيع لمؤنته وقد غلبته الشهوة، من الكهول والشيوخ.
  - ٤ التعليل فِي ذلك أنه أغض للبصر وأحصن للفرج عَنِ المحرمات.
- ٥ إغراء من لم يستطع مؤنة النكاح بالصوم؛ لأنه يضعف الشهوة، لأن
   الشهوة تكون من الأكل، فتركه يضعفها.
- ٦ قال شيخ الإسلام: ومن لا مال له هل يستحب له أن يقترض ويتزوج؟
   فيه نزاع فِي مذهب الإمام أحمد وغيره، وقد قَالَ تعالى: ﴿ وَلْيَسْتَعْفِفِ
   اللَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَامًا حَتَّى يُغْنِيهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِةً ﴾ [النُّور: ٣٣].

#### 

### الحديث الثامن والتسعون بعد المائتين

(۲۹۸) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ نَفَرًا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ ﷺ سَأَلُوا أَزْوَاجَ النَّبِيِّ ﷺ عَنْ عَمَلِهِ فِي السِّرِّ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا أَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا أَنَامُ عَلَى فِرَاشٍ. فَبَلَغَ النَّبِيَ ﷺ ذَلِكَ، بَعْضُهُمْ: لَا أَنَامُ عَلَى فِرَاشٍ. فَبَلَغَ النَّبِيَ ﷺ ذَلِكَ، فَحَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ وَقَالَ: مَا بَالُ أَقْوَامٍ قَالُوا: كَذَا وَكَذَا؟ وَلَكِنِي أُصَلِّي وَأَنَامُ، وَأَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ؛ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي». (البخاري وَأَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ؛ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي». (البخاري ومسلم (١٤٠١)).

 $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$ 

### المعنى الإجمالي:

بنيت هذه الشريعة السامية على السماح واليسر، وإرضاء النفوس بطيبات الحياة وملاذها المباحة به، وكرهها للعنت والشدة والمشقة على النفس، وحرمانها من خيرات هذه الدنيا؛ ولذا فإن نفرًا من أصحاب النّبِي على حملهم حب الخير والرغبة فيه إلى أن يذهبوا فيسألوا عَنْ عمل النّبِي على إلسر الّذِي لا يطلع عليه غير أزواجه. فلما أعلمنهم به استقلوه، وذلك من نشاطهم على الخير وَجَدّهم فيه. فقالوا: وأين نحن من رَسُول اللّه على الاجتهاد في العبادة. فعوَّل بعضهم على ترك فهو - في ظنهم - غير محتاج إلى الاجتهاد في العبادة. فعوَّل بعضهم على ترك اللساء، ليفرغ للعبادة. وعوَّل بعضهم على ترك أكل اللحم زهادة في ملاذ الحياة. وصمم بعضهم على أنه سيقوم الليل كله، تهَجُدًا أو عبادة. فبلغت مقالتهم من هو أعظمهم تقوى وأشدهم خشية، وأعرف منهم بالأحوال والشرائع، فخطب الناس، وحمد الله، وجعل الوعظ والإرشاد عامًّا جريًّا على عادته الكريمة. فأخبرهم أنه يعطي كل ذي حق حقه، فيعبد اللَّه تعالى، ويتناول ملاذ الحياة المباحة، فهو ينام ويصوم ويفطر، ويتزوج النساء، فمن رغب عَنْ سنته السامية، فليس من أباعه، وإنما سلك سبيل المبتدعين.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ حب الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ للخير، ورغبتهم فيه وفي الاقتداء بنبيهم ﷺ.
  - ٢ سماح هذه الشريعة ويسرها، أخذًا من عمل نبيها علي وهديه.
    - ٣ أن الخير والبركة فِي الاقتداء به، واتباع أحواله الشريفة.
- ٤ أن أخذ النفس بالعنت والمشقة والحرمان، لَيْسَ من الدين فِي شيء، بل
   هو من سنن المبتدعين المتنطعين، المخالفين لسنة سيد المرسلين على
- ٥ أن ترك ملاذ الحياة المباحة زهادة وعبادة، خروج عَنِ السنة المطهرة واتباع لغير سبيل المؤمنين.
- 7 في مثل هذا الحديث الشريف بيان أن الإسلام لَيْسَ رهبانية وحرمانًا، وإنما هو الدين الَّذِي جاء لإصلاح الدين والدنيا، وأنه أعطى كل ذي حق حقه. فلله تبارك وتعالى حق العبادة والطاعة بلا غُلُوِّ ولا تنطُّع. وللبدن حقه من ملاذ الحياة والراحة. بهذا تعلم أن الدين أنزل من لدن حكيم عليم، أحاط بكل شيء علمًا، علم أن للإنسان ميولًا، وفيه غرائز ظامئة، فلم يحرمه من الطيبات، وعلم طاقته في العبادة، فلم يكلفه شططًا وعسرًا.
- ٧ السنة هنا تعني الطريقة، ولا يلزم من الرغبة عَنِ السنة بهذا المعنى الخروج من الملة لمن كانت رغبته عنها لضرب من التأويل يعذر فيه صاحه.
- ٨ الرغبة عَنِ الشيء تعني الإعراض عنه. والممنوع أن يترك ذلك تنطعًا ورهبانية، فهذا مخالف للشرع. وإذا كان تركه من باب التورع لقيام شبهة في حله، ونحو ذلك من المقاصد المحمودة لم يكن ممنوعًا.

# الحديث التاسع والتسعون بعد المائتين

(۲۹۹) عَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَّاصٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «رَدَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى عُثْمَانَ بْنِ مَظْعُونٍ التَّبَتُّلَ، وَلَوْ أَذِنَ لَهُ لَا خُتَصَيْنَا». (البخاري (۵۰۷۳) ومسلم (۱٤٠٢)).

التبتل: ترك النكاح، ومنه قيل لمريم عليها السلام: البتول.

 $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$ 

### الغريب:

- التَّبَتُلَ: أصل التبتل القطع والإبانة، والمراد - هنا - الانقطاع عَنِ النساء للعبادة.

## المعنى الإجمالي:

روى سعد بن أبي وقاص رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أن عثمان بن مظعون من شدة رغبته فِي الإقبال على العبادة، أراد أن يتفرغ لها ويهجر ملاذً الحياة. فاستأذن النَّبِيَ ﷺ فِي أن ينقطع عَنِ النساء ويقبل على طاعة اللَّه تعالى فلم يأذن له؛ لأن ترك ملاذً الحياة والانقطاع للعبادة من الغُلو فِي الدين والرهبانية المذمومة. وإنما الدين الصحيح هو القيام بما لله من العبادة مع إعطاء النفس حظها من الطيبات؛ ولذا فإن النَّبِيَ ﷺ لو أذن لعثمان لاتبعه كثير من المُجدِّين فِي العبادة. وتقدم معنى الحديث فِي البادة. وتقدم معنى الحديث فِي البادة.

فائدة: فِي حاشية الصنعاني على شرح العمدة ما يلي: أخاف على الزاهد أن تكون شهوته انقلبت إلى الترك، فصار يشتهي ألَّا يتناول. وللنفس فِي هذا مكر خفي ورياء دقيق، فإن سلمت من الرياء للخلق كانت إلى خير. ولقد دخل المتزهدون فِي طرق لم يسلكها النَّبِيُّ عَلَيْ ولا أصحابه من إظهار التخشع الزائد عَنِ الحد، وتخشين الملبس، وأشياء صار العوام يستحسنونها، وصارت لأقوام كالمعاش، يجتنون من ثمراتها تقبيل اليد والتوقير، وأكثرهم فِي خلوته على غير حالته فِي جلوته، يتناول فِي خلوته الشهوات، ويعكف على اللذات ويرى الناس أنه متزهد، وما تزهد إلَّا القميص، وإذا نظرت إلى أحواله فعنده كبر فرعون.

# بالبلحرمات يح النكاح

# المحرمات في النكاح قسمان:

١ - قسم يحرم إِلَى الأبد.

٢ - وقسم يحرم إِلَى أمد.

فالأول: سبع من النسب هن:

١ - الأمهات وإن علون.

٢ - والبنات وإن نزلن.

٣ - والأخوات من أبوين، أو أب أو أم.

٤ – وبناتهن.

٥ - وبنات الإخوة.

٦ - والعمات.

٧ - والخالات.

ودليل تحريم هؤلاء قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَكُمُمْ ﴾ [النِسَاء: ٢٣] ويحرم مَا يماثلهن من الرضاعة؛ لقوله ﷺ: «يَحْرُمُ مِنَ الرَضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ الرَضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ» (١٠).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲٦٤٥)، ومسلم (١٤٤٥)، والنسائي (٣٣٠١)، وابن ماجه (١٩٣٧)، وأحمد (٢٤١٩١)

# ويحرم أربع بالمصاهرة وهن:

- ۱ أمهات الزوجات وإن علون.
- ٢ وبناتهن وإن نزلن إن كان قد دخل بهن.
  - ٣ وزوجات الآباء والأجداد وإن علوا .
    - ٤ وزوجات الأبناء وإن نزلوا.

ويحرم ما يماثلهن من الرضاع، ودليل هذا قوله تعالى: ﴿ وَأُمَّهَاتُ لِسَآبِكُمْ ﴾ [النِّسَاء: ٢٣] إلخ.

أما المحرمات إِلَى أمد فهن أخت الزوجة، وعمتها، وخالتها، والخامسة للحر الَّذِي عنده أربع زوجات، والزانية حتى تتوب، ومطلقته ثلاثًا حتى تنكح زوجًا غيره، والمحرمة بنسك حتى تحل، والمعتدة من غيره حتى تنقضي عدتها.

وما عدا هؤلاء فهو حلال، كما قَالَ تعالى حين عددت المحرمات: ﴿ وَأُمِلَ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ ﴾ [النِّسَاء: ٢٤].

وفي هذين الحديثين الآتيين فِي هذا الباب، الإشارة إِلَى بعض ما تقدم.

### الحديث الثلاثمائة

(٣٠٠) عَنْ أُمِّ حَبِيبَةَ بِنْتِ أَبِي سُفْيَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، "أَنَّهَا قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، انْكِحْ أُخْتِي ابْنَةَ أَبِي سُفْيَانَ. فَقَالَ: أَوَتُحِبِينَ ذَلِكَ؟ فَقُلْتُ: نَعَمْ، لَسْتُ لَكَ بِمُخْلِيَةٍ، وَأَحَبُّ مَنْ شَارَكَنِي فِي خَيْرٍ أُخْتِي. فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: إِنَّ ذَلِكِ لَا يَحِلُّ لِي مَكْلَتْ: فَإِنَّا نُحَدَّتُ أَنَّكَ تُرِيدُ أَنْ تَنْكِحَ بِنْتَ أَبِي سَلَمَةً؟ قَالَ: بِنْتَ أُمِّ سَلَمَةً؟ قَالَ: بِنْتَ أُمِّ سَلَمَةً؟ قَالَ: بِنْتَ أُمِّ سَلَمَةً؟ قُلْتُ: نَعَمْ. فَقَالَ: لَوْ أَنَّهَا لَمْ تَكُنْ رَبِيبَتِي فِي حَجْرِي مَا حَلَّتْ لِي، إِنَّهَا لَابْنَةُ أَخِي مَنَ الرَّضَاعَةِ أَرْضَعَتْنِي وَأَبَا سَلَمَةً ثُونَبَةً فَلَا تَعْرِضْنَ عَلَيَّ بَنَاتِكُنَّ وَلَا أَخُواتِكُنَّ». مَنَ الرَّضَاعَةِ أَرْضَعَتْنِي وَأَبَا سَلَمَةً ثُونَبَةً فَلَا تَعْرِضْنَ عَلَيَّ بَنَاتِكُنَّ وَلَا أَخُواتِكُنَّ». (المبخاري (١٠١٥) و (١٠٠٥) و (١٠١٥) و (١٠٢٥) و (١٢٥٥) و (١٢٤٥) و (١٤٤٩) ومسلم (١٤٤٩)). قَالَ عُرْوَةُ: وثُويْبَةُ مَوْلاَةٌ لِأَبِي لَهَبٍ كَانَ أَبُو لَهَبٍ أَعْتَقَهَا فَأَرْضَعَتِ النَّبِيَّ فَوَلَا أَبُو لَهَبٍ أَعْتَقَهَا فَأَرْضَعَتْ النَّبِيَّ فَلَا أَبُو لَهَبٍ أَعْتَقَهَا فَأَرْضَعَتْ النَّبِي لَكُنْ أَبُو لَهَبٍ أَعْتَقَهَا فَأَرْضَعَتْ النَبِي لَهُ لِمُ اللَّهُ بَعْضُ أَهُ لِي بِشَرِّ حِيبَةٍ. قَالَ لَهُ: مَاذَا لَقِيتَ؟ قَالَ أَبُو لَهَبٍ . لَمْ أَلْقَ بَعْدَكُمْ خَيْرًا غَيْرَ أَنِّي سُقِيتُ فِي هَذِهِ بِعَتَاقَتِي ثُويَبَةً. الحيبة بكسر الحاء المهملة: الحالة .

#### 000

## الغريب:

- ١ بِمُخْلِيةٍ: بضم الميم، وسكون الخاء المعجمة، وكسر اللام. اسم فاعل
   من (أخلى يخلي) أي لست بمنفردة بك، ولا خالية من ضرة.
  - ٢ نُحَدَّثُ: بضم النون وفتح الحاء بالبناء للمجهول.
  - ٣ بِنْتَ أُمِّ سَلَمَةً: استفهام قصد به التثبت لرفع الاحتمال فِي إرادة غيرها.
- ٤ رَبِيبَتِي فِي حَجْرِي: الربيبة مشتقة من الرب وهو الإصلاح؛ لأنه يقوم بأمرها. والحجر بفتح الحاء وكسرها، وليس له مفهوم، بل لمجرد مراعاة لفظ الآية.
- ٥ ثُوَيْبَةُ: بالمثلثة المضمومة، ثُمَّ واو مفتوحة، ثُمَّ ياء التصغير، ثُمَّ باء موحدة ثُمَّ هاء.

٢ - بِشَرِّ حِيبَةٍ: بكسر الحاء المهملة، وسكون الياء التحتية، ثُمَّ باء موحدة،
 أي بسوء حال. ووقع مضبوطًا في بعض نسخ البخاري بالخاء المعجمة.

# المعنى الإجمالي:

أم حبيبة بنت أبي سفيان هي إحدى أمهات المؤمنين رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُن وكانت حظية وسعيدة بزواجها من رَسُول اللَّهِ عَنِي - وحق لها ذلك - فالتمست من النَّبِي أن يتزوج أختها. فعجب عَنِي كيف سمحت أن ينكح ضرة لها الما عند النساء من الغيرة الشديدة فِي ذلك ولذا قال مستفهمًا متعجبًا: «أُوتُحِبِّنَ ذَلِك؟» فَقَالَت: نعم أحب ذلك. ثُمَّ شرحت له السبب الَّذِي من أجله طابت نفسها بزواجه من أختها، وهو أنه لا بد لها من مشارك فيه من النساء، ولن تنفرد به وحدها، فإذًا فليكن المشارك لها فِي هذا الخير العظيم هو أختها. وكأنها غير عالمة بتحريم الجمع بين الأختين، ولذا فإنه أخبرها على أن أختها لا تحل له. فأخبرته أنها المحمع بين الأختين، ولذا فإنه أخبرها على أن أختها لا تحل له. فأخبرته أنها عُلَثَتْ أنه سيتزوج بنت أبي سلمة. فاستفهم منها مثبتًا: تريدين بنت أم سلمة؟ قَالَتْ: نعم. فَقَالَ مبينًا كذب هذه الشائعة: إن بنت أم سلمة لا تحل لي لسبين:

أحدهما أنها ربيبتي الَّتِي قمت على مصالحها فِي حجري، فهي بنت زوجتي.

والثاني أنها بنت أخي من الرضاعة، فقد أرضعتني، وأباها أبا سلمة، ثويبة - وهي مولاة لأبي لهب - فأنا عمها أيضًا، فلا تعرضن علي بناتكن وأخواتكن، فأنا أدرى وأولى منكن بتدبير شأني فِي مثل هذا.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ تحريم نكاح أخت الزوجة، وأنه لا يصح.
- ٢ تحريم نكاح الربيبة، وهي بنت زوجته الَّتِي دخل بها، والمراد بالدخول
   هنا الوطء، فلا يكفي مجرد الخلوة.
  - ٣ ليس (الحجر) هنا مرادًا، وإنما ذكر لقصد التبشيع والتنفير.

- ٤ تحريم بنت الأخ من الرضاعة؛ لأنه يحرم من الرضاعة ما يحرم من النسب.
- ٥ أنه ينبغي للمفتي إذا سئل عَنْ مسألة يختلف حكمها باختلاف أوجهها
   أن يستفصل عَنْ ذلك.
- ٦ أنه ينبغي توجيه السائل ببيان ما ينبغي له أن يعرض عنه وما يقبل عليه،
   لا سيما إذا كان ممن تجب تربيته وتعليمه، كالولد والزوجة.
- ٧ الظاهر أن أم حبيبة فهمت إباحة أخت الزوجة للرسول على من باب الخصوصية له. ذلك أنه لا قياس بين أخت الزوجة والربيبة، وإنما لما سمعت أنه سيتزوج بربيبته وهي محرمة عليه بنص الآية الَّتِي حرم فيها الجمع بين الأختين ظنت الخصوصية من هذا العموم.

# الحديث الواحد بعد الثلاثمائة

(٣٠١) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لَا يُجْمَعُ بَيْنَ الْمَرْأَةِ وَعَمَّتِهَا، وَلَا بَيْنَ الْمَرْأَةِ وَخَالَتِهَا». (البخاري (٥١٠٩) و (٥١١٠) ومسلم (١٤٠٨)).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

جَاءَت هذه الشريعة المطهرة بكل ما فيه الخير والصلاح وحاربت كل ما فيه الضرر والفساد ومن ذلك أنها حثت على الألفة والمحبة والمودة، ونهت عَنِ التباعد، والتقاطع، والبغضاء. فلما أباح الشارع تعدد الزوجات لِما قد يدعو إليه من المصالح وكان - غالبًا - جمع الزوجات عند الرجل يورث بينهن العداوة والبغضاء، لِما يحصل من الغيرة، نهى أن يكون التعدد بين القريبات، خشية أن تكون القطيعة بين الأقارب. فنهى أن تُنكح الأخت على الأخت، وأن تنكح العمة على بنت الأخ وابنة الأخت على الخالة وغيرهن، مما لو قدر إحداهما ذكرًا والأخرى أنثى، حرم عليه نكاحها فِي النسب. فإنه لا يجوز الجمع والحال هذه.

وهذا الحديث يخصص عموم قوله تعالى :﴿ وَأُحِلَّ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ ﴾ [النِّسَاء: الرَّحِمالي. وأدمجنا أحكامه، فلا حاجة إِلَى تفصيلها، لوضوحها من المعنى الإجمالي.

فائدة: الجمع بين الأختين، وبين المرأة وعمتها، والمرأة وخالتها، قَالَ ابن المنذر: لست أعلم فِي ذلك خلافًا اليوم، واتفق أهل العلم على القول به، ونقل ابن عبدالبر وابن حزم والقرطبي والنووي الإجماع. قَالَ ابن دقيق العيد: وهو مما أخذ من السُّنة. وإن كان إطلاق الكتاب يقتضي الإباحة لقوله تعالى: ﴿ وَأُحِلَ لَكُمْ مَّا وَرُلَة ذَلِكُمُ مَّا النِسَاء: ٢٤] إِلَّا أن الأئمة من علماء الأمصار خصوا ذلك العموم بهذا الحديث، وهو دليل على جواز تخصيص عموم الكتاب بخبر الواحد، وهو مذهب الأئمة الأربعة. قَالَ الصنعاني: لَيْسَ المراد بالواحد الفرد، بل ما عدا

المتواتر، فالحافظ ابن حجر ذكر أن هذا الحديث رواه من الصحابة ثلاثة عشر نفرًا، وعدهم، ففيه رد على من زعم أنه لم يروِه إِلَّا أبو هريرة.

فائدة ثانية: نكاح الكتابية جائز بآية المائدة، وهو مذهب جماهير السلف والخلف من الأئمة الأربعة وغيرهم. فإن قيل: فقد وصفهم -أي أهل الكتاب بالشرك بقوله: ﴿ اَتَّخَكُدُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَكَابًا مِن دُونِ اللهِ ﴾ [التوبة: ٣١] قيل: إن أهل الكتاب لَيْسَ فِي أصل دينهم شرك، وحيث وصفوا بأنهم أشركوا فلأجل ما ابتدعوا من الشرك فأصل دينهم اتباع الكتب المنزلة الَّتِي جَاءَت بالتوحيد لا الشرك. اهم من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية.





# بالشروط فالنكاح

# الشُّروط فِي النكاح قسمان:

- ۱ صحیح وهو: ما لا یخالف مقتضی العقد، وأن یکون للمشترط من الزوجین غرض صحیح، ویأتی شیء من أمثلته.
  - ٢ وباطل وهو: ما كان مخالفًا لمقتضى العقد.

والميزان فِي هذه الشروط ونحوها، قوله ﷺ: «الْمُسْلِمُونَ عِنْدَ شُرُوطِهِمْ، إِلَّا شَرْطًا حَرَّم حَلَالًا أَوْ أَحَلَّ حَرَامًا»(١) ولا فرق بين أن يقع اشتراطهم قبل العقد أو معه.

#### CONTRACTOR

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي بلفظ : على شروطهم (١٣٥٢)

# الحديث الثاني بعد الثلاثمائة

(٣٠٢) عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ أَحَقَّ الشُّرُوطِ أَنْ تُوفُوا بِهِ مَا اسْتَحْلَلْتُمْ بِهِ الْفُرُوجَ». (البخاري (٥١٥١) ومسلم (١٤١٨)).

#### OOO

# المعنى الإجمالي:

لكل واحد من الزوجين مقاصد وأغراض في إقدامه على عقد النكاح. فيشترط على صاحبه شروطًا ليتمسك بها ويطلب تنفيذها، عدا ما هناك من شروط هي من مقتضيات عقد النكاح؛ لأن شروط النكاح عظيمة الحرمة، قوية اللزوم- لكونها استحق بها استحلال الاستمتاع بالفروج- فقد حث الشارع الحكيم العادل على الوفاء بها، فقال: إن أحق شرط يجب الوفاء به وأولاه هو ما استحل به الفرج، وبذل من أجله البضع.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ وجوب الوفاء بالشروط الَّتِي التزم بها أحد الزوجين لصاحبه، وذلك
   كاشتراط زيادة في المهر أو السكنى بمكان معين من جانب المرأة،
   وكاشتراط البكارة والنسب من جانب الزوج.
- ٢ إن وجوب الوفاء شامل للشروط الَّتِي هي من مقتضى العقد، والتي من مصلحة أحد الزوجين.
- ٣ يقيد عموم هذا الحديث بوجوب الوفاء بالشروط، بمثل حديث: «لَا يَحِلُّ لِامْرَأَةٍ تَسْأَلُ طَلَاقَ أُخْتِهَا»(١).
- إن الوفاء بشروط النكاح آكد من الوفاء بغيرها؛ لأن عوضها استحلال الفروج.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۵۲)، ومسلم (۱٤٠٨)، والترمذي (۱۱۹۰)، والنسائي (۲۵۰۲)، وأبو داود (۲۱۷٦)

٥ - قال شيخ الإسلام ابن تيمية: والصحيح اللّذِي عليه أكثر نصوص أحمد وعليه أكثر السلف أن ما يوجب العقد لكل واحد من الزوجين على الآخر كالنفقة والاستمتاع والمبيت للمرأة وكالاستمتاع للزوج لَيْسَ بمقدر، بل المرجع فِي ذلك إِلَى العرف، كما دل عليه الكتاب فِي مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَمُنَّ مِثْلُ اللّذِي عَلَيْمِنَ بِالْمُعْرُفِ ﴾ [البَقَرَة: ٢٢٨] والسنة فِي مثل مثل قوله يَعِلَيُ لهند: «خُذِي مَا يَكْفِيكِ وَوَلَدَكِ بِالْمَعْرُوفِ» (١) وإذا تنازع الزوجان فرضه الحاكم باجتهاده.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٣٦٤)، ومسلم (١٧١٤)، والنسائي (٥٤٢٠)، وابن ماجه (٢٢٩٣)

## الحديث الثالث بعد الثلاثمائة

(٣٠٣) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنْ نِكَاحِ الشِّغَارِ». (البخاري (١١٢)) ومسلم (١٤١٥)).

وَالشِّغَارُ: أَنْ يُزَوِّجَ الرُّجُلِ ابْنَتَهْ عَلَى أَنْ يُزَوِّجَهُ الْآخَرُ ابْنَتَهُ وَلَيْسَ بَيْنَهُمَا صَدَاقٌ.

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

## الغريب:

- الشّغَار: بكسر الشين المعجمة والغين المعجمة، أصله فِي اللغة الرفع، فأخذ منه صورة هذا النكاح لرفع كل واحد من الوليين عَنْ موليته لصاحبه بلا صداق ولا نفع يعود عليها.

# المعنى الإجمالي:

الأصل فِي عقد النكاح أنه لا يتم إِلَّا بصداق للمرأة، يقابل ما تبذله من بضعها؛ ولهذا فإن النَّبِيَّ عَنَّ هذا النكاح الجاهلي، الَّذِي يظلم به الأولياء مولياتهم، إذ يزوجونهن بلا صداق يعود نفعه عليهن، وإنما يبذلونهن بما يرضي رغباتهم وشهواتهم، فيقدمونهن إِلَى الأزواج، على أن يزوجوهم مولياتهم بلا صداق. فهذا ظلم وتصرف فِي أبضاعهن بغير ما أنزل اللَّه، وما كان كذلك فهو محرم باطل.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ النهي عَنْ نكاح الشغار، والنهي يقتضي الفساد، فهو غير صحيح.
- ٢ إن العلة فِي تحريمه وفساده، هو خلوه من الصداق المسمى، ومن صداق المثل، وأشار إليه بقوله: «وَلَيْسَ بَيْنَهُمَا صَدَاقٌ»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٥١١٢)، ومسلم (١٤١٥)، والنسائي (٣٣٣٧)، وابن ماجه (١٨٨٣)

- ٣ وجوب النصح للمولية. فلا يجوز تزويجها بغير كفء، لغرض الولي ومقصده.
- ٤ بما أنهم جعلوا العلة في إبطال هذا النكاح هي خلوه من الصداق، فإنه يجوز أن يزوجه موليته على أن يزوجه الآخر موليته بصداق غير قليل مع الكفاءة بين الزوجين والرضا منهما.
- ٥ قوله: "وَالشِّغَارُ أَنْ يُزَوِّجَ الرَّجُلُ...إلخ"(١) قَالَ ابن حجر: اختلفت الروايات عَنْ مالك فيمن ينسب إليه تفسير الشغار، فالأكثر لم ينسبوه لأحد، وبهذا قَالَ الشافعي، فقد قَالَ: لا أدري التفسير عَنِ النَّبِيِّ عَيِّهِ أو عَنِ ابن عمر أو عَنْ نافع أو عَنْ مالك، وجعله بعضهم من تفسير نافع وليس خاصًا بالابنة، بل كل مولية. وَقَالَ القرطبي: تفسير الشغار صحيح موافق لما ذكر أهل اللغة، فإن كان مرفوعًا فهو المقصود، وإن كان من قول الصحابي فمقبول أيضًا؛ لأنه أعلم بالمقال وأفقه بالحال.
- 7 أجمع العلماء على تحريم هذا النكاح، واختلفوا فِي بطلانه. فعند أبي حنيفة أن النكاح يصح ويفرض لها مهر مثلها. وعند الشافعي وأحمد أن النكاح غير صحيح؛ لأن النهي يقتضي الفساد. وحُكي فِي الجامع رواية عَنِ الإمام أحمد بطلانه ولو مع صداق، اختارها الخرقي لعموم ما روى الشيخان عَنِ ابْنِ عُمَرَ، «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنِ الشِّغَارِ»(٢) ومثله فِي مسلم عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ. ولأن أبا داود جعل التفسير وهو قوله: «وَلَيْسَ بَيْنَهُمَا صَدَاقٌ»(٣) من كلام نافع. واختار هذا القول العلامة الأثري الشيخ عبد العزيز بن باز حفظه اللَّه فِي رسالة له فِي الأنكحة الباطلة.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٥١١٢)، ومسلم (١٤١٥)، والنسائي (٣٣٣٧)، وابن ماجه (١٨٨٣)

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه

# الحديث الرابع بعد الثلاثمائة

(٣٠٤) عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَهَى عَنْ نِكَاحِ الْمُتْعَةِ يَوْمَ خَيْبَرَ، وَعَنْ لُحُومِ الْحُمُرِ الْأَهْلِيَّةِ». (البخاري (٥١١٥) و (٤٢١٦) و (٥٥٢٣) و (٦٩٦١) ومسلم (١٤٠٧)).

#### 000

# المعنى الإجمالي:

سن الشارع النكاح لقصد الاجتماع والدوام، والألفة، وبناء الأسرة، وتكوينها؛ ولذا كان أبغض الحلال إِلَى الله الطلاق، لكونه هدمًا لهذا البناء الشريف. وكل قصد أو شرط يخالف هذه الحكمة من النكاح فهو باطل. ومن هنا حرم نكاح المتعة، وهو أن يتزوج الرجل المرأة إِلَى أجل، بعد أن كان مباحًا في أول الإسلام لداعي الضرورة. ولكن ما في هذا النكاح من المفاسد من اختلاط في الأنساب، واستئجار للفروج، ومجافاة للذوق السليم والطبيعة المستقيمة، هذه المفاسد ربت على ما فيه من لذة قضاء الشهوة.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ تحريم نكاح المتعة وبطلانه، وعليه أجمع العلماء. قَالَ ابن دقيق العيد:
   وفقهاء الأمصار كلهم على المنع، وأكثر الفقهاء على الاقتصار في
   التحريم على العقد المؤقت.
- ٢ كان مباحًا فِي أول الإسلام للضرورة فقط، ثُمَّ جاء التأكيد والتأبيد لتحريمه ولو عند الضرورة.
- ٣ نهي الشارع الحكيم عنه؛ لما يترتب عليه من المفاسد، منها: اختلاط
   الأنساب، واستباحة الفروج بغير نكاح صحيح.
- ٤ النهي عَنْ أكل لحوم الحمر الأهلية فهي رجس، بخلاف الحمر الوحشية، فهي حلال بالإجماع.

فائدة: سُئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه اللَّه تعالى عَنْ رجل يسير فِي البلاد، ويخاف أن يقع فِي المعصية، فهل له أن يتزوج فِي مدة إقامته فِي تلك البلدة فإذا سافر طلق من تزوجها؟ فأجاب بأن له أن يتزوج، ولكن على أن ينكح نكاحًا مطلقًا، يمكنه من إمساكها أو تطليقها إن شاء، وإن نوى طلاقها حتمًا عند انقضاء سفره كره فِي مثل ذلك، وفي صحة النكاح نزاع. ثُمَّ بين رحمه اللَّه رأيه فِي نكاح المتعة، فقال: إن قصد أن يستمتع بها إلَى مدة ثُمَّ يفارقها، مثل المسافر إلَى بلد يقيم به مدة فيتزوج وفِي نيته إذا عاد إلَى وطنه أن يطلقها، ولكن النكاح عقده عقدًا مطلقًا فهذا فيه ثلاثة أقوال فِي مذهب أحمد.

١ - قيل: هو نكاح جائز، وهو اختيار الموفق وقول الجمهور.

٢ - وقيل: إنه نكاح تحليل لا يجوز، وروي عَنِ الأوزاعي، ونصره القاضي وأصحابه.

٣ - وقيل: مكروه وليس بمحرم.

والصحيح أن هذا لَيْسَ بنكاح متعة ولا يحرم، وذلك أنه قاصد للنكاح وراغب فيه، بخلاف المحلل، لكن لا يريد دوام المرأة معه وهذا لَيْسَ بشرط، فإن دوام المرأة معه لَيْسَ بواجب، بل له أن يطلقها، فإذا قصد أن يطلقها بعد مدة فقد قصد أمرًا جائزًا بخلاف نكاح المتعة، فإنه مثل الإجارة تنقضي فيه بانقضاء المدة، ولا ملك له عليها بعد انقضاء الأجل، وأما هذا فملكه ثابت مطلق، وقد تتغير نيته فيمسكها دائمًا، وذلك جائز له، كما لو تزوج بنية إمساكها دائمًا، ثُمَّ بدا له طلاقها جاز ذلك.

#### اختلاف العلماء:

أجمع العلماء على تحريم هذا النكاح وبطلانه. واختلفوا فِي الوقت الَّذِي حرم فيه، تبعًا للآثار الَّتِي وردت فِي تحريمه؛ فبعضهم يرى أن التحريم كان يوم (خيبر) مستدلًّا بحديث الباب، ثُمَّ أنها أبيحت، ثُمَّ حرمت يوم فتح مكة. وبعضهم

يرى أنها لم تحرم إِلَّا يوم الفتح، وقبله كانت مباحة، ويقولون: إن عليًّا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ لم يُرِدْ فِي هذا الحديث أن تحريم المتعة وقع مع تحريم لحوم الحمر الأهلية يوم (خيبر) وإنما قرنهما جميعًا ردًّا على ابن عباس الَّذِي يجيز المتعة للضرورة ويبيح لحوم الحمر الأهلية. وهذا القول أولى.

قال النووي: الصواب أن تحريمها وإباحتها وقعا مرتين فكانت مباحة قبل خيبر، ثُمَّ حرمت فيها، ثُمَّ أبيحت عام الفتح، وهو عام أوطاس، ثُمَّ حرمت تحريمًا مؤبدًا. قَالَ: ولا مانع من تكرير الإباحة.

# بابماجاء في الاستئذان

# الحديث الخامس بعد الثلاثمائة

(٣٠٥) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَا تُنْكَحُ الْإِكْرُ حَتَّى تُسْتَأْذَنَ. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَكَيْفَ إِذْنُهَا؟ قَالَ: أَنْ تَسْكُتَ». (البخاري (١٣٦٥) ومسلم (١٤١٩)).

#### 000

### الغريب:

- ١ الْأَيّم: بفتح الهمزة وتشديد الياء التحتية المثناة، بعدها ميم، أشهر وأكثر ما تستعمل في المرأة المفارقة من زوجها، وهو متعين هنا، لمقابلتها للبكر.
- ٢ تُسْتَأْمَرَ: أصل الاستئمار: طلب الأمر. فالمعنى لا يعقد عليها إلّا بعد طلب الأمر منها، وأمرها به.
- ٣ لا تُنْكَعُ: برفع الفعل المضارع بعد لا النافية، وإن كان الغرض النهي وهذا أسلوب معروف من أساليب البلاغة العربية.

# المعنى الإجمالي:

عقد النكاح عقد خطير، يستبيح به الزوج أشد ما تحافظ عليه المرأة، وهو بضعها. وتكون بهذا العقد أسيرة عند زوجها، يوجهها حيث يشاء ويريد، لهذا جعل لها الشارع العادل الرحيم الحكيم الأمر، فِي أن تختار شريك حياتها، وأن تصطفيه بنظرها. فهي الَّتِي تريد أن تعاشره، وهي أعلم بميولها ورغبتها. فلهذا نهى النَّبِيُّ عَلَيْ أن تزوج الثيب حتى يؤخذ أمرها فتأمر. كما نهى عَنْ تزويج البكر حتى

تستأذن فِي ذلك أيضًا فتأذن. بما أنه يغلب الحياء على البكر، اكتفى منها بما هو أخف من الأمر، وهو الإذن، كما اكتفى بسكوتها، دليلًا على رضاها.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ النهي عَنْ نكاح الثيب قبل استئمارها وطلبها ذلك وقد ورد النهي بصيغة
   النفى؛ ليكون أبلغ، فيكون النكاح بدونه باطلًا.
- ٢ النهي عَنْ نكاح البكر قبل استئذانها، ومقتضى طلب إذنها، أن نكاحها بدونه باطل أيضًا.
- ٣ يفيد طلب إذنها: أن المراد بها البالغة، وإلا لم يكن لاستئذانها فائدة،
   لو كان المراد الصغيرة. قَالَ ابن دقيق العيد: الاستئذان إنما يكون فِي
   حق من له إذن، ولا إذن للصغيرة فلا تكون داخلة تحت الإرادة،
   ويختص الحديث بالبوالغ، فيكون أقرب إلى التأكد وقال الشافعي فِي
   القديم: أستحب ألا تزوج البكر الصغيرة حتى تبلغ وتستأذن.
- ٤ عبر عَنِ البكر بالاستئذان لغلبة الحياء عليها، فلا تكون موافقتها بأمر
   كالثيب.
- ٥ يكفي في إذنها السكوت لحيائها غالبًا عن النطق، والأحسن أن يجعل لموافقتها بالسكوت أجلًا، تعلم به أنها بعد انتهاء مدته يعتبر سكوتها إذنا منها وموافقة.
- ٦- لا يكفي في استئمار الثيب واستئذان البكر مجرد الإخبار بالزواج، بل
   لا بد من تعريفها بالزوج تعريفًا تامًّا، عَنْ سنه، وجماله، ومكانته، ونسبه،
   وغناه وعمله، وضد هذه الأشياء، وغير ذلك مما فيه مصلحة لها.
- ٧ قال شيخ الإسلام: من كان لها ولي من النسب وهو العصبة فهذه يزوجها الولي بإذنها، ولا يفتقر ذلك إلى حاكم باتفاق العلماء. وأما من

لا ولي لها فإن كان فِي القرية أو المحلة نائب حاكم زَوَّجَهَا، وهو أمير الأعراب ورئيس القرية وإذا كان فيهم إمام مطاع زَوَّجَهَا أيضًا بإذنها. والله أعلم.

٨ - وقال شيخ الإسلام: الإشهاد على إذن المرأة لَيْسَ شرطًا فِي صحة العقد عند جماهير العلماء، وإنما فيه خلاف شاذ فِي مذهب أحمد والشافعي، والمشهور من المذهبين كقول الجمهور وأن ذلك لا يشترط، والذي ينبغي لشهود النكاح أن يشهدوا على إذن الزوجة قبل العقد لوجوه ثلاثة؛ ليكون العقد متفقًا على صحته، وللأمان من الجحود، وخشية أن يكون الولى كاذبًا فِي دعوى الاستئذان.

#### اختلاف العلماء:

لَيْسَ هناك نزاع بين العلماء فِي أن البالغة العاقلة الثيب لا تجبر على النكاح ودليل ذلك واضح، وليس هناك نزاع أيضًا فِي أن البكر الَّتِي دون التسع، لَيْسَ لها إذن، فلأبيها تزويجها بلا إذنها ولا رضاها بكفئها. قَالَ شيخ الإسلام: فإن أباها يزوجها ولا إذن لها. ودليلهم زواج عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا من النَّبِيِّ عَيْدٍ وهي ابنة ست.

واختلفوا فِي البالغة .فالمشهور من مذهب الإمام أحمد أن لأبيها إجبارها، وهو مذهب مالك، والشافعي، وإسحاق. ودليلهم ما رواه أبو داود عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ قَالَ: «الْأَيِّمُ أَحَقُّ بِنَفْسِهَا مِنْ وَلِيِّهَا، وَالْبِكُرُ تُسْتَأْذَنُ وَإِذْنُهَا صِمَاتُها» (أ) . فحيث قسم النساء قسمين، وأثبت لأحدهما الحق، دل على نفيه عَنِ الآخر وهو البكر، فيكون وليها أحق منها.

الرواية الثانية عَنِ الإمام أحمد: لَيْسَ له إجبارها، وهو مذهب الإمام أبي حنيفة والأوزاعي، والثوري، وأبى ثور. واختار هذه الرواية من الأصحاب: أبو

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱٤۲۱)، والترمذي (۱۱۰۸)، والنسائي (۳۲۲۰)، وأبو داود (۲۰۹۸)، وأحمد (۱۸۹۱)

بكر، والشيخ تقي الدين بن تيمية، وابن القيم وصاحب الفائق، وشيخنا عبد الرحمن آل سعدي، ومال إليه الشيخ عبد الله أبا بطين، مفتي الديار النجدية في زمنه. ودليل هذا القول حديث الباب، إذ نهى النّبِيُّ عَنْ عَنْ تزويجها بدون إذنها، ولو لم يكن إذنها معتبرًا، لما جعله غاية لإنكاحها. وبما رواه أبو داود، وابن ماجه، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: «أَنَّ جَارِيةً بِكْرًا أَتَتِ النّبِيَّ عَيْقٍ، فَذَكَرَتْ أَنَّ أَبَاهَا زَوَّجَهَا وَهِيَ كَارِهَةً، فَخَيَّرَهَا النّبِيُ عَيْقٍ، فَذَكَرَتْ أَنَّ أَبَاهَا زَوَّجَهَا وَهِيَ كَارِهَةً، فَخَيَّرَهَا النّبِيُ عَيْقٍ» (١). وَقَالَ عَنْ الْبِكُرُ تُسْتَأْذَنُ» (٢).

ففي حديث الباب النهي، وحديث الجارية فيه الحكم بخيارها، وفي الحديث الثالث الأمر باستئذانها وهو يقتضي الوجوب، وهذا القول هو الَّذِي تقتضيه قواعد الشرع الحكيمة العادلة، فإذا كان أبوها لا يتصرف بالقليل من مالها بدون إذنها، فكيف يُكرهها على بذل بضعها وعشرة من تكرهه، ولا ترغب في البقاء معه؟

إن إرغامها على الزواج بمن تكره هو الحبس المظلم لنفسها وقلبها، وبدنها وعقلها، والقول به ينافي العدل والحكمة. وما الفرق بينها وبين الثيب الَّتِي عرفوا لها هذا الحق؟ إن التفريق بينهما من التفريق بين المتماثلين، الَّذِي يأباه القياس. وما استدل به القول الأول من قوله: «الْأَيِّمُ أَحَقُّ بِنَفْسِهَا مِنْ وَلِيِّها» (٣) مفهوم، وعلى القول بكونه حجة فدليل المنطوق مقدم عليه.

تتمة: عقد النكاح كبير خطير، وضرره ونفعه عائد على الأسرة كلها؛ لذا أرى العمل بقوله تعالى: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ۚ ﴾ [الشّورى: ٢٨]، وهو أن يبحث من أطرافه، ويتداول الرأي فيه بين جميع أفراد الأسرة المعتبرين، وأن يستخيروا اللّه تعالى، ويسألوه التسديد والتوفيق، ويعملوا بما يرون أنه الأحسن والأولى.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۲۰۹٦)، وابن ماجه (۱۸۷۵)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۶۲۱)، والترمذي (۱۱۰۸)، والنسائي (۳۲٦۰)، وأبو داود (۲۰۹۸)، وأحمد (۲۱۲۶)

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه

## باب ما جاء في الاستئمار والاستئذان

ويكون للزوجة الرأي الأخير بعد تعريفها وتفهيمها. وإذا تم على هذا فهو أحرى أن يؤدم بين الزوجين والأسرتين.



# باب لابن عصطلفنه ثلاث حنی تن مح زوجا غیره

# الحديث السادس بعد الثلاثمائة

(٣٠٦) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «جَاءَتِ امْرَأَةُ رِفَاعَةَ الْقُرَظِيِّ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَتْ: كُنْتُ عِنْدَ رِفَاعَةَ الْقُرَظِيِّ فَطَلَّقَنِي فَبَتَّ طَلَاقِي، فَتَزَوَّجْتُ بَعْدَهُ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ الزَّبِيرِ، وَإِنَّمَا مَعَهُ مِثْلُ هُدْبَةِ الثَّوْبِ. فَتَبَسَّمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَقَالَ: عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ الزَّبِيرِ، وَإِنَّمَا مَعَهُ مِثْلُ هُدْبَةِ الثَّوْبِ. فَتَبَسَّمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَقَالَ: أَتُرِيدِينَ أَنْ تَرْجِعِي إِلَى رِفَاعَةَ؟ لَا، حَتَّى تَذُوقِي عُسَيْلَتَهُ وَيَذُوقَ عُسَيْلَتَكِ. قَالَتْ: وَأَبُو بَكْرٍ عِنْدَهُ، وَخَالِدُ بْنُ سَعِيدٍ بِالْبَابِ يَنْتَظِرُ أَنْ يُؤْذَنَ لَهُ، فَنَادَى: يَا أَبًا بَكْرْ، أَلَا تَسْمَعُ إِلَى هَذِهِ مَا تَجْهَرُ بِهِ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ». (البخاري (٢٦٣٩) و (٢٦٠٥) و (٣٠١٠) و (٣٠١٠)

OOO

### الغريب:

- ١ فَبَتَّ طَلَاقِي: بتشديد التاء المثناة. أصله: القطع، والمراد طلقها الطلقة الأخيرة من الطلقات الثلاث، كما في صحيح مسلم «فَطَلَقَهَا آخِرَ ثَلَاثِ تَطْلِيقَاتٍ» (١).
  - ٢ الزَّبِير: بفتح الزاي بعدها باء مكسورة ثُمَّ ياء، ثُمَّ راء.
- ٣ هُدْبَة: بضم الهاء وإسكان الدال بعدها موحدة: هي طرف الثوب الَّذِي لم ينسج، شبهوها بهدب العين. أرادت أن ذكره يشبه الهذبة في الاسترخاء وعدم الانتشار.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم برقم (۱٤٣٣)

٤ - عُسَيْلَتَه: بضم العين وفتح السين، تصغير عسلة، وهي كناية عَنِ الجماع، شبه لذته بلذة العسل وحلاوته.

## المعنى الإجمالي:

جَاءَت امْرَأَة رفاعة القرظي شاكية حالها إِلَى النّبِيِّ ﷺ، فأخبرته أنها كانت زوجًا لرفاعة، فبت طلاقها بالتطليقة الأخيرة، وهي الثالثة من طلقاتها، وأنها تزوجت بعده عبد الرحمن بن الزبير فلم يستطع أن يمسها لأن ذكره ضعيف رخو، لا ينتشر. فتبسم النّبِيُ ﷺ من جهرها وتصريحها بهذا الّذِي تستحي منه النساء عادة، وفهم أن مرادها الحكم لها بالرجوع إِلَى زوجها الأول رفاعة. حيث ظنت أنها بعقد النكاح من عبد الرحمن قد حلت له، ولكن النّبِيَ ﷺ أبي عليها ذلك، وأخبرها بأنه لا بد - لحل رجوعها إلى رفاعة - من أن يطأها زوجها الأخير. وكان عند النبّي ﷺ أبو بكر، وخالد بن سعيد بالباب ينتظر الإذن بالدخول، فنادى خالد أبا بكر متذمرًا من هذه المرأة الّتِي تجهر بمثل هذا الكلام عند رَسُول اللّهِ ﷺ، كل هذا، لما له في صدورهم من الهيبة والإجلال. ﷺ ورَضِيَ اللّهُ عَنْهُم وأرضاهم، ورزقنا الأدب معه، والاتباع له.

### ما يؤخذ من الحديث:

- ان المراد ببَتِ الطلاق هنا الطلقة الأخيرة من الثلاث، كما بينته الرواية الأخرى كما تقدم في شرح (الغريب).
- أنه لا يحل بعد هذا البَت المذكور هنا أن ينكحها زوجها، الَّذِي بت طلاقها إلَّا بعد أن تتزوج غيره، ويطأها الزوج الثاني، فيكون المراد بقوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوِّجًا غَيْرَةً ﴾ [البَقرَة: ٢٣٠] الوطء، لا مجرد العقد قَالَ ابن المنذر: أجمع العلماء على اشتراط الجماع لتحل للأول، فلا تحل له حتى يجامعها الثاني.
- ٣ المراد بالعسيلة اللذة الحاصلة بتغييب الحشفة ولو لم يحصل إنزال مني،
   وعليه إجماع العلماء، فلا بد من الإيلاج؛ لأنه مظنة اللذة.

- ٤ أنه لا بد من الانتشار، وإلا لم تحصل اللذة المشترطة.
- ٥ أنه لا بأس من التصريح بالأشياء الَّتِي يستحي منها للحاجة، فقد أقرها النَّبِي على ذلك، وتبسم من كلامها.
- حسن خلق النَّبِيِّ ﷺ، وطيب نفسه. اللهم ارزقنا اتباعه، والاقتداء به.
   آمين.

#### اختلاف العلماء:

موضع ذكر هذا الخلاف هو (باب الطلاق) وبما أن المؤلف لم يأت هناك بما يشير إليه وجاءت مناسبته هنا، فإنى أذكره لقوته، وللحاجة إليه.

فقد اختلف العلماء فيمن أوقع الطلاق الثلاث دفعة واحدة، أو أوقعها بكلمات ثلاث لم يتخللها رجعة، فهل تلزمه الطلقات الثلاث، فلا تحل له زوجته إلَّا بعد أن تنكح زوجًا غيره، وتعتد منه، أم أنها تكون طلقة واحدة، له رجعتها ما دامت في العدة، وبعد العدة يعقد عليها ولو لم تنكح زوجًا غيره؟

اختلف العلماء في ذلك اختلافًا طويلًا عريضًا، وعُذِّب من أجل القول بالرجعة بها جماعة من الأئمة والعلماء، منهم شيخ الإسلام ابن تيمية وبعض أتباعه. وما ذلك إلَّا لأن القول بوقوعها هو المشهور من المذاهب الأربعة. وكأن من خرج عنها لقوة دليل أو لاتباع إمام من سلف الأمة لَيْسَ على الحق. قاتل اللَّه التعصب والهوى، وهي مسألة طويلة، ولكننا نسوق هنا ملخصًا فيه الكفاية.

ذهب جمهور العلماء، ومنهم الأئمة الأربعة، وجمهور الصحابة والتابعين: إِلَى وقوع الطلاق الثلاث بكلمة واحدة إذا قَالَ: أنت طالق ثلاثا ونحوه أو بكلمات ولو لم يكن بينهن رجعة. ودليلهم حديث ركانة بن عبد اللَّه «أَنَّهُ طَلَّقَ امْرَأَتَهُ الْبَتَّةَ، فَأَخْبَرَ النَّبِيَّ عَيِي إِذَلِكَ فَقَالَ: وَاللَّهِ مَا أَرَدْتَ إِلَّا وَاحِدَةً؟. قَالَ رُكَانَةُ: وَاللَّهِ مَا أَرَدْتُ إِلَّا وَاحِدَةً؟ فَالَ رُكَانَةُ: وَاللَّهِ مَا أَرَدْتُ إِلَّا وَاحِدَةً» (أَيَّهُ وَاللَّهِ مَا أَرَدْتُ إِلَّا وَاحِدَةً» (أَيَّهُ وأبو داود،

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۲۲۰٦)، والترمذي (۱۱۷۷)

وذهب جماعة من العلماء إِلَى أن موقع الطلاق الثلاث بكلمة واحدة، أو بكلمات لم يتخللها رجعة، لا يقع عليه إِلَّا طلقة واحدة. وهو مروي عَنِ الصحابة، والتابعين، وأرباب المذاهب. فمن الصحابة القائلين بهذا القول أبو موسى الأشعري، وابن عباس، وعبد اللَّه بن مسعود، وعلي، وعبد الرحمن بن عوف، والزبير بن العوام. ومن التابعين طاوس، وعطاء، وجابر بن زيد، وغالب أتباع ابن عباس، وعبد اللَّه بن موسى، ومحمد بن إسحاق. ومن أرباب المذاهب، داود وأكثر أصحاب، وبعض أصحاب أبي حنيفة، وبعض أصحاب مالك، وبعض أصحاب أجمد، منهم المجد عبد السلام بن تيمية، وكان يفتي بها سرًّا، وحفيده شيخ الإسلام ابن تيمية يجهر بها ويفتي بها فِي مجالسه، وقد عذب من أجل القول بها، هو وكثير من أتباعه. ومنهم ابن القيم الَّذِي نصرها نصرًا مؤزرًا فِي كتابيه (الهدي) و إعلام الموقعين فقد أطال بالبحث فيها، واستعرض نصوصها، ورد على المخالفين بما يكفى ويشفى.

واستدل هؤلاء بالنص، والقياس، فأما النص فما رواه مسلم في صحيحه «أَنَّ الصَّهْبَاءِ قَالَ لِابْنِ عَبَّاسٍ: أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ الثَّلَاثَ كَانَتْ تُجْعَلُ وَاحِدَةً عَلَى عَهْدِ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٥٢٦١)، ومسلم (١٤٣٣)، والنسائي (٣٤١٢)، وأحمد (٢٥٠٧٦)

رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَأَبِي بَكْرِ وَفِي صَدْرٍ مِنْ إِمَارَةِ عُمَرَ؟ قَالَ: نَعَمْ (())، وَفِي لَفْظِ (اتُرَدُّ إِلَى وَاحِدَةٍ؟ قَالَ: نَعَمْ (())، فهذا نص صحيح صريح، لا يقبل التأويل والتحويل. وأما القياس فإن جمع الثلاث محرم وبدعة، والنبي ﷺ يقول: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ (())، وإيقاع الثلاث دفعة واحدة لَيْسَ من أمر الرسول فهو مردود مسدود.

وأجاب هؤلاء عَنْ أدلة الجمهور بما يأتي: أما حديث ركانة فقد ورد فِي بعض ألفاظه «أنّهُ طَلَّقَهَا ثَلَاثًا» (٤)، وفي لفظ «وَاحِدَةً»، وفي لفظ «الْبَتَّةَ» (٥)؛ ولذا قَالَ البخاري: إنه مضطرب. وَقَالَ الإمام أحمد: طرقه كلها ضعيفة. وَقَالَ بعضهم: فِي سنده مجهول، وفيه من هو ضعيف متروك. قَالَ شيخ الإسلام: وحديث ركانة ضعيف عند أئمة الحديث؛ ضعفه أحمد والبخاري وأبو عبيد وابن حزم بأن رواته ليسوا موصوفين بالعدل والضبط. وأما حديث عائشة فالاستدلال به غير وجيه، إذ من المحتمل أن مرادها بالثلاث نهاية ما للمطلق من الطلقات الثلاث، وإذا وجد الاحتمال بطل الاستدلال، وهو مجمل يحمل على حديث ابن عباس المبين كما جاء في الأصول.

وأما الاستدلال بعمل الصحابة، فما أولاهم بالاقتداء والاتباع.

ونحن نقول: إنهم يزيدون عَنْ مائة ألف، وكل هذا الجمع الغفير - وأولهم نبيهم - يعدون الثلاث واحدة حتى إذا توفي على ذلك، وجاء خليفته الصديق فاستمرت الحال على ذلك حتى توفي، وخلفه عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، فمضى

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱٤٧٢)، وأبو داود (۲۲۰۰)

<sup>(</sup>۲) رواه النسائي (۲، ۳٤)

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٧١٨)، وأحمد (٢٤٩٤٤)

<sup>(</sup>٤) أورده الترمذي عقب حديث رقم (١١٧٧)، وأبو داود أيضا عقب حديث رقم (٢٢٠٨)، ورواه أحمد بمعناه (٢٣٨٣)

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود (٢٢٠٦)، والترمذي (١١٧٧)، وابن ماجة (٢٠٥١)

صدر خلافته والأمر كما هو على عهد النّبِيّ على وعهد الصديق، بعد ذلك جعلت الثلاث ثلاثًا كما بينا سببه وبيانه. فصار جمهور الصحابة ممن قضى نحبه قبل خلافة عمر، أو نزحت به الفتوحات قبل مجلسه الّذِي عقده لبقية الصحابة المقيمين عنده في المدينة. فعلمنا - حينئذ - أن الاستدلال بعمل الصحابة منقوض بما يشبه إجماعهم في عهد الصديق على خلافه.

وعمل عمر بن الخطاب رضي اللَّه تعالى عنه حاشاه وحاشا من معه أن يعملوا عملًا يخالف ما كان على عهد النَّبِيِّ عَلَيْهُ، وإنما رأى أن الناس تعجلوا، وأكثروا من إيقاع الطلاق الثلاث وهو بدعة محرمة، فرأى أن يلزمهم بما قالوه، تأديبًا وتعزيرًا على ما ارتكبوه من إثم، وما أتوه عَنْ ضيق هم فِي غنى عنه ويسر وسعة. وهذا العمل من عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ اجتهاد من اجتهاد الأئمة، وهو يختلف باختلاف الأزمنة والأمكنة، ولا يستقر تشريعًا لازمًا لا يتغير، بل المستقر اللازم هو التشريع الأصلي لهذه المسألة.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: وإن طلقها ثلاثًا فِي طهر واحد بكلمة واحدة أو كلمات، مثل (أنت طالق ثلاثًا) أو (أنت طالق وطالق وطالق) أو (أنت طالق ثُمَّ يقول: أنت طالق، ونحو ذلك من العبارات. فهذا للعلماء من السلف والخلف فيه ثلاثة أقوال، سواء كانت مدخولًا بها أو غير مدخول بها .أحدها: أنه طلاق مباح لازم، وهو قول الشافعي وأحمد فِي الرواية القديمة عنه، اختارها الخرقي الثاني: أنه طلاق محرم لازم، وهو قول مالك وأبي حنيفة وأحمد، اختارها أكثر أصحابه، وهذا القول منقول عَنْ كثير من السلف والخلف من الصحابة والتابعين .الثالث: أنه محرم ولا يلزم منه إلَّا طلقة واحدة، وهذا القول منقول عَنْ طائفة من السلف والخلف من الصحابة، وهو قول كثير من التابعين ومن بعدهم، وهو قول بعض أصحاب أبي حنيفة ومالك وأحمد.

وهذا القول (الثالث) هو الَّذِي يدل عليه الكتاب والسنة. وليس فِي الكتاب والسنة ما يوجب الإلزام بالثلاث بمن أوقعها جملة بكلمة أو كلمات بدون رجعة أو

عقد. بل إنما فِي الكتاب والسنة الإلزام بذلك من طلق الطلاق الَّذِي أباحه اللَّه ورسوله. وعلى هذا يدل القياس والاعتبار بسائر أصول الشرع، ولا نزاع بين المسلمين أن الرسول عصوم فيما يبلغه عَنِ اللَّه تعالى، فهو معصوم فيما شرعه للأمة بإجماع المسلمين، وكذلك الأمة أيضًا معصومة أن تجتمع على ضلالة.

وقال رحمه اللَّه تعالى فِي موضع آخر: والفرق ظاهر بين الطلاق والحلف به، وبين النذر والحلف بالنذر، فإذا كان الرجل يطلب من اللَّه حاجة فقال: إن شفى اللَّه مريضي أو قضى ديني أو خلصني من هذه الشدة فلله على أن أتصدق بألف درهم أو أصوم شهرًا أو أعتق رقبة، فهذا تعليق نذر يجب عليه الوفاء به بالكتاب والسنة والإجماع. وإذا علق النذر على وجه اليمين فقال: إن سافرت معكم أو إن زوجت فلانًا فعلى الحج، أو فمالي صدقة، فهذا عند الصحابة وجمهور العلماء هو حالف بالنذر لَيْسَ بناذر، فإذا لم يف بما التزمه أجزأه كفارة يمين.

هذه خلاصة سقناها في بيان هذه المسألة الشهيرة الطويلة الأطراف.

وعلى كلا القولين، فالقول به لا يوجب هذه الثورات الَّتِي قسمت المسلمين طالما أنها مسألة فرعية خلافية، والله أعلم.



# بالبيعث كرة النساء

في هذا الباب يتكلم العلماء على معاشرة كل واحد من الزوجين لصاحبه. فيبينون شيئًا من حقوق الرجل، وبعضًا من حقوق المرأة على زوجها، وقد تقدمت الإشارة إِلَى شيء من ذلك فِي مقدمة (كتاب النكاح).

وخلاصة ما نقوله هنا: أن لكل من الزوجين على صاحبه حقوقًا، فليحرص كل منهما على أداء ما عليه، تامًّا غير منقوص. ومع هذا فالأولى أن لا يشدد صاحبها باستيفائها واستقصائها. فإذا راعى كل واحد منهما هذه المعاملة الرشيدة الحكيمة استقامت أمورهم وصلحت أحوالهم. وإن تشدد كل منهما في طلب حقه كاملًا، وتساهل من عليه الحق في أدائه، فثمرة ذلك: العيش النكد، والعشرة المرة، الَّتي يعقبها الفراق، وتفكك الأسر، وينزع عنهم الرحمة، الَّتِي سألها النَّبِيُّ عَلَيْهُ لمن هو (سَمَّحٌ إِذَا اقْتَضَى) (١).

# الحديث السابع بعد الثلاثمائة

(٣٠٧) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «مِنَ السُّنَّةِ إِذَا تَزَوَّجَ الْبِكْرَ عَلَى الثَّيِّبِ أَقَامَ عِنْدَهَا ثَلَاثًا ثُمَّ قَسَمَ». عَلَى الثَّيِّبِ أَقَامَ عِنْدَهَا ثَلَاثًا ثُمَّ قَسَمَ». قَالَ أَبُو قِلَابَةَ: وَلَوْ شِئْتُ لَقُلْتُ: إِنَّ أَنَسًا رَفَعَهُ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ. (البخاري (٣١٣٥) و (٣١٤٥) ومسلم (١٤٦١).

 $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$ 

# المعنى الإجمالي:

العدل فِي القسم بين الزوجات واجب، والميل إِلَى إحداهن ظلم. ومن مال جاء يوم القيامة وشقه مائل، وذلك من جنس عمله. فيجب العدل بينهن فيما هو من

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۰۷٦)

مكنة الإنسان وطاقته. وما لا يقدر عليه - مما هو فِي غير استطاعته كالوطء ودواعيه مما يكون أثر المحبة - فهذا خارج عَنْ طوقه، ولا يكلف اللَّه نفسًا إِلَّا وسعها. ومن القسم الواجب ما ذكر فِي هذا الحديث من أنه إذا تزوج البكر على الثيب أقام عندها سبعًا يؤنسها، ويزيل وحشتها وخجلها؛ لكونها حديثة عهد بالزواج، ثُمَّ قسم لنسائه بالسوية. وإذا تزوج الثيب أقام عندها ثلاثًا؛ لكونها أقل حاجة إِلَى هذا من الأولى. وهذا الحكم الرشيد جاء فِي هذا الحديث الَّذِي له حكم الرفع؛ لأن الرواة إذا قالوا: من السنة، فلا يقصدون إِلَّا سنة النَّبِيِّ عَيْلِيْهُ.

# الحديث الثامن بعد الثلاثمائة

(٣٠٨) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَأْتِيَ أَهْلَهُ قَالَ: بِسْمِ اللَّهِ، اللَّهُمَّ جَنَّبْنَا الشَّيْطَانَ وَجَنِّبِ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا. فَإِنَّهُ إِنْ يُقَدَّرْ بَيْنَهُمَا وَلَدٌ فِي ذَلِكَ لَمْ يَضُرَّهُ الشَّيْطَانُ أَبَدًا». (البخاري مَا رَزَقْتَنَا. فَإِنَّهُ إِنْ يُقَدَّرْ بَيْنَهُمَا وَلَدٌ فِي ذَلِكَ لَمْ يَضُرَّهُ الشَّيْطَانُ أَبَدًا». (البخاري (١٤٦٥) و (٣٢٧١) و (٣٢٧١) و (٣٢٧١) و (٣٢٧١)

o o o

## المعنى الإجمالي:

يبين النّبِيُ ﷺ فِي هذا الحديث الشريف شيئًا من آداب الجماع، وهو أنه ينبغي للرجل إذا أراد جماع زوجته أو أمته أن يقول: (بسم الله) فإن كل أمر لا يبدأ فيه بـ (بسم الله) فهو أبتر. وأن يقول الدعاء النافع «اللّهُمَّ جَنّبْنَا الشّيْطَانَ وَجَنّبِ الشّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا»، فإن قدر اللّه تعالى لهما ولدًا من ذلك الجماع، فسيكون - ببركة اسم اللّه تعالى وهذا الدعاء المبارك - فِي عصمة، فلا يضره الشيطان. وبمثل هذه الآداب الشريفة تكون عادات الإنسان عبادات، حينما تقترن بالآداب الشرعية، والنية الصالحة فِي إتيان هذه الأعمال.

تنبيه: ذكر القاضي عياض: أنه لم يحمل هذا الحديث على العموم في جميع الضرر والوسوسة والإغواء. ذكر ابن دقيق العيد أنه يحتمل حمله على عموم الضرر، حتى الديني، ويحتمل أن يؤخذ خاصًا بالنسبة للضرر البدني، وقال: هذا أقرب، وإن كان التخصيص على خلاف الأصل؛ لأننا لو حملناه على العموم، اقتضى ذلك أن يكون معصومًا من المعاصي كلها، وقد لا يتفق ذلك، ولا بد من وقوع ما أخبر به على العموم.

وأحسن ما يقال فِي هذا المقام وأمثاله: إن الشارع جعل لكل شيء أسبابًا وموانع. فإن وجدت الأسباب، وانتفت الموانع وجد المسبب الَّذِي رتب عليه. وإن لم توجد الأسباب، أو وجدت، ولكن حصلت معها الموانع لم يقع. فهنا قد يسمي

المجامع، ويستعيذ، ولكن توجد موانع تقتضي إبطال السبب أو ضعفه، فلا يتحقق المعلوب. وبهذا يندفع الإشكال الَّذِي تحير فيه تقي الدين بن دقيق العيد في هذه المسألة.

فائدة: قَالَ شيخ الإسلام رحمه اللَّه تعالى: وأما العزل فقد حرمه طائفة من العلماء، لكن مذهب الأئمة الأربعة أنه يجوز بإذن المرأة.

فائدة ثانية: وَقَالَ أيضًا: المرأة إذا تزوجت كان زوجها أملك بها من أبويها، وطاعة زوجها عليها أوجب، فليس لها أن تخرج من منزله إلَّا بإذنه، سواء أمرها أبوها أو أمها باتفاق الأئمة. وإذا أراد الرجل أن ينتقل بها من مكان إلَى مكان آخر مع قيامه بما يجب عليه وحفظ حدود اللَّه فيها ونهاها أبوها عَنْ طاعته فِي ذلك، فعليها أن تطيع زوجها دون أبويها، فإن الأبوين هنا ظالمان، لَيْسَ لهما أن ينهياها عَنْ طاعة مثل هذا الزوج.



# باللهيعن الخلوة بالأجنب

# الحديث التاسع بعد الثلاثمائة

(٣٠٩) عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِيَّاكُمْ وَالدُّخُولَ عَلَى النِّسَاءِ. فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَفْرَأَيْتَ الْحَمْوَ؟ قَالَ: الْحَمْوُ النِّسَاءِ. فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَفْرَأَيْتَ الْحَمْوَ؟ قَالَ: الْحَمْوُ الْمَوْتُ». (البخاري (٢٣٢)) ومسلم (٢١٧٢)). ولـ (مسلم) عَنْ أَبِي الطَّاهِرِ عَنِ الْمَوْتُ النَّهْ وَمَا أَشْبَهَهُ مِنْ أَقَارِبِ الْرَوْجِ، ابْنِ الْعَمِّ وَنَحْوِهِ». مسلم (٢١٧٢).

OOO

#### الغريب:

- ۱ إِيَّاكُمْ: مفعول بفعل مضمر، تقديره، اتقوا الدخول. نصب على التحذير، وهو: تنبيه المخاطب على محذور ليتحرز عنه. وتقدير الكلام: قوا أنفسكم أن تدخلوا على النساء، والنساء أن يدخلن عليكم. و (الدخول) معطوف على المنصوب.
- ٢ أَرَأَيْتَ الْحَمْوَ: يعني أخبرنا عَنْ حكم خلوة الحمو. والحمو: بفتح الحاء وضم الميم وبعدها واو لم يهمز، هو: قريب الزوج، من أخ، وابن عم، ونحوهما. قَالَ النووي: اتفق أهل اللغة على أن الأحماء أقارب زوج المرأة، كأبيه وعمه وأخيه وابن عمه ونحوهم.
- ٣ الْحَمْوُ الْمَوْتُ: شبه (الحمو) بالموت، لما يترتب على دخوله الَّذِي لا ينكر، من الهلاك الديني. قَالَ فِي فتح الباري: والعرب تصف الشيء المكروه بالموت.

### المعنى الإجمالي:

يحذر النّبِيُ عَلَى من الدخول على النساء الأجنبيات، والخلوة بهن، فإنه ما خلا رجل بامرأة إِلّا كان الشيطان ثالثهما فإن النفوس ضعيفة، والدوافع إِلَى المعاصي قوية، فتقع المحرمات، فنهى عَنِ الخلوة بهن ابتعادًا عَنِ الشر وأسبابه. فَقَالَ رجل: أخبرنا يَا رَسُول اللّهِ، عَنِ الحمو الّذِي هو قريب الزوج، فربما احتاج إِلَى دخول بيت قريبه الزوج وفيه زوجته، أما له من رخصة؟ فَقَالَ عَلَيْ: الحمو الموت؛ لأن الناس قد جروا على التساهل بدخوله، وعدم استنكار ذلك، فيخلو بالمرأة الأجنبية، فربما وقعت الفاحشة وطالت على غير علم ولا ريبة، فيكون الهلاك الديني، والدمار الأبدي، فليس له رخصة، بل احذروا منه ومن خلواته بنسائكم، إن كنتم غيورين.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ النهي عَنِ الدخول على الأجنبيات والخلوة بهن؛ سدًّا لذريعة وقوع الفاحشة.
- ٢ أن ذلك عام فِي الأجانب من أخي الزوج وأقاربه، الذين ليسوا محارم للمرأة. قَالَ ابن دقيق العيد: ولا بد من اعتبار أن يكون الدخول مقتضيًا للخلوة، أما إذا لم يقتض ذلك فلا يمتنع.
- ٣ التحريم هنا من باب تحريم الوسائل، والوسائل لها أحكام المقاصد.
  - ٤ الابتعاد عَنْ مواطن الزلل عامة؛ خشية الوقوع فِي الشر.

# بابالصراق

هو العوض اللّذِي فِي النكاح أو بعده، للمرأة بمقابل استباحة الزوج بضعها وله عدة أسماء، وفيه عدة لغات. وهو مشروع فِي الكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس. فأما الكتاب: فقوله تعالى: ﴿ وَءَاتُوا النِّسَآةَ صَدُقَائِمَ فَعَلَمُ النِّسَاء: ٤] وغيرها من الآيات، وأما السنة ففعله وتقريره وأمره، كقوله عَيَيَّة: «الْتَمِسْ وَلَوْ خَاتَمًا مِنْ حَدِيدٍ» (١). وأجمع العلماء على مشروعيته؛ لتكاثر النصوص فيه. وهو مقتضى القياس، فإنه لا بد من الاستباحة بالنكاح، ولا بد لذلك من العوض.

ولم يجعل الشرع حدًّا لأكثره ولا لأقله، إلَّا أنه يستحب تخفيفه؛ لقوله والمعظمُ النِّسَاءِ بَرَكَةً، أَيْسَرُهُنَّ مَثُونَةً (٢). ولما رواه الخمسة عَنْ عُمَر بْنِ الْخَطَّابِ قَالَ: «مَا أَصْدَقَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ امْرَأَةً مِنْ نِسَائِهِ، وَلَا أُصْدِقَتِ امْرَأَةٌ مِنْ بَنَاتِهِ أَكْثَر مِنِ الْنَتَيْ عَشْرَةَ أَوْقِيَّةً (٣). والصالح العام يقتضي تخفيفه، فإن في ذلك مصلحة كبيرة للزوجين وللمجتمع. فكم من نساء جلسن بلا أزواج، وكم من شبان قعدوا بلا زوجات. بسبب المغالاة في المهور والنفقات، الَّتِي خرجت إلَى حد السرف والتبذير وجلوس الجنسين بلا زواج، يحملهم على ارتكاب الفواحش والمنكرات. وكم من مفاسد وأضرار، تولدت عَنْ هذا السرف، فمنها الاجتماعية، والأخلاقية، والمالية وغيرها. وإذا بلغت الحال إلَى ما نرى ونسمع، فالذي نعتقد أنه لا بد من تدخل الحكومات في هذه المسألة، لحل هذه الأزمة، وإلزام الناس بطرق عادلة مستقيمة، والله ولى التوفيق.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۳۵)، ومسلم (۱٤٢٥)، والترمذي (۱۱۱٤)، والنسائي (۳۳۵۹)، وأبو داود (۲۱۱۱)

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٢٥٩٥)

 <sup>(</sup>۳) رواه الترمذي (۱۱۱٤)، والنسائي (۳۳٤۹)، وأبو داود (۲۱۰٦) وابن ماجه (۱۸۸۷)،
 وأحمد (۲۸۷)

## الحديث العاشر بعد الثلاثمائة

(٣١٠) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أَعْتَقَ صَفِيَّةَ، وَجَعَلَ عِتْقَهَا صَدَاقَهَا». (البخاري (٥٠٨٦) ومسلم (١٣٦٥).

OOO

## المعنى الإجمالي:

كانت صفية بنت حيي - أحد زعماء بني النضير - وكانت زوجة كنانة بن أبي الحقيق فقتل عنها يوم خيبر. وقد فتح النّبِيُّ على (خيبر) عنوة، فصار الصبيان والنساء أرقاء للمسلمين بمجرد السبي. ووقعت صفية في قسم دحية بن خليفة الكلبي، فعوضه على عنها غيرها واصطفاها لنفسه؛ جبرًا لخاطرها، ورحمة بها لعزها الذاهب. ومن كرمه أنه لم يكتف بالتمتع بها أمة ذليلة، بل رفع شأنها، بإنقاذها من ذل الرق وجعلها إحدى أمهات المؤمنين. وذلك أنه أعتقها، وتزوجها، وجعل عتقها صداقها.

- ١ جواز عتق الرجل أمته، وجعل عتقها صداقًا لها، وتكون زوجته.
- ٢ أنه لا يشترط لذلك إذنها ولا شهود، ولا ولي، كما لا يشترط التقيد بلفظ الإنكاح، ولا التزويج.
  - ٣ فيه دليل على جواز كون الصداق منفعة دينية أو دنيوية.
- ٤ وفي مثل هذه القصة في زواج النَّبِيِّ ﷺ، ما يدل على كمال رأفته وشفقته وعمله بما يقول، حيث قَالَ: «ارْحَمُوا عَزِيزَ قَوْم ذَلَّ»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن حبان في المجروحين ١١٨/٢ والبيهقي في المدخل إلى الكبرى(٦٩٩) من كلام الفضيل.

فهذه أرملة فقدت أباها مع أسرى بني قريظة المقتولين، وزوجها في معركة خيبر وهما سيدا قومهما، ووقعت في الأسر والذل. وبقاؤها تحت أحد أتباعه زوجة أو أمة ذُلِّ لها وَكَسْرٌ لعزها، ولا يرفع شأنها، ويجبر قلبها إِلَّا أن تنقل من سيد إِلَى سيد، فكان هو أولى بها، وبهذا تعلم أن هذا التعدد الَّذِي وقع له عَلَيْ فِي الزوجات، لَيْسَ إرضاء لرغبة جنسية، كما يقول أعداء هذا الدين والكائدون له، وإلا لقصد إِلَى الأبكار الصغار، ولم يكن زواجه من ثيبات انقطعن لفقد أزواجهن. ولو استعرضنا قصة زواجه بهن، واحدة واحدة، لوجدناها لا تخرج عَنْ هذه المقاصد الرحيمة النبيلة، فحاشاه رما أبعده عما يقول المعتدون الظالمون، وقد صنف في هذا الموضوع عدد من الكتّاب المحدثين مثل عباس محمود العقاد وبنت الشاطئ.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي جواز جعل العتق صداقًا.

فذهب الإمام أحمد وإسحاق: إِلَى جوازه، عملًا بقصة زواج صفية، وبأنه القياس الصحيح، لأن السيد مالك لرقبة أمته ومنفعتها ومنفعة وطئها. فإذا أعتقها واستبقى شيئًا من منافعها، الَّتِي هي تحت تصرفه، فما المانع من ذلك، وما هو المحذور؟ وذهب الأئمة الثلاثة إِلَى عدم جواز ذلك. وتأولوا الحديث بما يخالف ظاهره، أو حملوه على الخصوصية للنبي على الخصوصية للنبي

وحمل الحديث على خلاف ظاهره أو جعله خاصا، يحتاج إِلَى بيان ودليل؛ لأن الأصل بقاء الحديث على الظاهر كما أن الأصل فِي الأحكام العموم ولو كان خاصا لنُقِل.

# الحديث الحادي عشر بعد الثلاثمائة

#### 000

## المعنى الإجمالي:

خص النّبِيّ عَلَيْ بأحكام ليست لغيره. منها: تزوجه من تهب نفسها له بغير صداق، كما فِي آية الأحزاب: ﴿ وَاَمْرَأَةٌ مُوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنّبِيّ إِنْ أَرَادَ النّبِيُّ أَن سَتَنكِمَ الْحَلَامِ اللّهِ الْحَرَاب: ٥٠]، فجاءت هذه المرأة واهبة نفسها، لعلها تكون إحدى نسائه. فنظر إليها فلم تقع فِي نفسه، ولكنه لم يردها؛ لئلا يخجلها، فأعرض عنها، فجلست، فَقَالَ رجل: يَا رَسُولَ اللّهِ، زوجنيها إن لم يكن لك بها حاجة. وبما أن الصداق لازم فِي النكاح، قَالَ له: «هَلْ عِنْدَكَ مِنْ شَيْءٍ تُصْدِقُهَا؟». فقال: ما عندي إِلّا إزاري. وإذا أصدقها إزاره يبقى عربانًا لا إزار له، فلذلك قَالَ له: «الْتُمِسْ، وَلَوْ خَاتَمًا مِنْ حَدِيدٍ». فلما لم يكن عنده شيء قَالَ: هَلْ مُعَكَ شَيْءٌ مِنَ الْقُرْآنِ؟» قَالَ: نعم. قَالَ عَلَيْ: زوجتكها بما معك من القرآن تعلمها إياه، فيكون صداقها.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ جواز عرض المرأة نفسها، أو الرجل ابنته، على رجل من أهل الخير والصلاح.
- حواز نظر من له رغبة في الزواج إِلَى المرأة الَّتِي يريد الزواج منها،
   والحكمة في ذلك، ما أشار إليه ﷺ بقوله: «انْظُرْ إِلَيْهَا، فَهُوَ أَحْرَى أَنْ
   يُؤْدَمَ بَيْنَكُمَا» (١).

والمسلمون الآن بين طرفي نقيض. فمنهم: المتجاوزون حدود اللَّه تعالى، بتركها مع خطيبها فِي المسارح، والمتنزهات، والرحلات، والخلوات. ومنهم المقصرون الذين يكنونها فلا يصل إِلَى رؤيتها من يريد الزواج. وسلوك السبيل الوسط هو الحق كما قَالَ تعالى: ﴿ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ [الفُرقان: ١٧].

- ٣ ولاية الإمام على المرأة الَّتِي لَيْسَ لها ولي من أقربائها.
  - ٤ أنه لا بد من الصداق في النكاح؛ لأنه أحد العوضين.
- ٥ يجوز أن يكون يسيرًا جدًا للعجز؛ لقوله: «وَلَوْ خَاتَمًا مِنْ حَدِيدٍ» (٢). على أنه يستحب تخفيفه للغني والفقير؛ لما فِي ذلك من المصالح الكثيرة وقد تقدم بيان ذلك.
- ٦ الأولى ذكر الصداق في العقد ليكون أقطع للنزاع، فإن لم يذكر صح العقد، ورجع إلى مهر المثل. وجرت العادة الآن أن يرسله الرجل إلى المرأة قبل العقد، فترضى به المرأة وأهلها، وبعد الرضا يكون العقد، فحينئذ لا يكون ثمَّ حاجة إلى ذكره في العقد.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۱۰۸۷)، والنسائي (۳۲۳۵)، وابن ماجه (۱۸٦٦)، وأحمد (۱۷٦۷۱)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۳۵)، ومسلم (۱٤۲٥)، والترمذي (۱۱۱٤)، والنسائي (۳۳۵۹)، وأبو داود (۲۱۱۱)

- ٧ أن خطبة العقد لا تجب، حيث لم تذكر فِي هذا الحديث.
- ٨ أنه يصح أن يكون الصداق منفعة، كتعليم قرآن أو فقه، أو أدب، أو صنعة، أو غير ذلك من المنافغ. ومن بعضهم إصداق تعليم القرآن بدعوى الخصوصية لهذا الرجل، أو التأويل، بأن تزويجه بها لكونه من أهل القرآن، وليس بشيء؛ لأن الأصل أن الأحكام عامة وأنه قد ورد في ألفاظ الحديث "فَعَلِّمْهَا مِنَ الْقُرْآنِ».
- 9 إن النكاح ينعقد بكل لفظ دال عليه. والدليل على ذلك ألفاظ الحديث. فقد ورد بلفظ «زَوَّجْتُكَهَا»(۱) وبلفظ «مَلَّكْتُكَهَا»(۲) وبلفظ «أَمْكَنَّاكَهَا»(۳) والذين قيدوا العقد بلفظ خاص، يرجحون لفظ التزويج على غيره. قَالَ ابن حجر: الَّذِي تحرر مما قدمته أن الذين رووه بلفظ التزويج أكثر عددًا ممن رووه بغير لفظ التزويج ولا سيما وفيهم من الحفاظ مثل ذلك. وما دام ورد فِي ألفاظ الحديث وهو محتمل فليس هناك مانع من أن الألفاظ الثلاثة وقعت بمناسبة سياق الكلام. والمحاورة مع الخاطب وألفاظ العقود والفسوخ فِي جميع المعاملات ليست ألفاظاً مقيدًا بها، كالأذان وتكبير الصلاة، وإنما جَاءَت ليستدل بها على معانيها. أي لفظ أدى المعنى المراد فهو صالح. وهو قول الحنفية والمالكية واختيار شيخ الإسلام ابن تيمية و ابن القيم.
- ١- في الحديث حسن حلقه ولطفه ﷺ، إذ لم يردها حين لم يرغب فيها، بل سكت حتى طلبها منه بعض أصحابه.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۵۰۲۹)، والترمذي (۱۱۱٤)، والنسائي (۳۳۵۹)، وأبو داود (۲۱۱۱)، وابن ماجه (۱۸۸۹)

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٠٣٠)، والنسائي (٣٣٣٩)

<sup>(</sup>٣) عزاها ابن حجر في الفتح لرواية أبي غسان محمد بن مطرف، وقد أخرج البخاري هذه الرواية (٤٧٢٧) بلفظ: أملكناكها

11- قال بعض العلماء: لا دلالة بحديث الكتاب على جواز لبس خاتم الحديد؛ لأنه لا يلزم من جواز الاتخاذ جواز اللبس، وقد جاء رجل إلى النّبِيِّ عَلِيْ وعليه خاتم من حديد، فقال: «مَا لِي أَرَى عَلَيْكَ حِلْيةَ أَهْلِ النّارِ؟»(١) فطرحه. وقد أخرج هذا الحديث أصحاب السنن.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (١٧٨٥)، والنسائي (١٩٥٥)، وأبو داود (٤٢٢٣)، وأحمد (٦٤٨٢)

# الحديث الثاني عشر بعد الثلاثمائة

(٣١٢) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ رَأَى عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ عَوْفٍ وَعَلَيْهِ رَدْعُ زَعْفَرَانٍ، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: مَهْيَمْ؟ فَقَالَ: يَا رَسُولُ اللَّهِ، تَزَوَّجْتُ امْرَأَةً. فَقَالَ: مَا أَصْدَفْتَهَا؟ قَالَ: وَزْنَ نَوَاةٍ مِنْ ذَهَبٍ. قَالَ ﷺ: بَارَكَ اللَّهُ لَكَ، أَوْلِمْ وَلَوْ بِشَاةٍ». (البخاري (٢٠٤٩) و (٣٧٨١) و (٣٧٨١) و (٥٠٧٦) و (٥١٥٥)

#### 000

#### الغريب:

- ١ رَدْع: بفتح الراء ودال مهملة، ثُمَّ عين مهملة. وَقَالَ الزركشي: ولو قرئ
   بالمعجمة لصح من جهة المعنى، وهو أثر الزعفران وخضابه.
  - قال فِي القاموس: و الردع، الزعفران أو لطخ منه وأثر الطيب فِي الجسد.
- ٢ مَهْيَمْ: بفتح الميم وسكون الهاء بعدها ياء مفتوحة ثُمَّ ميم ساكنة: اسم فعل أمر بمعنى (أخبرني) عند ابن مالك. وَقَالَ الخطابي: كلمة يمانية، معناها: ما لك وما شأنك؟ وكأنه أنكر عليه الصفرة الَّتِي عليه، والطيب الَّذِي يظهر أثره، فيليق بالنساء، فلما علم أنه أصابه من زوجه رخص له.
- ٣ وَزْنَ نَوَاقٍ مِنْ ذَهَبٍ: معيار للذهب معروف لديهم. قالوا: إنه وزن خمسة دراهم.
  - ٤ أَوْلِمْ: فعل أمر، مشتق من الوليمة، وهو طعام الإملاك.

## المعنى الإجمالي:

رأى النَّبِيُّ ﷺ على عبد الرحمن بن عوف شيئًا من أثر الزعفران، وكان الأولى بالرجال أن يتطيبوا بما يظهر ريحه، ويخفى أثره. فسأله بإنكار عَنْ هذا

الَّذِي عليه. فأخبره أنه حديث عهد بزواج، وقد أصابه من زوجه، فرخص له فِي ذلك.

ولما كان على حفيًا بهم، عطوفًا عليهم، يتفقد أحوالهم ليقرهم على الحسن منها، وينهاهم عَنِ القبيح سأله عَنْ صداقه لها. فقال: ما يعادل وزن نواة من ذهب. فدعا رَسُول اللَّهِ عَلَيْهُ له بالبركة، وأمره أن يولم من أجل زواجه ولو بشاة.

- ١ كراهة التطيب بالزعفران وما يظهر أثره من الطيب للرجال.
- ٢ تفقد الوالي والقائد لأصحابه، وسؤاله عَنْ أحوالهم وأعمالهم، الَّتِي تعنيه وتعنيهم.
- ٣ استحباب تخفيف الصداق. فهذا عبد الرحمن بن عوف، لم يصدق زوجته إلَّا وزن خمسة دراهم من ذهب.
- ٤ الإشارة إِلَى أصل الصداق فِي النكاح، بناء على مقتضى الشرع والعادة.
- ٥ الدعاء للمتزوج بالبركة، وقد ورد الدعاء للمتزوج بهذا الدعاء «بَارَكَ اللَّهُ لَكَ وَبَارَكَ عَلَيْكَ وَجَمَعَ بَيْنَكُمَا بِخَيْرِ» (١٠).
- ٦ مشروعية الوليمة من الزوج، وأن لا تقل عَنْ شاة إذا كان من ذوي اليسار. قَالَ ابن دقيق العيد: الوليمة: الطعام المتخذ لأجل العرس، وهو من المطلوبات شرعًا، ولعل من فوائده إشهار النكاح باجتماع الناس للوليمة.
- ٧ أن يدعى إليها أقارب الزوجين، والجيران، والفقراء، وأهل الخير ليحصل
   التعارف والتآلف، والبركة، وأن يجتنب السرف، والمباهاة، والخيلاء.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۱۰۹۱)، وأبو داود (۲۱۳۰)، وابن ماجه (۱۹۰۵)، وأحمد (۸۷۳۳)

- ٨ قال شيخ الإسلام: أجمع العلماء على جواز عقد النكاح بدون فرض الصداق، وتستحق مهر المثل إذا دخل بها بإجماعهم.
- ٩ وقال أيضًا: وإذا أصدقها دينًا كثيرًا فِي ذمته، وهو ينوي ألَّا يعطيها إياه
   كان ذلك حرامًا عليه.

وما يفعله بعض أصحاب الخيلاء والكبرياء من تكثير المهر للرياء والفخر، وهم لا يقصدون أخذه من الزوج، وهو ينوي ألَّا يعطيهم إياه، فهذا منكر قبيح مخالف للسنة، خارج عَنِ الشريعة. وإن قصد الزوج أن يؤديه، وهو فِي الغالب لا يطيقه فقد حمل نفسه وشغل ذمته وتعرض لنقص حسناته، وأهل المرأة قد آذوا صهرهم وضروه

كنابالطلان



# كناب الطيلاق

الطلاق فِي اللغة: حل الوثاق. مشتق من الإطلاق، وهو الترك والإرسال. وفي الشرع: حل عقدة التزويج، والتعريف الشرعي فرد من معناه اللغوي العام. قَالَ إمام الحرمين: هو لفظ جاهلي ورد الشرع بتقريره.

وحكمه ثابت فِي الكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس الصحيح. فأما الكتاب فنحو ﴿ الطّلَاقُ مُرَّتَانِ ﴾ [البَقرَة: ٢٢٩]، وغيرها من الآيات. وأما السنة، فقوله ﷺ: «أَبْغَضُ الْحَلَالِ إِلَى اللَّهِ الطّلَاقُ»(١) وغيره من فعله وتقريره ﷺ. والأمة مجمعة عليه، والقياس يقتضيه. فإذا كان يتم النكاح بالعقد لمصالحه وأغراضه فإنه يفسخ ذلك العقد بالطلاق، للمقاصد الصحيحة.

والأصل في الطلاق الكراهة؛ للحديث المتقدم، ولأنه حَلُّ لعرى النكاح، الَّذِي رغب فيه الشارع، وحث عليه، وجعله سببًا لكثير من مصالح الدين والدنيا؛ لذا فإن الطلاق سبب في إبطال هذه المصالح وإفسادها، والله لا يحب الفساد. فمن هنا كرهه الشارع، لكنه عند الحاجة إليه نعمة كبيرة، وفضل عظيم، إذ يحصل به الخلاص من العشرة المرة، وفراق من لا خير في البقاء معه، إما لضعف في الدين، أو سوء في الأخلاق، أو غير ذلك مما يسبب قلق الحياة ونكد الاجتماع. والله حكيم عليم واسع الرحمة.

وبهذا تعرف جلالة هذا الدين، وسمو تشريعاته؛ لأنها الموافقة للعقل الصحيح، والمتمشية مع مصالح الناس ويشرع الطلاق على الكيفية الآتية في وسط الأحكام وقوام للأمور، خلافًا لليهود والمشركين الذين يطلقون ويراجعون بلا عد، ولا حد. وخلافًا للنصارى الذين لا يبيحون الطلاق، فتكون الزوجة غُلَّا في عنق زوجها وإن لم توافقه، أو لم تحقق مصالح النكاح، ولذا أخذت به أوروبا وأمريكا لما رأوا مصالحه، ومنافعه. والله حكيم عليم.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۲۱۷۸)، وابن ماجه (۲۰۱۸)

ولو قدم هذا الدين وتشريعاته السمحة إِلَى الناس كما هي، بعيدة عَنْ أكاذيب المفترين، وخرافات المتنطعين، لأخذ به كل منصف، ولأصبح الدين هو النظام العام، وتحققت رسالته العامة.



# الحديث الثالث عشر بعد الثلاثمائة

(٣١٣) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما: "أَنَّهُ طَلَّقَ امْرَأَتَهُ وَهِيَ حَافِضٌ، فَذَكَرَ ذَلِكَ عُمَرُ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَتَغَيَّظَ مِنْهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، ثُمَّ قَالَ: لِيُرَاجِعْهَا ثُمَّ يُمْسِكُهَا حَتَّى تَطْهُرَ، ثُمَّ تَحِيضَ فَتَطْهُرَ، فَإِنْ بَدَا لَهُ أَنْ يُطَلِّقُهَا قَبْلَ أَنْ يُطَلِّقُهَا قَبْلَ أَنْ يُمَسَّهَا، فَتِلْكَ الْعِدَّةُ كَمَا أَمَرَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ». (البخاري (٤٩٠٨) و (٢٥٦٥) و (٢٥٦٥) و (٢١٦٥). وفي لفظ: "حَتَّى تَحِيضَ حَيْضَةً مُسْتَقْبَلَةً، سِوَى حَيْضَتِهَا الَّتِي طَلَّقَهَا فِيهَا». مسلم (١٤٧١). وفي لفظ: "فَحُسِبَتْ مِنْ طَلَاقِهَا، وَرَاجَعَهَا عَبْدُ اللَّهِ كَمَا أَمَرَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ». (مسلم ١٤٧١).

000

## المعنى الإجمالي:

طلق عبد اللَّه بن عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا امرأته وهي حائض، فذكر ذلك أبوه للنبي ﷺ، فتغيظ غضبًا، حيث طلقها طلاقًا محرمًا، لم يوافق السنة، ثُمَّ أمره بمراجعتها وإمساكها حتى تطهر من تلك، الحيضة ثُمَّ تحيض أخرى ثُمَّ تطهر منها. وبعد ذلك إن بدا له طلاقها ولم ير فِي نفسه رغبة فِي بقائها فليطلقها قبل أن يطأها. فتلك العدة، الَّتِي أمر اللَّه بالطلاق فيها لمن شاء. ومع أن الطلاق فِي الحيض محرم لَيْسَ على السنة، فقد حسبت عليه تلك الطلقة من طلاقها، فامتثل رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أمر نبيه، فراجعها.

- ١ حريم الطلاق في الحيض، وأنه من الطلاق البدعي اللَّذِي لَيْسَ على أمر
   الشارع.
- ٢ أمره ﷺ ابن عمر برجعتها، دليل على وقوعه. ووجهته أن الرجعة لا
   تكون إلَّا بعد طلاق، ويأتى الخلاف في ذلك إن شاء الله. والأمر

برجعتها يقتضي الوجوب، وإليه ذهب أبو حنيفة وأحمد والأوزاعي، وحمله بعضهم على الاستحباب وذهب إليه الشافعي ورواية عَنْ أحمد واحتجوا بأن ابتداء النكاح لَيْسَ بواجب فاستدامته كذلك.

- ٣ الأمر بإرجاعها إذا طلقها فِي الحيض، وإمساكها حتى تطهر ثُمَّ تحيض فتطهر.
  - ٤ قوله «قَبْلَ أَنْ يَمَسَّهَا» دليل على أنه لا يجوز الطلاق فِي طهر جَامَعَ فيه.
- ٥ الحكمة فِي إمساكها حتى تطهر من الحيضة الثانية هو أن الزوج ربما واقعها فِي ذلك الطهر، فيحصل دوام العشرة؛ ولذا جاء فِي بعض طرق الحديث: «فَإِذَا طَهُرَتْ مَسَّهَا».

وقال ابن عبدالبر الرجعة لا تكاد تعلم صحتها إِلَّا بالوطء؛ لأنه المقصود فِي النكاح. وأما الحكمة فِي المنع من طلاق الحائض فخشية طول العدة. وأما الحكمة فِي المنع من الطلاق فِي الطهر المجامع فيه فخشية أن تكون حاملًا، فيندم الزوجان أو أحدهما. ولو علما بالحمل لأحسنا العشرة، وحصل الاجتماع بعد الفرقة والنفرة. وكل هذا راجع إِلَى قوله تعالى: ﴿ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾ [الطّلاق: ١]، ولله فِي شرعه حكم وأسرار، ظاهرة وخفية.

#### اختلاف العلماء:

ذهب جمهور العلماء ومنهم الأئمة الأربعة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم إِلَى وقوع الطلاق فِي الحيض، ودليلهم على ذلك أمره ﷺ ابن عمر بارتجاع زوجته حين طلقها حائضًا. ولا تكون الرجعة إِلَّا بعد طلاق سابق لها، ولأن فِي بعض ألفاظ الحديث «فَحُسِبَتْ مِنْ طَلَاقِهَا».

وذهب بعض العلماء ومنهم شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم إِلَى أَن الطلاق لا يقع فهو لاغ. واستدلوا على ذلك بما رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالنَّسَائِيُّ، «أَنَّ عَبْدَ الطّلاق لا يقع فهو لاغ. واستدلوا على ذلك بما رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالنَّسَائِيُّ، «أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ: فَرَدَّهَا عَلَيَّ وَلَمْ يَرَهَا اللَّهِ بْنَ عُمَرَ طَلَّقَ امْرَأَتَهُ وَهِيَ حَائِضٌ، قَالَ عَبْدُ اللَّهِ: فَرَدَّهَا عَلَيَّ وَلَمْ يَرَهَا

شَيْعًا»(١). وهذا الحديث فِي (مسلم) بدون قوله: «وَلَمْ يَرَهَا شَيْعًا»(٢). وقد استنكر العلماء هذا الحديث، لمخالفته الأحاديث كلها.

وأجاب ابن القيم عَنْ أدلة الجمهور بأن الأمر برجعتها معناها إمساكها على حالها الأولى؛ لأن الطلاق لم يقع فِي وقته المأذون فيه شرعًا فهو ملغى، فيكون النكاح بحاله. وأما الاستدلال بلفظ «فَحُسِبَتْ مِنْ طَلَاقِهَا» فليس فيه دليل؛ لأنه غير مرفوع إلَى النّبِيِّ عَيْقٍ. وأطال ابن القيم النقاش فِي هذا الموضوع فِي كتاب (تهذيب السنن) على عادته فِي الصولات والجولات، ولكن الأرجح ما ذهب إليه جمهور العلماء، والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱٤۷۱)، وأبو داود (۲۱۸۵)، والنسائي (۳۳۹۲)

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٢١٨٥)، وأحمد (٥٤٩٩)

# الحديث الرابع عشر بعد الثلاثمائة

(٣١٤) عَنْ فَاطِمَةَ بِنْتِ قَيْسٍ: «أَنَّ أَبَا عَمْرِو بْنَ حَفْصِ طَلَّقَهَا الْبَتَّةَ وَهُوَ غَائِبٌ - وَفِي رِوَايَةٍ: طَلَّقَهَا ثَلَاثًا - فَأَرْسَلَ إِلَيْهَا وَكِيلَهُ بِشَعِيرٍ، فَسَخِطَتْهُ فَقَالَ: كَيْسَ وَاللَّهِ مَا لَكِ عَلَيْهِ نَفَقَةٌ - وَفِي لَفْظٍ: وَلَا سُكْنَى - فَأَمَرَهَا أَنْ تَعْتَدَّ فِي بَيْتِ أُمِّ شَرِيكٍ، ثُمَّ لَكِ عَلَيْهِ نَفَقَةٌ - وَفِي لَفْظٍ: وَلَا سُكْنَى - فَأَمَرَهَا أَنْ تَعْتَدَّ فِي بَيْتِ أُمِّ شَرِيكٍ، ثُمَّ قَالَ: يَلْكَ امْرَأَةٌ يَغْشَاهَا أَصْحَابِي، اعْتَدِّي عِنْدَ ابْنِ أُمِّ مَكْتُومٍ؛ فَإِنَّهُ رَجُلٌ أَعْمَى قَالَ: يَلْكَ امْرَأَةٌ يَغْشَاهَا أَصْحَابِي، اعْتَدِّي عِنْدَ ابْنِ أُمِّ مَكْتُومٍ؛ فَإِنَّهُ رَجُلٌ أَعْمَى قَالَ: يَلْكَ امْرَأَةٌ يَعْشَاهَا أَصْحَابِي، اعْتَدِي عِنْدَ ابْنِ أُمِّ مَكْتُومٍ؛ فَإِنَّهُ رَجُلٌ أَعْمَى قَالَ: يَلْكَ امْرَأَةٌ يَعْشَاهَا أَصْحَابِي، اعْتَدِي عِنْدَ ابْنِ أُمِّ مَكْتُومٍ؛ فَإِنَّهُ رَجُلٌ أَعْمَى تَضَعِينَ ثِيَابَكِ عِنْدَهُ، فَإِذَا حَلَلْتِ فَآذِنِينِي. قَالَتْ: فَلَمَّا حَلَلْتُ ذَكُرْتُ لَهُ أَنَّ مُعَاوِيَةً مَعْمَلِ اللَّهِ عَيْقِ: أَمَّا أَبُو جَهْمٍ فَلَا يَضَعُ عَصَاهُ عَنْ عَاتِقِهِ، وَأَمَّا مُعَاوِيَةُ فَصُعْلُوكٌ لَا مَالَ لَهُ، انْكِحِي أُسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ فَكُوهُ لَا مَالَ لَهُ، انْكِحِي أُسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ فَكُو لَا مَالَ لَهُ، انْكِحِي أُسَامَةً بْنَ زَيْدٍ فَكُومُ لُكُ لَا مَالَ لَهُ، انْكِحِي أُسَامَةً بْنَ زَيْدٍ فَنَكُحْتُهُ، فَجَعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا وَاغْتَبَطْتُ بِهِ».

#### OOO

## الغريب:

- ١ الْبَتَّة: البت: القطع. قَالَ فِي المصباح: بَتَ الرجل طلاق امرأته، فهي مبتوتة، والأصل مبتوت طلاقها والمراد هنا أنه طلقها طلاقًا بائنًا لا رجعة فيه.
- ٢ فَسَخِطَتْهُ: السخط: ضد الرضا، قَالَ فِي مختار الصحاح: أسخطه:
   أغضبه. وتسخط عطاءه، استقله. فالمراد هنا أنها استقلت النفقة.
- ٣ أُمُّ شَرِيكِ: بفتح الشين وكسر الراء، بعدها ياء ثُمَّ كاف: إحدى فضليات نساء الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم.
  - ٤ يَغْشَاهَا أَصْحَابِي: يراد بغشيانهم كثرة ترددهم إليها؛ لصلاحها وفضلها.
    - ٥ فَآذِنِينِي: بمد الهمزة، أي أعلميني.

- 7 فَلَا يَضَعُ عَصَاهُ عَنْ عَاتِقِهِ: العاتق ما بين العنق والمنكب، وهو مكان وضع العصا. وهذا التعبير كناية عَنْ شدته على النساء، وكثرة ضربه لهن؛ ويفسر هذا المعنى روايتا (مسلم). الأولى: «وَأَمَّا أَبُو جَهْمٍ فَرَجُلٌ ضَرَّابٌ لِلنِّسَاءِ»(١). الثانية: «وَأَبُو جَهْمٍ فِيهِ شِدَّةٌ عَلَى النِّسَاءِ»(١). و(جهم) مفتوح الجيم، ساكن الهاء.
  - ٧ فَصُعْلُوكُ: بضم الصاد، التصعلك، هو الفقر. والصعلوك هو الفقير.
    - ٨ انْكِحِى أُسامَةً: بكسر الهمزة، ضبطه المطرزي.

## المعنى الإجمالي:

بَتَّ أبو عمرو بن حفص طلاق زوجته فاطمة بنت قيس. والمبتوتة لَيْسَ لها نفقة على زوجها، ولكنه أرسل إليها بشعير، فظنت أن نفقتها واجبة عليه ما دامت في العدة، فاستقلت الشعير وكرهته، فأقسم أنه لَيْسَ لها عليه شيء. فشكته إلى رُسُول اللَّهِ عَلَيْهِ فأخبرها أنه لَيْسَ لها نفقة عليه ولا سكنى، وأمرها أن تعتد في بيت أم شريك.

ولما ذكر على أن أم شريك يكثر على بيتها تردد الصحابة، أمرها أن تعتد عند ابن أم مكتوم لكونه رجلًا أعمى، فلا يبصرها إذا وضعت ثيابها، وأمرها أن تخبره بانتهاء عدتها، ولعله أرادها لأسامة بن زيد، فخشى أن تعتد فتتزوج قبل أن يعلم.

فلما اعتدت خطبها معاوية و أبو جهم، فاستشارت النَّبِيَّ عَلَيْ فِي ذلك. وبما أن النصح واجب - لا سيما للمستشير - فإنه لم يشر عليها بواحد منهما. ولم يرده لها؛ لأن أبا جهم شديد على النساء وسيىء الخلق، ومعاوية فقير لَيْسَ عنده مال، وأمرها بنكاح أسامة، فكرهته لكونه مولى. ولكنها امتثلت أمر النَّبِيِّ عَلَيْ ، فقبلته، فاغتبطت به، وجعل اللَّه فيه خيرًا كثيرًا.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱٤۸۰)، وابن ماجه (۱۸۲۹)، وأحمد (۲۲۷۷۹)

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٢٦٧٧٥)

- ١ قوله: «طَلَّقَهَا ثَلَاثًا» لَيْسَ معناه تكلم بهن دفعة واحدة، فهذا محرم غضب منه النَّبِيُّ عَلَيْ وقال: «أَيُلْعَبُ بِكِتَابِ اللَّهِ وَأَنَا بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ؟»(١).
   ولكنه كما قَالَ النووي -: كان قد طلقها قبل هذا اثنتين. وكما ورد في بعض ألفاظ هذا الحديث في (مسلم) «أَنَّهُ طَلَّقَهَا طَلْقَةً كَانَتْ بَقِيَتْ لَهَا مِنْ طَلَاقِهَا»(١).
- ٢ أن المطلقة طلاقًا باتًا لَيْسَ لها نفقة ولا سكنى فِي عدتها، ما لم تكن
   حاملًا.
- ٣ جواز التعريض بخطبة المعتدة البائن، حيث قَالَ: «فَإِذَا حَلَلْتِ فَآذِنينِي».
- ٤ ذكر الغائب بما يكره على وجه النصح، ولا يكون حينئذ غيبة محرمة.
- حواز نكاح غير المكافئ فِي النسب، إذا رضيت به الزوجة والأولياء
   فأسامة قد مسه الرق، وفاطمة قرشية.
- ٦ وجوب النصح لكل أحد لا سيما المستشير. فمن استشارك فقد ائتمنك،
   وأداء الأمانة واجب.
  - ٧ تستر المرأة عَن الرجال، وابتعادها عَنْ أمكنتهم ومجتمعاتهم.
- ٨ ليس فِي أمرها بالاعتداد فِي بيت ابن أم مكتوم دليل على جواز نظر المرأة إِلَى الرجل، فقد أمرها بالابتعاد عَنِ الرجال عند هذا الأعمى مع أمرها بغض بصرها عنه كما قَالَ اللَّه تعالى: ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَلَرِهِنَ ﴾ [النُّه: ٣١].

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي (۳٤٠١) (۲) رواه مسلم (۱٤٨٠)

وكما أمر على أم سلمة وميمونة بالاحتجاب حين دخل ابن أم مكتوم، فقالتا: إنه أعمى. فَقَالَ: «أَفَعَمْيَاوَانِ أَنْتُمَا فَلَيْسَ تُبْصِرَانِهِ؟»(١) حديث حسن فِي السنن. قَالَ النووي: الصحيح الَّذِي عليه الجمهور وأكثر أصحابنا أنه يحرم على المرأة النظر إلى الأجنبي كما يحرم نظره إليها. ثُمَّ استدل بالآية وَقَالَ: إن الفتنة مشتركة، كما يخاف الافتتان بها يخاف الافتتان به. ويدل عليه من السنة حديث أم سلمة.

٩ - جواز الخطبة على خطبة الغير إذا لم يعلم بالخاطب، وعلم أنه لم يجب.

١٠- أن امتثال أمر النَّبِيِّ ﷺ خير وبركة، سواء أحبه الإنسان أو لا.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء هل للبائن نفقة وسكنى، زمن العدة، أو لا؟ فذهب الإمام أحمد: إِلَى أنه لَيْسَ لها نفقة، ولا سكني، وهو قول علي، وابن عباس، وجابر. وبه قَالَ عطاء، وطاوس، والحسن، وعكرمة، وإسحاق، وأبو ثور، وداود، مستدلين بحديث الباب. وذهب الحنفية إِلَى أن لها النفقة والسكنى، وهو مروي عَنْ عمر، وابن مسعود وَقَالَ به ابن أبي ليلى، وسفيان الثوري، مستدلين بما رُوِيَ عَنْ عُمَرَ: «لَا نَدَعُ كِتَابَ رَبِّنَا لِقَوْلِ امْرَأَةٍ»(٢). وذهب مالك، والشافعي، إِلَى أن لها السكنى دون النفقة، وهو مذهب عائشة، وفقهاء المدينة السبعة، ورواية عَنْ أحمد، مستدلين بقوله تعالى: ﴿ أَسَكِنُوهُنَ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِن وُجُدِكُمْ ﴾ [الطّهَق: ٦].

والصحيح هو القول الأول؛ لقوة الدليل وعدم المعارض. فأما القول الثاني فضعيف؛ لأن هذه الكلمة الَّتِي استدلوا بها لم تثبت عَنْ عمر. فقد سئل الإمام أحمد: أيصح هذا عَنْ عمر؟ قَالَ: لا. وعلى فرض صحتها، فصريح كلام النَّبِيّ مقدم على اجتهاد كل أحد. وأما أصحاب القول الثالث فلا يستقيم لهم الاستدلال بالآية؛ لأنها جَاءَت فِي حكم الرجعية، لا فِي حكم البائن. ويوضح

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۷۷۸)، وأبو داود (۲۱۱۲)، وأحمد (۲۰۹۹۷)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱٤۸۰)، وأبو داود (۲۲۹۱).

## تيسير العلام شرح عمدة الأحكام

ذلك قوله تعالى :﴿ لَا تَدْرِى لَعَلَ اللّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ﴾ [الطّلَاق: ١]. وإحداث الأمر، معناها تغيره نحو الزوجة ورغبته فيها فِي زمن العدة، وهو مستحيل فِي البائن.

# بابالعنة

العِدَّة: بكسر العين المهملة مأخوذ من (العدد) بفتح الدال؛ لأن أزمنة العدة محصورة. وهي تربص المرأة المحدود شرعًا، عَنِ التزويج بعد فراق زوجها.

والأصل فيه، الكتاب، والسنة، والإجماع. فأما الكتاب، فمثل قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَقَتُ يَرَبَّصُ فَا السنة، فكثيرة ﴿ وَٱلْمُطَلَقَتُ يَرَبَّصُ فَاللَّهِ وَغِيرِها. وأما السنة، فكثيرة جدًّا منها ما تقدم من أمره ﷺ فاطمة: «أَنْ تَعْتَدَّ فِي بَيْتِ أُمِّ شَرِيكٍ»(١). وقد أجمع العلماء عليها، استنادًا إِلَى نصوص الكتاب والسنة الكثيرة.

وقد جعل اللّه تبارك وتعالى هذه العدة تتربص فيها المفارقة؟ لحكم وأسرار عظيمة. وهذه الحكم تختلف باختلاف حال المفارقة، فمنها العلم ببراءة الرحم؛ لئلا يجتمع ماء الواطئين في رحم واحد، فتختلط الأنساب، وفي اختلاطها الشر والفساد، ومنها تعظيم خطر عقد النكاح، ورفع قدره، وإظهار شرفه، ومنها تطويل زمن الرجعة للمطلق، إذ لعله يندم، فيكون عنده زمن يتمكن فيه من الرجعة. وهذه الحكمة ظاهرة في عدة الرجعية وأشار إليها القرآن: ﴿ لَا تَدْرِى لَعَلَّ اللّهَ يُحُدِثُ بَعْدَ اللّهَ أَمْرًا ﴾ [الطّلَاق: ١]. وفيه قضاء حق الزوج، وإظهار التأثر لفقده، وهذا في حق المتوفى عنها. ولها حكم كثيرة، لحق الزوج والزوجة، وحق الولد، وحق اللّه قبل ذلك كله بامتثال أمره. فمجرد اتباع أوامره، سر عظيم من أسرار شرعه، والله الموفق.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱٤۸۰)، والترمذي (۱۱۳۵)، والنسائي (۳۲٤٥)، وأبو داود (۲۲۸٤)

# الحديث الخامس عشر بعد الثلاثمائة

(٣١٥) عَنْ سُبَيْعَةَ الْأَسْلَمِيَّةِ، «أَنَّهَا كَانَتْ تَحْتَ سَعْدِ ابْنِ خَوْلَةَ وَهُوَ مِنْ بَنِي عَامِرِ بْنِ لُؤَيِّ، وَكَانَ مِمَّنْ شَهِدَ بَدْرًا، فَتُوُفِّي عَنْهَا فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ وَهِي حَامِلٌ، فَلَمْ تَنْشَبْ - تَلْبَثْ - أَنْ وَضَعَتْ حَمْلَهَا بَعْدَ وَفَاتِهِ، فَلَمَّا تَعَلَّتْ مِنْ نِفَاسِهَا تَجَمَّلَتْ فَلَمْ تَنْشَبْ - تَلْبَثْ - أَنْ وَضَعَتْ حَمْلَهَا بَعْدَ وَفَاتِهِ، فَلَمَّا تَعَلَّتْ مِنْ نِفَاسِهَا تَجَمَّلَتْ لِلْخُطَّابِ، فَدَخَلَ عَلَيْهَا أَبُو السَّنَابِلِ بْنُ بَعْكَكٍ - رَجُلٌ مِنْ بَنِي عَبْدِ الدَّارِ - فَقَالَ لِلْخُطَّابِ، فَدَخَلَ عَلَيْهَا أَبُو السَّنَابِلِ بْنُ بَعْكَكٍ - رَجُلٌ مِنْ بَنِي عَبْدِ الدَّارِ - فَقَالَ لَهَا: مَا لِي أَرَاكِ مُتَجَمِّلَةً، لَعَلَّكِ تَرْجِينَ النِّكَاحَ؟ وَاللَّهِ مَا أَنْتِ بِنَاكِحٍ حَتَّى تَمُرَّ عَلَيْكِ أَرْبَعَةُ أَشْهُرٍ وَعَشْرً. قَالَتْ سُبَيْعَةُ: فَلَمَّا قَالَ لِي ذَلِكَ جَمَعْتُ عَلَيَّ ثِيَابِي حِينَ عَلْمَا قَالَ لِي ذَلِكَ جَمَعْتُ عَلَيَّ ثِيَابِي حِينَ أَمْسَيْتُ، فَأَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَسَأَلْتُهُ عَنْ ذَلِكَ فَأَفْتَانِي بِأَنِّي قَدْ حَلَلْتُ حِينَ وَضَعْتُ، فَأَتْنِي بِأَنِّي قَدْ حَلَلْتُ حِينَ وَضَعْتُ، وَإِنْ كَانَتْ فِي دَمِهَا، غَيْرَ وَضَعْتُ، وَإِنْ كَانَتْ فِي دَمِهَا، غَيْرَ

OOO

## الغريب:

- ١ سُبَيْعَةً: بضم السين وفتح الباء الموحدة.
- ٢ فَلَمْ تَنْشَبْ: بفتح الشين، أي لم تمكث طويلًا.
- ٣ تَعَلَّتُ مِنْ نِفَاسِهَا: بفتح العين وتشديد اللام، معناه ارتفع نفاسها وطهرت من دمها.
  - ٤ بَعْكُك: بفتح الباء الموحدة ثُمَّ عين ساكنة ثُمَّ كافين الأولى مفتوحة.

## المعنى الإجمالي:

توفي سعد ابن خولة عَنْ زوجته سبيعة الأسلمية وهي حامل. فلم تمكث طويلًا حتى وضعت حملها. فلما طهرت من نفاسها، وكانت عالمة أنها بوضع حملها قد خرجت من عدتها وحلت للأزواج، تجملت. فدخل عليها أبو السنابل، وهي

متجملة، فعرف أنها متهيئة للخُطَّاب. فأقسم - على غلبة ظنه - أنه لا يحل لها النكاح حتى يمر عليها أربعة أشهر وعشر؛ أخذًا من قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾ [البَقرَة: ٢٣٤]، وكانت غير متيقنة من صحة ما عندها من العلم، والداخل أكد الحكم بالقسم. فأتت النَّبِيَ ﷺ، فسألته عَنْ ذلك، فأفتاها بحلها للأزواج حين وضعت الحمل فإن أحبت الزواج، فلها ذلك؛ عملًا بقوله تعالى: ﴿ وَأُولَنتُ ٱلْأَمْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ [الطّدَق: ٤].

- ١ وجوب العدة على المتوفى عنها زوجها.
  - ٢ أن عدة الحامل، تنتهي بوضع حملها.
- ٣ عموم إطلاق الحمل، يشمل ما وضع، وفيه خلق إنسان.
- إن عدة المتوفى عنها غير حامل أربعة أشهر وعشر للحرة وشهران وخمسة أيام للأمة.
- ٥ يباح لها التزويج، ولو لم تطهر من نفاسها، لما روت «فَأَفْتَانِي بِأَنِّي قَدْ
   حَلَلْتُ حِينَ وَضَعْتُ حَمْلِي... إلخ» كما رواه ابن شهاب الزهري.
- تال شیخ الإسلام: والقرآن لَیْسَ فیه إیجاب العدة بثلاثة قروء إلاً على المطلقات، لا على من فارقها زوجها بغیر طلاق، ولا على من وطئت بشبهة، ولا على المزني بها.
- توفيق بين آيتين: عموم قوله تعالى: ﴿ وَأُولَنَتُ ٱلْأَخْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ [الطّدَق: ٤] يفيد أن كل معتدة بطلاق أو موت تنتهي عدتها، بوضع حملها. وعموم قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصَّنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾ [البقيرة: ٤٣٣] يفيد أن عدة كل متوفى عنها أربعة أشهر وعشر، سواء كانت حاملًا، أو حائلًا.

ولهذا التعارض ذهب بعض العلماء - وهم قلة - إِلَى أن عدة المتوفى عنها أبعد الأجلين، بالأشهر أو الحمل. فإن كان حملها أكثر من أربعة أشهر وعشر اعتدت به. وإن وضعت قبلهن اعتدت بالأشهر، خروجًا من التعارض. ولكن جمهور العلماء، ومنهم الأئمة الأربعة، ذوو المذاهب الخالدة ذهبوا إلى تخصيص آية ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُم لَّ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشَرًا ﴾ [البَقرة: ١٢٣] بحديث سبيعة الذي معنا، فتكون الآية هذه خاصة في غير ذوات الأحمال، وأبقوا الآية الأولى على عمومها بأن وضع الحمل غاية كل عدة في حياة أو وفاة. وبهذا التخصيص تجتمع الأدلة، ويزول الإشكال. ويقصد هذا التخصيص أن أكبر حكم العدة، هو العلم ببراءة الرحم، وهو ظاهر بوضع الحمل.

فائدة: سئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه اللَّه عَنْ رجل ترك زوجته ست سنين ولم يترك لها نفقة، ثُمَّ بعد ذلك تزوجت رجلًا ودخل بها، ثُمَّ حضر الزوج.

فأجاب: إن النكاح الأول فسد لتعذر النفقة من جهة الزوج، وانقضت عدتها، ثُمَّ تزوجت الثاني قبل فسخ نكاح الأول فنكاحه باطل.

# باب تحدوم إحداد المسرأة أكثر من لاث إلا على زوج

الإحداد فِي اللغة المنع، فاشتق من هذه المادة إحداد المرأة؛ لأن الزوجة المتوفى عنها ممنوعة من الزينة، والطيب، والزواج، شرعًا. وقد أجمع العلماء عليه بعد استنادهم على النصوص الصحيحة الصريحة فِي مشروعيته.

وله فوائد كثيرة، أكبرها أداء المرأة حق زوجها الَّذِي هو أعظم الناس حقًّا عليها، وذلك بإظهار التأثر لفراقه. وتحيط نفسها أيضًا بحمى من ترك الزينة عَنْ أعين الخُطَّاب، صيانة لحرمة الزوج مدة التربص.

# الحديث السادس عشر بعد الثلاثمائة

(٣١٦) عَنْ زَيْنَبَ بِنْتَ أُمِّ سَلَمَةَ قَالَتْ: «تُوفِّيَ حَمِيمٌ لِأُمِّ حَبِيبَةَ، فَدَعَتْ بِصُفْرَةٍ فَمَسَحَتْ بِذِرَاعَيْهَا فَقَالَتْ: إِنَّمَا أَصْنَعُ هَذَا لِأَنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: لَا يَجِلُّ لِامْرَأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ تُحِدَّ عَلَى مَيِّتٍ فَوْقَ ثَلَاثٍ إِلَّا عَلَى زَوْجٍ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا». (البخاري (١٢٨١) و (٣٣٤)) ومسلم (١٤٨٦)).

الحميم: القرابة.

 $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$ 

#### الغريب:

- ١ حَمِيم: القريب. وجاء فِي بعض روايات الصحيحين أن المتوفى أبوها.
   أبو سفيان.
  - ٢ بِصُفْرَةٍ: بضم الصاد وسكون الفاء، طيب فيه زعفران أو ورس.

٣ - أَنْ تُحِدَّ: بضم التاء وكسر الحاء: رباعي ماضيه أَحَدَّ. ويجوز فتح التاء وضم الحاء، يقال: أحدت المرأة، وحدت فهي محد وحاد، ولا يقال حادة بالهاء.

## المعنى الإجمالي:

توفي والد أم حبيبة، وكانت قد سمعت النهي عَنِ الإحداد فوق ثلاث إِلَّا على زوج. فأرادت تحقيق الامتثال، فدعت بطيب مخلوط بصفرة، فمسحت ذراعيها، وبينت سبب تطيبها، وهو أنها سمعت النَّبِي عَلَى يَول: «لَا يَجِلُّ لِامْرَأَةٍ تُؤمْن بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، أَنْ تُحِدَّ عَلَى مَيِّتٍ فَوْقَ ثَلَاثٍ، إِلَّا عَلَى زَوْجٍ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا».

- ١ تحريم الإحداد على ميت أكثر من ثلاثة أيام، إِلَّا المرأة على زوجها.
- ٢ إباحة الثلاث على غير الزوج، تخفيفًا للمصيبة، وترويحًا للنفس بإبدائها شيئًا من التأثر على الحبيب المفارق.
- ٣ وجوب إحداد المرأة على زوجها المتوفى، أربعة أشهر وعشرًا وعموم
   الحديث يفيد وجوبه على كل زوجة، مسلمة كانت أو ذمية، كبيرة أو صغيرة.
  - ٤ قوله: «تُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوِمِ الْآخِرِ» سيق للزجر والتهديد.
- ٥ الحكمة في تحديد المدة بأربعة أشهر وعشر، أنها المدة الَّتِي يتكامل فيها تخليق الجنين، وتنفخ فيه الروح إن كانت حاملًا، وإلا فقد برئ رحمها براءة واضحة، لا ريبة فيها.
- ٦ والإحداد: هو اجتنابها كل ما يدعو إلى جماعها ويرغب في النظر إليها، من الزينة والطيب وسيأتى بيانه إن شاء الله.

# باب ما تجتنب الحادّ

# الحديث السابع عشر بعد الثلاثمائة

(٣١٧) عَنْ أُمِّ عَطِيَّةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿لَا تُحِدُّ امْرَأَةٌ عَلَى مَيْتٍ فَوْقَ ثَلَاثٍ، إِلَّا عَلَى زَوْجٍ، أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا، وَلَا تَلْبِسُ ثَوْبًا مَصْبُوغًا إِلَّا فَوْبَ عَصْبٍ، وَلَا تَكْتَحِلُ وَلَا تَمَسُّ طِيبًا وَلَا شَيْئًا إِلَّا إِذَا طَهُرَتْ: نُبْذَةً مِنْ قُسْطٍ أَوْ أَظْفَارٍ». (البخاري (٣٤١)) ومسلم (٩٣٨)).

العصب: ثياب من اليمن، فيها بياض وسواد. والنبذة: الشيء اليسير. والقسط: العود أو نوع من الطيب تبخّر به النفساء. والأظفار: جنس من الطيب لا واحد له من لفظه، وقيل: هو عطر أسود، القطعة منه تشبه الظفر.

#### OOO

#### الغريب:

- ١ عَصْب: بفتح العين ثُمَّ صاد ساكنة مهملتين ثُمَّ باء موحدة، هو ثوب من برود اليمن، يسوى غزله ثُمَّ ينسج مصبوغًا، فيخرج موشى مختلف الألوان.
- ٢ نُبْدُةً: بضم النون وسكون الباء، بعدها ذال معجمة. أي قطعة. ويطلق على الشيء اليسير.
  - ٣ قُسْط: بضم القاف وسكون السين المهملة.
  - ٤ أَظْفَارٍ: بفتح الهمزة. (والقسط) و(الأظفار) نوعان من البخور.

## المعنى الإجمالي:

فِي هذا الحديث ينهى النّبِي ﷺ المرأة أن تحد على ميت فوق ثلاث؛ لأن الثلاث كافية للقيام بحق القريب والتفريج عَنِ النفس الحزينة. ما لم يكن الميت زوجها، فلا بد من الإحداد عليه أربعة أشهر وعشرًا، قيامًا بحقه الكبير، وتصونًا فِي أيام عدته.

ومظهر الإحداد، هو ترك الزينة من الطيب، والكحل، والحلي، والثياب الجميلة، فلا تستعمل شيئًا من ذلك. أما الثياب المصبوغة لغير الزينة، فلا بأس بها من أي لون كان. وكذلك تجعل في فرجها إذا طهرت قطعة يسيرة من الأشياء المزيلة للرائحة الكريهة، وليست طيبًا مقصودًا في هذا الموضع الَّذِي لَيْسَ محلًا للزينة.

- ١ النهي عَنْ إحداد المرأة على ميت فوق ثلاث، غير زوجها.
  - ٢ إباحة الثلاث فما دون، تفريجًا عَن النفس.
- ٣ وجوب إحداد المرأة على زوجها أربعة أشهر وعشرًا، ما لم تكن حاملًا فبوضع الحمل، وتقدم.
- ٤ الإحداد معناه ترك الزينة وما يدعو إلى نكاحها. فعليه تجتنب كل حلي،
   وكل طيب، وكحل، وتجتنب الثياب التي تشهرها من أي نوع ولون.
- ه يباح لها الثوب المصبوغ لغير الزينة. والتجمل وضده راجعان إِلَى عرف كل زمان ومكان، فهو ذوق، فلا يتقيد بنوع من الثياب والهيئة. فقد قَالَ شيخ الإسلام: المعتدة عَنْ وفاة تتربص أربعة أشهر، وتجتنب الزينة والطيب في بدنها وثيابها، وتلزم منزلها، فلا تخرج بالنهار إلّا لحاجة ولا بالليل إلّا لضرورة ولا تلبس الحلى ولا تختضب بحناء ولا غيره

ولا يحرم عليها عمل من الأعمال المباحة ويجوز لها سائر ما يباح لها في غير العدة، مثل كلام من تحتاج إِلَى كلامه من الرجال إذا كانت مسترة، وهذا الَّذِي ذكرته هو سنة رَسُول اللَّهِ عَلَيْ الَّذِي يفعله نساء الصحابة إذا مات أزواجهن. اهـ.

٦ - يباح أن تضع فِي فرجها بعد الطهر هذا المشابه للطيب؛ لقطع الرائحة
 الكريهة.

# الحديث الثامن عشر بعد الثلاثمائة

(٣١٨) عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «جَاءَتِ امْرَأَةٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ ابْنَتِي تُوُفِّيَ عَنْهَا زَوْجُهَا، وَقَلِ اشْتَكَتْ عَيْنَهَا أَفَنَكْحُلُهَا؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: لَا. مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا، كُلُّ ذَلِكَ يَقُولُ: لَا. ثُمَّ قَالَ: إِنَّمَا هِيَ أَرْبَعَةُ أَشْهُرٍ وَعَشْرٌ، وَقَدْ كَانَتْ إِحْدَاكُنَّ فِي الْجَاهِلِيَّةِ تَرْمِي بِالْبَعْرَةِ عَلَى رَأْسِ الْحَوْلِ. فَقَالَتْ زَيْنَبُ: كَانَتِ الْمَرْأَةُ إِذَا تُوفِي عَنْهَا زَوْجُهَا دَخَلَتْ حِفْشًا وَلَبِسَتْ شَرَّ الْحَوْلِ. فَقَالَتْ زَيْنَبُ: كَانَتِ الْمَرْأَةُ إِذَا تُوفِي عَنْهَا زَوْجُهَا دَخَلَتْ حِفْشًا وَلَبِسَتْ شَرَّ وَقَدْ كَانَتِ الْمَرْأَةُ إِذَا تُوفِي عَنْهَا زَوْجُهَا دَخَلَتْ حِفْشًا وَلَبِسَتْ شَرَّ وَقَدْ كَانَتِ الْمَرْأَةُ إِذَا تُوفِي عَنْهَا زَوْجُهَا دَخَلَتْ حِفْشًا وَلَبِسَتْ شَرَّ وَقَدْ كَانَتِ الْمَوْقَةُ إِذَا تُوفِي عَنْهَا رَوْجُهَا دَخَلَتْ حِفْشًا وَلَبِسَتْ شَرَّ وَقَدْ كَانَتِ الْمَرْأَةُ إِذَا تُوفِي عَنْهَا رَوْجُهَا دَخَلَتْ حِفْشًا وَلَبِسَتْ شَرَّ وَقَدْ كَانِي الْمُولِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَوْقَ عَلْمَ عَمْلًا وَلَا شَيْعًا حَتَّى تَمُرَّ عَلَيْهَا سَنَةٌ، ثُمَّ تُؤْتِى بِدَابَّةٍ - حِمَارٍ أَوْ طَيْرِ وَهِ شَاقٍ - فَتَفْتَالًى بِهِ، فَقَلَّمَا تَفْتَضُ بِشَيْءٍ إِلَّا مَاتَ، ثُمَّ تَخْرُجُ فَتُعْطَى بَعْرَةً فَتَرْمِي إِلَا مَاتَ، ثُمَّ تَخْرُجُ فَتُعْطَى بَعْرَةً فَتَرْمِي وَلَا اللَّهِ الْمَاتَ مِنْ طِيبٍ أَوْ غَيْرِهِ». (البخاري (١٤٨٩) و (١٤٨٩)) و (١٤٨٩) و (مسلم (١٤٨٨) و (١٤٨٩)).

#### OOO

## الغريب:

- ١ الْبَعْرَة: بفتح العين وإسكانها.
- ٢ حِفْشًا: بكسر الحاء المهملة وإسكان الفاء ثُمَّ شين معجمة. هو البيت الصغير الحقير.
- ٣ فَتَفْتَضُ بِهِ: بفاء ثُمَّ مثناة ثُمَّ فاء ساكنة ثُمَّ مثناة مفتوحة ثُمَّ ضاد معجمة مثقلة. معناه أنها تتمسح به فتنقي به درنها ووسخها الَّذِي تراكم عليها، طيلة هذه المدة. وهي عادة من عاداتهم فِي الجاهلية.
  - ٤ أَفَنَكُحُلُهَا: بضم الحاء.

## المعنى الإجمالي:

جَاءَت امْرَأَة تستفتي النَّبِيّ ﷺ، فتخبره أن زوج ابنتها توفي فهي حاد عليه، والحاد تجتنب الزينة، ولكنها اشتكت وجعًا فِي عينيها فهل من رخصة فنكحلها؟

فقال: لا ، مكررًا ذلك، مؤكدًا. ثُمَّ قلل على المدة ، الَّتِي تجلسها حادًا لحرمة الزوج وهي أربعة أشهر وعشر، أفلا تصبر هذه المدة القليلة الَّتِي فيها شيء من السعة. وكنتن فِي الجاهلية ، تدخل الحاد منكن بيتًا صغيرًا كأنه زرب وحش، فتتجنب الزينة ، والطيب، والماء ، ومخالطة الناس، فتراكم عليها أوساخها وأقذارها ، معتزلة الناس سنة كاملة. فإذا انتهت منها أعطيت بعرة ، فرمت بها ، إشارة إلى أن ما مضى عليها من ضيق وشدة وحرج لا يساوي - بجانب القيام بحق زوجها - هذه البعرة. فجاء الإسلام فأبدلكن بتلك الشدة نعمة ، وذلك الضيق سعة ، ثمَّ لا تصبر عَنْ كحل عينها ، فليس لها رخصة ؛ لئلا تكون سلمًا إلَى فتح باب الزينة للحاد.

- ١ وجوب الإحداد أربعة أشهر وعشرًا، على المتوفى عنها زوجها.
- ٢ أن تجتنب كل زينة، من لباس، وطيب، وحلي وكحل وغيرها. ومن الزينة هذه المساحيق والأصباغ، الَّتِي فتن بها الناس أخيرًا، من (بودرة) و (مناكير) ونحو ذلك. فالمقصود بذلك جميع الزينة بأنواع مظاهرها وأشكالها، من كل ما يدعو إلى الرغبة في المرأة.
- ٣ أن تجتنب الكحل الَّذِي يكون زينة فِي العين ولو لحاجة إليه. ولا بأس بالتداوي، بما لَيْسَ فيه زينة، من كحل لَيْسَ له أثر وقطرة ونحوها.
   فالمدار فِي ذلك على الزينة والجمال.
- يسر هذه الشريعة وسماحتها، حيث خففت آصار الجاهلية وأثقالها. ومن ذلك ما كانت تعانيه المرأة بعد وفاة زوجها، من ضيق، وحرج، ومحنة، وشدة، طيلة عام. فخفف الله تعالى هذه المدة، بتقصيرها إلى نحو ثلثها، وبإبطال هذا الحرج الَّذِي ينال هذه المرأة المسكينة. فأباح لها النظافة في جسمها، وثوبها، ومسكنها، وأباح لها مخالطة أقاربها

ونسائها فِي بيتها. وحفظ للزوج حقه، باجتنابها ما يشهرها، من زينة، ويرغب بها، فِي مدة، هي من حقوقه، والله حكيم عليم. كنابللعان



# كنابللعان

اللعان: مشتق من اللعن، وهو الطرد والإبعاد. فيكون هذا الكتاب سمي (كتاب اللعان) إما مراعاة للفظ، لأن الرجل يلعن نفسه في الخامسة من الشهادات على صدق دعواه. واشتق من دعاء الرجل باللعن لا من دعاء المرأة (بالغضب)؛ لتقدم اللعن على الغضب في الآيات. وإما مراعاة للمعنى - وهو الطرد والإبعاد - لأن الزوجين يفترقان بعد تمامه، فرقة لا اجتماع بعدها.

وتعريفه شرعًا: أنه شهادات مؤكدات بأيمان من الزوجين، مقرونة بلعن أو غضب، والأصل فيه الكتاب والسنة، والإجماع. فأما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرُمُونَ أَزَّوَ جَهُمٌ وَلَرْ يَكُن لَمُمُ شُهَدَاهُ إِلَّا أَنفُسُهُمْ ﴾ [النئور: ٦] الآية. وأما السنة فمثل حديث الباب. وقد أجمع عليه العلماء في الجملة.

حكمته التشريعية: الأصل أنه من قذف محصنًا بالزنا صريحًا فعليه إقامة البينة، وهي أربعة شهود .وإن لم يأتِ بهؤلاء الشهود فعليه حد القذف، ثمانون جلدة، كما قَالَ تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَرْ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَلَةً فَالْبَلِدُوهُمْ ثَمَنيِنَ جَلَدَةً ﴾ [النثور: ٤]، استثني من هذا العموم إذا قذف الرجل زوجته بالزنا، فعليه إقامة البينة أربعة شهود على دعواه. فإن لم يكن لديه أربعة شهود، فيدرأ عنه حد القذف أن يحلف أربع مرات: إنه لمن الصادقين فيما رماها به من الزنا، وفي الخامسة يلعن نفسه، إن كان من الكاذبين. وذلك أن الرجل إذا رأى الفاحشة في زوجه، فلا يتمكن من السكوت، كما لو رآه من الأجنبية؛ لأن هذا عار عليه، وفضيحة له، وانتهاك لحرمته. ولا يقدم على قذف زوجه إلّا من تحقق؛ لأنه لن يقدم على هذا إلّا بدافع من الغيرة الشديدة، إذ إن العار واقع عليهما، فيكون هذا مقويًّا لصحة بدافع من الغيرة الشديدة، إذ إن العار واقع عليهما، فيكون هذا مقويًّا لصحة دعواه.

#### OFFI OFFI OFFI

# الحديث التاسع عشر بعد الثلاثمائة

رَسُولَ اللَّهِ، أَرَأَيْتَ لَوْ وَجَدَ أَحَدُنَا امْرَأَتَهُ عَلَى فَاحِشَةٍ، كَيْفَ يَصْنَعُ؟ إِنْ تَكَلَّمَ تَكَلَّمَ وَسُولَ اللَّهِ، أَرَأَيْتَ لَوْ وَجَدَ أَحَدُنَا امْرَأَتَهُ عَلَى فَاحِشَةٍ، كَيْفَ يَصْنَعُ؟ إِنْ تَكَلَّمَ تَكَلَّمَ وَعَلِيمٍ، وَإِنْ سَكَتَ سَكَتَ عَلَى مِثْلِ ذَلِكَ؟ قَالَ: فَسَكَتَ النَّبِي عَلَيْهِ فَلَمْ يُحِبْهُ. فَلَمَّا كَانَ بَعْدَ ذَلِكَ أَتَاهُ فَقَالَ: إِنَّ الَّذِي سَأَلَتُكَ عَنْهُ قَدِ ابْتُلِيتُ بِهِ. فَأَنْزَلَ اللَّهُ - عَزَّ فَلَمَّا كَانَ بَعْدَ ذَلِكَ أَتَاهُ فَقَالَ: إِنَّ الَّذِي سَأَلَتُكَ عَنْهُ قَدِ ابْتُلِيتُ بِهِ. فَأَنْزَلَ اللَّهُ - عَزَّ وَجَلَّهُ مَوْلَةٍ (النَّورِ) .﴿ وَالَّذِي يَمُونَ أَنَوْجَهُمْ ﴾ [النور: ٦] فَتَلَاهُنَّ عَلَيْهِ، وَوَعَظَهُا، وَوَعَظَهُا، وَأَخَبَرُهُا أَنَّ عَذَابَ الدُّنْيَا أَهُونُ مِنْ عَذَابِ الْآجُلِ فَقَالَ: لَا عَلَيْهَا. ثُمَّ دَعَاهَا، وَوَعَظَهَا، وَأَخَبَرَهَا أَنَّ عَذَابَ الدُّنْيَا أَهُونُ مِنْ عَذَابِ الْآجُلِ فَقَالَتْ: لَا وَالَّذِي بَعَنَكَ بِالْحَقِّ لِيَّا مَا كَذَبْتُ عَلَيْهًا. ثُمَّ دَعَاهَا، وَوَعَظَهَا، وَأَخَبَرَهَا أَنَّ عَذَابَ الدُّنْيَا أَهُونُ مِنْ عَذَابِ الْآجُولِ فَشَهِدَ أَرْبَعَةَ شَهَادَاتٍ بِاللَّهِ عَلَيْهًا. ثُمَّ دَعَاهَا، وَوَعَظَهَا، وَأَخَبَرَهَا أَنَّ عَذَابً اللَّهُ عَلَيْهًا إِنْ كَانَ مِنَ الصَّادِقِينَ. ثُمَّ فَرَقَ بَيْنَهُمَا لَكَ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ يَعْلَمُ أَنْ يَعْنَ الطَّادِقِينَ. ثُمَّ قَرْقَ بَيْنَهُمَا لَكَ عَلَيْهُا فَهُو بِمَا اسْتَحْلَلْتَ مِنْ وَلَاكُ اللَّهُ عَلَيْهَا فَهُو بِمَا اسْتَحْلَلْتَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ، وَإِنْ كُنْتَ كَلَبْتَ عَلَيْهَا فَهُو بِمَا اسْتَحْلَلْتَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ، مَالَى؟ قَالَ لَا مَالَ لَكَ، إِنْ كُنْتَ صَدَقْتَ عَلَيْهَا فَهُو بِمَا اسْتَحْلَلْتَ مِنْ وَسُلُوا اللَّهِ، وَإِنْ كُنْتَ عَلَيْهَا فَهُو بِمَا اسْتَحْلَلْتَ مِنْ وَمُولَ اللَّهُ عَلَيْهَا فَهُو بِمَا اسْتَحْلَلْتَ مِنْ وَلَا لَكَ مَلْكَ الْكَ مَلْكَ مَلْكَ عَلَيْهَا فَهُو بِمَا اسْتَحْلَلْتَ مِنْ الصَّالِ اللَّهِ عَلَيْهَا فَهُو أَنِهُ الْكَ عَلَيْهَا فَهُو بِمَا الْنَا لَلَ اللَّهُ الْكَالُكَ عَلَيْهَا فَهُو الْهَا الْعَلَالُ اللَّهُ الْعَلَالَ اللَّهُ الْعَلَ

000

## المعنى الإجمالي:

صاحب هذه القصة كأنه أحس من زوجه ريبة، وخاف أن يقع منها على فاحشة، فحار فِي أمره؛ لأنه إن قذفها ولم يأت ببينة فعليه الحد، وإن سكت فهي الدياثة والعار، وأبدى هذه الخواطر للنبي على فلم يجبه؛ كراهة لسؤال قبل أوانه، ولأنه من تعجل الشر والاستفتاح به، بالإضافة إلى أن الرسول على لم ينزل عليه في ذلك شيء.

بعد هذا رأى هذا السائل الفاحشة الَّتِي خافها فأنزل اللَّه فِي حكمه وحكم زوجه هذه الآيات من سورة النور ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَجَهُم ﴾ [النور: ٦] الآيات. فتلاهن عليه النَّبِي ﷺ، وذكره ووعظه بأن عذاب الدنيا - وهو حد القذف - أهون من عذاب الآخرة. فأقسم إنه لم يكذب برميه زوجه بالزنا. ثُمَّ وعظ الزوجة كذلك وأخبرها أن عذاب الدنيا - وهو حد الزنا بالرجم - أهون من عذاب الآخرة. فأقسمت أيضًا إنه من الكاذبين.

حينئذ بدأ النّبِي على بما بدأ اللّه به، وهو الزوج، فشهد أربع شهادات بالله إنه لمن الصادقين فيما رماها به، وفي الخامسة أن لعنة اللّه عليه إن كان من الكاذبين. ثُمَّ ثنى بالمرأة، فشهدت أربع شهدات بالله إنه لمن الكاذبين، والخامسة أن غضب اللّه عليها إن كان من الصادقين في دعواه. ثُمَّ فرق بينهما فرقة مؤبدة. بما أن أحدهما كاذب، فقد عرض عليهما النّبِي على التوبة. فطلب الزوج صداقه، فقال: لَيْسَ لك صداق، فإن كُنْتَ صادقًا في دعواك زناها، فالصداق بما استحللت من فرجها، فإن الوطء يقرر الصداق. وإن كُنْتُ كاذبًا عليها، فهو أبعد لك منها، إذ رميتها بهذا البهتان العظيم.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ بيان حكم اللعان وصفته، وهو أن من قذف زوجه بالزنا ولم يقم البينة فعليه الحد، إلا أن يشهد على نفسه أربع مرات إنه لمن الصادقين في دعواه، وفي الخامسة أن لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين. فإن نكلت الزوجة، أقيم عليها حد الزنا، وإن شهدت بالله أربع مرات: إنه لمن الكاذبين في رميها بهذه الفاحشة، وفي الخامسة أن غضب الله عليها إن كان من الصادقين، درأت عنها حد الزنا.
- ٢ إذا تم اللعان بينهما بشروطه فُرِّق بينهما فراق مؤبد. لا تحل له، ولو بعد أزواج.

- ٣ أن يوعظ كل من الزوجين عند إرادة اليمين، لعله يرجع إن كان كاذبًا،
   وكذلك بعد تمام اللعان، تعرض عليهما التوبة، ليتوب فيما بينه وبين
   اللَّه تعالى.
  - ٤ خالف هذا الباب غيره من أبواب الفقه بمسائل.

منها: - أنه لا بد أن يقرن مع اليمين لفظ (الشهادة)، وفي الخامسة الدعاء على نفسه باللعنة من الزوج، ومن الزوجة الدعاء على نفسها في الخامسة بالغضب. ومنها أن الأصل أن البينة على المدعي، واليمين على من أنكر، هنا طلبت الأيمان من المدعي والمنكر.

- ٥ البداءة بالرجل فِي التحليف، كما هو ترتيب الآيات.
- ٦ أن الزوج لا يرجع بشيء من صداقه بعد الدخول ولو كانت الفرقة من لعان.
- ٧ اللعان خاص بين الزوجين، أما غيرهما فيجري فيه حكم القذف المعروف.
- ٨ كراهة المسائل الَّتِي لم تقع والبحث عنها، لا سيما ما فيه أمارة الفاحشة.
- ٩ قال العلماء: واختصت المرأة بلفظ (الغضب)؛ لعظم الذنب بالنسبة اليها، على تقدير وقوعه، لما فيه من تلويث الفراش، والتعرض لإلحاق من لَيْسَ من الزوج به، وذلك أمر عظيم يترتب عليه مفاسد كثيرة، كانتشار المحرمية، وثبوت الولاية على الإناث واستحقاق الأموال بالتوارث، فلا جرم أن خصت بلفظ الغضب الَّذِي هو أشد من اللعنة.
  - ١- قَالَ ابن دقيق العيد: وفي الحديث دليل على إجراء الأحكام على الظاهر.

## الحديث العشرون بعد الثلاثمائة

(٣٢٠) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ رَجُلًا رَمَى امْرَأَتَهُ وَانْتَفَى مِنْ وَلَدِهَا فِي زَمَانِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَأَمَرَهُمَا رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَتَلَاعَنَا، كَمَا قَالَ اللَّهُ عَلَاهَا فِي زَمَانِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَتَلَاعَنَا، كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى. ثُمَّ قَضَى بِالْوَلَدِ لِلْمَرْأَةِ، وَفَرَّقَ بَيْنَ الْمُتَلَاعِنَيْنِ». (البخاري (٣١٥) ومسلم (١٤٩٤)).

#### O O O

#### المعنى الإجمالي:

فِي هذا الحديث يروي عبد اللَّه بن عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما: أن رجلًا قذف زوجته بالزنا، وانتفى من ولدها، وبرئ منه فكذبته فِي دعواه ولم تقر على نفسها فتلاعنا؛ بأن شهد الزوج بالله تعالى أربع مرات أنه صادق فِي قذفها، ولعن نفسه في الخامسة. ثُمَّ شهدت الزوجة بالله أربع مرات أنه كاذب، ودعت على نفسها بالغضب فِي الخامسة. فلما تم اللعان بينهما، فرق بينهما النَّبِي عَنَّ فرقة دائمة، وجعل الولد تابعًا للمرأة، منتسبًا إليها، منقطعًا عَنِ الرجل، غير منسوب إليه.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ ثبوت حكم اللعان حينما يرمي الرجل زوجه بالزنا وتكذبه.
- ٢ إذا تم اللعان، انتفى الولد الملاعن على نفسه من أبيه، وصار منسوبًا
   إلَى أمه فقط.
- ٣ الفرقة المؤبدة الدائمة بين المتلاعنين، فلا تحل له بعد تمام اللعان بحال من الأحوال.
- إذا تحقق الزوج أن الولد من غيره، فيجب عليه نفيه، واللعان عليه، إن
   كذبته؛ لئلا يلحقه نسبه، فيفضي إلى أمور منكرة، حيث يستحل من الإرث
   ولحقوق النسب، والاختلاط بالمحارم، وغير ذلك، وهو أجنبى عنهم.

٥ - الأحسن فِي رعاية النساء التوسط، فلا يكثر الرجل من الوساوس الَّتِي لم تبن على قرائن، ولا يحجبها عما هو متعارف ومألوف بين الناس المحافظين ما دام لم ير ريبة، ولا يتركها مهملة، تذهب حين شاءت، وتكلم من شاءت، فهذا هو التفريط. ومع الريبة دياثة.

# الحديث الحادي والعشرون بعد الثلاثمائة

(٣٢١) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «جَاءَ رَجُلٌ مِنْ بَنِي فَزَارَةَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَى فَقَالَ النَّبِيِّ عَلَى الْكَ إِبِلٌ؟ قَالَ: نَعَمْ. فَقَالَ: فَمَا أَلْوَانُهَا؟ قَالَ: حُمْرٌ. قَالَ: فَهَلْ يَكُونُ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَ؟ قَالَ: وَهَذَا إِنَّ فِيهَا لَوَرُقًا. قَالَ: فَمَا أَلْوَانُهَا ذَلِكَ؟ قَالَ: عَسَى أَنْ يَكُونَ نَزَعَهُ عِرْقٌ. قَالَ: وَهَذَا إِنَّ فِيهَا لَوَرُقًا. قَالَ: وَهَذَا عَسَى أَنْ يَكُونَ نَزَعَهُ عِرْقٌ. قَالَ: وَهَذَا عَسَى أَنْ يَكُونَ نَزَعَهُ عِرْقٌ. قَالَ: وَهَذَا عَسَى أَنْ يَكُونَ نَزَعَهُ عِرْقٌ. وَالبِخاري (٥٣٠٥) و (٦٨٤٧) و(٣١٤) ومسلم عَسَى أَنْ يَكُونَ نَزْعَهُ عِرْقٌ». (البخاري (٥٣٠٥) و (٣٨٤٧) و(٣١٤)).

#### OOO

## الغريب:

- ١ رَجُلٌ مِنْ بِني فَزَارَةَ: بفتح الفاء والزاي، من غطفان (قبيلة عدنانية)،
   والرجل اسمه ضمضم بن قتادة.
- ٢ أنَّى أَتَاهُ: بفتح الهمزة وتشديد النون، أي: مِمَّ أتاه هذا اللون المخالف للون أبويه؟
- ٣ أَوْرَقَ: بفتح القاف لأنه لا ينصرف، وهو الأسود الَّذِي لم يخلص سواده وإنما فيه غبرة.
- ٤ نَرْعَهُ عِرْقٌ: العرق، بكسر العين وسكون الراء، هو الأصل. والنزع هو الجذب. والمعنى هنا لعله جذبه أصل من النسب، فأشبه المجذوب الجاذب في لونه وخلقه.

## المعنى الإجمالي:

ولد لرجل من قبيلة فزارة غلام خالف لونه لون أبيه وأمه، فصار فِي نفس أبيه شك منه. فذهب إِلَى النَّبِيِّ ﷺ مُعَرِّضًا بقذف زوجه وأخبره بأنه ولد له غلام أسود. ففهم النَّبِيِّ ﷺ مراده من تعريضه، فأراد ﷺ أن يقنعه ويزيل وساوسه، فضرب له

مثلًا مما يعرف ويألف. فقال: «هَلْ لَكِ إِبِلٌ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: فَمَا أَلْوَانُهَا؟. قَالَ: مُمْ مُكُمْرٌ» قال: فهل يكون فيها من أورق مخالف لألوانها؟ قَالَ: إن فيها لورقًا. فقال: فمن أين أتاها ذلك اللون المخالف لألوانها؟ قَالَ الرجل: عسى أن يكون جذبه عرق وأصل من آبائه وأجداده. فقال: فابنك كذلك، عسى أن يكون في آبائك وأجدادك من هو أسود، فجذبه في لونه. فقنع الرجل بهذا القياس المستقيم، وزال ما في نفسه من خواطر.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ أن التعريض بالقذف لَيْسَ قَذْفًا، فلا يوجب الحد، وبه قَالَ الجمهور:
   كما أنه لا يعد غيبة إذا جاء مستفتيًا، ولم يقصد مجرد العيب والقدح.
- ٢ أن الولد يلحق بأبويه، ولو خالف لونه لونهما قَالَ ابن دقيق العيد: فيه دليل على أن المخالفة في اللون بين الأب والابن بالبياض والسواد لا تبيح الانتفاء.
- ٣ الاحتياط للأنساب، وأن مجرد الاحتمال والظن لا ينفي الولد من أبيه، فإن الولد للفراش والشارع حريص على إلحاق الأنساب ووصلها.
- ٤ فيه ضرب الأمثال، وتشبيه المجهول بالمعلوم، ليكون أقرب إِلَى الفهم.
   وهذا الحديث، من أدلة القياس في الشرع. قَالَ الخطابي: هو أصل في قياس الشبه. وَقَالَ ابن العربي: فيه دليل على صحة الاعتبار بالنظير.
- ٥ فيه حسن تعليم النَّبِيِّ عَلَيْهُ، وكيف يخاطب الناس بما يعرفون ويفهمون. فهذا أعرابي يعرف الإبل وأضرابها وأنسابها. أزال عنه الخواطر بهذا المثل، الَّذِي يدركه فهمه وعقله، فراح قانعًا مطمئنًا. فهذا من الحكمة الَّتِي قَالَ اللَّه فيها: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ ﴾ [النّحل: ١٢٥] فكلُّ يُخَاطَبُ على قدر فهمه وعلمه.

#### 

# باب لحاق النسب

# الحديث الثاني والعشرون بعد الثلاثمائة

(٣٢٢) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتِ: «اخْتَصَمَ سَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَاصٍ وَعَبْدُ بْنُ زَمْعَةَ فِي غُلَامٍ، فَقَالَ سَعْدٌ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، هَذَا ابْنُ أَخِي عُنْبَةُ بْنُ أَبِي وَقَاصٍ، بَنُ زَمْعَةَ: هَذَا أَخِي عُنْبَةُ بْنُ أَبِي وَقَاصٍ، عَهِدَ إِلَيَّ أَنَّهُ ابْنُهُ، انْظُرْ إِلَى شَبَهِهِ. وَقَالَ عَبْدُ بْنُ زَمْعَةَ: هَذَا أَخِي يَا رَسُولَ اللَّهِ وَلِلَا عَلَى فِرَاشِ أَبِي مِنْ وَلِيدَتِهِ. فَنَظَرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَرَأَى شَبَهًا بَيِّنًا بِعُتْبَةً. فَقَالَ: هُوَ لَكَ يَا عَبْدَ بِنَ زَمْعَةَ ؛ الْوَلَدُ للفراش، وَلِلْعَاهِرِ الْحَجَرُ، وَاحْتَجِبِي مِنْهُ يَا سَوْدَةً هُوَ لَكَ يَا عَبْدَ بِنَ زَمْعَةَ ؛ الْوَلَدُ للفراش، وَلِلْعَاهِرِ الْحَجَرُ، وَاحْتَجِبِي مِنْهُ يَا سَوْدَة بِنْ زَمْعَةَ قَالَتْ: فَلَمْ يَرَ سَوْدَةَ قَطُّهُ. (البخاري (١٨١٧) و (١٧٤٩) ومسلم بِنْتَ زَمْعَةَ قَالَتْ: فَلَمْ يَرَ سَوْدَةَ قَطُّهُ. (البخاري (١٨١٧)).

#### o o o

#### الغريب:

- ١ عَهِدَ إِلَيَّ أَنَّهُ ابْنُهُ: يعني أوصى إلي أنه ابنه، ألحقه بنسبه وأبيه.
  - ٢ فِرَاشِ أَبِي: يراد بالفراش صاحبه، وهو الزوج والسيد.
  - ٣ الْوَلِيدَة: الجارية الَّتِي وطنها سيدها، فجاءت منه بولد.
- ٤ لِلْعَاهِرِ الْحَجَر: العاهر: الزاني، ومعنى له الحجر: أي له الخيبة، ولا
   حق له في الولد.
- ٥ زَمْعَة: بفتح الزاي وسكون الميم، سمي بإحدى الزمعات، وهن الشعرات المتعلقات بأنف الأرنب.

#### المعنى الإجمالي:

كانوا في الجاهلية يضربون على الإماء ضرائب يكتسبنها من فجورهن ويلحقون الولد بالزاني إذا ادعاه. فزنا عتبة بن أبي وقاص بِأُمَةٍ لزمعة بن الأسود، فجاءت بغلام، فأوصى عتبة إلى أخيه سعد بأن يلحق هذا الغلام بنسبه. فلما جاء فتح مكة، ورأى سعد الغلام، عرفه بشبهه بأخيه، فأراد استلحاقه. فاختصم عليه هو، وعبد بن زمعة، فأدلى سعد بحجته وهي: أن أخاه أقر بأنه ابنه، وبما بينهما من شبه. فَقَالَ عبد بن زمعة: هو أخي، ولد من وليدة أبي. فنظر النّبِيُ عَلَيْ إلى الغلام، فرأى فيه شبهًا بينًا بعتبة؛ لأن الأصل أنه تابع لمالك الْأَمَةِ، فقد قضى به لزمعة وقال: الولد للفراش، وللعاهر الزاني الخيبة والخسار، فهو بعيد عَنِ الولد ولكن لما رأى شبه الغلام بعتبة تورع عَلَيْ أن يستبيح النظر إلى أخته سودة بنت زمعة بهذا النسب، فأمرها بالاحتجاب منه، احتياطًا وتورعًا.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ أن الولد للفراش، بشرط إمكان الإلحاق بصاحب الفراش. قَالَ ابن دقيق
   العيد: والحديث أصل في إلحاق الولد بصاحب الفراش وإن طرأ عليه وطء محرم.
- ٢ أن الزوجة تكون فراشًا بمجرد عقد النكاح، وأن الأمة فراش، لكن لا تعتبر إلَّا بوطء السيد، فلا يكفي مجرد الملك. والفرق بينهما أن عقد النكاح مقصود للوطء، وأما تملك الأمة، فلمقاصد كثيرة، أما شيخ الإسلام ابن تيمية، فقال: أشار أحمد أنه لا تكون الزوجة فراشاً إلَّا مع العقد والدخول المحقق، لا الإمكان المشكوك فيه: قَالَ ابن القيم: وهذا هو الصحيح المجزوم به، وإلا فكيف تصير المرأة فراشًا، ولم يدخل بها الزوج، ولم يبن بها.
- ٣ إن الاستلحاق لا يختص بالأب، بل يجوز من الأخ وغيره من الأقارب.

- ٤ أن حكم الشبه إنما يعتمد عليه، إذا لم يكن هناك ما هو أقوى منه
   كالفراش.
- ٥ قال العلماء، من المالكية، والشافعية، والحنابلة: أمر النّبِيُ عَلَيْهُ زوجته سودة بالاحتجاب من الغلام على سبيل الاحتياط والورع؛ لما رأى الشبه قويًّا بينه وبين عتبة بن أبى وقاص.
- ٦ أن حكم الوطء المحرم كالحلال في حرمة المصاهرة. ووجهه أن سودة أمرت بالاحتجاب. فدل على أن وطء عتبة بالزنا له حكم الوطء بالنكاح. وهذا مذهب الحنفية والحنابلة، وخالفهم المالكية والشافعية، فعندهم لا أثر لوطء الزنا؛ لعدم احترامه.
- ٧ أن حكم الحاكم لا يغير الأمر في الباطن. فإذا علم المحكوم له أنه مبطل، فهو حرام في حقه، ولا يبيحه له حكم الحاكم. قَالَ شيخ الإسلام: ومن وطء امْرَأَة بما يعتقده نكاحًا فإنه يلحق به النسب ويثبت فيه حرمة المصاهرة باتفاق العلماء، فيما أعلم، وإن كان ذلك النكاح باطلًا عند اللَّه وعند رسوله وكذلك كل وطء اعتقد أنه لَيْسَ حرامًا وهو حرام.

#### OFFICE CONTRACTOR

## الحديث الثالث والعشرون بعد الثلاثمائة

(٣٢٣) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهًا: أَنَّهَا قَالَتْ: "إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ دَخَلَ عَلَيَّ مَسْرُورًا تَبْرُقُ أَسَارِيرُ وَجْهِهِ، فَقَالَ: أَلَمْ تَرَيْ أَنَّ مُجَرِّزًا نَظَرَ آنِفًا إِلَى زَيْدِ بْنِ حَارِثَةَ وَأُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ فَقَالَ: إِنَّ بَعْضَ هَذِهِ الْأَقْدَامِ لَمِنْ بَعْضٍ». (البخاري (٣٧٣١) و (٣٧٣١) ومسلم (١٤٥٩)). وفي لفظ: «كَانَ مُجَرِّزٌ قَائِفًا». (مسلم (١٤٥٩)).

000

#### الغريب:

- ا تَبْرُقُ: بضم الراء تلمع وتضيء.
- ٢ أَسَارِيرُ وَجْهِهِ: الأسارير، جمع أسرار، والأسرار جمع سَرَر أو سُرُر،
   وهو الخط فِي باطن الكف. وأريد بها هنا الخطوط الَّتِي فِي الجبهة.
- ٣ مُجَزِّزًا: بضم الميم وفتح الجيم وكسر الزاي الأولى، على صيغة اسم الفاعل، وهو من بني مدلج قبيلة عرفت بالقيافة، والحكم لا يختص بها وحدها.
  - ٤ آنِفًا: أي فِي الزمن القريب من القول.
- ٥ قَائِفًا: القائف هو من يعرف إلحاق الأنساب بالشبه ويعرف الآثار،
   وجمعه قافة.

## المعنى الإجمالي:

كان زيد بن حارثة أبيض اللون، وابنه أسامة أسمر، وكان الناس - من أجل اختلاف لونيهما - يرتابون فيهما، ويتكلمون في صحة نسبة أسامة إلَى أبيه، بما يؤذي رَسُول اللَّهِ ﷺ، فمر عليهما مجزز المدلجي القائف، وهما قد غطيا رأسيهما في قطيفة، وبدت أرجلهما. فقال: إن بعض هذه الأقدام لمن بعض. لما رأى بينهن

من الشبه. وكان كلام هذا القائف على مسمع من النَّبِيِّ عَلَيْ الله فُسُرَّ بذلك سرورًا كثيرًا، حتى دخل على عائشة وأسارير وجهه تبرق، فرحًا واستبشارًا للاطمئنان إلَى صحة نسبة أسامة إلَى أبيه، لدحض كلام الذين يطلقون ألسنتهم فِي أعراض الناس بغير علم.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- العمل بقول القافة فِي إلحاق النسب، مع عدم ما هو أقوى منها،
   كالفراش، وهو قول الأئمة الثلاثة، استدلالًا بسرور النّبِيّ عَيْ فِي هذه القصة، ولا يسر إلّا بحق. وخالفهم أبو حنيفة، فلم يعمل بها، واعتذر عن الحديث بأنه لم يقع فيه إلحاق متنازع فيه.
- ٢ يكفي قائف واحد، ولكن اشترط العلماء فيه أن يكون عدلًا مجربًا في الإصابة. وهذا حق؛ فإنه لا يقبل الخبر، ولا ينفذ الحكم، إلَّا ممن اتصف بهاتين الصفتين.
  - ٣ تشوف الشارع الحكيم إلّى صحة الأنساب، وإلحاقها بأصولها.
- ٤ الفرح والتبشير بالأخبار السارة، وإشاعتها، خصوصًا ما فيه إزالة ريبة أو قالة سوء.
- ٥ لا تختص بالقيافة قبيلة بعينها، وإنما يعمل بخبر من اجتمعت فيه شروط الإصابة من القافة.
- ٦ ظن الفقهاء أن القائف يمكن أن يلحق الولد بأكثر من أب، وأثبت الطب الحديث أن الحيوان المنوي الله يحصل منه الإلقاح لا يكون من ماءين لرجلين.

#### CARC CARC CARC

# الحديث الرابع والعشرون بعد الثلاثمائة

(٣٢٤) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «ذُكِرَ الْعَزْلُ لِرَسُولِ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: «ذُكِرَ الْعَزْلُ لِرَسُولِ اللَّهِ عَنْهُ فَقَالَ: وَلِمَ يَفْعَلُ ذَلِكَ أَحَدُكُمْ - فَإِنَّهُ لَيْسُتْ نَفْسٌ مَخْلُوقَةٌ إِلَّا اللَّهُ خَالِقُهَا». (البخاري (٧٤٠٩) ومسلم (١٤٣٨)).

#### OOO

#### الغريب:

- ١ الْعَزْلُ: نزع الذكر من الفرج إذا قارب الإنزال، لينزل خارجه.
  - ٢ وَلِمَ يَفْعَلُ ذَلِكَ أَحَدُكُمْ؟ استفهام بمعنى الإنكار.

## المعنى الإجمالي:

ذكر العزل عند رَسُول اللَّهِ ﷺ وأنه يفعله بعض الرجال فِي نسائهم وإمائهم. فاستفهم منهم النَّبِيُ ﷺ عَنِ السبب الباعث على ذلك بصيغة الإنكار، ثُمَّ أخبرهم عَنْ قصدهم من هذا العمل بالجواب المقنع المانع عَنْ فعلهم. وذلك بأن اللَّه تعالى قد قدر المقادير، فليس عملكم هذا براد لنسمة قد كتب اللَّه خلقها وقدر وجودها؛ لأنه مقدر الأسباب والمسببات. فإذا أراد خلق النطفة من ماء الرجل، سرى من حيث لا يشعر، إلى قراره المكين.

## ما يستفاد من الحديث:

- ١ يأتي حكم العزل والخلاف فيه قريبًا، إن شاء اللَّه تعالى.
- ٢ إنكار العزل بقصد التحرز عَنْ خلق الولد؛ لأن فيه اعتمادًا على
   الأسباب وحدها.
- ٣ أنه ما من نفس مخلوقة إلَّا وقد قدر اللَّه وجودها، ففيه الإيمان بالقدر،
   وإن ما شاء اللَّه كان، وما لم يشأ لم يكن.

وليس فيه تعطيل للأسباب، فإنه قدر الأشياء وقدر لها أسبابها، فلا بد من عمل الأسباب، والله يقدر ما يشاء ويفعل ما يريد.

فتعطيل الأسباب، وعدم الإيمان بتأثيرها، أو الاعتماد عليها وحدها، كلاهما مذهب مذموم.

والمذهب الحق المختار الوسط، هو الإيمان بقضاء اللّه وقدره، وأن للأسباب تأثيرًا وهو مذهب أهل السنة، وبه تجتمع الأدلة العقلية والنقلية، ولله الحمد.



# الحديث الخامس والعشرون بعد الثلاثمائة

(٣٢٥) عَنْ جَابِرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «كُنَّا نَعْزِلُ وَالْقُرْآنُ يَنْزِلُ، لَوْ كَانَ شَيْئًا يُنْهَى عَنْهُ لَنَهَانَا عَنْهُ الْقُرْآنُ». (البخاري (٢٠٨٥) ومسلم (١٤٤٠)).

000

## المعنى الإجمالي:

يخبر جابر بن عبد الله رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما: أنهم كانوا يعزلون من نسائهم وإمائهم على عهد رَسُول اللَّهِ ﷺ، ويقرهم على ذلك، ولو لم يكن مباحًا ما أقرهم عليه. فكأنه قيل له: لعله لم يبلغه صنيعكم؟ فقال: إذا كان لم يبلغه فإن اللَّه تبارك وتعالى يعلمه، والقرآن ينزله. ولو كان مما ينهى عنه لنهى عنه القرآن ولما أقرنا عليه المشرع.

#### ما يستفاد من الحديث:

- أن الصحابة كانوا يعزلون على عهد رَسُول اللَّهِ عَلَى والله سبحانه مطلع على عملهم، فأقرهم عليه، وكأن الراوي سواء أكان جابرًا أم سفيان أراد بهذا أن العزل موجود فِي زمن التشريع، ولما لم ينزل به شيء استدل أنه جائز أقر الشارع عليه عباده، وبهذا يندفع استغراب ابن دقيق العيد. وقد جاء فِي صحيح (مسلم) أنه بلغه ذلك حيث قَالَ جابر: "فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيَ عَلَى فَلَمْ يَنْهَنا»(١).
- ٢ أن العزل مباح، حيث علمه عليه وأقرهم عليه، فإنه لا يقر على باطل،
   وشرعه قوله، وتقريره. وسيأتي الخلاف فيه.
- ٣ قال الصنعاني: قوله: «لَوْ كَانَ شَيْئًا» هذا من أفراد مسلم، وليس هو من

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱٤٤٠)

قول جابر، وإنما هو من قول سفيان بن عيينة راوي الحديث عَنْ عطاء عَنْ جابر، ولفظ مسلم «لَوْ كَانَ شَيْءٌ يُنْهَى عَنْهُ لَنُهِينَا عَنْهُ»(١). تفرد به سفيان استنباطًا أدرجه في الحديث، ولفظ مؤلف العمدة يقتضي أنه من الحديث، وليس كذلك.

٤ - استغرب ابن دقيق العيد هذا التقرير المنسوب إلى جابر، وهو تقرير الله، وحاول الصنعاني أن يزيل هذا الاستغراب، ولكنه يزول تمامًا إذا علمنا أنه لَيْسَ من قول جابر.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي حكم العزل، فذهب الأئمة الثلاثة: أبو حنيفة، ومالك، وأحمد إلى جوازه فِي الزوجة الحرة بإذنها وفي الزوجة الأمة بإذن سيدها، وفي الأمة بغير إذن أحد. واستدلوا على جوازه بهذين الحديثين المتقدمين وغيرهما من الأحاديث الصحيحة الصريحة. واستدلوا على تقييده بإذن الحرة، بحديث أبي هُرَيْرة قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْلَةً: «لَا يُعْزَلُ عَنِ الْحُرَّةِ إِلَّا بِإِذْنِهَا» (٢). قَالَ أبو داود: سمعت الإمام أحمد ذكر هذا الحديث، فما أنكره.

وذهب الشافعي إِلَى جواز العزل مطلقًا، فِي الحرة والأمة. ورويت الرخصة عَنْ عشرة من الصحابة. وذهب إِلَى تحريمه مطلقا ابن حزم وطائفة، مستدلين بما رواه (مسلم) عَنْ جُدَامَةَ بِنْتِ وَهْبِ قَالَتْ: «حَضَرْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فِي أُنَاسٍ، فَسَأَلُوهُ عَنِ الْعَزْلِ فَقَالَ: ذَلِكَ الْوَأْدُ الْخَفِيُّ»(٣). وجعلوا هذا الحديث ناسخًا لأحاديث الإباحة، الَّتِي هي على وفق البراءة الأصلية، وهذا الحديث ناقل عَنِ البراءة الأصلية، وهذا الحديث ناقل عَنِ البراءة الأصلية، هذا جوابهم.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم بلفظ: لو كان شيئا يُنهى عنه لنهانا عنه القرآن (١٤٤٠)

<sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجه (۱۹۲۸)، وأحمد (۲۱۲).

<sup>(</sup>T) رواه مسلم (TEET)

والأحسن الجمع بين النصوص بلا نسخ، فيكون الأصل الإباحة. وهذا الحديث يحمل على ما أراد بالعزل التحرز عَنِ الولد، ويدل له قوله: «ذَلِكَ الْوَأْدُ الْخَفِيُ»(١).

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (۱٤٤٢)

## الحديث السادس والعشرون بعد الثلاثمائة

(٣٢٦) عَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لَيْسَ مِنْ رَجُلٍ ادَّعَى لَغَيْرِ أَبِيهِ - وَهُوَ يَعْلُمُهُ - إِلَّا كَفَرَ، وَمَنِ ادَّعَى مَا لَيْسَ لَهُ فَلَيْسَ مِنَّا، وَلَيْتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ، وَمَنْ دَعَا رَجُلًا بِالْكُفْرِ، أَوْ قَالَ: يَا عَدُوَّ اللَّهِ، وَلَيْسَ كَذَلِكَ، إِلَّا حَارَ عَلَيْهِ». (مسلم (٦١)). كذا عند (مسلم)، وللبخاري نحوه. (البخاري (٦٠٤٥)).

OOO

## الغريب:

١ - وَلْيَتَبَوَّأُ: أي فليتخذ له مباءة، وهي المنزل.

٢ - إِلَّا حَارَ عَلَيْهِ: بالحاء المهملة، أي رجع عليه، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ طُنَّ أَن لَن يَحُورُ ﴿ ﴾ [الانشقاق: ١٤] أي يرجع.

## المعنى الإجمالي:

فِي هذا الحديث وعيد شديد وإنذار أكيد، لمن ارتكب عملًا من هذه الثلاثة، فما بالك بمن عملها كلها؟

أولها: أن يكون عالمًا أباه، مثبتًا نسبه فينكره ويتجاهله، مدعيًا النسب إلَى غير أبيه، أو إِلَى غير قبيلته.

وثانيها: أن يدعي -وهو عالم- ما لَيْسَ له من نسب، أو مال، أو حق من المحقوق، أو عمل من الأعمال، أو يزعم صفة فيه يستغلها ويصرف بها وجوه الناس إليه. ويدعي علمًا مِنْ شَرْع، أو طب، أو غيرهما؛ ليكسب من وراء دعواه، فيكون ضرره عظيمًا، وشره خطيرًا. أو يخاصم فِي أموال الناس عند الحاكم، وهو كاذب فهذا عذابه عظيم، إذ تبرأ منه النّبِي على وأمره أن يختار له مقرًا فِي النار؛ لأنه من أهلها، فكيف إذا أيد دعاويه الباطلة بالأيمان الكاذبة.

ثالثها: أن يرمي بريئًا بالكفر، أو اليهودية، أو النصرانية، أو بأنه من أعداء الله. فمثل هذا يرجع عليه ما قَالَ؛ لأنه أحق بهذه الصفات القبيحة من المسلم الغافل، عَنْ أعمال السوء وأقواله.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ا ح فيه دليل على تحريم الانتفاء من نسبه المعروف، والانتساب إلى غيره، سواء أكان ذلك من أبيه القريب، أم من أجداده، ليخرج من قبيلته إلى قبيلة أخرى، لما يترتب عليه من المفاسد العظيمة، من ضياع الأنساب، واختلاط المحارم بغيرهم، وتقطع الأرحام، وغير ذلك.
- ٢ اشتراط العلم؛ لأن تباعد القرون، وتسلسل الأجداد قد يوقع في الخلل والجهل، والله لا يكلف نفسًا إلّا وسعها، ولا يؤاخذ بالنسيان والخطأ.
- ٣ قوله: «وَمَنِ ادَّعَى مَا لَيْسَ لَهُ» يدخل فيه كل دعوى باطلة، من نسب، أو مال، أو علم، أو صنعة، أو غير ذلك. فكل شيء يدعيه، وهو كاذب فالنبي على بريء منه، وهو من أهل النار، فليختر مقامه فيها. كيف إذا أيد دعاويه الباطلة بالأيمان الكاذبة، ليأكل بها أموال الناس؟ فهذا ضرره عظيم وأمره كبير.
- ٤ الوعيد الثالث فيمن أطلق الكفر، أو الفسق، أو نفي الإيمان، أو غير ذلك على غير مستحق، فهو أحق منه به؛ لأن هذا راجع عليه، فالجزاء من جنس العمل.
- ٥ فيؤخذ منه التنبيه على تحريم تكفير الناس بغير مسوغ شرعي، وكفر بواح ظاهر.
- فإن التكفير والإخراج من الملة أمر خطير، لا يقدم عليه إِلَّا عَنْ بصيرة وتثبت وعلم.

#### اختلاف العلماء:

أجمع علماء السنة على أن المسلم لا يكفر بالمعاصي كفرًا يخرجه من الملة. والشارع قد يطلق على فاعل المعاصي الكفر، كما في الحديث الَّذِي معنا. فاختلف العلماء في ذلك. فالجمهور يرون أن هذه أحاديث جَاءَت لقصد الزجر والردع، فتبقى على تخويفها وتهويلها، فلا تُؤوَّل.

ومن العلماء من أولها فقال: يراد (بالكفر) كفر النعمة، أو بمعنى أنه قارب الكفر، أو أن هذا الوعيد لمن يستحل ذلك، فيكون رادًّا لنصوص الشريعة الصحيحة الصريحة، فيكفر، ومثل قوله «لَيْسَ مِنَّا» يعني لَيْسَ على طريقنا التامة المستقيمة، وإنما نقص إيمانه ودينه.

والأحسن مسلك الجمهور، وهو أن تبقى على إبهامها، ليبقى المعنى المقصود منها، فتكون زاجرة رادعة عَنْ محارم اللَّه تعالى. فإن النفوس مجبولة على اتباع الهوى، فعسى أن يكون لها رادع من مثل هذه النصوص الشريفة. والله أعلم.

#### 



كنابلاضاع



# كناب الرضاع

الرضاع بفتح الراء وكسرها، مصدر رضع الثدي إذا مصه. وتعريفه شرعًا: مص لبن ثاب عَنْ حمل أو شربه. وحكم الرضاع ثابت بالكتاب، والسنة، والإجماع. ونصوصه مشهورة. والأحكام المترتبة على الرضاع تحريم النكاح، وإباحة النظر والخلوة، والمحرمية في السفر، لا وجوب النفقة والتوارث، وولاية النكاح. وحكمة هذه المحرمية والصلة ظاهرة، فإنه حين تغذى بلبن هذه المرأة نبت لحمه عليه، فكان كالنسب له منها.

ولذا كره العلماء، استرضاع الكافرة، والفاسقة، وسيئة الخلق أو من بها مرض معد؛ لأنه يسري إِلَى الولد. واستحبوا أن يختار المرضعة، الحسنة الخلق والمخلق، فإن الرضاع يغير الطباع. والأحسن أنه لا يرضعه إِلَّا أمه، لأنه أنفع وأمرى وأحسن عاقبة من اختلاط المحارم، الَّتِي ربما توقع فِي مشاكل زوجية. وقد حث الأطباء على لبن الأم، لا سيما فِي الأشهر الأُولِ. وقد ظهرت لنا حكمة اللَّه الكونية، حين جعل غذاء الطفل من لبن أمه بالتجارب، وبتقارير الأطباء ونصائحهم. والله حكيم عليم.

OF COMPANY

# الحديث السابع والعشرون بعد الثلاثمائة

(٣٢٧) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي بِنْتِ حَمْزَةَ: «لَا تَحِلُّ لِي؛ يَحْرُمُ مِنَ الرَّضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ، وَهِيَ ابْنَةُ أَخِي مِنَ الرَّضَاعَةِ» (البخاري (٢٦٤٥) و (٥١٠٠) ومسلم (١٤٤٧)).

#### CAN DENSOR

# الحديث الثامن والعشرون بعد الثلاثمائة

(٣٢٨) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ الرَّضَاعَةَ لَحُرِّمُ مَا يَحْرُمُ مِنَ الْوِلَادَةِ». (البخاري (٢٦٤٦) و (٥٠٩٩) ومسلم (١٤٤٤)).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

رغب على بن أبي طالب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ من النَّبِيِّ ﷺ أن يتزوج بنت عمهما حمزة. فأخبره ﷺ أنها لا تحل له؛ لأنها بنت أخيه من الرضاعة. فإنه ﷺ، وعمه حمزة رضعا من (ثويبة) وهي مولاة لأبي لهب، فصار أخاه من الرضاعة، فيكون عم ابنته، ويحرم بسبب الرضاع ما يحرم مثله من الولادة.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ ما يثبت فِي الرضاع من المحرمية، ومنها تحريم النكاح.
- ٢ انه يثبت فيه مثل ما يثبت في النسب. فكل امْرَأة حرمت نسبًا، حرمت من تماثلها رضاعًا.
- ٣ الذين تنتشر فيهم المحرمية من أجل الرضاع، هم المرتضع وفروعه،
   أبناؤه وبناته ونسلهم، أما أصوله من أب، وأم، وآبائهم، فلا يدخلون

فِي المحرمية. وكذلك حواشيه، من إخوة وأخوات، وأعمام، وعمات، وأخوال، وخالات، كل هؤلاء غير داخلين فِي حكمه.

والرضيع يكون كأحد أولاد المرضعة، فتكون أمه، وصاحب اللبن أباه، وأولادهما إخوته وأخواته وآباؤه منهما وإن علوا أجداده، وأعمامهما، وعماتهما، وأخوالهما، وخالاتهما، أعمامه وأخواله، وإخواتهما وأخوتهما، أعمامه وعماته، وأخواله، وخالاته.



# الحديث التاسع والعشرون بعد الثلاثمائة

(٣٢٩) وَعَنْهَا قَالَتْ: ﴿إِنَّ أَفْلَحَ - أَخَا أَبِي الْقُعَيْسِ - اسْتَأْذَنَ عَلَيَّ بَعْدَمَا أُنْزِلَ الْحِجَابُ، فَقُلْتُ: وَاللَّهِ لَا آذَنُ لَهُ حَتَّى أَسْتَأْذِنَ النَّبِيَّ ﷺ، فَإِنَّ أَخَا أَبِي الْقُعَيْسِ لَيْسَ هُوَ أَرْضَعَنِي وَلَكِنْ أَرْضَعَنْنِي امْرَأَةُ أَبِي الْقُعَيْسِ. فَدَخَلَ عَلَيَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَقَالَ: فَقُالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ الرَّجُلَ لَيْسَ هُوَ أَرْضَعَنِي وَلَكِنْ أَرْضَعَتْنِي امْرَأَتُهُ، فَقَالَ: الْمُدَانِي لَهُ؛ فَإِنَّهُ عَمُّكِ، تَرِبَتْ يَمِينُكِ». (البخاري (٤٧٩٦) و (٢٣٩٥) و (٢١٥٦) ومسلم (١٤٤٥)).

قال عروة: فبذلك كانت عائشة تقول: «حَرِّمُوا مِنَ الرَّضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَب».

وفي لفظ: (اسْتَأْذَنَ عَلَيَّ أَفْلَحُ فَلَمْ آذَنْ لَهُ، فَقَالَ: أَتَحْتَجِبِينَ مِنِّي وَأَنَا عَمُّكِ؟ فَقُلْتُ: كَيْفَ ذَلِكَ؟ قَالَ: أَرْضَعَتْكِ امْرَأَةُ أَخِي بِلَبَنِ أَخِي. قَالَتْ: فَسَأَلْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ، فَقَالَ: صَدَقَ أَفْلَحُ، ائْذَنِي لَهُ، تَرِبَتْ يَمِينُكِ)). (البخاري (٢٦٤٤)).

تَرِبَتْ: أَي افْتَقَرَتْ. والعرب تدعو على الرجل، ولا تريد وقوع الأمر به.

#### OOO

## الغريب:

- ١ أَفْلَحَ: بفتح الهمزة، بعدها فاء ساكنة، ثُمَّ لام، ثُمَّ حاء مهملة غير منون؛ لأنه لا ينصرف.
- ٢ الْقُعَيْس: بقاف مضمومة، ثُمَّ عين مهملة، فياء مثناة تحتية، فسين مهملة.
   عند الدارقطني: أن اسمه وائل بن أفلح الأشعري.
  - ٣ آذَنْ لَهُ: بالمد.
- ٤ بَعْدَمًا أُنْزِلَ الْحِجَابُ: كان النساء فِي صدر الإسلام يسفرن بعد أعقاب

الجاهلية، فأنزل اللَّه تعالى آية الحجاب: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ قُل لِأَزْوَلِهِكَ وَبَنَائِكَ وَبَنَائِكَ وَنِسَاءَ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدُّنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَبِيبِهِنَّ ﴿ أَنَّ ﴾ [الأحزَاب: ٥٥] الآية. سنة خمس، فاحتجبن عَن الرجال.

والجلباب: هو الملحفة: مثل العباءة.

٦ - تَرِبَتْ يَمِينُكِ: يعني لصقت بالتراب من الفقر، دعاء تقوله العرب ولا تريد المقصود منه.

## المعنى الإجمالي:

استرضعت عائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا من زوجة أبي القعيس. وبعدما أمر اللَّه تعالى نساء النَّبِي ﷺ وبناته ونساء المؤمنين بالحجاب عَنِ الرجال الأجانب، جاء أخو والد عائشة من الرضاعة يستأذن عليها بالدخول، فأبت أن تأذن له؛ لأن الَّتِي أرضعتها زوجة أبي القعيس، لا هو، واللبن للمرأة لا للرجل، فيما تظن. فدخل عليها رَسُول اللَّهِ ﷺ، فأخبرته الخبر فقال: «أَنَذِني لَهُ فَإِنَّهُ عَمُّكِ» فعلمت عائشة رضيَ اللَّهُ عَنْهَا أن اللبن الَّذِي يرتضع، إنما هو من أثر ماء الرجل والمرأة. فكانت بعد هذا تقول: حرموا من الرضاع ما يحرم من النسب.

## ما يستفاد من الحديث:

- ١ فيه دليل على ثبوت حكم الرضاع من زوج المرضعة وأقاربه؛ لأنه صاحب اللبن، فإن اللبن تسبب عَنْ مائه وماء المرأة جميعًا. فوجب أن يكون الرضاع منهما وتنتشر الحرمة من قبلهما سواء. وهذا مذهب الجمهور من الصحابة، والتابعين، وأهل الحديث، وأصحاب المذاهب، خلافًا لطائفة قليلة يرون أن الحرمة لا تنتشر إلًا من قبل المرأة فقط، وهو رد للنصوص الصحيحة.
- ٢ فيه دليل على وجوب احتجاب النساء من الرجال غير المحارم، مع
   صريح القرآن في ذلك، فقد كان التعذر في أول الإسلام فبقى على عادة

الجاهلية حتى حرم سنة خمس من الهجرة وهكذا جميع الشرائع الإسلامية لم يلزم الناس بها دفعة واحدة، أو في سنة واحدة. وإنما تنزل شيئًا فشيئًا، يستدرج بها الشارع الحكيم الناس لتخف عليهم فيقوموا بها. والله حكيم في شرعه، عليم بأحوال خلقه.

وما يفوه به دعاة السفور، ممن لا حظ لهم من علم، ولا نصيب لهم من فكر، ولا وازع لهم من ضمير وخلق مع كونهم لم يفكروا فيما يجره من المفاسد والعواقب الوخيمة، لم يستندوا فيه إلى نقل صحيح، ولا على عقل واع، ولا على ذوق سليم. وإلا فإن السفور هو أول الشر، وهو السبب في اختلاط الجنسين الَّذِي جر المصائب، وهتك الأعراض، وأفسد البيوت وفرق الأسر، وسبب الخيانات. والذين أباحوه - وهم قلة - لا يستندون إلى دليل، ولو رأوا ما صار إليه الناس، وما آل إليه أمر البلاد الَّتِي تدرجت إلى الشر بإباحته، لتمنوا الرجوع إلى أجداثهم. فَ فَلْيَحْذُرِ ٱلَّذِينَ يُحَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيدٌ اللهم بصر عبادك في أمر دينهم، وأعدهم إلى حظيرته. يا سميع الدعاء.

#### CARC CARC CARC

# الحديث الثلاثون بعد الثلاثمائة

(٣٣٠) وَعَنْهَا قَالَتْ: «دَخَلَ عَلَيَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَعِنْدِي رَجُلٌ، فَقَالَ: يَا عَائِشَةُ، انْظُرْنَ مَنْ عَائِشَةُ، مَنْ هَذَا؟. قُلْتُ: أَخِي مِنَ الرَّضَاعَةِ. فَقَالَ: يَا عَائِشَةُ، انْظُرْنَ مَنْ إِخْوَانُكُنَّ، فَإِنَّمَا الرَّضَاعَةُ مِنَ الْمَجَاعَةِ». (البخاري (٢٦٤٧) و (٥١٠٢) ومسلم (١٤٥٥)).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

دخل النّبِيُّ على عائشة، فوجد عندها أخاها من الرضاعة - وهو لا يعلم عنه - فتغير وجهه على كراهة لتلك الحال، وغيرة على محارمه. فعلمت السبب اللّذي غيّر وجهه، فأخبرته أنه أخوها من الرضاعة. فقال: يا عائشة انظرن وتثبتن فِي الرضاعة، فإن منها ما لا يسبب المحرمية، فلا بد من رضاعة ينبت عليها اللحم وتشتد بها العظام، وذلك أن تكون من المجاعة، حين يكون الطفل محتاجًا إِلَى اللّبن، فلا يتقوت بغيره، فيكون حينئذ كالجزء من المرضعة، فيصير كأحد أولادها، فتثبت المحرمية.

#### ما يؤخذ من الحديث:

- ١ غيرة الرجل على أهله ومحارمه، من مخالطة الأجانب.
- ٢ إذا أحس الرجل من أهله ما يريبه، فعليه التثبت قبل الإنكار.
- ٣ التثبت من صحة الرضاع المحرم وضبطه، فهناك رضاع لا يحرم، كأن
   لا يصادف وقت الرضاع المحرم.
- ٤ أنه لا بد أن يكون الرضاع في وقت الحاجة إِلَى تغذيته، فإن الرضاعة من المجاعة، ويأتي تحديد ذلك عددًا، ووقتًا، والخلاف فيه، إن شاء الله.

٥ - والحكمة فِي كون الرضاع المحرم هو ما كان من المجاعة؛ لأنه حين يتغذى بلبنها محتاجًا إليه، يشب عليه لحمه، وتقوى عظامه، فيكون كالجزء منها، فيصير كولد لها تغذى فِي بطنها، وصار بضعة منها.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي قدر الرضاع المحرم، فذهب طائفة من السلف والخلف إلَى أن قليل الرضاع وكثيره يحرم، وهو مروي عَنْ عَلِي، وابن عباس، وهو قول سعيد بن المسيب، والحسن البصري، والزهري، وقتادة، والأوزاعي، والثوري، وهو مذهب مالك وأبي حنيفة، وحجتهم أنَّ اللَّه سبحانه وتعالى علق التحريم باسم الرضاعة وكذلك القرآن أطلقها ولم يقيدها بشيء، فحيث وجد اسمها وجد حكمها.

وذهبت طائفة أخرى إِلَى أنه لا يثبت التحريم بأقل من ثلاث رضعات. وهذا قول أبي ثور، وأبي المنذر، وداود. وحجة هؤلاء، ما ثبت عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ أنه قَالَ: «لَا تُحَرِّمُ الْمَصَّةُ وَلَا الْمَصَّتَانِ» (١) رواه مسلم. فمفهوم الحديث أن ما زاد على المصتين يثبت به التحريم، وهو الثلاث فصاعدًا.

وذهبت طائفة ثالثة إِلَى أنه لا يثبت بأقل من خمس رضعات. وهذا قول عبد اللّه بن مسعود، وعبد الله بن الزبير، وعطاء، وطاوس. وهو مذهب الأئمة: الشافعي، وأحمد، وابن حزم. ودليل هؤلاء ما ثبت في صحيح (مسلم) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كَانَ فِيمَا أُنْزِلَ مِنَ الْقُرْآنِ عَشْرُ رَضَعَاتٍ مَعْلُومَاتٍ يُحَرِّمْنَ، ثُمَّ نُسِخْنَ بِخَمْسٍ مَعْلُومَاتٍ، فَتُوفِّي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَهُنَّ فِيمَا يُقْرَأُ مِنَ الْقُرْآنِ» (ثُمَّ فَيمَا يُقْرَأُ مِنَ الْقُرْآنِ» (ثَمَّ فَيمَا يُقْرَأُ مِنَ الْقُرْآنِ» (ثَمَّ فَيمَا يُقْرَأُ مِنَ الْقُرْآنِ» (ثَمَّ فَيمَا عَلَى اللهِ عَلَيْهُ، وَهُنَّ فِيمَا يُقْرَأُ مِنَ الْقُرْآنِ وَمَعَ أَبِي حَذيفة حينما قَالَتْ: «إِنَّا كُنَّا نَرَى سَالِمًا وَلَدًا، وَكَانَ يَأْوِي مَعِي، وَمَعَ أَبِي حُذَيْفَة، فِي بَيْتٍ وَاحِدٍ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱٤٥٠)، والترمذي (۱۱۵۰)، وأبو داود (۲۰۲۳)، وابن ماجه (۱۹٤۱)، وأحمد (۱۵۲۸۹)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱٤٥٢)، والترمذي (۱۱۵۰)، والنسائي (۳۳۰۷)، وأبو داود (۲۰٦٢)

وَيَرَانِي فُضُلًا، وَقَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ فِيهِمْ مَا قَدْ عَلِمْتَ، فَكَيْفَ تَرَى فِيهِ؟ فَقَالَ ﷺ: أَرْضِعِيهِ. فَأَرْضَعَتْهُ خَمْسَ رَضَعَاتٍ، فَكَانَ بِمَنْزِلَةِ وَلَدِهَا مِنَ الرَّضَاعَةِ»(١).

وأجابت هذه الطائفة، عَنْ أدلة الطائفتين الأوليين فَقَالَت: وأما من يرون أن قليله وكثيره يحرم، فجوابهم الحديث الصحيح المتقدم «لَا تُحَرِّمُ الْمُصَّةَ وَلَا الْمُصَّتَانِ»(٢). وأما جواب أصحاب الثلاث فهو أن دليلهم مفهوم، والمنطقوق مقدم عليه، والعمل بأحاديث الرضعات الخمسة إعمال للأحاديث كلها.

# فائدة: ما هي الرضعة الَّتِي يحصل بها العدد، وما مقدارها؟

الشارع ذكر الرضعة وأطلقها إلى ما يعرفه الناس ويعدونه رضعة، والرضعة معناها المرة من الرضعات، كالأكلة من الأكلات، والشربة من الشربات. والناس لا يعدون الأكلة إلا الوجبة التامة، سواء تخللها قيام، أو اشتغال يسير، أو قطعها لعارض، ثُمَّ رجع إليها؛ لأنه لم يكملها. فهكذا الرضعة، فالصحيح أنها لا تحسب رضعة إلا ما رضعه الصبي، ثُمَّ تركه لغير عارض ولا شاغل، بل عَنْ طيب نفس وريِّ. وهو مذهب الشافعي، وهي الرواية الثانية عَنِ الإمام أحمد ونصرها ابن القيم في الهدي واختارها شيخنا عبد الرحمن آل سعدي. أما إذا نقلته المرضعة من ثدي إلى ثدي، أو جاءه ما يلهيه ثُمَّ تركه، أو نحو ذلك، فالصحيح أن هذه المصة لا تعد رضعة.

واختلف العلماء فِي وقت الرضاع الَّذِي يتعلق به التحريم، ولهم فِي ذلك أقوال، ولكن الَّتِي تصلح للبحث والمناقشة، ويستند إِلَى الأدلة أربعة مذاهب هي:

الأول: أن الرضاع المعتبر هو ما كان من الحولين فقط.

الثاني: هو ما كان فِي الصغر، ولم يقدروه بزمان.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم بمعناه (۱٤٥٣)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱٤٥٠)، والترمذي (۱۱۵۰)، وأبو داود (۲۰۲۳)، وابن ماجه (۱۹٤۱)، وأحمد (۱۵۲۸۹)

الثالث: أن الرضاع يحرم ولو كان للكبير البالغ، أو الشيخ.

الرابع: أن الرضاع لا يكون محرمًا إِلَّا ما كان فِي الصغر، إِلَّا إذا دعت الحاجة إِلَى رضاع الكبير، الَّذِي لا يستغنى عَنْ دخوله، ويشق الاحتجاب منه.

فذهب إِلَى الأول الشافعي، وأحمد، وصاحبا أبي حنيفة: أبو يوسف، ومحمد بن الحسن، وصح عَنْ عمر، وابن مسعود، و أبي هُريْرة، وابن عباس، وابن عمر، وروي عَنِ الشعبي، وهو قول سفيان، وإسحاق، وابن المنذر. وابن عمر، وروي عَنِ الشعبي، وهو قول سفيان، وإسحاق، وابن المنذر واستدلوا على ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَالْوَلِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُمِّ الرَّضَاعَةُ ﴾ [البَقرَة: ٣٣٣] فجعل تمام الرضاعة حولين فلا حكم لما بعدهما، فلا يتعلق به تحريم، وحديث «إِنَّمَا الرَّضَاعَةُ مِنَ الْمَجَاعَةِ» (١) المتقدم، ومدة المجاعة هي ما كان فِي الحولين. وما رواه الدارقطني بإسناد صحيح عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ يرفعه «لَا يُحرِّمُ مِنَ الرَّضَاعَ إِلَّا مَا أَنْبَتَ اللَّحْمَ وَأَنْشَزَ الْعَظْمَ» (٣). ورضاع الكبير لا ينبت اللحم ولا ينشز العظم.

وذهب إِلَى القول الثاني أزواج النَّبِيّ ﷺ، خلا عائشة، وروي عَنِ ابن عمر، وابن المسيب، واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية، ودليل هؤلاء ما فِي الصحيحين أنه ﷺ قَالَ: «إِنَّمَا الرَّضَاعَةُ مِنَ الْمَجَاعَةِ»(٤). فيقتضي عمومه أن ما دام الطفل غذاؤه اللبن، أن ذلك الرضاع محرم، وهو نظر جيد، ومأخذه قوي.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۵۱۰۲)، ومسلم (۱٤٥٥)، والنسائي (۳۳۱۲)، وأبو داود (۲۰۵۸)، وابن ماحه (۱۹٤۵)

 <sup>(</sup>۲) رواه الطبري في التفسير (۲/ ۹۳) والبيهقي في الكبرى (۷/ ۲۹۲)، والدار قطني (٤/
 (۱۷٤).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٢٠٥٩)، وأحمد (٤١٠٣)

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه

وذهب إِلَى القول الثالث طائفة من السلف والخلف، منهم عائشة، ويروى عَنْ علي، وعروة، وعطاء، وقَالَ به الليث بن سعد و داود و ابن حزم ونصره في كتابه (المحلى) ورد حجج المخالفين. وكانت عائشة إذا أحبت أن يدخل عليها أحد من الرجال أمرت أختها أم كلثوم، أو بنات أخيها فأرضعته. ودليل هؤلاء ما صح عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ، «أَنَّ سَهْلَةَ بِنْتَ سُهَيْلِ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ سَالِمًا مَوْلَى أَبِي حُذَيْفَةَ مَعَنَا فِي بَيْتِنَا، وَقَدْ بَلَغَ مَا يَبْلُغُ الرِّجَالُ، فَقَالَ: أَرْضِعِيهِ تَحْرُمِي عَلَيْهِ. فَكَانَ بِمَنْزِلَةِ وَلَدِهَا مِنَ الرَّضَاعَةِ»(١). رواه مسلم، وهذا حديث صحيح لَيْسَ فِي ثبوته كلام. ولكن أصحاب القول بالحولين يجيبون عنه بأحد جوابين:

الأول: أنه منسوخ، ولكن دعوى النسخ، تحتاج إِلَى معرفة التاريخ بين النصوص، وليس هناك علم بالمتقدم منها والمتأخر. ولو كان منسوخًا لقاله الذين يحاجون عائشة في هذ المسألة ويناظرونها من أزواج النَّبِي عَلَيْهِ وغيرهن.

الجواب الثاني: دعوى الخصوصية، فيرون هذه رخصة خاصة لسالم وسهلة، وليست لأحد غيرهما. وتخريج هذا المسلك لهم، أنهم يقولون: جَاءَت سهلة شاكية متحرجة من الإثم والضيق، لَمَّا نزلت آية الحجاب، فرخص لها النَّبِيُّ عَيْ، فكأنه استثناها عَنْ عموم الحكم. قالوا: ويتعين هذا المسلك، وإلا لزمنا أحد مسلكين؛ إما نسخ هذا الحديث بالأحاديث الدالة على اعتبار الصغر في التحريم، أو نسخها به. ولا يمكن هذا؛ لأننا لا نعلم تاريخ السابق منها واللاحق. وبهذا المسلك نتمكن من العمل بالأحاديث كلها فيكون هذا الحديث خاصًا بـ (سالم) و(سهلة) وسائر الأحاديث لعامة الأمة.

وذهب إِلَى القول الرابع - وهو أن تأبيد رضاع الكبير رخصة عامة لكل من هو مثل حال (سهلة) - شيخ الإسلام ابن تيمية وجعله توسطًا بين الأدلة وجمعًا بينها، حيث إن النسخ لا يمكن بين هذه النصوص؛ لعدم العلم بالتاريخ. والخصوصية لـ (سالم) وحده لم تثبت، فتكون خصوصية فِي مثل من هو فِي حال

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱٤٩٣)، وأبو داود (۲۰۲۱)

(سالم) وزوج أبي حذيفة، حيث يشق الاحتجاب عنه، ولا يستغنى عَنْ دخوله والخلوة به. ورجح هذا المسلك ابن القيم فِي (الهدي) فقال: وهذا أولى من النسخ ودعوى الخصوصية لشخص بعينه، وأقرب إِلَى العمل بجميع الأحاديث من الجانبين، وقواعد الشرع تشهد له. والله الموفق.

# الحديث الحادي والثلاثون بعد الثلاثمائة

(٣٣١) عَنْ عُقْبَةَ بْنِ الْحَارِثِ: «أَنَّهُ تَزَوَّجَ أُمَّ يَحْيَى بِنْتَ أَبِي إِهَابٍ، فَجَاءَتْ أَمَةٌ سَوْدَاءُ، فَقَالَتْ: قَدْ أَرْضَعْتُكُمَا. فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لِلنَّبِيِّ ﷺ، قَالَ: فَأَعْرَضَ عَنِي. قَالَ: فَتَنَحَّيْتُ فَقَالَ: وَكَيْفَ وَقَدْ زَعَمَتْ أَنْ قَدْ أَرْضَعَتْكُمَا؟». قَالَ: فَتَنَحَّيْتُ فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لَهُ، فَقَالَ: وَكَيْفَ وَقَدْ زَعَمَتْ أَنْ قَدْ أَرْضَعَتْكُمَا؟». (البخاري رقم (٨٨) و (٢٦٤٠) و (٢٦٥٩) و (٥١٠٤) ولم يخرجه مسلم).

#### 999

# المعنى الإجمالي:

تزوج عقبة بن الحارث أم يحيى بنت أبي إهاب فجاءت أمة سوداء فأخبرته أنها قد أرضعته وأرضعت زوجه، وأنهما أخوان من الرضاعة. فذكر للنبي على الله وأنها، وأنها كاذبة في دعواها. فَقَالَ النَّبِي عَلَيْهِ - منكرًا عليه رغبته في البقاء معها، مع شهادة هذه الأمة: كيف لك بذلك، وقد قالت هذه المرأة ما قالت، وشهدت بما علمت؟

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ أنه إذا ثبت الرضاع المحرم بين الزوجين انفسخ نكاحهما.
- ٢ أن الرضاع يثبت، وتترتب أحكامه بشهادة امْرَأَة واحدة، ويأتي الخلاف في ذلك، إن شاء الله تعالى.
- ٣ وفيه إثبات القاعدة الشرعية العامة وهي: (يثبت تبعًا ما لا يثبت استقلالا)، ووجهه أن شهادة المرأة لا تكفي في فسخ النكاح وفي الطلاق، فإذا شهدت بالرضاع ثبت حكمه فيثبت فسخ النكاح تبعًا له.
- ٤ قبول شهادة الرقيق إذا كان عدلًا؛ لقوله (أَمَة)، ولا بد فِي الشهود كلهم
   من العدالة، وانتفاء التهمة.
  - ٥ الإنكار على من حاول البقاء على المحرمات، ولو بجعله تأويلًا.

٦ أن وطء الشبهة لا يوجب شيئًا، وصاحبه معذور عَنْ حد الدنيا وعذاب
 الآخرة؛ لأن العلم شرط في إقامة الحدود، ووعيد اللَّه على العامدين.

### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي شهادة ثبوت الرضاع؛ فذهب الشافعي، وعطاء إِلَى أنه لا بد من أربع نسوة؛ لأن كل امرأتين فِي منزلة الرجل الواحد. وذهب مالك، والحكم إِلَى أنه لا يقبل إِلَّا شهادة امرأتين؛ لأن الرجال أكمل شهادة، ومع هذا لا يقبل فِي الشهادة إِلَّا رجلان. وذهب الحنفية: إِلَى أنه لا يقبل إِلَّا رجلان، أو رجل وامرأتان؛ لقوله تعالى: ﴿ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمُّ فَإِن لَمْ يَكُونا رَجُكَيْنِ فَرَجُلُ وامرأتان؛ لقوله تعالى: ﴿ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمُ فَإِن لَمْ يَكُونا رَجُكَيْنِ فَرَجُلُ وامرأتان؛ لقوله تعالى: ﴿ وَالْجَمهُور على عدم العمل بهذا الحديث، وحملوه على وَأَمْ مَا النهي فيه للتنزيه. وذهب الإمام أحمد - وهو من مفرداته عَنِ الأئمة الثلاثة - إِلَى أنه يكتفى لثبوت الرضاع بشهادة امْرَأة مرضية. وقد نقل عَنْ عثمان وابن عباس. وقالَ بهذا القول حديث الباب الَّذِي تقدم شرحه، وهو والأوزاعي، وإسحاق، ودليل هذا القول حديث الباب الَّذِي تقدم شرحه، وهو دليل واضح صحيح. والله الموفق.

فائدة: ينبغي حفظ الرضاع وضبطه فِي حينه، وكتابته. فيحفظ من رضع منه ولده، ومن شاركه فِي الرضاع، ومن رضع من لبنه، ويبين مقدار الرضاع، ووقته؛ حتى لا تقع المشكلات بعد النكاح، فيحصل التفرق والندم، وتشتت الأولاد، والأسف على الماضى، وغير ذلك من المفاسد الكثيرة.



# الحديث الثاني والثلاثون بعد الثلاثمائة

(٣٣٢) عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ - يَعْنِي مِنْ مَكَّةَ - فَتَبِعَتْهُمُ ابْنَةُ حَمْزَةَ تُنَادِي: يَا عَمُّ ! فَتَنَاوَلَهَا عَلِيُّ فَأَخَذَ بِيَدِهَا، وَقَالَ لِفَاطِمَةَ: دُونَكِ ابْنَةَ عَمِّكِ؛ فَاحْتَمَلَتْهَا فَاخْتَصَمَ فِيهَا عَلِيُّ، وَجَعْفَرٌ، وَزَيْدٌ؛ فَقَالَ عَلِيُّ: أَنَا أَحَقُّ بِهَا وَهِيَ ابْنَةُ عَمِّي. وَقَالَ جَعْفَرٌ: ابْنَةُ عَمِّي وَخَالَتُهَا تَحْتِي. وَقَالَ جَعْفَرٌ: ابْنَةُ عَمِّي وَخَالَتُهَا تَحْتِي. وَقَالَ زَيْدٌ: بِنْتُ أَخِي. فَقَضَى بِهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِخَالَتِهَا، وَقَالَ: الْخَالَةُ بِمَنْزِلَةِ وَقَالَ زَيْدٌ: أَنْتُ أَخُونَا وَمَوْلَانَا». (البخاري (٢٦٩٩) و (٢٥٩١) ولم يخرجه مسلم).

#### $\circ \circ \circ$

# الغريب:

- ١ دُونَكِ: بكسر الكاف، خطاب لأنثى، وهو اسم فعل منقول من الظرف بمعنى خذيها.
- ٢ وَقَالَ زَيْدٌ: بِنْتُ أَخِي: البنت لحمزة بن عبد المطلب، وزيد من قبيلة
   كلب. فمراده إذًا الأخوَّة الإسلامية، الَّتِي آخاها النَّبِيُّ عَلَيْ بين
   المهاجرين، حين هاجروا إلى المدينة.
  - ٣ خَلْقِي: بفتح الخاء وإسكان اللام، والمراد به، الصفّات الظاهرة.
    - ٤ وخُلُقِي: بضم الخاء واللام، المراد به الصفات الباطنة.
- ٥ ومَوْلَانًا: أي عتيقنا، فالمولى على السيد فيكون مولى من أعلى، ويطلق على العتيق فيكون مولى من أسفل.

## المعنى الإجمالي:

لما فرغ النَّبِيُّ ﷺ من (عمرة القضاء) فِي السنة السابعة، وخرجوا من مكة، تبعتهم ابنة حمزة بن عبد المطلب، تنادي: (يا عم، يا عم) فتناولها ابن عمها علي

بن أبي طالب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، فأخذ بيدها وَقَالَ لزوجه فاطمة: خذي ابنة عمك. فاحتملتها. فاختصم فِي الأحقية بحضانتها ثلاثة: ١- علي، ٢ - وأخوه جعفر، ٣ - وزيد بن حارثة الكلبي، مولى رَسُول اللَّهِ ﷺ، وكل منهم أدلى بحجته لاستحقاق الحضانة.

فَقَالَ علي: هي ابنة عمي، فأنا أحق بها. وَقَالَ جعفر: هي ابنة عمي، وخالتها زوجتي. وَقَالَ زيد: هي بنت أخي الَّذِي عقد بيني وبينه رَسُول اللَّهِ ﷺ مؤاخاة، يثبت بها التوارث والتناصر، فأنا أحق بها.

فحكم النّبِيُّ وَقَالَ المحنو والشفقة، وكانت عند جعفر. وَقَالَ لعلي: «أَنْتَ مِنِّي لأنها بمنزلة الأم فِي الحنو والشفقة، وكانت عند جعفر. وَقَالَ لعلي: «أَنْتَ مِنِّي وَأَنَا مِنْكَ» وكفى بهذا فخرًا، وفضلًا. وَقَالَ لجعفر: «أَشْبَهْتَ خَلْقِي وَخُلُقِي» فأنت مثلي بالأخلاق الظاهرة والصورة، ومثلي فِي الأخلاق الحميدة الباطنة، من الحلم، والكرم، واللطف وغيرها، وكفى بهذه بشارة وسرورًا. فقد طيب خاطره؛ لأن الحكم بالحضانة له من أجل زوجه وهي خالة المحضونة لا من أجله هو. وَقَالَ لزيد: أنت أخونا فِي الإسلام، ومولانا، ومولى القوم منهم. فكل منهم رضي واغتبط بهذا الفضل العظيم.

# ما يؤخذ من الحديث:

- ١ ثبوت الحضانة لحق الصغير والمعتوه؛ لحفظه، وصيانته، والقيام
   بشؤونه. وهي من رحمة الله تعالى بخلقه.
- ٢ أن العصبة من الرجال، لهم أصل في الحضانة، ما لم يوجد من هو أحق منهم، حيث أقر عليه كلا من علي، وجعفر في ادعائه حضانة ابنة عمه، ولم ينكر عليهما.
- ٣ أن الأم مقدمة في الحضانة على كل أحد، فإنه لم يعطها الخالة في هذه
   القصة إلّا لأنها (بمنزلة الأم) لكمال شفقتها وبرها.

- ٤ أن الخالة تلي الأم فِي الحضانة، فهي بمنزلتها فِي الحنو والشفقة.
- ٥ أن الأصل في الحضانة هو طلب تحقق الشفقة والرحمة لهذا العاجز القاصر، وهذا من رحمة الله تعالى ورأفته بالعاجزين والمنقطعين، إذ هيأ لهم القلوب الرحيمة.
- آن المرأة المزوجة لا تسقط حضانتها إذا رضي زوجها بقيامها بالحضانة؛ لأنها لم تسقط عنها إلا لأجل التفرغ لحقوق الزوج، والقيام ببيته وشئونه. فإذا رضي بقيامها بالحضانة فهي باقية على حقها منها. وبهذا يحصل التوفيق بين قضاء النّبِي على بالحضانة لجعفر، وبين قوله للمرأة المطلقة حين نازعها مطلقها في ابنهما -: "أنْتِ أَحَقُ بِهِ مَا لَمْ تُنْكَحِي" (١) رواه أحمد، وأبو داود.
- ٧ حُسنُ خلق النَّبِي ﷺ ولطفة، إذ حكم لواحد من الثلاثة وأرضاهم جميعًا بما طيب أنفسهم، وأرضى ضمائرهم، فراحوا مسرورين مغتبطين.
   فصلوات اللَّه وسلامه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين.

قال شيخ الإسلام: فكل من قدمناه من الأبوين إنما نقدمه إذا حصل به مصلحتها أي البنت أو اندفعت به مفسدتها، فأما مع وجود فساد أمرها مع أحدهما فالآخر أولى بها بلا ريب، حتى الصغير إذا اختار أحد أبويه، وقدمناه إنما نقدمه بشرط حصول مصلحته وزوال مفسدته، فإنه ضعيف العقل قد يختار أحدهما لكونه يوافق هواه الفاسد، ويكون الصبي مقصده معاشرة الأشرار وترك ما ينفعه من العلم والدين والأدب والصناعة، فيختار من أبويه من يحصل له معه ما يهواه، ومتى كان الأمر كذلك فلا ريب أنه لا يمكن من يفسد معه حاله. وليس هذا الحق من جنس الميراث الذي يحصل بالقرابة والنكاح والولاية، بل هو جنس الولاية ولاية النكاح والمال الَّتِي لا بد فيها من القدرة على الواجب وفعله بحسب الإمكان. ومما ينبغي

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۲۲۷٦)، وأحمد (۲٦٦٨)

أن يعلم أن الشارع لَيْسَ له نص عام فِي تقديم أحد الأبوين مطلقًا، ولا تخيير أحد الأبوين مطلقًا، والعلماء متفقون على أنه لا يتعين أحدهما مطلقًا، بل مع العدوان والتفريط لا يقدم من يكون كذلك على البر العادل المحسن القائم بالواجب. والله أعلم. ثُمَّ قَالَ رحمه الله: إذا تزوجت الأم فلا حضانة لها، ومن حضنت الطفل ولم تكن الحضانة لها وطالبت بالنفقة لم يكن لها ذلك فإنها ظالمة بالحضانة، فلا تستحق المطالبة بالنفقة.

وقال الصنعاني: لم يتكلم الشارح أي ابن دقيق العيد على التلفيق بين حديث الباب والحكم بالحضانة للخالة وبين حديث عمرو بن شعيب أنَّ امْرَأَةً قَالَتْ: «يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ ابْنِي هَذَا كَانَ بَطْنِي لَهُ وِعَاءٌ، وَثَدْيِي لَهُ سِقَاءٌ، وَحِجْرِي لَهُ حِوَاءٌ، وَإِنَّ أَبَاهُ طَلَّقَنِي وَأَرَادَ أَنْ يَنْتَزِعَهُ مِنِّي، فَقَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَنْتِ أَحَقُ بِهِ مَا لَمْ تُنْكَحِي »(١) أخرجه أبو داود.

وقال ابن القيم: إنه حديثُ احتاجَ الناس فيه إِلَى عمرو بن شعيب، ولم يجدوا بدًّا من الاحتجاج به، وليس عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ حَدِيثٌ فِي سقوط الحضانة بالتزويج غير هذا. وقد ذهب إليه الأئمة الأربعة وغيرهم.

ووجه المعارضة أنه على حكم بابنة حمزة لخالتها، وهي متزوجة بجعفر، ولم يقل: إنها سقطت حضانتها بتزويجها وجمع بينهما بأن الزوج رضي بأن امرأته تحتضن من لها حق في حضانته بقي حقها ثابتًا في حضانة من يستحق حضانته، وههنا قد كان الزوج وهو جعفر هو المطالب في حق حضانة بنت حمزة لخالتها، فهو رضا منه وزيادة. قيل: وكأن وجه سقوط حق المرأة في الحضانة إذا تزوجت من شغلها بحق الزوج عَنِ الحضانة، فإذا رضي الزوج بقي حقها ثابتًا لعدم المقتضى لسقوط حقها في الحضانة.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۲۲۷٦)، وأحمد (۲۲۲۸)

كتاب القصاص



# كتابالقصاص

قال ابن فارس: القاف والصاد أصل صحيح، يدل على تتبع الشيء، ومن ذلك قوله: اقتصصت الأثر، إذا تتبعته، ومن ذلك اشتقاق القصاص في الجراح وذلك أنه يفعل به، مثل فعله بالأول. فهو شرعًا: تتبع الدم بالقود.

والأصل فِي القصاص الكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس. فأما الكتاب فلقوله تعالى: ﴿ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ [المائدة: ١٤] الآية، و ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي الْقَنْلَى ﴾ [البَقَرَة: ١٧٥]. وأما السنة فكثير، ومنه قوله ﷺ: "لَا يَجِلُّ دَمُ امْرِئٍ مُسْلِم إلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ. إلَى قَوْلِهِ : وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ» (١). وأجمع العلماء عليه فِي الجملة. وهو مقتضى القياس، فهو المساواة بين الجاني والمجني عليه.

حكمته التشريعية: حكمته متجلية في هذه الآية الكريمة البليغة ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيْوَةٌ ﴾ [البَقرَة: ١٧٩]، قَالَ الشوكاني: أي لكم في هذا الحكم الَّذِي شرعه اللَّه لكم حياة. وذلك لأن الرجل إذا علم أنه يقتل قصاصا إذا قتل آخر كف عَنِ القتل وانزجر عَنِ التسرع إليه، والوقوع فيه، فيكون ذلك بمنزلة الحياة للنفوس الإنسانية. وهذا نوع من البلاغة بليغ، وجنس من الفصاحة رفيع، فإنه جعل القصاص الَّذِي هو موتٌ حياةً باعتبار ما يئول إليه من ارتداع الناس عَنْ قتل بعضهم بعضًا، إبقاء على أنفسهم، واستدامة لحياتهم.

ولهذا نجد كثرة القتل والجرائم عند الأمم الَّتِي زعمت المدنية، فحكمت بالقوانين الوضعية، فلم تجازِ الجاني بما يستحق، بل حكمت بالسجن تمدنًا ورحمة. ولم ترحم المقتول الَّذِي فقده أهله وبنوه، ولم ترحم الإنسانية الَّتِي أصبحت غير آمنة على دمائها بيد هؤلاء السفهاء، والذين لا تلذ لهم الحياة إِلَّا فِي

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۸۷۸)، ومسلم (۱۲۷۱)، والترمذي (۱٤٠٢)، والنسائي (۲۷۲۱)، وأبو داود (۲۳۵۲)

غياهب السجون. فهؤلاء الذين عدلوا عَنِ القوانين السماوية إِلَى القوانين الأرضية لم يفكروا فِي عواقب الأمور؛ لأنهم ليسوا من أولي الألباب الذين يتدبرون فيعقلون.

### OOO

# الحديث الثالث والثلاثون بعد الثلاثمائة

(٣٣٣) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِئٍ مُسْلِم يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ: النَّبُ الرَّانِي، وَالنَّافُسِ، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ». (البخاري الثَّيِّبُ الزَّانِي، وَالنَّامِ النَّفْسِ، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ». (البخاري (٦٨٧٨) ومسلم (١٦٧٦)).

### $\mathbf{C} \mathbf{C} \mathbf{C}$

# المعنى الإجمالي:

حرص الشارع الحكيم الرحيم على إبقاء النفوس وأمنها، فجعل لها من شرعه حمايةً ووقايةً، فجعل أعظم الذنوب - بعد الإشراك بالله - قتل النفس الَّتِي حرم الله. وحرم - هنا - قتل المسلم الَّذِي أقر بالشهادتين إِلَّا أن يرتكب واحدة من الخصال الثلاثة.

الأولى: أن يزني وقد منَّ اللَّه عليه بالإحصان، وأعف فرجه بالنكاح الصحيح.

والثانية: أن يعمد إِلَى نفس معصومة، فيزهقها عدوانًا وظلما. فالعدل والمساواة لمثل هذا، أن يلقى مثل ما صنع إرجاعًا للحق إلى نصابه وردعًا للنفوس الباغية عَنِ العدوان.

والثالثة: من يبتغي غير سبيل المؤمنين، بالارتداد عَنْ دينه، والرجوع عَنْ عقيدته، فهذا يقتل؛ لأنه لا خير فِي بقاء من ذاق حلاوة الإيمان، ثُمَّ رغب عنه وزهد فيه.

فهؤلاء الثلاثة يقتلون؛ لأن فِي قتلهم سلامة الأديان والأبدان والأعراض.

## ما يستفاد من الحديث:

- ١ تحريم قتل المسلم من ذكر وأنثى، وصغير وكبير بغير حق.
- ٢ إن من أتى بالشهادتين: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ، وأتى بما تقتضيانه وابتعد عما يناقضهما، فهو المسلم، مُحَرَّم الدم والمال والعرض، له ما للمسلمين، وعليه ما عليهم.
- ٣ تحريم فعل هذه الخصال الثلاث أو بعضها، وأن من فعل شيئًا منها
   استحق عقوبة القتل، إما كفرًا، أو حدًّا، فدمه هدر.
- ٤ الثيب، يراد به المحصن، وهو من جامع وهو حر مكلف، في نكاح صحيح، سواء أكان رجلًا أم امْرَأَة، فإذا زنى فعقوبته الرجم بالحجارة حتى يموت.
  - ٥ إن من قتل معصوما عمدًا عدوانًا فهو مستحق للقصاص بشروطه.
- ٦ إن المرتد عَنِ الإسلام يقتل؛ لأن ردته دليل على خبث طويته، وأن قلبه خال من الخير وغير مستعد لقبوله، سواء أكان ذكرًا أم أنثى، فإن كفره أعظم من الكفر الأصلي.
- ٧ استدل بهذا الحديث على أن تارك الصلاة لا يقتل بتركها؛ لكونه لَيْسَ
   من الأمور الثلاثة.

أما ابن القيم فقد قَالَ فِي كتاب الصلاة: وأما حديث ابن مسعود (ولا يحل دم امرئ مسلم إِلَّا بإحدى ثلاث) فهو حجة لنا فِي قتل تارك الصلاة، فإنه جعل منهم التارك لدينه، والصلاة ركن الدين الأعظم، ولا سيما إن قلنا بأنه كافر، فقد ترك الدين بالكلية، وأنه إن لم يكفر فقد ترك عمود الدين.

# الحديث الرابع والثلاثون بعد الثلاثمائة

(٣٣٤) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسُعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَوَّلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي الدِّمَاءِ». البخاري (٣٥٣) و (٦٨٦٤) و ومسلم (١٦٧٨).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

يحاسب اللَّه تعالى الخلائق يوم القيامة، ثُمَّ يقضي بينهم بعدله. ويبدأ من المظالم بالأهم، بما أن الدماء هي أعظم وأهم ما يكون من المظالم فإنها أول ما يقضى به منها فِي ذلك اليوم العظيم.

## ما يستفاد من الحديث:

- ١ عظم شأن دم الإنسان، فإنه لم يبدأ به يوم القيامة إلا لكونه أهم وأعظم من غيره من أنواع مظالم العباد. قَالَ ابن دقيق العيد: فيه تعظيم لأمر الدماء، فإن البداءة تكون بالأهم فالأهم، وهي حقيقة بذلك فإن الذبوب تعظم بحسب عظم المفسدة الواقعة بها، أو بحسب فوات المصالح المتعلقة بعدمها، وهدم البنية الإنسانية من أعظم المفاسد، ولا ينبغي أن يكون بعد الكفر بالله تعالى أعظم منه.
  - ٢ إثبات يوم القيامة والحساب والقضاء والجزاء فيه.
- ٣ هذا الحديث لا ينافي ما أخرجه أصحاب السنن عَنْ أَبِي هُرَيْرَة عَنِ النَّبِيِّ عَنْهُ النَّبِيِّ عَنْهُ الْعَبْدُ صَلَاتُهُ»(١)؛ لأن حديث الباب فيما بين العبد وبين غيره من الخلق، وحديث الصلاة فيما يتعلق بحقوق فيما بين العبد وبين غيره من الخلق، وحديث الصلاة فيما يتعلق بحقوق

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۱۳)، والنسائي (۲٦٦)، وأبو داود (۸٦٤)، وابن ماجه (۱٤٢٦)، وأحمد (۲۲۹۲)

الخالق. ولا شك أن أعظم حقوق الناس هي الدماء، وأن أعظم حقوق الله على المسلم الصلاة.

٤ - إنه على القضاء والمحاكم العناية بأمر قضايا الدماء والقتل، وجعل
 الأهمية لها والأولوية على غيرها من القضايا.

# الحديث الخامس والثلاثون بعد الثلاثمائة

(٣٣٥) عَنْ سَهْلِ بْنِ أَبِي حَثْمَةَ قَالَ: «انْطَلَقَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَهْلٍ وَمُحَيِّصَةُ بْنُ مَسْعُودٍ إِلَى خَيْبَرَ - وَهِيَ يَوْمَئِدٍ صُلْحٌ، فَتَفَرَّقَا، فَأَتَى مُحَيِّصَةُ إِلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سَهْلٍ وَهُوَ يَتَشَحَّطُ فِي دَمِهِ قَتِيلًا، فَدَفَنَهُ، ثُمَّ قَدِمَ الْمَدِينَةَ فَانْطَلَقَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ سَهْلٍ وَمُحَيِّصَةُ وَحُويِّصَةُ ابْنَا مَسْعُودٍ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَذَهَبَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ يَتَكَلَّمُ، فَقَالَ وَمُحَيِّصَةُ وَحُويِّصَةُ ابْنَا مَسْعُودٍ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ ، فَذَهَبَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ يَتَكَلَّمُ، فَقَالَ وَمُحَيِّصَةُ وَحُويِّصَةُ ابْنَا مَسْعُودٍ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ ، فَذَهَبَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ يَتَكَلَّمُ، فَقَالَ قَالَ: أَنَحْلِفُونَ وَتَسْتَحِقُّونَ وَتَسْتَحِقُّونَ وَتَسْتَحِقُونَ وَيَسْتَحِقُونَ وَتَسْتَحِقُونَ وَتَسْتَحِقُونَ وَتَسْتَحِقُونَ وَتَسْتَحِقُونَ وَتَسْتَحِقُونَ وَتَسْتَحِقُونَ وَيَعْمَلِ ؟ قَالَ: فَتُبَرِّكُمْ يَهُودُ بِخَمْسِينَ يَعْمَلُهُ النَّيْبِيُ عَلَاهُ النَّيْقِ مِنْ عِنْدِهِ». (البخاري يَصِينًا؟ قَالُوا: وَكَيْفَ بِأَيْمَانِ قَوْمٍ كُفَّارٍ؟ فَعَقَلَهُ النَّيْبِيُ عَنْ مِنْ عِنْدِهِ». (البخاري (٣١٧٣) و (٣١٤٣) ومسلم (٣١٩٦)).

وفي حديث حماد بن زيد: فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «يُقْسِمُ خَمْسُونَ مِنْكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْهُمْ فَيُدْفُ؟ قَالَ: فَتُبْرِئُكُمْ يَهُودُ بِأَيْمَانِ خَمْسِينَ مِنْهُمْ؟. قَالَ: فَتُبْرِئُكُمْ يَهُودُ بِأَيْمَانِ خَمْسِينَ مِنْهُمْ؟. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَوْمٌ كُفَّارٌ؟». (مسلم (١٦٦٩)).

وفي حديث سعيد بن عبيد: «فَكَرِهَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُبْطِلَ دَمَهُ، فَوَدَاهُ بِمَائَةٍ مِنْ إِبِلِ الصَّدَقَةِ». (مسلم (١٦٦٩)).

#### 000

## الغريب:

- ١ مُحَيِّصَة: بضم الميم فحاء مهملة، فمثناة تحتية مشددة، فصاد مهملة، على صيغة التصغير.
- ٢ يَتَشَحَّطُ: بفتح الياء التحتية والتاء الفوقية أيضًا، بعدها شين معجمة، ثُمَّ
   حاء مهملة مشددة، فطاء مهملة.
- ٣ كَبِّرْ كَبِّرْ: بلفظ الأمر فيهما، والثاني تأكيد لفظي للأول. يعني: ليتكلم الكبير سنًا.

- ٤ أَحْدَثُ الْقَوْمِ: أصغرهم.
- ٥ فَعَقَلَهُ: أصله أن القاتل كان إذا قتل، جمع الدية من الإبل فعقلها بفناء أولياء المقتول أي: شدها في عقلها، ليسلمها إلى أهله. فسميت (عقلًا) بالمصدر، وكثر استعماله للدية ولو بالنقود.
- 7 بِرُمَّتِهِ: بضم الراء المهملة بعدها ميم مشددة مفتوحة، والرمة: الحبل، والمراد إذا استحققتم بأيمانكم قتله دفع إليكم أسيرًا مقيدًا بحبله، لا يستطيع الهرب.
  - ٧ فَوَدَاهُ: يعنى: دفع ديته.

## ما يستفاد من الحديث:

- ١ هذا الحديث أصل في (مسألة القسامة) وصفتها: أن يوجد قتيل بجراح أو غيره ولا يعرف قاتله، ولا تقوم البينة على من قتله، ويدعي أولياء المقتول على واحد أو جماعة قتله، وتقوم القرائن على صدق الولي المدعي، إما بعداوة بين القتيل والمدعى عليه، أو أن يوجد في داره قتيلًا، أو يوجد أثاثه مع إنسان، ونحو ذلك من القرائن فيحلف المدعي خمسين يمينًا ويستحق دم الَّذِي يزعم أنه القاتل. قَالَ فِي فتح الباري: اتفقوا على أنها لا تجب لمجرد دعوى الأولياء حتى تقترن بها شبهة يغلب على الظن الحكم بها. فإن نكل حلف المدعى عليه خمسين يمينًا وبرئ. وإن نكل قضي عليه بالنكول.
- المشهور من مذهب الإمام أحمد أنه لا بد في صحة دعوى المدعي من قرينة العداوة بين المقتول والمدعى عليه، وهو ما يسمى (باللوث). فإن لم يكن ثَمَّ عداوة فلا قسامة. والرواية الثانية عنه: صحة الدعوى، وتوجه التهمة بما يغلب على الظن من القرائن، كأن يوجد القتيل في دار إنسان، أو يرى أثاثه عنده، أو توجد شهادة لا تثبت القتل، كشهادة

الصبيان ونحو ذلك من القرائن. واختار هذه الرواية ابن الجوزي وشيخ الإسلام ابن تيمية. قَالَ فِي (الإنصاف): وهو الصواب، وهي مذهب الإمام الشافعي.

٣ - دعوى القسامة خالفت سائر الدعاوى بأمور: الأول: أن اليمين توجهت على المدعي، وبقية الدعاوى، البينة على المدعي واليمين على المدعى عليه المنكر.

الثاني: أنه يبدأ بأيمان المدعي، أو المدعين إن كانوا أكثر.

الثالث: تكرير اليمين، وفي سائر الدعاوى يمين واحدة. وتشابه القسامة (مسألة اللعان) وتقدمت في بابها.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۱۹۲)، ومسلم (۱٦٦٩)، والنسائي (٤٧١٠)، وأبو داود (٤٥٢١)، وابن ماجه (٢٦٧٧)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۷۱۹۲)، ومسلم (۱٦٦٩)، والنسائي (٤٧١٠)، وأبو داود (٤٥٢١)، وابن ماجه (۲٦٧٧)

- والصبيان) توجهت الأيمان على المتهمين في القتل فيحلفون خمسين والصبيان) توجهت الأيمان على المتهمين في القتل فيحلفون خمسين يمينًا، أنهم لم يقتلوه، وأنهم لا يعلمون قاتله، فإذا حلفوا برئوا، وإن نكلوا أدينوا بصدق الدعوى عليهم.
- إذا نكل أولياء المقتول على الأيمان، وحلف المدعى عليهم فحينئذ تكون دية القتيل من بيت المال، حتى لا يضيع دمه. ومثله المقتول فِي زحام حج، أو مسجد، أو حفل، أو وجد مقتولًا ولا يعلم قاتله، ولا تدل القرائن على قاتل. كل هؤلاء ونحوهم تكون دياتهم من خزينة الدولة.
- ٧ إن اليمين تكون فِي جانب الأقوى من المتخاصمين، ففي (دعوى القسامة) توجهت الأيمان على أولياء المقتول أولاً؛ لأن جانبهم تقوى بالقرائن الدالة على صحة دعواهم فِي قتل صاحبهم. والقرائن إذا قويت فإنها من البينات الواضحة. فإن نكلوا عَنِ الأيمان دل نكولهم على قوة جانب المدعى عليهم فيحلفون ويبرأون من التهمة.
- ٨ استحباب تقديم الأكبر سنًا فِي الأمور؛ لما له من شرف السن، وكثرة العبادة، وممارسة الأمور، وكثرة الخبرة.
- ٩ قوله: «فَوَدَاهُ بِمَائَةٍ مِنْ إِبِلِ الصَّدَقَةِ» دليل على جواز صرف الزكاة فِي المصالح العامة. ويدل عليه قوله تعالى: ﴿ وَفِي سَلِيلِ اللَّهِ ﴾ الله عليه قوله تعالى: ﴿ وَفِي سَلِيلِ اللَّهِ ﴾ الله عليه قامة فيها نفع للمسلمين.
  - ١٠- جواز الوكالة فِي المطالبة بالحدود.
- ۱۱- وفيه دليل على رد اليمين على المدعي من المدعى عليه، أو عند نكول المدعى عليه.
- 17- وعلى أن الدعوى بين المسلم والذمي كالدعوى بين المسلمين، وأن الأيمان تقبل من الكفار.

# الحديث السادس والثلاثون بعد الثلاثمائة

(٣٣٦) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ جَارِيَةً وُجِدَ رَأْسُهَا مَرْضُوضًا بَيْنَ حَجَرَيْنِ، فَقِيلَ: مَنْ فَعَلَ هَذَا بِكِ؟ فُلَانٌ، فُلَانٌ؟ حَتَّى ذُكِرَ يَهُودِيُّ، فَأَوْمَأَتْ بِرَأْسِهَا. فَأُخِذَ الْيَهُودِيُّ فَاعْتَرَفَ، فَأَمَرَ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يُرَضَّ رَأْسُهُ بَيْنَ حَجَرَيْنِ». (السبخاري (٢٤١٣) و (٢٧٤٦) و (٥٢٩٥) و (٦٨٨٦) و (٦٨٨٢) و وصلم (١٦٧٧).

### 

# الحديث السابع والثلاثون بعد الثلاثمائة

(٣٣٧) وَلِـ مُسْلِم وَالنَّسَائِيِّ عَنْ أَنَسٍ، «أَنَّ يَهُودِيًّا قَتَلَ جَارِيَةً عَلَى أَوْضَاحٍ، فَأَقَادَهُ بِهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ. (البخاري (٦٨٧٩) واللفظ له. ومسلم (١٦٧٢) والنسائي (٢٢)).

#### OOO

## الغريب:

١ - مَرْضُوضًا: اسم مفعول، أي مدقوقًا.

٢ - أَوْضَاح: بالضاد المعجمة، وبعد الألف حاء مهملة، وهي قطع الفضة،
 سميت أوضاحًا لبياضها.

# المعنى الإجمالي:

وجد على عهد النّبِيِّ عَلَيْهِ جارية قد رض رأسها بين حجرين، وبها بقية من حياة، فسألوها عَنْ قاتلها يعددون عليها من يظنون أنهم قتلوها، حتى أتوا على اسم يهودي، فأومأت برأسها: أي نعم، هو الّذِي رض رأسها، فصار متهمًا بقتلها. فأخذوه وقرروه حتى اعترف بقتلها من أجل حلي فضة عليها. فأمر النّبِيُ عَلَيْهِ أَن يَجازى بمثل ما فعل، فرض رأسه بين حجرين، تأويلًا لقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقِبَتُمُ

فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ﴿ ﴿ وَالنَّحَلِّ: ١٢٦] فقتلوه كما قتل الجارية صيانة للدماء، وردعًا للسفهاء.

## ما يستفاد من الحديث:

- الرجل يقتل بالمرأة، قَالَ تعالى : ﴿ وَإِنْ عَاقِبُتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ أَلَى النووي : وهو إجماع من يعتد به.
- ٢ ثبوت القصاص في القتل بالمثل، وأنه لا يختص بالمحدد، وهو مذهب
   جمهور العلماء، ومنهم الأئمة الثلاثة: مالك، والشافعي، وأحمد.
- ٣ قبول قول المجني عليه في مثل هذه الحال الإلقاء التهمة على أحد، فيقرر ويحبس ويسأل ويناقش، فإن ثبت عليه القتل أخذ به، وإلا حلف وترك.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۲۲۲۷)

# الحديث الثامن والثلاثون بعد الثلاثمائة

(٣٣٨) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: "لَمَّا فَتَحَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ ﷺ مُكَّةً، قَتَلَتْ هُلَدْلٌ رَجُلًا مِنْ بَنِي لَيْثٍ بِقَتِيلٍ كَانَ لَهُمْ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، فَقَامَ النَّبِيُ ﷺ مُكَّةً الْفِيلَ، وَسَلَّطَ عَلَيْهَا رَسُولَهُ وَالْمُؤْمِنِينَ، فَقَالَ: إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ قَدْ حَبَسَ عَنْ مَكَّةً الْفِيلَ، وَسَلَّطَ عَلَيْهَا رَسُولَهُ وَالْمُؤْمِنِينَ، وَإِنَّهَا لَمْ تَحِلَّ لِأَحَدٍ بَعْدِي، وَإِنَّهَا أُجِلَّتْ لِي سَاعَةً مِنْ فَهَارٍ، وَإِنَّهَا سَاعَتِي هَذِهِ حَرَامٌ: لَا يُعْضَدُ شَجَرُهَا وَلَا يُخْتَلَى خَلَاهَا، وَلَا يُعْضَدُ شَجَرُهَا وَلَا يُخْتَلَى خَلَاهَا، وَلَا يُعْضَدُ شَجَرُهَا وَلَا يُخْتَلَى خَلَاهَا، وَلَا يُعْضَدُ شَجُوهُا وَلَا يُخْتَلَى خَلَاهَا، وَلَا يُعْضَدُ شَجُوهُا وَلَا يُخْتَلَى خَلَاهَا، وَلَا يُعْضَدُ أَنْ يُودَى. فَقَامَ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْيَمَنِ يُقَالُ لَهُ أَبُو شَاهٍ، فَقَالَ: يَا رَسُولُ اللَّهِ الْمَيْ يَقَالُ لَهُ أَبُو شَاهٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الْمَيْسِ يُقَالُ لَهُ أَبُو شَاهٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الْمُؤْمِنَ يُقَالُ لَهُ أَبُو شَاهٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الْإِذْخِرَ» فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الْإِذْخِرَ». (البخاري (١١٢) و (٢٤٣٤) و (٢٨٨٠) ومسلم (١٥٥٥)).

#### OOO

# الغريب:

- ١ هُذَيْلٌ: بضم الهاء بعدها ذال مفتوحة ثُمَّ ياء فلام. قبيلة مضرية مشهورة
   لا تزال مساكنها بالقرب من مكة.
- ٢ لَيْث: بالثاء المثلثة، قبيلة مشهورة تنسب إِلَى ليث بن بكر بن كنانة، من قبائل مضر.
- ٣ لَا يُعْضَدُ شَجَرُها: بضم الياء التحتية وسكون العين المهملة وفتح الضاد المعجمة، آخره دال. أي لا يقطع.
- ٤ وَلَا يُخْتَلَى خَلَاهَا: بضم الياء التحتية وسكون الخاء، وفتح التاء واللام والمقصورة: وهو الرطب من الحشيش، أي لا يجز ولا يقطع.
  - ٥ لِمُنْشِدٍ: اسم فاعل من (أنشد) وهو المُعَرِّف على اللقطة.

- ٢ بَخَيْرِ النَّظَرَيْنِ: أخذ الدية أو القصاص.
- ٧ أَنْ يُودَى: بسكون الواو أي يعطي القاتل أو أولياؤه الدية لأولياء
   المقتول.
- ٨ أَبُو شَاو: بالشين المعجمة، بعدها ألف، فهاء، بالوقف والدرج، ولا يقال بالتاء.
- ٩ الْإِذْخِر: بكسر الهمزة، وبعدها ذال فخاء معجمتان، ثُمَّ راء: نبت معروف طيب الرائحة، دقيق الأصل، صغير الشجر.

## ما يؤخذ من الحديث:

- ١ تقدمت أكثر معاني هذا الحديث في (كتاب الحج) ونجملها هنا مفصلين الفوائد الزوائد.
- ٢ فيه دليل على أن مكة فتحت عنوة، إذ حبس اللَّه عنها الفيل، وسلط عليها رسوله والمؤمنين. قَالَ النووي فِي شرح مسلم: من خصائص الحرم ألَّا يحارب أهله فإن بغوا على أهل العدل، فقد قَالَ بعض الفقهاء: يحرم قتالهم بل يضيق عليهم حتى يرجعوا إلَى الطاعة، ويدخلوا فِي أحكام العدل. وَقَالَ الجمهور: يقاتلون على بغيهم. إذا لم يمكن ردهم عَنِ البغي إلَّا بالقتال؛ لأن قتال البغاة من حقوق اللَّه الَّتِي يمكن ردهم عَنِ البغي إلَّا بالقتال؛ لأن قتال البغاة من حقوق اللَّه الَّتِي لا يجوز إضاعتها، فحفظها فِي الحرم أولى من إضاعتها.
- ٢ إن مكة محرمة، لم تحل لأحد، وإنها لا تزال ولن تزال محرمة، فلا يعضد شجرها وشوكها، ولا يقطع أو يُجَزُّ خَلاَهَا. ففي هذا بيان شرفها وحرمتها عند اللَّه تعالى.
- ٣ استثنى من ذلك ما أنبته الآدمي وما وجد مقطوعًا، ورعي البهائم،
   والكمأة والإذخر، فهذه مباحة.
- ٤ إن لقطة الحرم لا تحل إلَّا لمن أراد التعريف عليها حتى يجدها

صاحبها. فإذا أيس من صاحبها، تصدق بها عنه بنية تعويضه عنها، إذا جاء يطلها.

- ٥ كتابة العلم، ففيها حفظه وتقييده عَنِ الضياع. وقد حث اللَّه تعالى على الكتابة بقوله: ﴿ عَلَمْ بِٱلْقَلَمِ إِنَّ عَلَمْ الْإِنسَانَ مَا لَرْ يَعْلَمْ إِنَّ المَالَةِ: ٤-٥] ، وعظمها بقوله تعالى: ﴿ ﴿ الْعَلَمْ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ أَنَّ اللَّهُ اللَّلْمُ الللللَّلَّةُ اللَّلْمُ الللللَّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُلْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُولِمُ اللللللْمُولِمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ ال
- 7 قوله: "وَمَنْ قُتِلَ لَهُ قَتِيلٌ فَهُو بِخَيْرِ النَّظَرَيْنِ: إِمَّا أَنْ يَقْتُلَ وَإِمَّا أَنْ يُودَى" فيه دليل على أن لأولياء المقتول (وهم ورثته) العفو مطلقًا وهو أفضل لهم والعفو إلى الدية، وأن لهم القصاص والتخيير، وهو المشهور من مذهبنا. وكان القصاص متحتمًا فِي التوراة، فخفف اللَّه عَنْ هذه الأمة بجواز العفو عَنِ القاتل إلى الدية بقوله: ﴿ فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِهِ شَيْءٌ فَلَا الله عَنْ وَيَكُمُ وَرَحْمَةٌ ﴾ [البَه عَنْ هذه الأمة فَلَيْكُمُ عُلَا الله عَنْ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَةٌ هُ الله عَنْ الله عَلَى الله والعنو إحسان، فينبغي أن يوافق موقعه؛ ولذا قَالَ شيخ الإسلام ابن تيمية: استيفاء الإنسان حقه من الدم عدل، والعفو إحسان، والإحسان هنا أفضل، لكن هذا الإحسان لا يكون والعفو إحسانًا إلَّا بعد العدل، وهو أن لا يحصل ضرر، فإذا حصل منه ضرر كان ظلمًا من العافي، إما لنفسه، وإما لغيره، فلا يشرع .قَالَ فِي كان ظلمًا من العافي، إما لنفسه، وإما لغيره، فلا يشرع .قَالَ فِي (الإنصاف): وهذا عين الصواب.

# الجديث التاسع والثلاثون بعد الثلاثمائة

(٣٣٩) عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّهُ اسْتَشَارَ النَّاسَ فِي إِمْلَاصِ الْمَرْأَةِ، فَقَالَ الْمُغِيرَةُ بْنُ شُعْبَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: شَهِدْتُ النَّبِيَّ ﷺ قَضَى فِيهَ بُغُرَّةٍ: عَبْدٍ أَوْ أَمَةٍ. فَقَالَ: لَتَأْتِيَنَّ بِمَنْ يَشْهَدُ مَعَكَ. فَشَهِدَ مَعَهُ مُحَمَّدُ بْنُ مَسْلَمَةَ». (البخاري عَبْدٍ أَوْ أَمَةٍ. فَقَالَ: لَتَأْتِيَنَّ بِمَنْ يَشْهَدُ مَعَكَ. فَشَهِدَ مَعَهُ مُحَمَّدُ بْنُ مَسْلَمَةَ». (البخاري (٧٣١٧) ومسلم (١٦٨٣)). إِمْلَاصِ الْمَرْأَةِ: أن تلقي جنينها ميتًا.

 $\mathbf{O} \mathbf{O} \mathbf{O}$ 

# الغريب:

- ١ إِمْلَاصِ الْمَرْأَةِ: بكسر الهمزة وسكون الميم، آخره صاد مهملة، مصدر (أملص) أملصت المرأة ولدها: أي أزلقته، وهو أن تضعه قبل أوانه.
- ٢ بِغُرَّةٍ: بضم الغين المعجمة وتشديد الراء المفتوحة بعدها تاء، وهي في الأصل بياض في الوجه. واستعمل هنا في العبد والأمة ولو كانا أسودين، لكرم الآدمى على الله.

# المعنى الإجمالي:

وضعت امْرَأَة ولدها ميتًا قبل أوان الولادة على إثر جناية عليها. وكان من عادة الخليفة العادل عمر بن الخطاب رَضِيَ اللَّهُ عَنهُ أن يستشير أصحابه وعلماءهم في أموره وقضاياه، لا سيما المستجد فيها، يستشيرهم مع ما أوتيه من سعة في العلم، وقوة في الفكر. لما في أخذ رأيهم من استخراج غامض العلم وإصابة لصادق الحكم، وتأليف قلوبهم، وجبر خواطرهم، والعمل بقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّرُهُمُ شُورَىٰ يَيّنُهُم الله الله وَالله عنه المرأة جنينا ميتًا غير تام، أشكل عليه الحكم في ديته. فاستشار الصحابة رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمْ فِي ذلك. فأخبره المغيرة ابن شعبة أنه شهد النّبِي عَلَي قضى بدية الجنين بغرة عبد أو أمة. فأراد عمر التثبت من هذا الحكم، الّذي سيكون تشريعًا عامًّا إلَى يوم القيامة. فأكد على المغيرة أن

يأتي بمن يشهد على صدق قوله وصحة نقله. فشهد محمد بن مسلمة الأنصاري على صدق ما قال. رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أجمعين.

## ما يستفاد من الحديث:

- ١ إن دية الجنين إذا سقط ميتًا بسبب الجناية عبدٌ أو أمةٌ. أما إذا سقط حيًّا ثُمَّ مات بسببها، ففيه دية كاملة.
- ٢ استشارة أهل العلم والعقل فِي مهام الأمور ومستجدها، لطلب الحق والصواب.
- ٣ التثبت في المسائل، وطلب صحة الأخبار فيها، وإلا فخبر الواحد كاف
   متى توفرت فيه شروط العدالة والحفظ.
- ٤ قال ابن دقيق العيد: وفِي ذلك دليل على أن العلم الخاص قد يخفى على الأكابر ويعلمه من هو دونهم، وذلك يصد فِي وجه من يغلو من المقلدين إذا استدل عليه بحديث، فقال: لو كان صحيحًا لعلمه فلان مثلًا، فإن ذلك إذا خفي على أكابر الصحابة وجاز عليهم، فهو على غيرهم أخفى.
- ٥ في الحديث دليل على أنه لا اجتهاد مع النص. ووجهته أن عمر أراد استشارة الصحابة وأخذ رأيهم في القضية. فلما علموا بالنص لم يلتفتوا إلى غيره، وهو أمر معروف.

# الحديث الأربعون بعد الثلاثمائة

(٣٤٠) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «اقْتَتَلَتِ امْرَأَتَانِ مِنْ هُلَيْلٍ، فَرَمَتْ إِحْدَاهُمَا الْأُخْرَى بِحَجَرٍ فَقَتَلَتْهَا وَمَا فِي بَطْنِهَا. فَاخْتَصَمُوا إِلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَقَضَى النَّبِيُ ﷺ أَنَّ دِيَّةَ جَنِينِهَا غُرَّةٌ؛ عَبْدٌ أَوْ وَلِيدَةٌ، وَقَضَى بِدِيَةِ الْمَرْأَةِ عَلَى عَاقِلَتِهَا، وَوَرَّتُهَا وَلَدَهَا وَمَنْ مَعَهُمْ، فَقَامَ حَمَلُ ابْنُ النَّابِغَةِ الْهُذَلِيُّ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَوَرَّتُهَا وَلَدَهَا وَمَنْ مَعَهُمْ، فَقَامَ حَمَلُ ابْنُ النَّابِغَةِ الْهُذَلِيُّ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، كَيْفَ أَعْرَمُ مَنْ لَا شَرِبَ وَلَا أَكُلَ، وَلَا نَطَقَ وَلَا اسْتَهَلَّ؟ فَمِثْلُ ذَلِكَ يُطَلُّ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِي اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

### OOO

## الغريب:

- ١ جَنِين: مأخوذ من الاجتنان، وهو الاختفاء.
- ٢ عَاقِلَتِهَا: العاقلة هم الأقارب الذين يقومون بدفع دية الخطأ عَنْ قريبهم القاتل. سموا (عاقلة)؛ لأنهم يمنعون عَن القاتل، فالعقل المنع.
- ٣ حَمَل: بفتح الحاء المهملة، ثُمَّ ميم مفتوحة أيضًا مخففة، هو ابن مالك ابن النابغة.
- ٤ وَلَا اسْتَهَلَّ: الاستهلال: رفع الصوت. يريد: أنه لم تعلم حياته بصوت نطق أو بكاء.
- ٥ يُطَلُّ: بضم الياء المثناة التحتية، وفتح الطاء، وتشديد اللام، أي: يهدر ويلغى. وروي بالباء الموحدة، على أنه فعل ماض. من البطلان. قَالَ عياض: وهو المروي للجمهور في (صحيح مسلم). قَالَ النووي: وأكثر نسخ بلادنا بالمثناة.

٦ - السَّجْع: هو الإتيان بفقرات الكلام، منتهية بفواصل، كقوافي الشعر.
 والمذموم ما جاء متكلفًا، أو قصد به نصر الباطل، وإخماد الحق، وإلا
 فقد ورد فِي الكلام النبوي.

# المعنى الإجمالي:

اختصمت امرأتان ضرتان من قبيلة هذيل، فرمت إحداهما الأخرى بحجر صغير، لا يقتل غالبًا ولكنه قتلها وقتل جنينها الَّذِي فِي بطنها. فقضى النَّبِي عَلَيْ أن دية الجنين، عبد أو أمة، سواء أكان الجنين ذكرًا أم أنثى، وتكون ديته على القاتلة. وقضى للمرأة المقتولة بالدية، لكون قتلها (شبه عمد) وتكون على عاقلة المرأة؛ لأن مبناها على التناصر والتعادل، ولكون القتل غير عمد. وبما أن الدية ميراث بعد المقتولة فقد أخذها ولدها ومن معهم من الورثة، وليس للعاقلة منها شيء. فَقَالَ حمل بن النابغة والد القاتلة: يَا رَسُول اللَّهِ، كيف نغرم من سقط ميتًا، فلم يأكل، ولم يشرب، ولم ينطق، حتى تعرف بذلك حياته؟ يقول ذلك بأسلوب خطابي مسجوع. فكره النَّبِيُ عَلَيْ مقالته؛ لما فيها من رد الأحكام الشرعية بهذه الأسجاع المتكلفة المشابهة لأسجاع الكهان الذين يأكلون بها أموال الناس بالباطل.

## ما يستفاد من الحديث:

١ - هذا الحديث أصل في النوع الثالث من القتل، وهو (شبه العمد). وهو أن يقصد الجاني الجناية بما لا يقتل غالبًا، كالقتل بالحجر الصغير، أو العصا الصغيرة.

فحكم هذا النوع من القتل، أن تغلظ الدية على القاتل ولا يقتل.

إن دية (شبه العمد) ومثله (الخطأ) تكون على عاقلة القاتل، وهم الذكور من عصبته القريبون والبعيدون، ولو لم يكونوا وارثين؛ لأن مبنى العصوبة التناصر والتآزر. وهذه الجائحة وقعت عليه بلا قصد، فناسب مساعدتهم له ولو كان غنيًا، ولكن تخفف عنهم، بتوزيعها عليهم حسب قربهم، وتؤجل عليهم مقسطة إلى ثلاث سنوات.

- ٣ إن دية الجنين اللّذي سقط ميتًا بسبب الجناية غرة عبد أو أمة، قدر الفقهاء قيمة هذه الغرة بخمسة من الإبل، تورث عنه كأنه سقط حيًا.
   ودية الجنين على القاتل لا على العاقلة؛ لأنها أقل من ثلث الدية. وما كان أقل من ثلث الدية فإن العاقلة لا تتحمله.
- ٤ إن الدية تكون ميراثًا بعد المقتول؛ لأنها بدل نفسه، وليس للعاقلة فيها شيء.
  - ٥ قال العلماء: إنما كره النَّبِيِّ ﷺ سجع حمل ابن النابغة الأمرين:

الأمر الأول: أنه عارض به حكم اللَّه تعالى وشرعه، ورام إبطاله .

الأمر الثاني: أنه تكلف هذه السجعات بخطابه لنصر الباطل كما كان الكهان يروجون أقاويلهم الباطلة بأسجاع تروق السامعين، فيستميلون بها القلوب، ويستضيفون بها الأسماع.

فأما إذا وقع السجع بغير هذا التكلف ولم يقصد به نصر الباطل، فهو غير مذموم. وقد جاء فِي كلام النَّبِي ﷺ فقد خاطب الأنصار بقوله: «أَمَا إِنَّكُمْ تُقِلُّونَ عِنْدَ الفَرَعِ» (١). وفي دعائه ﷺ: «الْلَهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عِلْمٍ لَا يَنْفَعْ، وَقَوْلٍ لَا يُسْمَعْ، وَقَلْبٍ لَا يَخْشَعْ، وَنَفْسٍ لَا تَشْبَعْ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَوْلَاءً الْأَرْبَع» (٢).

### CARC CARC CARC

<sup>(</sup>١) عزاه في كنز العمال ( ٣٧٩٥١) للعسكري في الأمثال.

<sup>(</sup>۲) رواه النسائي (٥٤٤٢)، والترمذي (٣٤٨٢)، وأحمد (٦٥٢١)

# الحديث الحادي والأربعون بعد الثلاثمائة

(٣٤١) عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ رَجُلًا عَضَّ يَدَ رَجُلٍ، فَنَزَعَ يَدَهُ مِنْ فِيهِ فَوَقَعَتْ ثَنِيَّتَاهُ، فَاخْتَصَمَا إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: يَعَضُّ أَحَلُكُمْ أَخَاهُ كَمَا يَعَضُّ الْفَحْلُ؟ اذْهَبْ لَا دِيَةَ لَكَ». (البخاري (٦٨٩٢) واللفظ له، ومسلم (١٦٧٣)).

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

## الغريب:

- يَعَضُّ الْفَحْلُ: يريد به الذكر من الإبل، ويطلق على غيره من ذكور الدواب.

## المعنى الإجمالي:

اعتدى رجل على آخر فعض يده، فانتزع المعضوض يده من فم العاض، فسقطت ثنيتاه فاختصما إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ؛ العاض يطالب بدية ثنيتيه الساقطتين، والمعضوض يدافع عَنْ نفسه بأنه يريد إنقاذ يده من أسنانه. فأنكر النَّبِيُّ على المدعي العاض، كيف يفعل مثل ما يفعله غلاظ الحيوانات فيعض أحدكم أخاه، ثُمَّ بعد هذا يأتي ليطالب بدية أسنانه الجانية؟ لَيْسَ لك دية، فالبادي هو المعتدى.

## ما يستفاد من الحديث:

- ۱ إن من عض يد إنسان فانتزعها منه، فسقطت أسنانه أو بعضها، فلا قود
   عليه ولا دية.
- ٢ هذا الحكم عام فِي كل من صال عليه إنسان أو حيوان، فدافع عَنْ نفسه، أو عَنْ عرضه، أو عَنْ حرمه، أو ماله، فجرح الصائل، أو قتله فلا شيء عليه؛ لأنه يدافع عما تجب عليه حمايته، وذلك هو المعتدي

الباغي، ولقوله ﷺ: «مَنْ قُتِلَ دُونَ نَفْسِهِ فَهُو شَهِيدٌ، وَمَنْ قُتِلَ دُونَ أَهْلِهِ فَهُو شَهِيدٌ، وَمَنْ قُتِلَ دُونَ أَهْلِهِ فَهُو شَهِيدٌ»(١).

٣ - قيد العلماء حكم هذا الحديث وأمثاله بأنه يدافع عَنْ نفسه بالأسهل فالأسهل من وسائل الدفاع. قَالَ العلماء: وهذا التقييد مأخوذ من القواعد الكلية العامة في الشرع.

<sup>(</sup>١) رواه بمعناه الترمذي (١٤٢١)، والنسائي (٤٠٩٥)، وأبو داود (٤٧٧٢)، وأحمد (١٦٥٥)

# الحديث الثاني والأربعون بعد الثلاثمائة

(٣٤٢) عَنِ الْحَسَنِ بْنِ أَبِي الْحَسَنِ الْبَصْرِيِّ قَالَ: «حَدَّثَنَا جُنْدُبٌ فِي هَذَا الْمَسْجِدِ وَمَا نَسِينَا مِنْهُ حَدِيثًا، وَمَا نَخْشَى أَنْ يَكُونَ جُنْدُبٌ كَذَبَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ الْمَسْجِدِ وَمَا نَسِينَا مِنْهُ حَدِيثًا، وَمَا نَخْشَى أَنْ يَكُونَ جُنْدُبٌ كَذَبَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلِي اللَّهِ عَالَى: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ: كَانَ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ رَجُلٌ بِهِ جُرْحٌ، فَجَزِعَ، فَأَخَذَ سِكِينًا فَحَزَّ بِهَا يَدَهُ فَمَا رَقَاً الدَّمُ حَتَّى مَاتَ. قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: عَبْدِي بَادَرَنِي سِكِينًا فَحَزَّ بِهَا يَدَهُ فَمَا رَقَاً الدَّمُ حَتَّى مَاتَ. قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: عَبْدِي بَادَرَنِي بِنَفْسِهِ، فَحَرَّمْتُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ». (البخاري رقم (٣٤٦٣) ومسلم (١١٣) و (١٨٠) و (١٨١)).

#### 000

## الغريب:

- ١ جُنْدُبُ: بضم الجيم، وسكون النون، وضم الدال وفتحها، بعدها باء.
   هو ابن عبد اللَّه البجلي من قبيلة بجيلة. قَالَ الجوهري: إنهم من العدنانيين مساكنهم الآن بين مكة والمدينة.
  - ٢ فَحَزَّ بِهَا يَدَهُ: بالحاء المهملة، وبعدها زاي مشددة: أي قطعها.
  - ٣ فَمَا رَقاً الدَّمُ: بفتح الراء والقاف مهموز: أي ما انقطع دمه حتى مات.

## المعنى الإجمالي:

روى العالم الصالح الزاهد العابد، الحسن البصري عَنْ جندب بن عبد اللّه البجلي رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ: أنه حَدَّثَ فِي مسجد الكوفة بهذا الحديث الَّذِي معنا: أن النّبِيَّ عَلَيْ حَدَّثَ أصحابه عَنْ رجل كان فيمن قبلنا من الأمم الماضية فيه جرح جزع منه، فأيس من رحمة اللّه تعالى وشفائه، ولم يصبر على ألمه رجاء ثوابه؛ لضعف داعي الإيمان واليقين فِي قلبه، فأخذ سكينًا فقطع بها يده، فأصابه نزيف فِي دمه، فلم يرقأ وينقطع حتى مات. قَالَ اللّه تعالى ما معناه: هذا عبدي استبطأ رحمتي وشفائي، ولم يكن له جلد على بلائي، فعجل إِلَى نفسه بجنايته عليها، وظن أنه

قصر أجله بقتله نفسه؛ لذا فقد حرمت عليه الجنة، ومن حرم الجنة فالنار مثواه. فكان هذا الهارب من وجع الجرح إِلَى عذاب النار، كالمستجير من الرمضاء بالنار. فنعوذ بالله تعالى من سوء الخاتمة.

## ما يستفاد من الحديث:

- ١ فيه تحريم قتل النفس بغير حق، وحرمتها، وعظم شأنها، وخطرها،
   وأنه أمر كبير. قَالَ ابن دقيق العيد: الحديث أصل كبير في تعظيم قتل
   النفس سواء كانت نفس الإنسان أو غيره.
- ٢ وجوب الصبر عند المصائب عما يسخط اللّه تعالى من قول كالنياحة،
   أو فعل كاللطم والشق. وأعظم منه قتل النفس.
- ٣ إن الأحسن للمبتلى أن يقول إذا كان لا بد من القول -: «الْلهُمَّ أَحْيِنِي مَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِي» وَتَوَفَّنِي إِذَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِي» (١).
- ٤ قوله: «عَبْدِي بَادَرَنِي بِنَفْسِهِ» لَيْسَ فيه منافاة لقضاء اللَّه وقدره السابق. فالله مقدر الأشياء قبل وجودها. وأطلقت عليه المبادرة بوجود صورتها. والذي قتل نفسه مُنْتَهِ أجله الَّذِي كتب له بهذا السبب الَّذِي فعله. ولكنه استبطأ شفاء اللَّه ورحمته، وقنط من روحه ورحمته، وهذا ذنب عظيم قدر عليه أن يكون قتل نفسه بيده عقابًا له على فساد نيته، الَّتِي نوى بها تعجيل أجله قبل انتهائه. والله سبحانه وتعالى لم يظلمه، فقد أعطاه الإرادة والقدرة على الفعل والترك، ولكنه تبع هواه فقتل نفسه.
- ٥ في هذا الحديث دليل على تحريم قتل الإنسان نفسه؛ لأنها ليست ملكه وإنما هي ملك خالقها، فلا يجوز له أن يتصرف إلّا بما أذن فيه

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۷۱)، ومسلم (۲۲۸۰)، والترمذي (۹۷۱)، والنسائي (۱۸۲۰)، وأبو داود (۳۱۰۸)، وابن ماجه (٤٢٦٥)، وأحمد (۱۱۵٦۸)

كالتداوي والحجامة. وقد فشا فِي هذه الأزمنة الانتحار لأتفه الأسباب، والعياذ بالله تعالى من سوء الحال. فعندما تعاكسه الأمور، يعمد إلَى قتل نفسه وتعجيلها إلَى النار. وهذا يرجع إلَى ضعف فِي العزيمة، وضيق فِي الفكر، وجبن عند الخطوب، وضحالة فِي الإيمان. ولو كان عنده شيء من إيمان بالله تعالى، أو يقين فيما عنده لرجا بمصيبته الثواب، ولخاف من قتل نفسه العقاب، ولكن أكثرهم لا يفقهون.

٦ - قوله: «حَرَّمْتُ عَلَيْهِ الْجَنَّةُ» تقدم أن الأحسن فِي مثل هذه النصوص إبقاؤها على تهويلها وزجرها بلا تأويل، وهو مذهب جمهور العلماء.

OF COMPLEXE

كنابلى رود



# كناب يحدود

الحدود: جمع حد وأصل الحد المنع، وهو ما يحجز بين شيئين، فمنع اختلاطهما، ومنه أخذ معنى هذا. وأما الحدود اصطلاحًا فهي عقوبات مقدرة شرعًا لتمنع من الوقوع فِي مثل ما ارتكب من المعاصي.

والحدود ثابتة بالكتاب والسنة وإجماع العلماء في الجملة، ويقتضيها القياس الصحيح، فهي جزاء لما انتهكه العاصي من محارم اللَّه تعالى.

حكمتها التشريعية: لها حِكم جليلة، ومعان سامية، وأهداف كريمة؛ ولذا ينبغي إقامتها، لداعي التأديب والتطهير والمعالجة، لا لغرض التشفي والانتقام، لتحصل البركة والمصلحة، فهي نعمة من اللَّه تعالى كبيرة على خلقه. فهي للمحدود طهرة عَنْ إثم المعصية، وكفارة عَنْ عقابها الأخروي. وهي له ولغيره رادعة وزاجرة عَنِ الوقوع فِي المعاصي. وهي مانعة وحاجزة من انتشار الشرور والفساد فِي الأرض. فهي أمان وضمان للجمهور على دمائهم، وأعراضهم، وأموالهم. وبإقامتها يصلح الكون، وتعمر الأرض، ويسود الهدوء والسكون، وتتم النعمة بانقماع أهل الشر والفساد. وبتركها والعياذ بالله ينتشر الشر ويكثر الفساد، فيحصل من الفضائح والقبائح ما معه يكون بطن الأرض خيرًا من ظهرها. ولا شك أنها من حكمة اللَّه تعالى ورحمته، والله عزيز حكيم.

على أن الشارع الرحيم حين شرع الحدود سبقت رحمته فيها عقابه. فعفا عَنِ الصغار، وذاهبي العقول، والذين فعلوها لجهل بحقيقتها. وصعب أيضًا ثبوتها، فاشترط فِي الزنا أربعة رجال عدول، يشهدون بصريح وقوع الفاحشة، أو اعترافًا من الزاني بلا إكراه وبقاء منه على اعترافه حتى يقام عليه الحد. وفي السرقة لا قطع إِلَّا بالثبوت التام، وانتفاء للشبهة، وتمام لشروط القطع. إِلَى غير ذلك مما هو مذكور فِي بابه. وأمر بدرء الحدود بالشبهات، كل هذا لتكون توبة العبد بينه وبين نفسه والله غفور رحيم.

## الحديث الثالث والأربعون بعد الثلاثمائة

(٣٤٣) عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «قَدِمَ نَاسٌ مِنْ عُكُلِ - أَوْ عُرِيْنَةَ - فَاجْتَوَوُا الْمَدِينَةَ، فَأَمَرَ لَهُمُ النَّبِيُّ ﷺ بِلِقَاحٍ، وَأَمَرَهُمْ أَنْ يَشْرَبُوا مِنْ أَبْوَالِهَا وَأَلْبَانِهَا. فَانْطَلَقُوا، فَلَمَّا صَحُّوا قَتَلُوا رَاعِيَ النَّبِيِّ ﷺ، وَاسْتَاقُوا النَّعَمَ، فَجَاءَ الْخَبَرُ فِي أَوَّلِ النَّهَارِ، فَبَعَثَ فِي آثَارِهِمْ، فَلَمَّا ارْتَفَعَ النَّهَارُ جِيءَ بِهِمْ فَأَمَرَ بِهِمْ فَقُطِعَتْ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ وَسُمِّرَتْ أَعْيُنُهُمْ، وَتُرِكُوا فِي الْحَرَّةِ يَسْتَسْقُونَ فَلَا أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ وَسُمِّرَتْ أَعْيُنُهُمْ، وَتُرِكُوا فِي الْحَرَّةِ يَسْتَسْقُونَ فَلَا أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ وَسُمِّرَتْ أَعْيُنُهُمْ، وَتُرِكُوا فِي الْحَرَّةِ يَسْتَسْقُونَ فَلَا أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ وَسُمِّرَتْ أَعْيُنُهُمْ، وَتُرِكُوا فِي الْحَرَّةِ يَسْتَسْقُونَ فَلَا أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ وَسُمِّرَتْ أَعْيُنُهُمْ، وَتُرِكُوا فِي الْحَرَّةِ يَسْتَسْقُونَ فَلَا أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ وَسُمِّرَتْ أَعْيُنُهُمْ، وَتُرِكُوا فِي الْحَرَّةِ يَسْتَسْقُونَ فَلَا أَيْ وَلِلْابَةَ: فَهَؤُلَاءِ سَرَقُوا وَقَتَلُوا وَكَفَرُوا بَعْدَ لِيمَانِهِمْ، وَحَارَبُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ». أخرجه الجماعة. (البخاري (٣٣٣) و (١٥٠١) و (١٥٠١) و (٢٠١٨) و (٢٠٠١) و (٢٠٠١) و (٢٠٠١) و (٢٠٠١)

اجتويت البلاد: إذا كرهتها، وإن كانت موافقة. واستوبأتها: إذا لم توافقك.

#### $\mathbf{O} \mathbf{O} \mathbf{O}$

## الغريب:

- ١ عُكُل: بضم العين المهملة وسكون الكاف، قبيلة عدنانية.
- ٢ عُرَيْنَةَ: بضم العين وفتح الراء وسكون التحتية وفتح النون، قبيلة قحطانية.
- ٣ اجْتَوَوُا الْمَدِينَةَ: بالجيم الساكنة، وفتح التاء الفوقية، وفتح الواو أيضًا، وضم الثانية. وهي فاعل: كرهوها لداء أصابهم في أجوافهم، يقال له: (الجوى) فاشتق منه هذا الفعل.
- ٤ بِلِقَاحِ: بكسر اللام، بعدها قاف، وبعد الألف حاء. جمع لقحة وهي الناقة الحلوب.
  - ٥ النَّعَم، بفتح النون والعين: واحد الأنعام، وهي الإبل.

- ٦ **آثَارِهِمْ**: بالمد، جمع أثر.
- ٧ مِنْ خِلَافٍ: فتقطع اليد اليمني والرجل اليسرى.
- ٨ سُمِّرَتْ أَعْيُنُهُمْ: بضم السين وكسر الميم مبني للمجهول، أي كحلت أعينهم بمسامير محماة بالنار.
- ٩ الحَرَّة: بفتح الحاء والراء المشددة، هي الأرض الَّتِي تعلوها حجارة سود، وهي أرض خارج المدينة.
  - ١٠- أبو قِلَابَة: بكسر القاف، هو عبد اللَّه الجرمي.

## المعنى الإجمالي:

قدم أناس إلى المدينة من البادية فأسلموا، وحين اختلف عليهم الجوُّ والمناخ مرضوا، فضاقت أنفسهم بالمقام فِي المدينة. فطبيب الأديان والأبدان عرف داءهم ودواءهم، فأمرهم أن يعودوا إلَى ما ألفته أجسامهم، فيذهبوا إلَى حيث الهواء الطلق، ويشربوا من ألبان الإبل وأبوالها ففعلوا، فلما صحوا طغوا وبغوا، فقتلوا الراعي اللَّذِي مع الإبل بسمل عينيه، وارتدوا عَنِ الإسلام، وهربوا بالإبل الَّتِي منحوا ألبانها. فجاء خبرهم إلَى النَّبِيِّ عَيْقٍ، فبعث إليهم من جاء بهم، فلما أقدموا على هذه القبائح العظيمة الَّتِي هي كما قَالَ أبو قلابة السرقة والخيانة، والقتل، والكفر بالله تعالى، ومحاربة الله ورسوله بقطع الطريق، فكان نكالهم عظيمًا، وتعزيرهم بليعًا، فقطعت أيديهم وأرجلهم من خلاف، وفضخت أعينهم بالمسامير المحماة، وألقوا فِي الحرة يطلبون الماء فلا يسقون، فما زالوا فِي هذا العذاب حتى ماتوا. فهكذا جزاء من حارب الله ورسوله، وسعى فِي الأرض فسادًا وكفرًا بأنعم الله؛ ليرتدع من خبثت نيته، فأراد أن يفعل مثل فعله.

#### ما يستفاد من الحديث:

١ - هذا العقاب الَّذِي صبه النَّبِيُّ عَلَيْ على هؤلاء المفسدين عقاب شديد ومُثْلَة.

وقد نهى النَّبِيُّ ﷺ عَنِ المُثْلَةِ، وقد أمر أيضًا بإحسان القتل والذبح.

فمن أجل هذا اختلف العلماء فِي حكم هؤلاء؛ فبعضهم يرى أنه منسوخ بالنهي عَنِ المثلة. وهؤلاء محتاجون إِلَى بيان تاريخ ناسخه، ولا بيان. وبعضهم قَالَ: هذا الحكم قبل أن تنزل الحدود. وَقَالَ ابن سيرين: وفيه نظر، فإن قصتهم متأخرة. وبعضهم قَالَ: لم يسمل أعينهم، وإنما هَمَّ بها، وفيه نظر أيضًا، فقد صح أنه سمل وأنه سمر أعينهم. وأجابوا بغير ذلك، وكلها أجوبة لا تستقيم لأصحابها.

والذي أرى: أن هذه العقوبة من باب التعزير. والتعزير: هو التأديب، ومرجعه إلَى اجتهاد الإمام ونظره، فقد يكون خفيفًا، وقد يكون شديدًا، فيؤدب بالعقاب والتأنيب، ويؤدب بالحبس، ويؤدب بما يراه من الجلد، ويؤدب بالقتل، ويؤدب بأخذ المال. وكلها لها سند من السنة الحكيمة. وهؤلاء الأعراب عملوا أعمالًا شنيعة دلت على فساد قلوبهم وخبث طويتهم. فقد ارتدوا عَن الإسلام، وجزاء المرتد القتل وقتلوا الراعى القائم بخدمتهم، وسملوا عينيه بغير حق. وسرقوا الإبل الَّتِي هي لعامة المسلمين، فهذا غلول وسرقة وخيانة. وحاربوا اللَّه ورسوله، بقطع الطريق، والإفساد في الأرض، وكفروا نعمة الله تعالى وهي العافية بعد المرض، والسمن بعد الهزال. فكانوا بهذا مستحقين لعذاب يقابل فعلهم ليردع من لم يدخل الإيمان قلبه من الجفاة. أما حديث النهي عَن المثلة، والأمر بإحسان القتلة والذبحة ونحو ذلك، فهو باق فِي حال من لم يرتكب مثل هذه الجرائم العظام. والله الموفق وهو العليم الحكيم. وقد سمل هؤلاء عيني الراعي ورموه في الشمس حتى مات عطشًا ففعل بهم النَّبِيّ ﷺ مثل ذلك قصاصًا، وقد مر بنا أن مذهب كثير من العلماء هو قتل الجاني بمثل ما قتل به؛ لقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَافَبُتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْل مَا عُوفِبْتُم بِهِ ﴿ ﴾ [النّحل: ١٢٦]. وسيأتي حديث الصحيحين: «وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِشَيْءٍ عُذَّبَ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۰٤۷)، ومسلم (۱۱۰)، والنسائي (۳۸۱۳)، وأبو داود (۳۲۵۷)، وأحمد (۱۵۹۵۲)

- ٢ في الحديث مشروعية التداوي وفعل الأسباب، وأن من العلاج،
   الرجوع إلى ما ألفته الأبدان، من المأكل، والمشرب والجو، والابتعاد
   عَن الأراضي الموبوءة، والأهوية الرديئة.
- ٣ طهارة أبوال الإبل، ووجهته أن التداوي بالنجس والمحرم لا يجوز. ولو فرض أن النّبِي على أذن لهم في شربها للضرورة، فإنه لم يأمرهم بغسل أفواههم وأوانيهم. وتأخير البيان عَنْ وقت الحاجة لا يجوز، ويقاس على الإبل سائر الحيوانات المباحة الأكل.



# الحديث الرابع والأربعون بعد الثلاثمائة

(٣٤٤) عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ عُبْبَةَ بْنِ مَسْعُودٍ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَزَيْدِ بْنِ خَالِدٍ الْجُهَنِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَا: ﴿ إِنَّ رَجُلًا مِنْ الْأَعْرَابِ أَتَى رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنْشُدُكَ اللَّهَ إِلَّا قَضَيْتَ بَيْنَنَا بِكِتَابِ اللَّهِ وَأَذَنْ لِي. فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: قُلْ. فَقَالَ: إِنَّ ابْنِي مِنْهُ: نَعُمْ فَاقْضِ بَيْنَنَا بِكِتَابِ اللَّهِ وَأُذَنْ لِي. فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: قُلْ. فَقَالَ: إِنَّ ابْنِي عَلَمْ مَنْهُ فَقَالَ: إِنَّ ابْنِي مَنْهُ عَلَى الْبَيْعُ عَلَى الْبَيْءِ الرَّجْمَ، فَافْتَدَيْتُ مِنْهُ مِنْهُ عَلَى الْبَيْعِ عَلَى الْرَجْمَ، فَافْتَدَيْتُ مِنْهُ عِبْرُتُ أَنَّ عَلَى الْبَيْعِ عَلَدُ مِاقَةٍ وَتَغْرِيبُ عَلَى الْرَجْمَ بِكِتَابِ اللَّهِ الرَّجْمَ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ لَأَقْضِينَ عَلَى امْرَأَةٍ هَذَا الرَّجْمَ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ لَأَقْضِينَ عَلَى امْرَأَةٍ هَذَا الرَّجْمَ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ لَأَقْضِينَ عَلَى امْرَأَةٍ هَذَا الرَّجْمَ. وَعَلَى ابْنِكَ جَلْدُ مِاقَةٍ وَتَغْرِيبُ عَامٍ، وَأَنَّ عَلَى امْرَأَةٍ هَذَا الرَّجْمَ. وَقَالَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَى ابْنِكَ جَلْدُ مِاقَةٍ وَتَغْرِيبُ عَلَى الْمَرَأَةِ هَذَا الرَّجْمَ بِكِتَابِ اللَّهِ الْوَلِيدَةُ وَالْغَنَمُ رَدُّ عَلَيْكَ، وَعَلَى ابْنِكَ جَلْدُ مِاقَةٍ وَتَغْرِيبُ عَلَى الْمَاتِهُ وَلَعْمَ وَلَى الْمَالِقِيقِ اللَّهُ عَلَى الْمَالِقِيقِ الْمُعْتَرَفَتُ فَارْجُمْهَا. فَعَدَا عَلَيْهَا، فَاعْتَرَفَتْ مُن الْمُعْرَفِي اللَّهُ عَلَى الْمَرَأَةِ هَذَا، فَإِنْ اعْتَرَفَتْ فَارْجُمْهَا. فَعَدَا عَلَيْهَا، فَاعْتَرَفَتْ مَا اللَّهِ عَلَهُ لَكُ وَلَا عَلَى الْمُرَاقِ هَلَا اللَّهُ عَلَى الْمُولِ الْمُعْتَرَفِي الْمُعْرَالِ عَلَى الْمُولُ اللَّهُ عَلَى الْمُولِلَ الْمُولُ اللَّهُ عَلَى الْمُولُ الْمُعْرَالِ اللَّهُ عَلَى الْمُولُ الْقَالَ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُولُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُعْتَرَاقُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُعْرَالِهُ اللَّهُ الْمُعْرَالُ الْمُؤْمُ الْمُولُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْ

#### $\mathbf{O} \mathbf{O} \mathbf{O}$

## الغريب:

- ١ أَنْشُدُكَ اللّه: بفتح الهمزة وسكون النون، وضم الشين والدال، أي أسألك الله.
- ٢ عَسِيفًا: بفتح العين وكسر السين المهملة، وهو الأجير. مشتق من العسف، وهو الجور.
- ٣ أُنيْسُ: بضم الهمزة وفتح النون، آخره سين مهملة، مصغر. وهو ابن الضحاك الأسلمي.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ جفاء الأعراب، لبعدهم عَنِ العلم والأحكام والآداب، حيث ناشد من
   لا ينطق عَنِ الهوى أن لا يحكم إِلَّا بكتاب اللَّه تعالى.
  - ٢ حسن خلق النَّبِيِّ ﷺ، حيث لم يعنفه على سوء أدبه معه.
- ٣ إن حد الزاني المحصن الرجم بالحجارة حتى يموت. والمحصن: هو من جامع في نكاح صحيح، وهو حر مكلف.
  - ٤ إن حد الزاني الَّذِي لم يحصن مائة جلدة، وتغريب عام.
- ة إنه لا يجوز أخذ العوض لتعطيل الحدود، وإن أخذت فهو من أكل الأموال بالباطل.
- آ من أقدم على محرم، جهلًا أو نسيانًا لا يؤدب بل يعلم، فهذا افتدى الحد عَنِ ابنه بمائة شاة ووليدة، ظانًا إباحته وفائدته، فلم يكن من النّبِيِّ إلّا أن أعلمه بالحكم، ورد عليه شياهه ووليدته.
- ٧ وفي الحديث قاعدة فرعية عامة وهي: إن من فعل شيئًا لظنه وجود
   سببه، فتبين عدم وجود السبب، فإن فعله لاغ لا يعتد به، ويرجع بما
   ترتب على ظنه الَّذِي لم يتحقق.
- ٨ قال الحافظ ابن حجر: والحق أن الإذن بالتصرف مقيد بالعقود الصحيحة. قَالَ ابن دقيق العيد: فما أخذ بالمعاوضة الفاسدة يجب رده ولا يملك.
  - ٩ إنه يجوز التوكيل فِي إثبات الحدود واستيفائها.
- •١- إن الحدود مرجعها الإمام الأعظم أو نائبه، ولا يجوز لأحد استيفاؤها غيرهم.

- ۱۱- استدل بالحديث أنه يكفي لثبوت الحد وإقامته الاعتراف مرة واحدة، ويأتى الخلاف في ذلك إن شاء الله تعالى.
- ١٢ قَالَ ابن القيم فِي حكمة جلد الزاني: وأما الزاني فإنه يزني بجميع بدنه،
   والتلذذ بقضاء الشهوة يعم البدن.
- 17- والحكمة في رجم المحصن وجلد غير المحصن أن الأول قد تمت عليه النعمة بالزوجة، فإقدامه على الزنا يعد دليلًا على أن الشر متأصل في نفسه، وأن علاجه عَنْ تركه صعب، وأنه لَيْسَ له عذر في الإقدام عليه. وأما غير المحصن فلعل داعي الشهوة غلبه على ذلك فخفف عنه الحد؛ مراعاة لحاله وعذره.
- ١٤- القسم لتأييد صحة المسائل المهمة. وقد أمر الله تعالى نبيه في كتابه أن يقسم ثلاث مرات على أن البعث حق.
- ١٥ فيه دليل على صحة استفتاء أهل العلم فِي زمن النَّبِيّ ﷺ وفيما بعده،
   وعلى جواز سؤال المفضول مع وجود من هو أفضل منه.
- 17- فِي الحديث حسن الأدب مع أهل الفضل والعلم والكبار، وأن ذلك من الفقه.

#### CARC CARC CARC

## الحديث الخامس والأربعون بعد الثلاثمائة

(٣٤٥) عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُبْدِ اللَّهِ بْنِ عُبْدَةَ بْنِ مَسْعُودٍ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَزَيْدِ ابْنِ خَالِدٍ الْجُهَنِيِّ رَضِيَ اللَّهْ عَنْهُمَا قَالَا: «سُئِلَ النَّبِيُّ ﷺ عَنِ الْأُمَةِ إِذَا زَنَتْ وَلَمْ ابْنِ خَالِدٍ الْجُهَنِيِّ وَنِ ذَنَتْ فَاجْلِدُوهَا، ثُمَّ إِنْ زَنَتْ فَاجْلِدُوهَا، وَمَا إِنْ زَنَتْ فَاجْلِدُوهَا، ثُمَّ إِنْ زَنَتْ فَاجْلِدُوهَا، وَمَالِكَ وَلَا اللَّهُ عَنْهُمَا وَلَوْ بِضَفِيرٍ». (البخاري (٢١٥٣) و (٢١٥٤) و (٢٢٣٢) و (٢٢٣٢) و (٢٥٥٦) و (٢٥٥٦) و (٢٥٥٦) و (٢٥٥٦) و (٢٥٥٦) و (٢٥٥١) و (٢٥٥٦) و (٢٥٥١) و (٢٥٥٠) و (٢٥٥١) و (٢٥٥٠) و (٢٥٠) و (٢٥٥٠) و (٢٥٠٥) و (٢٥٠٥) و (٢٥٥٠) و (٢٥٠٥) و (٢٥٠٠) و (٢٥٠٥) و (٢

قال ابن شهاب: ولا أدري، أبعد الثالثة أو الرابعة. والضفير: الحبل.

OOO

## المعنى الإجمالي:

سئل النَّبِي عَلَيْهَ أن عليها الجلد، وجلدها نصف ما على الحرة من الحد، فيكون فأخبر عَلَيْهُ أن عليها الجلد، وجلدها نصف ما على الحرة من الحد، فيكون خمسين جلدة. ثُمَّ إذا زنت ثانية تجلد خمسين جلدة أيضًا لعلها ترتدع عَنِ الفاحشة، فإذا زنت الثالثة ولم يردعها الحد ولم تتب إلَى اللَّه تعالى وتخشى الفضيحة حينئذ فاجلدوها الحد وبيعوها، ولو بأقل ثمن وهو الحبل الرخيص؛ لأنه لا خير فِي بقائها، وليس فِي استقامتها رجاء قريب وَبُعْدُهَا أولى من قُرْبِهَا؛ لئلا تكون سبب شر فِي البيت الَّذِي تقيم فيه.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ حد الأمة إذا زنت ولم تحصن الجلد، وهو نصف ما على الحرة،
   والحرة حدها مائة جلدة وتغريب عام، فيكون حد الأمة خمسين جلدة
   ولا تغرب؛ لأن تغريبها يضر بسيدها، وربما أغراها بمعاودة الفاحشة.
- ٢ إنه إذا تكرر منها الزنا وحدت ولم يردعها الجلد فلتبع ولو بأرخص ثمن؛ لأنه لا خير في بقائها، ولا فائدة في تأديبها.

- ٣ إن الزنا عيب فِي الرقيق، فإذا لم يعلم به المشتري فله الخيار فِي رده.
- إن للسيد إقامة الحد في الجلد خاصة على رقيقه. أما في القتل والقطع، فإقامته إلى الإمام، وغير الرقيق لا يقيم عليه الحد إلا الإمام، سواء في الجلد أو في غيره. وهذا هو مذهب جمهور العلماء، ومنهم الأئمة الثلاثة: مالك، والشافعي، وأحمد.

## الحديث السادس والأربعون بعد الثلاثمائة

(٣٤٦) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّهُ قَالَ: «أَتَى رَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ فِي الْمَسْجِدِ، فَنَادَاهُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي زَنَيْتُ، فَأَعْرَضَ عَنْهُ، حَتَّى ثَنَّى عَنْهُ، فَتَنَحَّى تِلْقَاءَ وَجْهِهِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي زَنَيْتُ، فَأَعْرَضَ عَنْهُ، حَتَّى ثَنَّى ذَلِكَ عَلَيْهِ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ. فَلَمَّا شَهِدَ عَلَى نَفْسِهِ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ، دَعَاهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ذَلِكَ عَلَيْهِ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ. فَلَمَّا شَهِدَ عَلَى نَفْسِهِ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ، دَعَاهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: أَبِكَ جُنُونٌ؟. قَالَ: لَا. قَالَ: فَهَلْ أَحْصَنْتَ؟. قَالَ: نَعَمْ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : اذْهَبُوا بِهِ فَارْجُمُوهُ». (البخاري (٢٧١)) و (٦٨١٥) و (٦٨١٥) و (١٦٨١)).

#### OFTO OFTO

## الحديث السابع والأربعون بعد الثلاثمائة

(٣٤٧) قَالَ ابْنُ شِهَابِ: فَأَخْبَرَنِي أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ: أَنَّهُ سَمِعَ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: «كُنْتُ فِيمَنْ رَجَمَهُ، فَرَجَمْنَاهُ بِالْمُصَلَّى، فَلَمَّا أَذْلَقَتْهُ الْحِجَارَةُ هَرَبَ، فَأَدْرَكْنَاهُ بِالْحَرَّةِ فَرَجَمْنَاهُ».

الرَّجُلُ هُوَ: مَاعِزُ بْنُ مَالِكٍ. وَرَوَى قِصَّتَهُ جَابِرُ بْنُ سَمُرَةَ وَعَبْدُ اللَّه بنُ عَبَّاسٍ، وَأَبُو سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ، وَبُرَيْدَةُ بْنُ الْحُصَيْبِ الْأَسْلَمِيُّ. (انظر الحديث السابق).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

أتى ماعز بن مالك الأسلمي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ إِلَى النَّبِيّ ﷺ وهو فِي المسجد، فناداه واعترف على نفسه بالزنا. فأعرض عنه النَّبِيّ ﷺ؛ لعله يرجع فيتوب فيما بينه وبين الله. ولكن قد جاء غاضبًا على نفسه، جازمًا على تطهيرها بالحد، فقصده من تلقاء وجهه مرة أخرى، فاعترف بالزنا أيضًا، فأعرض النَّبِي ﷺ أيضًا، حتى شهد على نفسه بالزنا أربع مرات.

حينئذ استثبت النّبِي عَنْ عاله، فسأله: هل به من جنون؟ قَالَ: لا، وسأل أهله عَنْ عقله، فأثنوا عليه خيرًا. ثُمَّ سأله لعله لم يأت ما يوجب الحد، من لمس أو تقبيل. فصرح بحقيقة الزنا. فلما استثبت عن من كل ذلك، وتحقق من وجوب إقامة الحد، أمر أصحابه أن يذهبوا به فيرجموه. فخرجوا به إلى بقيع الغرقد - وهو مصلى الجنائز - فرجموه، فلما أحس بحر الحجارة طلبت النفس البشرية النجاة، ورغبت في الفرار من الموت فهرب، فأدركوه بالحرة، فأجهزوا عليه حتى مات. رحمه الله، ورَضِيَ عَنْهُ.

#### ما يستفاد من الحديث:

- الزنا يثبت بالإقرار كما يثبت بالشهادة، ويأتي: هل يكفي الإقرار مرة، أم لا بد من الإقرار أربع مرات كما في هذا الحديث؟
- ٢ إن المجنون لا يعتبر إقراره، ولا يثبت عليه الحد؛ لأن شرط الحد
   التكليف.
- ٣ إنه يجب على القاضي والمفتي التثبت في الأحكام والسؤال بالتفصيل عما يجب الاستفسار عنه، مما يغير الحكم في المسألة. فإن النّبِي على سأل المقر هنا عَنْ عمله، حتى تبين له أنه فعل حقيقة الزنا. وسأل أهله عَنْ عقله، وأعرض عنه حتى كرر الإقرار، واستثبت منه. قَالَ فِي فتح الباري: فقد بالغ على في الاستثبات غاية المبالغة، وهذا وقع بعد إقراره أربع مرات، فهو يؤكد اشتراط العدد؛ لأن هذا الاستثبات العجيب وقع بعده.
- ٤ إن حد المحصن الزاني رجمه بالحجارة حتى يموت، ولا يحفر له عند الرجم.
- و انه لا يشرط فِي إقامة الحد حضور الإمام أو نائبه. والأولى حضور أحدهما ليؤمن الحَيْف والتلاعب بحدود الله تعالى.

- حواز إقامة الحدود في مصلى الجنائز. وكانوا في الأول يجعلون للصلاة على الجنائز مصلى خاصًا.
- ٧ إن الحد كفارة للمعصية الَّتِي أقيم الحد لها، وهو إجماع. وقد جاء صريحًا فِي قوله عليه الصلاة والسلام: «مَنْ فَعَلَ شَيْئًا مِنْ ذَلِكَ، فَعُوقِبَ بِهِ فِي الدِّنْيَا، فَهُوَ كَفَّارَتُهُ»(١).
  - ٨ وإن إثم العاصي يسقط بالتوبة النصوح، وهو إجماع المسلمين أيضًا.
- ٩ إعراض الإمام والحاكم عَنِ المُقِرِّ على نفسه بالزنا؛ لعله فعل ما لا
   يوجب الحد، فظنه موجبًا، والحدود تدرأ بالشبهات.
- ١- هذه المنقبة العظيمة لماعز، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، إذ جاء بنفسه، غضبًا لله تعالى، وتطهيرًا لها مع وجود الإعراض عنه، وتلقينه ما يسقط عنه الحد.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء: هل يشترط تكرار الإقرار بالزنا أربع مرات، أو لا؟

ذهب الإمام أحمد، وجمهور العلماء، ومنهم الحكم، وابن أبي ليلى، والحنفية: إِلَى أنه لا بد من الإقرار أربع مرات، مستدلين بهذا الحديث الَّذِي معنا، فإنه لم يقم النَّبِيِّ على (ماعز) الحد إِلَّا بعد أن شهد على نفسه أربع مرات. وقياسًا على الشهادة بالزنا، فلا يقبل إِلَّا أربعة شهود. ولا يشترط أن تكون الإقرارات في مجالس، خلافًا للحنفية.

وذهب مالك، والشافعي، وأبو ثور، وابن المنذر: إِلَى أنه يكفي لإقامة الحد إقرار واحد لحديث «وَاغْدُ يَا أُنَيْسُ إِلَى امْرَأَةِ هَذَا، فَإِنِ اعْتَرَفَتْ فَارْجُمْهَا»(٢) ولم

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٦٨٠١)، ومسلم (١٧٠٩)، والترمذي (١٤٣٩)، والنسائي (٤١٦١)، وأحمد (٢٢١٦٠)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۳۱۵)، ومسلم (۱۲۹۸)، والترمذي (۱٤۲۹)، والنسائي (۲۳۱۵)، وابن ماجه (۲۵۶۹)، وأحمد (۱۲۵۹٤)

يذكر إقرارات أربعة. ورجم ﷺ الجهنية، وإنما اعترفت مرة واحدة. وأجابوا عَنْ حديث ماعز، بأن الروايات فِي عدد الإقرارات مضطربة؛ فجاء أربع مرات، وجاء مرتين، أو ثلاثًا. وأما القياس فلا يستقيم؛ لأن الإقرار فِي المال لا بد فيه من عدلين، ولو أقر على نفسه مرة واحدة كفت إجماعًا. والله أعلم.

# الحديث الثامن والأربعون بعد الثلاثمائة

(٣٤٨) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّهُ قَالَ: ﴿إِنَّ الْيَهُوهَ جَاءُوا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَنْهُمْ وَرَجُلًا زَنَيَا، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ فَنَكُرُوا لَهُ أَنَّ امْرَأَةً مِنْهُمْ وَرَجُلًا زَنَيَا، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ فَنَالُ اللَّهِ عَلَيْهُ فَلَكُونَ فَي التَّوْرَاةِ فِي شَأْنِ الرَّجْمِ؟ فَقَالُوا: نَفْضَحُهُمْ وَيُجْلَدُونَ .

قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَلَامِ: كَذَبْتُمْ، إِنَّ فِيهَا الرَّجْمُ. فَأَتَوْا بِالتَّوْرَاةِ فَنَشَرُوهَا. فَوَضَعَ أَحَدُهُمْ يَدَهُ عَلَى آيَةِ الرَّجْمِ فَقَرَأَ مَا قَبْلَهَا وَمَا بَعْدَهَا. فَقَالَ لَهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَلَامٍ: ارْفَعْ يَدَكُ. فَرَفَعَ يَدَهُ فَإِذَا فِيهَا آيَةُ الرَّجْمِ. فَقَالَ: صَدَقَ يَا مُحَمَّدُ، فِيهَا آيَةُ الرَّجْمِ. فَقَالَ: صَدَقَ يَا مُحَمَّدُ، فِيهَا آيَةُ الرَّجْمِ. فَقَالَ: صَدَقَ يَا مُحَمَّدُ، فِيهَا آيَةُ الرَّجْمِ. فَقَالَ: فَرَأَيْتُ الرَّجُلَ يَجْنَأُ عَلَى الْمَرْأَةِ يَقِيهَا الرَّجْمِ. فَأَمَرَ بِهِمَا النَّبِيُ ﷺ فَرُجِمَا. قَالَ: فَرَأَيْتُ الرَّجُلَ يَجْنَأُ عَلَى الْمَرْأَةِ يَقِيهَا الْحَجَارَةَ. (البخاري (٣٦٣٥) و (٢٥٤١)) و (١٦٩٩) و (١٦٩٩)

قال رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: الَّذِي وَضَعَ يَدَهُ عَلَى آيَةِ الَّرجْمِ هُوَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ صُورِيَا.

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

## الغريب:

- ١ عَبْدُ اللّهِ بْنُ سَلَام: بتخفيف اللام، ابن الحارث الإسرائيلي، أسلم عند قدوم النّبِي عَلَيْ المدينة، وشهد له بالجنة، وهو من علماء بني إسرائيل في التوراة والأحكام.
- ٢ يَجْنَأُ عَلَى الْمَرْأَةِ: بفتح الياء التحتية وسكون الجيم، بعدها نون مفتوحة، بعدها همزة، أي يميل عليها وينكب. قَالَ ابن فارس: هو العطف على الشيء والحنو عليه.
  - ٣ صُورِيَا: بضم الصاد، بعدها واو مخففة، ثُمَّ راء مكسورة، ثُمَّ ياء فألف.

## المعنى الإجمالي:

زنا يهودي بيهودية فِي زمن النَّبِيّ ﷺ. وكان اليهود يعلمون أن نبينا ﷺ نبي حقًا، ويعلمون أن شريعته جَاءَت باليسر والسماح، وفك الآصار والأغلال. فجاءوا

إليه بهذين اليهوديين الزانيين، ليحكم فيهما، لعل عنده حكما أخف مما عندهم في التوراة، فيكون لهم معذرة عند الله في عدم إقامة ما في التوراة من الحد.

وكان النّبِي على عالمًا بحكم الزاني المحصن فِي التوراة، إما عَنْ طريق الوحي، أو من أحد علماء اليهود الذين أسلموا. فسألهم على هذا الرجم فِي التوراة، متحديًا ومبينًا لهم أن القرآن والتوراة متفقان على هذا الحكم، فحاولوا التبديل والتغيير على طريقتهم، فقالوا: نفضح الزناة ونجلدهم. وكان عبد اللّه بن سلام - الّذِي عنده علم الكتاب - حاضرًا فقال: كذبتم، فيها آية الرجم. فجاءوا بالتوراة، فنشروها ليبحثوا عن آية الرجم. فوضع عبد اللّه بن صوريا، يده على تلك الآية، وقرأ ما قبلها وما بعدها. فَقَالَ عبد اللّه بن سلام: ارفع يدك، فرفع يده فوجدوا آية الرجم كما هي فِي الشريعة المحمدية. فأمر بهما النّبِيّ على فرجما عملًا بقوله تعالى: ﴿ وَآنِ احْكُم بَيْهُم بِمَا أَنْزَلَ اللّه ﴾ [المائدة: ١٤]، فكان من شدة شفقة الرجل على المرأة أنه ذكرها فِي تلك الحال الشديدة، فأخذ يقيها الحجارة بنفسه.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ وجوب حد الذِّمِّيِّ إذا زني، وإقامة الحدود عليهم فيما يعتقدون تحريمه.
- ٢ إن الإحصان لَيْسَ من شرطه الإسلام. وهو مذهب الشافعي وأحمد. فإذا وطئ الكافر في نكاح صحيح في شرعه، فهو محصن، تجري عليه أحكام المسلمين المحصنين، إذا ترافعوا إلينا.
- ٣ إن شريعتنا حاكمة على غيرها من الشرائع، وناسخة لها، ولكن النّبِي عليه سألهم عَنْ حكم التوراة فِي الرجم، ليقيم عليهم الحجة من كتابهم اللّذي أنكروا أن يكون فيه رجم المحصن، وليبين لهم أن كتب الله متفقة على هذا الحكم الخالد، الّذي فيه ردع المفسدين.
  - ٤ إن حد المحصن، إذا زني، الرجم بالحجارة حتى يموت.

- و إن اليهود أهل تغيير وتبديل لكتاب الله الله الله الذي أنزله عليهم، تبعًا الأهوائهم وأغراضهم وماديتهم.
  - ٦ إن الكفار مخاطبون بالأحكام الفرعية، ومعاقبون عليها.

## الحديث التاسع والأربعون بعد الثلاثمائة

(٣٤٩) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَوْ أَنَّ رَجُلًا - أَوْ قَالَ: امْرَءًا - اطَّلَعَ عَلَيْكَ بِغَيْرِ إِذْنِكَ، فَخَذَفْتَهُ بِحَصَاةٍ فَفَقَاْتَ عَيْنَهُ، مَا كَانَ عَلَيْكَ جُنَاحٌ». (البخاري (٦٨٨٨) و (٦٩٠٢) ومسلم (٢١٥٨)).

#### OOO

#### الغريب:

١ - خَذَفْتَهُ: بالحاء والخاء وَخَطَّأَ القرطبيُّ رواية الحاء وجزم النووي أنه
 بالخاء المعجمة، ومعناها: رميته.

٢ - فَقَأْتَ عَيْنَهُ: أفسدتها.

٣ - جُنَاحٌ: إثم.

### المعنى الإجمالي:

للإنسان حرمة عظيمة ومقام كبير، وقد حظر اللَّه تعالى ماله وعرضه ودمه. ولكنه إذا اعتدى على غيره زالت حرمته، وصغر مقامه، إذ أهان نفسه وقلل خطره. فإذا اطلع على أحد بغير إذنه من وراء بابه أو من فوق جداره أو غير ذلك ففقاً عينه، فليس على هذا الفاقي إثم ولا قصاص؛ لأنه أسقط حرمته، وأرخص عضوه، بجنايتها بالاطلاع على بيوت الناس وعوراتهم. فهذا من باب القصاص، لا من باب المدافعة، فتكون بالأسهل فالأسهل.

#### ما يؤخذ من الحديث:

 ١ - تحريم الاطلاع على أحوال الناس في منازلهم، والنظر إليهم والاستماع إلى كلامهم.

٢ - سقوط حرمة من فعل ذلك، وإهدار العضو الَّذِي يطلع به على أحوالهم.

- ٣ إن لصاحب البيت أن يفقأ عينه وليس عليه إثم ولا قصاص.
- خاهر الحديث أن صاحب الدار لا يحتاج إِلَى إنذاره، ويؤيد ذلك ما أخرجه البخاري فِي عدة أبواب من صحيحه، «أَنَّ رَجُلًا اطَّلَعَ فِي حُجَرِ بَابِ رَسُولِ اللَّهِ عَيْلًا، فَأَخَذَ عَلَيْ مِشْقَصًا وَجَاءَ يَخْتِلُ النَّاظِرَ بَابِ رَسُولِ اللَّهِ عَيْلًا، فَأَخَذَ عَلَيْ مِشْقَصًا وَجَاءَ يَخْتِلُ النَّاظِرَ بِالْمِشْقَصِ» (۱)، (فهذا من أبواب القصاص)؛ لأن باب مدافعة الصائل في الَّتِي تكون بالأسهل ثُمَّ الأصعب.

<sup>(</sup>۱) رواه بمعناه البخاري (٦٢٤٢)، ومسلم (٢١٥٧)، وأبو داود (١٧١٥)، وأحمد (١٣٠٩٥)



# باب صراسرقة

الأصل فِي القطع الكتاب، والسنة، والإجماع والقياس. قَالَ تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣٨]. والسنة ما يأتي من الأحاديث، وأجمع عليه العلماء استنادًا إلى هذه النصوص. والقياس والحكمة تقتضي إقامة الحدود كلها كما أمر اللَّه تعالى، حفظًا للأنفس والأعراض والأموال.

ولذا نرى البلاد الَّتِي عملت بحدود اللَّه ونفذت حدوده استتب فيها الأمن ولو كانت ضعيفة العدة، ونرى الفوضى وقتل الأنفس، وانتهاك الأعراض، وسلب الأموال، فِي البلاد الَّتِي حكمت القوانين رحمة بالجناة المعتدين، من جهلهم بالرحمة وموضعها، ولو كانت قوية متمدنة فمضت حياتها ما بين سلب ونهب.

CARC CARC CARC

## الحديث الخمسون بعد الثلاثمائة

(٣٥٠) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَطَعَ فِي مِجَنِّ قِيمَتُهُ ثَلَاثَةُ دَرَاهِمَ». (البخاري (٦٧٩٥) و (٦٧٩٦) و (٦٧٩٧) و (١٦٨٦)). وفي لفظ: «ثَمَنُهُ ثَلَاثَةُ دَرَاهِم».

#### 

## الحديث الحادي والخمسون بعد الثلاثمائة

(٣٥١) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّهَا سَمِعَتْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «تُقْطَعُ الْيَدُ فِي رُبُع دِينَارٍ فَصَاعِدًا». (البخاري (٦٧٩١) ومسلم (١٦٨٤)).

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

### الغريب:

- ١ الْقَطْع: يراد به الأمر بالقطع.
- ٢ قِيمَتُهُ: ما تنتهي إليه الرغبة من الثمن.
  - ٣ الثَّمَن: ما يقابل به المبيع.
- ٤ الْمِجَنُّ: بكسر الميم وفتح الجيم، بعدها نون مشددة، هو الترس الَّذِي يتقى به وقع السيف، مأخوذ من الاجتنان والاختفاء؛ لأن الفارس يختفي به، وكسرت ميمه؛ لأنه اسم آلة.

### المعنى الإجمالي:

أمَّن اللَّه عز وجل دماء الناس وأعراضهم وأموالهم، بكل ما يكفل ردع المفسدين المعتدين. فكان أن جعل عقوبة السارق – الذي يأخذ المال من حرزه على وجه الاختفاء – قطع العضو الَّذِي تناول به المال المسروق، ليكفر القطع ذنبه.

وليرتدع هو وغيره عَنِ الطرق الدنيئة، وينصرفوا إِلَى اكتساب المال من الطرق الشرعية الكريمة، فيكثر العمل، وتستخرج الثمار فيعمر الكون وتعز النفوس. ومن حكمته تعالى أن جعل النصاب الَّذِي تقطع فيه اليد ما يعادل ربع دينار من الذهب، هماية للأموال، وصيانة للحياة؛ ليستتب الأمن، وتطمئن النفوس، وينشر الناس أموالهم للكسب والاستثمار.

#### ما يستفاد من الحديث:

- أَفْطُعُ يَدِ السَّارِقِ، والمراد بالسارق: الذي يأخذ المال من حرزه على وجه الاختفاء، وليس منه الغاصب والمنتهب والمختلس. قَالَ القاضي عياض رحمه الله: (صان اللَّه الأموال بإيجاب القطع على السارق، ولم يجعل ذلك فِي غير السرقة، كالاختلاس، والانتهاب، والغصب؛ لأن ذلك قليل بالنسبة إلى السرقة، ولأنه يمكن استرجاع هذا النوع بالاستدعاء إلى ولاة الأمر، وتسهل إقامة البينة عليه، بخلاف السرقة، فإنه تندر إقامة البينة عليها، فعظم أمرها، واشتدت عقوبتها، ليكون أبلغ في الزجر عنها، وقد أجمع المسلمون على قطع السارق في الجملة.
- ٢ في الحديثين أن نصاب القطع ربع دينار من الذهب، أو ما قيمته ثلاثة
   دراهم من الفضة، ويأتى قريبًا مذاهب العلماء في بيان النصاب.
- ٣ قال ابن دقیق العید: القیمة والثمن مختلفان فِي الحقیقة، فلو اختلفت القیمة والثمن اللّذِي اشتراه به مالکه لم تعتبر إِلّا القیمة.
- ٤ للعلماء شروط فِي قطع يد السارق تقدم بعضها، وأهم الباقي أن يكون المسروق من حرز مثله، والحرز يختلف باختلاف الأموال والبلدان والحكام. ومرجع الحرز العُرْفُ، فلا قطع فِي سرقة من غير حرز مثلها. وأن تنتفي الشبهة فلا قطع من مال له فيه شبهة، كسرقة الابن من أبيه أو الأب من ابنه، والفقير من غلة وقف على الفقراء، أو من مال له فيه شركة، وأن تثبت السرقة إما بإقرار من السارق معتبر أو شاهدين عدلين.

٥ – لهذا الحكم السامي حكمته التشريعية العظمى. فالحدود كلها - على وجه العموم - رحمة ونعمة. فإن في المجموعة البشرية أفرادًا، أُشْرِبَتْ نفوسهم حب الأذى، وإقلاق الناس، وإفزاعهم في أنفسهم وأعراضهم وأموالهم، وأنه إذا لم يجعل لهؤلاء المجرمين رادع من التأديب والعقوبة، اضطربت الأحوال، وخاف الناس، وتقطعت السبل.

ومن رحمته تعالى أن جعل عقوبات تناسب هذه الجرائم ليرتدع بها المجرم وليكف عَنِ الجرائم من يحاول غشيانها. ومن ذلك قطع يد السارق. فهذا المعتدي اللّذِي ترك ما أباح اللّه تعالى له، واستحسنه الناس من المكاسب الشريفة، الّتِي تعود عليه وعلى مجتمعه بالصالح العام، فأقدم على أموال الناس بغير حق، وأفزعهم وأخافهم، يناسبه فِي العقوبة أن تقطع يده؛ لأنها الآلة الوحيدة لعملية الإجرام.

ولكننا - مع الأسف - ابتلينا بهذه الطوائف المتزندقة، الَّتِي عشقت القوانين الأوروبية الآثمة، تلك القوانين الَّتِي لم تحجز المجرمين عَنْ إفسادهم فِي الأرض، وإخافة الأبرياء فِي بيوتهم وسُبُلِهِمْ. عشقوا تلك القوانين الَّتِي حاولت إصلاح المجرمين المفسدين بغير ما أنزل اللَّه تعالى عليهم من العلاجات الشافية لهم، ولمن فِي قلبه مرض من أمثالهم فلم تفلح، بل زادت عندهم الجرائم والمفاسد؛ لأن عقابهم وعلاجهم السجن، مهما عظمت المعصية، وكبر الإجرام. والسجن يلذ لكثير من المفسدين العاطلين، الَّذِي يجدون فيه الطعام والشراب، وفي خارجه الجوع والبطالة.

وبالتجارب وجدنا حكومتنا السعودية وفقها اللَّه، لما حكمت ولله الحمد بالشرع الشريف، خفت عندها أعمال الإجرام، لا سيما سلب الأموال. بينما غيرها من الأمم القوية تعج بالمنكرات، وعصابات المجرمين، وقطاع الطريق المهاجمين. أعاد اللَّه المسلمين إِلَى حظيرة دينهم، والعمل بما فيه من الخير والبركة.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء فِي قدر النصاب الَّذِي تقطع فيه يد السارق.

فذهب الظاهرية إِلَى أنه فِي القليل والكثير، مستدلين بقول اللَّه تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [المائدة: ٣٨]، وهي مطلقة فِي سرقة القليل والكثير.

وبما أخرجه البخاري من حديث أبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ ﷺ: «لَعَنَ اللَّهُ السَّارِقَ، يَسْرِقُ الْبَيْضَةَ فَتُقْطَعُ يَدُهُ، وَيَسْرِقُ الْحَبْلَ فَتُقْطَعُ يَدُهُ»(١).

وذهب جمهور العلماء إِلَى أنه لا بد فِي القطع من نصاب السرقة، مستدلين بالأحاديث الصحيحة فِي تحديد النصاب، وأجابوا عَنْ أدلة الظاهرية بأن الآية مطلقة فِي جنس المسروق وقدره، والحديث بيان لها، وأما حديث البيضة والحبل فالمراد بذلك بيان سخف وضعف عقل السارق وخساسته ودناءته، فإنه يخاطر بقطع يده للأشياء الحقيرة التافهة. فهذا التعبير نوع من أنواع البلاغة فيه التنفير والتبشيع، وتصوير عمل المعاصي بالصورة المكروهة المستقبحة.

ثم اختلف الجمهور فِي تحديد قدر النصاب الَّذِي يقطع فيه على أقوال كثيرة، نذكر منها القوي، فذهب مالك وأحمد وإسحاق إِلَى أن النصاب ربع دينار، أو ثلاثة دراهم، أو عَرَضٌ تبلغ قيمته أحدهما. وذهب الشافعي إِلَى أن النصاب ربع دينار ذهبًا، أو ما قيمته ربع دينار من الفضة أو العروض، وبه قَالَ كثير من العلماء، منهم عائشة، وعمر بن عبد العزيز، والأوزاعي، والليث، وأبو ثور. وذهب أبو حنيفة وأصحابه، وسفيان الثوري إِلَى أن النصاب عشرة دراهم مضروبة أو ما يعادلها من ذهب أو عروض.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۷۸۳)، ومسلم (۱٦٨٧)، والنسائي (٤٨٧٣)، وابن ماجه (٢٥٨٣)، وأحمد (٧٣٨٨)

استدل الإمام أحمد، ومالك، بما رَوَاهُ أَحْمَدُ وَمُسْلِمٌ، أَنَّ النَّبِيَ عَلَىٰ قَالَ: «لَا تُقْطَعُ يَدُ السَّارِقِ إِلَّا فِي رُبُعِ دِينَارٍ فَصَاعِدًا» (١). وكان ربع الدينار يومئذ ثلاثة دراهم، والدينار اثني عشر درهما، رواه أحمد عَنِ ابن عمر. وكما فِي حديث الباب عَن ابن عمر، أنه عَلَىٰ «قَطَعَ فِي مِجَنِّ قِيمَتُهُ ثَلَاثَةُ دَرَاهِمَ» (٢).

واستدل الشافعي والجمهور بالحديث السابق «لَا قَطْعَ إِلَّا فِي رُبْعِ دِينَارِ فَصَاعِدًا» (٣) فإنه جعل الذهب أصلًا يرجع إليه فِي النصاب. ولا ينافي حديث ابن عمر، فإن قيمة الدراهم الثلاثة فِي ذلك الوقت ربع دينار؛ لأن صرف الدينار اثنا عشر درهمًا.

واستدل أبو حنيفة وأتباعه بما ثبت في الصحيحين من أنه على قطع في مجن، وقد اختلف في قيمة هذه المجن، حتى جاء بما أخرجه البيهقي والطحاوي من حديث ابن عباس، أنه كان ثمن المجن على عهد رَسُول اللَّهِ على عشرة دراهم. وهذه الرواية وإن خالفت ما في الصحيحين من أن قيمته ثلاثة دراهم، فالواجب الاحتياط فيما يستباح به قطع العضو المحرم، فيجب الأخذ به وهو الأكثر. وبما أخرجه عمرو بن شعيب عَنْ أبيه، عَنْ جَدِّهِ، عَنِ النَّبِيِّ على أَنَّهُ قَالَ: «لَا قَطْعَ إِلَّا في عَشْرَةِ دَرَاهِم».

واختلف العلماء في حقيقة اليد الَّتِي تقطع على أقوال: وأصحها ما ذهب إليه الجمهور، بل نقل فيه الإجماع من أنها الكف الَّتِي تبتدئ من الكوع، فالآية الكريمة ذكرت قطع اليد، واليد عند الإطلاق هي الكف فقط، ومع هذا فقد بينتها

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۷۸۹)، والترمذي (۱٤٤٥)، وأبو داود (٤٣٨٣)، وابن ماجه (۲٥٨٥)، وأحمد (۲۳۵۵۸).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۷۹۵)، ومسلم (۱۲۸۲)، والترمذي (۱۲۶۲)، والنسائي (۲۹۰۷)، وأبو داود (۲۳۸۵)، وابن ماجه (۲۵۸۶)، وأحمد (۲۸۸۹)

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (١٤٤٦)، والنسائي (٤٩٥٣)، وأحمد (٦٨٦١)

السنة، فإن اللَّه تعالى قَالَ: ﴿ فَأَمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ۚ إِنَّ النِساء: ١٤٦ ، والنبي على كفيه فقط، ثُمَّ إن الجمهور ذهبوا إِلَى أن أول ما يقطع اليد اليمنى، وبه قرأ ابن مسعود «فاقطعوا أيمانهما»، فإن سرق ثانيًا قطعت الرجل اليسرى، ثُمَّ إن سرق فالرجل اليمنى، هذا عند الجمهور، وذكروا أدلتهم في المطولات.



# باب سين إنكارالشفاعة في اكدود والنهي عنها

## الحديث الثاني والخمسون بعد الثلاثمائة

(٣٥٢) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: "إِنَّ قُرَيْشًا أَهَمَّهُمْ شَأْنُ الْمَخْزُومِيَّةِ الَّتِي سَرَقَتْ، فَقَالُوا: وَمَنْ يَجْتَرِئُ عَلَيْهِ إِلَّا أَسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ حِبُّ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَكَلَّمَهُ أُسَامَةُ، فَقَالَ: أَتَشْفَعُ فِي حَدِّ مِنْ حُدُودِ أُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ حِبُّ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَكَلَّمَهُ أُسَامَةُ، فَقَالَ: أَتَشْفَعُ فِي حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ؟ ثُمَّ قَامَ فَاخْتَطَبَ، فَقَالَ: إِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ أَنَّهُمْ كَانُوا إِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الضَّعِيفُ أَقَامُوا عَلَيْهِ الْحَدَّ، وَايْمُ اللَّهِ لَوْ أَنَّ فِيهِمُ الضَّعِيفُ أَقَامُوا عَلَيْهِ الْحَدَّ، وَايْمُ اللَّهِ لَوْ أَنَّ فَاطِمَةَ بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَرَقَتْ لَقَطَعْتُ يَدَهَا». (البخاري (٣٤٧٥) و (٣٤٧٨) ومسلم (١٦٨٨)). وفي لفظ: "كَانَتِ امْرَأَةٌ تَسْتَعِيرُ الْمَتَاعَ وَتَجْحَدُهُ، فَأَمَرَ النَّبِيُ ﷺ بِقَطْعِ يَدِهَا». (مسلم (١٦٨٨)).

#### $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$

## الغريب:

- ١ أَهَمَّهُمْ: جلب لهم هَمَّا أو صيرهم ذوي هَمٍّ.
- ٢ الْمَخْرُومِيَّةِ: هي فاطمة بنت الأسود بن عبد الأسد بنت أخي أبي سلمة.
   وبنو مخزوم أحد أفخاذ قريش، وهم من أشراف تلك القبيلة الشريفة فيسمونهم ريحانة قريش.
  - ٣ مَنْ يُكَلِّمُ؟: أي من يشفع فيها بترك قطع يدها.
    - ٤ حِبُّ رَسُولِ اللَّهِ: بكسر الحاء، أي محبوبه.
- ٥ وَأَيْمُ اللَّهِ: بفتح الهمزة وكسرها وضم الميم، وهو اسم مفرد؛ ولذا فإن

همزته همزة قطع ثم أصبحت بكثرة الاستعمال همزة وصل، وإعرابه هنا: إنه مرفوع بالابتداء، وخبره محذوف تقديره: قَسَمِي، أو يميني.

## المعنى الإجمالي:

كانت امْرَأَة من بني مخزوم تستعير المتاع من الناس احتيالا، ثُمَّ تجحده، فاستعارت مرة حُلِيًّا فجحدته، فَوُجِدَ عِندها، وبلغ أمرها النَّبِيِّ ﷺ فعزم على تنفيذ حد اللَّه تعالى بقطع يدها، وكانت ذات شرف، ومن أسرة عريقة فِي قريش. فاهتمت قريش بها وبهذا الحكم الَّذِي سينفذ فيها، وتشاوروا فيمن يجعلونه واسطة إلى النَّبِي ﷺ ليكلمه فِي خلاصها، فلم يروا أولى من أسامة بن زيد، فإنه المقرَّب المحبوب للنبي ﷺ، فكلمه أسامة،

فغضب منه على وقال له منكرًا عليه: أتشفع فِي حدِّ من حدود الله؟ ثُمَّ قام خطيبًا فِي الناس ليبين لهم خطورة مثل هذه الشفاعة الَّتِي تعطل بها حدود اللَّه، ولأن الموضوع يهم الكثير منهم، فأخبرهم أن سبب هلاك من قبلنا فِي دينهم وفي دنياهم أنهم يقيمون الحدود على الضعفاء والفقراء، ويتركون الأقوياء والأغنياء، فتعم فيهم الفوضى وينتشر الشر والفساد، فيحق عليهم غضب اللَّه وعقابه. ثُمَّ أقسم على الصادق المصدوق - لو وقع هذا الفعل من سيدة نساء العالمين ابنته فاطمة أعاذها اللَّه من ذلك لنفّذ فيها حكم اللَّه تعالى.

#### ما يستفاد من الحديث:

١ - تحريم الشفاعة في الحدود، والإنكار على الشافع، وذلك قبل أن تبلغ الحاكم. قَالَ ابن دقيق العيد: وفي الحديث دليل على امتناع الشفاعة في الحد بعد بلوغه السلطان، وفيه تعظيم أمر المحاباة للأشراف في حقوق الله تعالى.

قلت: فِي تقييد ذلك بـ (قبل بلوغها الحاكم) لَيْسَ مأخوذًا من هذا الحديث الَّذِي معنا، وإنما يؤخذ من نصوص أُخر، مثل ما أخرجه

أصحاب السنن، وَأَحْمَد، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ أُمَيَّةَ: أَنَّ النَّبِيَّ عَيِيْ قَالَ: لَمَّا أَمَرَ بِقَطْعِ الَّذِي سَرَقَ رِدَاءَهُ فَشُفِعَ فِيهِ: «هَلَّا كَانَ ذَلِكَ قَبْلَ أَنْ تَأْتِينِي إِمَّا بَهِ؟» (١) أما قبل بلوغ الحاكم، فهل يرفعه أو يتركه؟ الأولى أن ينظر فِي ذلك إلى ما يترتب على ذلك من المصالح أو المفاسد، فإن كان لَيْسَ من أهل الشر والأذى فالنبي عَلَيْ قَالَ: «أقيلُوا ذَوِي الْهَيْثَاتِ زَلَّاتِهِمْ» (٢). فإن كان يترتب عليه شيء من المفاسد فمثل هذا، الأحسن عدم رفعه. وإن كان فِي تركه مفسدة، وهو من أهل الأذى ونحو ذلك من دواعي الرفع، فالأولى رفعه. بل الواجب رفعه إذا لم يترتب عليه مفسدة.

- ٢ إن جاحد العارية حكمه حكم السارق، فيقطع. ويأتي الخلاف فيه.
- ٣ وجوب العدل والمساواة بين الناس، سواء منهم الغني أو الفقير،
   والشريف أو الوضيع، في الأحكام والحدود، وفيما هم مشتركون فيه.
- إن إقامة الحدود على الضعفاء وتعطيلها فِي حق الأقوياء سبب الهلاك والدمار، وشقاوة الدارين.
  - ٥ الْقَسَمُ فِي الأمور الهامة، لتأكيدها وتأييدها.
- ٦ جواز المبالغة فِي الكلام، والتشبيه والتمثيل؛ لتوضيح الحق وتبيينه وتأكيده.
- ٧ منقبة كبرى الأسامة، إذ لم يروا أولى منه للشفاعة عند النّبي عَلَيْة. وقد وقعت الحادثة في فتح مكة.

<sup>(</sup>١) رواه النسائي (٤٨٧٨)، وأبو داود (٤٣٩٤)، وابن ماجه (٢٥٩٥)، وأحمد (١٤٨٧٩)

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (٤٣٧٥)، وأحمد (٢٤٩٤٦)

#### اختلاف العلماء:

### اختلف العلماء فِي جاحد العارية: هل يقطع أو لا؟

فذهب جمهور العلماء، ومنهم الأئمة الثلاثة: أبو حنيفة، ومالك والشافعي إلَى أنه لا يقطع، وهو رواية عَنِ الإمام أحمد، اختارها من أصحابه الخرقي، وأبو الخطاب و ابن قدامة صاحب الشرح الكبير؛ لقوله على: «لَا قَطْعَ عَلَى خَائِنٍ» (١). وأجابوا عَنْ حديث الباب بأن ذكرت بجحد العارية للتعريف، لا لأنها قطعت من أجله، وقد قطعت لأجل السرقة، ولذا وردت لفظة (السرقة) في الحديث. وأجابوا بغير ذلك، ولكنها أجوبة غير ناهضة.

والرواية الثانية عَنِ الإمام أحمد أنه يقطع، وهي المذهب. قَالَ عبد اللَّه بن الإمام أحمد: سألت أبي فقلت له: تذهب إلَى هذا الحديث؟ فقال: لا أعلم شيئًا يدفعه. وبهذا القول قَالَ إسحاق، والظاهرية، وانتصر له ابن حزم، واستدلوا بهذا الحديث الَّذِي جاء فِي قصة المخزومية، وجعلوا حديث «لَا قَطْعَ عَلَى خَائِنٍ» (٢) مخصصًا بغير خائن العارية لحديث الباب. والمعنى الموجود فِي السارق موجود مثله في جاحد العارية، بل الأخير أعظم؛ لأنه لم يمكن التحرز منه. والمُعِيرُ مُحْسِن، والجاحد يريد قطع الإحسان والمعروف بين الناس، فهو مسيء من جهات.

تنبيه: بإجماع العلماء أن الغاصب والمختلس والمنتهب لا يقطعون، وليس ذلك لأنهم غير مجرمين أو مفسدين، بل هم آثمون ويجب عليهم التعزير، وقد يكون تعزيرهم بليغًا ويجب عليهم ردُّ ما أخذوه. وإنما لم يقطعوا؛ لما نقلناه فِي أول الباب عَنِ القاضي عياض ولحكم أيضًا لا يعلمها إِلَّا الَّذِي شرع للناس ما يصلح حالهم.

#### 

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۱٤٤٨)، والنسائي (٤٩٧١)، وأبو داود (٤٣٩٢)، وأحمد (١٤٦٥٢).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه

# باب حدائخ

للخمر فِي اللغة ثلاثة معان:

١ - الستر والتغطية، ومنه: اختمرت المرأة إذا غطت رأسها ووجهها بالخمار.

٢ - والمخالطة: ومنه قول كثير عزة:

#### هنيئًا مريئًا غير داء مخامر

أي: مخالط.

٣ - والإدراك، ومنه قولهم: خمرت العجين، وهو أن تتركه حتى يبلغ وقت إدراكه.

فمن هذه المعاني الثلاثة أخذ اسم الخمرة؛ لأنها تغطي العقل وتستره، ولأنها تخالط العقل، ولأنها تترك حتى تدرك وتستوي.

وتعريفها شرعًا: أنها اسم لكل ما خامر العقل وغطاه من أي نوع من الأشربة؛ لحديث «كُلُّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ، وَكُلُّ خَمْرٍ حَرَامٌ»<sup>(1)</sup>. وهو محرم بالكتاب، والمشنة، وإجماع الأمة. أما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّمَا الْخَتُرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْشَيْلُ مُ اللَّمَةِ مُنَافِعًا إِنَّمَا اللَّمَةِ مُنَافِعًا إِنَّمَا اللَّمَةِ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَاسِدة وَالْمَاسِدة وَالْمَاسِدة وَالْمَاسِدة الأصنام، الَّتِي هي الشرك الأكبر بالله تعالى.

وأما السنة فأحاديث كثيرة، منها ما رواه مسلم: «كُلُّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ، وَكُلُّ خَمْرٍ حَرَامٌ» (٢) وأجمعت الأمة على تحريمها.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۰۰۳)، والترمذي (۱۸٦۱)، والنسائي (۵۹۹۹)، وأبو داود (۳۲۷۹)، وابن ماجه (۳۳۹۰)، وأحمد (٤٨١٥)

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۰۰۳)، والترمذي (۱۸۲۱)، والنسائي (۵۹۹۹)، وأبو داود (۳۱۷۹)، وابن ماجه (۳۳۹۰)، وأحمد (٤٨١٥)

حكمة تحريمها التشريعية: لا يحتمل المقام هنا ذكر ما علمناه ووقفنا عليه من المفاسد الَّتِي تجرها وتسببها ويكفيك قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِي الْخَبْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمُ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلَوَةِ فَهَلَ أَنْهُم مُنتُهُونَ بَيْنَكُمُ الْعَدَوةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَبْرِ وَقَالَ اللَّهِ عَن كل خير. وقَالَ اللَّهِ الْخَمْرُ أُمُّ الْخَبَائِثِ» (١) فجعلها أُمَّا وأساسًا لكل شر وخبث.

أما مضرتها الدينية، والأخلاقية، والعقلية، فهي مما لا يحتاج إلى بيان وتفصيل. وأما مضرتها البدنية فقد أجمع عليها الأطباء؛ لأنهم وجدوها سببًا في كثير من الأمراض الخطيرة المستعصية؛ لهذا حرمها الشارع الحكيم، وإن ما تجره هذه الجريمة المنكرة من المفاسد والشرور ليطول عدَّه ويصعب حصرُه. ولو لم يكن فيها إلَّا ذهاب العقل لكفي سببًا للتحريم فكيف يشرب المرء تلك الآثمة الَّتِي تزيل عقله فيكون بحال يضحك منها الصبيان، ويتصرف تصرف المجانين. فَداءٌ هذا بعض أمراضه كيف يرضاه عاقل لنفسه؟! ولكن كثيرًا من الناس لا يعقلون، فتجدهم يتهافتون عليها، فيذهبون بها عقولهم، وأديانهم، وأعراضهم، وأموالهم، وشيمتهم، وصحتهم، فإنا لله وإنا إليه راجعون.

CANCEL SANCE CANCEL

<sup>(</sup>١) رواه الدارقطني (٢٤٧/٤)، والطبراني في الأوسط (٣٦٦٧).

## الحديث الثالث والخمسون بعد الثلاثمائة

(٣٥٣) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أُتِيَ بِرَجُلٍ قَدْ شَرِبَ الْخَمْرَ، فَجَلَدَهُ بِجَرِيدَةٍ نَحْوَ أَرْبَعِينَ. قَالَ: وَفَعَلَهُ أَبُو بَكْرٍ، فَلَمَّا كَانَ عُمَرُ اسْتَشَارَ النَّاسَ، فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ: أَخَفُّ الْحُدُودِ ثَمَانُونَ. فَأَمَرَ بِهِ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ». (البخاري (٦٧٧٣) و (٦٧٧٦) ومسلم (١٧٠٦) واللفظ لمسلم).

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

شرب رجل الخمر على عهد النّبِيّ ﷺ، فجلده بجريدة من سعف النخل نحو أربعين جلدة. وجلد أبو بكر رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ شارب خمر فِي خلافته مثل جلد النّبِيّ فلما جَاءَت خلافة عمر، وكثرت الفتوحات، واختلط المسلمون بغيرهم كثر شربهم لها. فاستشار علماء الصحابة فِي الحد الّذِي يطبقه عليهم ليردعهم كعادته فِي الأمور الهامة، والمسائل الاجتهادية. فَقَالَ عبد الرحمن بن عوف: اجعله مثل أخف الحدود ثمانين. وهو حد القاذف، فجعله عمر ثمانين جلدة.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ ثبوت الحد فِي الخمر، وهو مذهب عامة العلماء.
- ٢ إن حده على عهد النَّبِيِّ ﷺ نحو أربعين جلدة، وتبعه أبو بكر على هذا.
  - ٣ إن عمر بعد استشارة الصحابة جعله ثمانين.
- ٤ الاجتهاد في المسائل ومشاورة العلماء عليها، وهذا دأب أهل الحق وطالبي الصواب. أما الاستبداد، فعمل المعجبين بأنفسهم، المتكبرين الذين لا يريدون الحقائق.

#### اختلاف العلماء:

اختلاف العلماء في حد الخمر: هل هو ثمانون جلدة، أو أربعون، وما بين الأربعين والثمانين يكون من باب التعزير إن رأى الحاكم الزيادة وإلا اقتصر على الأربعين؟ ذهب الأئمة أحمد، ومالك، وأبو حنيفة، والثوري، ومن تبعهم من العلماء: إِلَى أن الحد ثمانون، ودليلهم على ذلك إجماع الصحابة، لما استشارهم عمر فَقَالَ عبد الرحمن بن عوف: اجعله كأخف الحدود ثمانين فجعله. وذهب الشافعي إِلَى أن الحد أربعون، وهو رواية عَنِ الإمام أحمد اختارها جملة من أصحابه، منهم أبو بكر، وشيخ الإسلام ابن تيمية و ابن القيم وشيخنا عبد الرحمن ابن سعدي رحمهم الله تعالى.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية فيما نقل عنه في الاختيارات: والصحيح في حد الخمر إحدى الروايتين الموافقة لمذهب الشافعي وغيره أن الزيادة على الأربعين إلى الثمانين ليست واجبة على الإطلاق بل يرجع فيها إِلَى اجتهاد الإمام، كما جوزنا له الاجتهاد في صفة الضرب فيه.

وقال في المغني: ولا ينعقد الإجماع على ما خالف فعل النَّبِيِّ، وأبي بكر وعلي، فتحمل الزيادة من عمر على أنها تعزير، يجوز فعلها إذا رآه الإمام. ويقصد بهذا، الرد على من قَالَ: إن الثمانين كانت بإجماع من الصحابة.

وقد أجمعت الأمة على أن الشارب إذا سكر بأي نوع من الأنواع المسكرة فعليه الحد، وأجمعت أيضًا على أنه من شرب عصير العنب المتخمر فعليه الحد، ولو لم يسكر شاربه. وذهب جماهير العلماء من السلف والخلف: إلى أن ما أسكر كثيره فقليله حرام، من أي نوع من أنواع المسكرات، ويستوي أن تكون من عصير العنب، أو التمر أو الحنطة، أو الشعير، أو غير ذلك، وهو مروي عَنْ عمر وعلي، وابن مسعود، وابن عمر، وأبي هُرَيْرة، وسعد بن أبي وقاص، وأبيّ بن كعب، وأنس، وعائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم. وبه قَالَ عطاء، ومجاهد، وطاوس، والقاسم بن محمد، وقتادة، وعمر بن عبد العزيز. وهو مذهب الأئمة الثلاثة: أحمد، والشافعي، ومالك، وأتباعهم وذهب إليه أبو ثور، وإسحاق.

وأما أهل الكوفة فيرون أن الأشربة المسكرة من غير عصير العنب لا يحد شاربها ما لم تبلغ حد الإسكار. أما مع الإسكار فقد تقدم أن الإجماع على إقامة الحد. وليس لهؤلاء من الأدلة إلَّا أن اسم الخمر حقيقة لا يطلق - عندهم - إلَّا على عصير العنب أما غيره فيلحق به مجازًا. واستدلوا على مذهبهم بأحاديث، قَالَ العلماء - ومنهم الأثرم، وابن المنذر: إنها معلولة ضعيفة.

وأما أدلة جماهير الأمة، على أن كل مسكر خمر، يحرم قليله وكثيره. فمن الكتاب العزيز، والسنة الصحيحة، واللغة الفصيحة. فأما الكتاب، فعمم تحريم الخمر، ونهى عنه. والخمر: ما خامر العقل وغطاه من أي نوع.

وأما السنة فقد صح عنه ﷺ، أنه قَالَ: «كُلُّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ، وَكُلُّ خَمْرٍ حَمْرٌ، وَكُلُّ خَمْرٍ حَرَامٌ» (١) وقَالَ ﷺ: «مَا أَسْكَرَ كَثِيرُهُ قَلِيلُهُ حَرَامٌ» (١) رواه أبو داود والأثرم. وَقَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «نَزَلَ تَحْرِيمُ الْخَمْرِ وَهِيَ مِنَ الْعِنَبِ، وَالتَّمْرِ، وَالْعَمْرُ مَا خَامَرَ الْعَقْلَ» (٣). متفق عليه.

وأما اللغة، فقد قَالَ صاحب القاموس: (الخمر ما أسكر من عصير العنب، أو هو عام، والعموم أصح لأنها حرمت وما بالمدينة خمر عنب، وكان شرابهم البسر والتمر). وَقَالَ الخطابي: (زعم قوم أن العرب لا تعرف الخمر إلّا من العنب، فيقال لهم: إن الصحابة الذين سموا غير المتخذ من العنب خمرًا، عرب فصحاء. ولو لم يكن هذا الاسم صحيحًا، لما أطلقوه). ومن أحسن ما ينقل من كلام العلماء في هذه المسألة، ما قاله القرطبي: (الأحاديث الواردة عَنْ أنس وغيره - على صحتها وكثرتها - تبطل مذهب الكوفيين القائلين بأن الخمر لا يكون

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۰۰۳)، والترمذي (۱۸۲۱)، والنسائي (۲۹۹۹)، وأبو داود (۳۲۷۹)، وابن ماجه (۳۳۹۰)، وأحمد (٤٨١٥)

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (۱۸۲۵)، والنسائي (۵۲۰۷)، وأبو داود (۳۲۸۱)، وابن ماجه (۳۳۹۲)، وأحمد (۵۲۱۶).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٦١٩)، ومسلم (٣٠٣٢)، والنسائي (٥٥٧٨)، وأبو داود (٣٦٦٩)

إِلّا من العنب، وما كان من غيره لا يسمى خمرًا ولا يتناوله اسم الخمر. وهو قول مخالف للغة العرب، وللسنة الصحيحة، وللصحابة؛ لأنهم - لما نزل تحريم الخمر - فهموا من الأمر بالاجتناب تحريم كل ما يسكر. ولم يفرقوا بين ما يتخذ من العنب وبين ما يتخذ من غيره. بل سووا بينهما، وحرموا كل ما يسكر نوعه. ولم يتوقفوا، ولم يستفصلوا، ولم يشكل عليهم شيء من ذلك، بل بادروا إلى إتلاف ما كان من غير عصير العنب، وهم أهل اللسان، وبلغتهم نزل القرآن، فلو كان عندهم تردد لتوقفوا عَنِ الإراقة حتى يستفصلوا ويتحققوا التحريم. ثُمَّ ساق القرطبي الأثر المتقدم عَنْ عُمَرَ بْنِ الْحَظّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وهذا كلام جيد يقطع شبهة المخالف. والله الموفق.

# بالنعسزير

التعزير لغة هو مصدر (عزر) وأصل العزر: المنع، فأخذ منه؛ لأنه يمنع من الوقوع فِي المعصية. وشرعًا: التأديب على ذنب لا حد فيه ولا كفارة، كالاستمتاع من المرأة بما دون الفرج، أو السرقة من غير حرز، والقذف بغير الزنا، والمعاصي الَّتِي لم يقدر لها حدود، هي الكثرة الغالبة. أما ما فيه حد مقدر من الشارع، فهو القليل المحصور، وسيأتي إن شاء اللَّه تعالى الكلام على مقدار هذه العقوبة والخلاف فيه.

أما حكمته التشريعية: فهو من جملة الحدود الَّتِي تقدم الكلام فِي فوائدها ومنافعها. وحكمه ثابت فِي الكتاب، والسنة، والإجماع، ونصوصه كثيرة مشهورة.

# الحديث الرابع والخمسون بعد الثلاثمائة

(٣٥٤) عَنْ أَبِي بُرْدَةَ هَانِئِ بْنِ نِيَارٍ الْبَلَوِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لَا يُجْلَدُ فَوْقَ عَشْرَةِ أَسْوَاطٍ إِلَّا فِي حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ». (البخاري (٦٨٤٨) و (٦٨٥٠) ومسلم (١٧٠٨)).

OOO

# المعنى الإجمالي:

يراد بحدود اللَّه تعالى أوامره ونواهيه، فهذه لها عقوبات رادعة عنها، إما مقدرة كالزنا والقذف، أو غير مقدرة كالإفطار في نهار رمضان، ومنع الزكاة، وغير ذلك من قبل المحرمات، أو ترك الواجبات. وهناك تأديبات وتعزيرات للنساء والصبيان، لغير معصية الله. وإنما تفعل لتقويمهم وتهذيبهم. فهذه لا يزاد فيها على عشرة أسواط، ما داموا لم يتركوا واجبًا من دينهم، أو يفعلوا محرمًا عليهم من ربهم.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ إن حدود اللَّه تعالى الَّتِي أمر بها، أو نهى عنها لها عقوبات تردع عنها،
   إما مقدرة من الشارع، أو راجع تقديرها إلَى المصلحة الَّتِي يراها الحاكم، وهي أنواع كما يأتي.
- ٢ إن تأديب الصبيان والنساء والخدم ونحوهم، يكون خفيفًا بقدر التوجيه والتخويف، فلا يزاد فيه على عشرة أسواط. والأولى تهذيبهم بدون الضرب، بل بالتوجيه، والتعليم، والإرشاد والتشويق، فهو أدعى للقبول واللطف في التعليم. والأحوال في هذا المقام تختلف كثيرًا، فينبغي فعل الأصلح.
- ٣ ظاهر هذا الحديث تحريم الزيادة على عشرة أسواط؛ لأن الحديث جاء بصيغة النهى ويقضى التحريم.

#### اختلاف العلماء:

اختلف العلماء في المراد من معنى قوله: «إِلَّا فِي حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ» فذهب بعضهم إِلَى أن المراد (بالحدود) هي الَّتِي قدرت عقوباتها شرعًا كحد الزنا والقذف، والسرقة، والقصاص في النفس، وما دونها من الأطراف والجروح. فعلى هذا يكون ما عداها من المعاصي هو الَّذِي عقوبةُ مُرتَكِبِه التعزير، وهو من عشرة أسواط فأدنى، وهذا هو المشهور من مذهب الإمام أحمد.

على أن الأصحاب يريدون بالتعزير المقدر، لمن كان قد فعل المعصية. أما المقيم عليها فيعزر حتى يقلع عنها؛ ولذا قَالَ شيخ الإسلام: (والذين قدروا التعزير من أصحابنا، إنما هو فيما إذا كان تعزيرًا على ما مضى من فعل أو ترك. فإن كان تعزيرًا لأجل ترك ما هو فاعل له، فهو بمنزلة قتل المرتد والحربي، وقتال الباغي. وهذا تعزير لَيْسَ يقدر، بل ينتهي إلَى القتل، كما في الصائل لأخذ المال، يجوز أن يمنع ولو بالقتل). وله بقية. وعنه أن كل معصية لها مثل المقدر، لا يبلغ بها حد المقدر، كأن يزنى بجارية له فيها شرك، فيجلد مائة سوط إلَّا واحدًا.

ومذهب أبي حنيفة، والشافعي أنه لا يبلغ بالتعزير، الحدود المقدرة.

وذهب بعض العلماء: إِلَى أن معنى قوله على: "إِلّا فِي حَدٍّ مِنْ حُدُودِ اللّهِ" أن المراد بحدود اللّه أوامره ونواهيه، وأنه ما دام التعزير لأجل ارتكاب معصية بترك واجب أو فعل محرم، فيبلغ به الحد الّذِي يراه الإمام رادعًا وزاجرًا من ارتكابه والعودة إليه، وذلك يختلف باختلاف المكان والزمان، وباختلاف الأشخاص، وباختلاف المعصية. فللأزمنة والأمكنة حكم بالتخفيف أو التشديد فِي عقوبة العصاة، وكذلك الأشخاص، لكل منهم أدبه اللائق والكافي لردعه، فبعضهم يكفيه التوبيخ، وبعضهم الضرب والجلد، وبعضهم الحبس، وبعضهم أخذ المال. والذين يندر أن تقع منهم المعاصي - وهم ذوو الهيئات - فينبغي التجاوز عنهم، وبعضهم مجاهرون معاندون فينبغي النكاية بهم. والمعاصي تختلف فِي عظمها وخفتها. فينبغي للحاكم ملاحظة الأحوال، والظروف، والملابسات؛ ليكون على بصيرة من أمره، ولتكون تعزيراته وتأديباته واقعة مواقعها، وافية بمقصودها، وهو راجع إِلَى رأي الحاكم، فقد يكون بالتوبيخ، وقد يكون بالهجر، وقد يكون بالجلد، وقد يكون بالحبس، وقد يكون بأخذ المال، وقد يكون بالقتل.

وكل هذه العقوبات لها أصل فِي الشرع، وإليك كلام العلماء فِي هذا الباب.

قال الإمام أحمد رحمه اللَّه تعالى فيمن شرب خمرًا فِي نهار رمضان، أو أتى شيئًا نحو هذا -: (أقيم عليه الحد وغُلِّظَ عليه، مثل الَّذِي يقتل فِي الحرم، دية وثلث دية). وَقَالَ أيضًا: (إذا أتت المرأة المرأة، تعاقبان وتؤدبان). وَقَالَ أيضًا فيمن طعن على الصحابة: (إنه قد وجب على السلطان عقوبته، فإن تاب وإلا أعاد العقوبة).

وقد أطال الناقل عَنْ شيخ الإسلام فِي (الاختيارات) فِي هذا الباب فنجتزئ من ذلك بفقرات تبين رأيه، وتنير الطريق فِي هذه المسألة. قَالَ رحمه الله: وقد يكون التعزير بالعزل والنيل من عرضه، مثل أن يقال: يا ظالم، يا معتدي، وبإقامته من المجلس. وقال: والتعزير بالمال سائغ إتلافًا وأخذًا، وهو جار على أصل أحمد؛ لأنه لم يختلف أصحابه أن العقوبات فِي الأموال غير منسوخة كلها.

وقول الشيخ أبي محمد المقدسي ابن قدامة: ولا يجوز أخذ مال المعزر. إشارة منه إلَى ما يفعله الولاة الظلمة. وقال: ويملك السلطان تعزير من ثبت عنده أنه كتم الخبر الواجب. كما يملك تعزير المقر إقرارًا مجهولًا حتى يفسره أو من كتم الإقرار. وقد يكون التعزير بتركه المستحب كما يعزر العاطس الَّذِي لم يحمد اللَّه، بترك تشميته. وقال: وأفتيت أميرًا مقدمًا على عسكر كبير فِي الحربية، فإذا نهبوا أموال المسلمين ولم ينزجروا إلَّا بالقتل، أن يقتل من يكفُّون بقتله ولو أنهم عشرة إذ هو من باب دفع الصائل.

وقال ابن القيم: الصواب أن المراد بالحدود هنا، الحقوق الَّتِي هي أوامر اللَّه ونواهيه. وهي المرادة بقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَنْعَذَ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ اللَّه ونواهيه. وهي المرادة بقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَنْعَذَ حُدُودَ اللّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ [البَقرَة: ٢٣١]، وقال: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ البَقرَة: ٢٣٨]، فلا يزاد على الجلدات العشر، في التأديبات الَّتِي التَّاديبات الَّتِي لا تتعلق بمعصية، كتأديب الأب ولده الصغير.

وقال أبو يوسف صاحب أبي حنيفة: التعزير على قدر عظم الذنب وصغره، على قدر ما يرى الحاكم من احتمال المضروب، فيما بينه وبين أقل من ثمانين.

وقال **الإمام مالك** رحمه اللَّه تعالى: التعزير على قدر الجرم، فإن كان جرمه أعظم من القذف، ضرب مائة أو أكثر.

وقال أبو ثور: التعزير على قدر الجناية وتسرع الفاعل في الشر، وعلى قدر ما يكون أنكل وأبلغ في الأدب، وإن جاوز التعزير الحد، إذا كان الجرم عظيمًا، مثل أن يقتل الرجل عبده، أو يقطع منه شيئًا، أو يعاقبه عقوبة يسرف فيها، فتكون العقوبة فيه على قدر ذلك. وما يراه الإمام إذا كان عدلًا مأمونًا.

وقال شيخنا عبد الرحمن بن سعدي رحمه اللَّه تعالى: والصحيح جواز الزيادة فِي التعزير على عشر جلدات بحسب المصلحة والزجر. فهذه أقوال الأئمة وآراؤهم فِي التعزير رحمهم اللَّه تعالى.

والمراد بقوله ﷺ: «لَا يُجْلَدُ أَحَدٌ فَوْقَ عَشْرِ جَلَدَاتٍ إِلَّا فِي حَدٍّ مِنْ حُدُودِ

اللَّهِ (۱) أن المراد به المعصية، وأن الَّذِي لا يزاد على ذلك تأديب الصغير، والزوجة، والخادم، ونحوهم فِي غير معصية.

### فوائد منقولة عَنْ شيخ الإسلام:

الأولى: كان عمر بن الخطاب يكرر التعزير فِي الفعل إذا اشتمل على أنواع من المحرمات، فكان يعزر فِي اليوم الأول مائة، وفي الثاني مائة، وفي الثالث مائة، يفرق التعزير لئلا يفضى إلى فساد بعض الأعضاء.

الثانية: الَّذِي عنده مماليك وغلمان يجب عليه أن يأمرهم بالمعروف وينهاهم عَنِ المنكر. وإذا كان قادرًا على عقوبتهم فينبغي له أن يعزرهم على ذلك إذا لم يؤدوا الواجبات ويتركوا المحرمات.

الثالثة: الاستمناء باليد حرام عند جمهور العلماء، وهو أصح القولين فِي مذهب أحمد، وفي القول الآخر هو مكروه غير محرم، وأكثرهم لا يبيحونه لخوف العنت. ونقل عَنْ طائفة من الصحابة والتابعين أنهم رخصوا فيه للضرورة، مثل أن يخشى الزنا، فلا يعصم منه إلّا به، ومثل إن لم يفعله أن يمرض، وهذا قول أحمد وغيره. وأما بدون الضرورة فما علمت أحدًا رخص فيه. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۸٤۸)، والترمذي (۱٤٦٣)، وأبو داود (٤٤٩١)، وابن ماجه (٢٦٠١)، وأحمد (١٥٤٠٥)



كناب الأبمان والنذور

# سننابالأبمهان والنذور باب الأثمهان

الأيمان لغة بفتح الهمزة: جمع يمين، واليمين خلاف اليسار، وأطلق على الحلف؛ لأنهم كانوا إذا تحالفوا أخذ كل منهم يمين صاحبه. وتعريفه شرعًا: تحقيق الأمر المحتمل أو تأكيده، بذكر اسم من أسماء الله تعالى، أو صفة من صفاته.

والأصل فيه الكتاب، والسنة، والإجماع، فأما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ لاَ اللّهِ وَالْاَ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَا

والحلف أنواع، جاء فِي الأحاديث الَّتِي ذكرها المؤلف (اليمين الغموس) و (اليمين الَّتِي تدخلها الكفارة)، وسيأتي الكلام عليهما.

ولم يذكر المؤلف (لغو اليمين) وأحسن ما فسر به نوعان:

الأول: أنها اليمين الَّتِي لا يقصدها الحالف، بل تجري على لسانه من غير تعقيد ولا تأكيد، كما جاء عَنْ عَائِشَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «هُوَ كَلَامُ الرَّجُلِ فِي تعقيد ولا تأكيد، كما جاء عَنْ عَائِشَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «هُوَ كَلَامُ الرَّجُلِ فِي تَعْقيد وَلا تَاكِيهُ، وَبَلَى وَاللَّهِ، وَبَلَى وَاللَّهِ، وَبَلَى وَاللَّهِ، وَبَلَى وَاللَّهِ،

<sup>(</sup>۱) رواه ابو داود (۳۲۵٤)

الثاني: أن يعقد الحالف اليمين ظانًا صدق نفسه، ثُمَّ يتبين بخلافه. فهذان النوعان من لغو اليمين، لَيْسَ على صاحبهما إثم ولا كفارة.

# الحديث الخامس والخمسون بعد الثلاثمائة

(٣٥٥) عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ سَمَّرُةَ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: يَا عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ سَمُرَةَ، لَا تَسْأَلِ الْإِمَارَةَ؛ فَإِنَّكَ إِنْ أُعْطِيتَهَا عَنْ مَسْأَلَةٍ وُكِلْتَ إِلَىٰهَا، وَإِنْ أُعْطِيتَهَا مِنْ غَيْرِ مَسْأَلَةٍ أُعِنْتَ عَلَيْهَا، وَإِذَا حَلَفْتَ عَلَى يَمِينٍ فَرَأَيْتَ غَيْرُهَا خَيْرًا مِنْهَا فَكَفِّرْ عَنْ يَمِينِكَ وَاثْتِ الَّذِي هُوَ خَيْرٌ». (البخاري (٦٦٢٢) و (٦٧٢٢) و (٧١٤٧) و مسلم (١٦٥٢)).

#### 

# الحديث السادس والخمسون بعد الثلاثمائة

(٣٥٦) عَنْ أَبِى مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنِّي وَاللَّهِ - إِنْ شَاءَ اللَّهُ - لَا أَحْلِفُ عَلَى يَمِينٍ فَأَرَى غَيْرَهَا خَيْرًا مِنْهَا إِلَّا أَتَيْتُ الَّذِي هُوَ خَيْرٌ، وَتَحَلَّلْتُهَا». (البخاري (٣١٣٣) و (٥٥١٨) و (٦٦٢٣) و (٦٦٢٣) و (٦٦٢٨) و (٦٦٨٠)

#### $\mathbf{C} \mathbf{C} \mathbf{C}$

### المعنى الإجمالي:

يرشد النّبِي عبد الرحمن بن سمرة، وهذا النصح والإرشاد للأمة عامة. فيقول: لا تطلب الإمارة، والولايات والوظائف عامة، وتحرص عليها وعلى تحصيلها بالوسائل والوسائط. فإن وليتها عَنْ هذا الطريق، فإنك ستوكل إِلَى جهدك وقوتك. وأنت بلا عون اللّه تعالى وتوفيقه ضعيف قاصر. ولذا فإنك ستخفق في عملك. وذلك أنك اتكلت على جهدك، وجئت العمل عَنْ غرور وعجب بنفسك، ولم يكن لطلب العون من اللّه والتوفيق محل في نفسك فحري أن يخذلك، ولأنك غالبًا ما طلبتها إِلّا لأغراضك الخاصة. وستكون أغراضك من مال أو جاه أو غيرهما، هي مقصودك وهدفك، ولن تعطي العمل حقه، فيكون ذلك سببًا لإخفاقك وعدم نجاحك أيضًا.

أما إن جاءتك من غير مسألة ولا طلب، فالغالب أنك - حين لم تستشرف لها - ستكون مهتمًّا للقيام بها، والاجتهاد فيها. وهذا سيدعوك إلَى الالتجاء إلَى اللَّه تعالى بطلب مدده وعونه وتسديده، وستحرص على القيام بها، وبهذا تعان عليها فتنجح فيها.

ثم ذكر أنه قد يفرط منك يمين، بسبب الامتناع عَنِ الإمارة أو قبولها، فأمرك أنك إذا حلفت على أمر لتفعله أو لتدعه، فإن كان لا يترتب على حلفك شيء، فأنت مخير بين المضي فيها أو التكفير. وإن كان الأحسن هو فعل المحلوف على تركه، أو ترك المحلوف على فعله فائت الَّذِي هو خير، وكفر عَنْ يمينك. وكما أن هذا أمره، فهو فعله الرشيد أيضًا، كما بينه في الحديث الثاني، حيث أقسم على أنه لا يحلف على يمين فيرى غيرها خيرًا إلَّا أتى الَّذِي هو خير، وتحلل من يمينه بكفارة.

#### ما يستفاد من الحديثين:

- الحرص عليها بما جاء عَنِ النّبِيِّ عَلَيْهُ وَهُوَ: «مَنِ ابْتَغَى الْقَضَاءَ وَسَأَلَهُ وُكِلَ إِلَى عليها بما جاء عَنِ النّبِيِّ عَلَيْهِ وَهُوَ: «مَنِ ابْتَغَى الْقَضَاءَ وَسَأَلَهُ وُكِلَ إِلَى نَفْسِهِ، وَمَنْ أُكْرِهَ عَلَيْهِ أَنْزَلَ اللّهُ مَلَكًا يُسَدِّدُهُ» (١) ولما فِي ذلك من تعريض نفسه لعمل قد لا يقوم بحقوقه فيكون معرضًا نفسه للخطر، وبما في ذلك غالبًا من العجب والغرور، فإنه ما طلبه إلّا معتدًا بنفسه وقوته، وناسيًا إعانة اللّه تعالى وتوفيقه، ولما فيه غالبًا من سوء القصد، فإنه لن يطلبها مع وجود من يقدم بها غيره إلّا لغرض مال، أو جاه أو غير ذلك من المقاصد الدنيئة.
- ٢ إن من جاءته الولاية بلا طلب ولا استشراف، فسَيُعَانُ عليها؛ لأنه يرى
   القصور بنفسه، ويخاف العجز عنها، وحينئذ سيلتجئ إلَى اللَّه تعالى،

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۱۳۲۳)، وأبو داود (۳۵۷۸)، وابن ماجه (۲۳۰۹)، وأحمد (۱۲۸۸۹)

- فتأتيه الألطاف الإلهية بالعون والتسديد، وسيحرص على عمله ويخلص فه، فكون سبًا لنحاجه وقيامه به.
- ٣ مناسبة هذه الفقرة في الحديث لما بعدها، ولعلها تكون ما بيّنه الزركشي بقوله: لاحتمال أن يؤديه الامتناع عَنِ الإمارة إِلَى الحلف، وتكون المصلحة في القبول.
- إن من حلف أن لا يفعل كذا، أو أن يفعله، ثُمَّ رأى الخير فِي غير الَّذِي حلف عليه، إما الفعل وإما الترك، فليأت الَّذِي هو خير، وليكفر عَنْ يمينه، ويختلف هذا باختلاف المحلوف عليه. فقد يكون الحنث واجبًا، وقد يكون مستحبًا، وقد يكون حرامًا، وقد يكون مباحًا. فيخير بين البقاء على يمينه، أو الحنث مع التكفير.
- ٥ عند جمهور العلماء أن الكفارة رخصة شرعها اللَّه تعالى لحل ما عقدت اليمين؛ ولذلك تجزئ قبل الحنث وبعده، وذكر عياض أن الذين قالوا بتقديم التكفير من الصحابة أربعة عشر صحابيًّا، كما قَالَ به قبل الحنث ربيعة والأوزاعي والليث ومالك وأحمد وسائر فقهاء الأمصار غير أهل الرأى.
- ٦ إن هذا التشريع، كما هو أمر النَّبِيِّ ﷺ، فهو أيضًا فعله، فقد أخبر أنه
   لا يحلف على يمين فيرى غيرها خيرًا منها إلّا أتى الَّذِي هو خير، وكفر
   عَنْ يمينه.

وهذا هو عين المصلحة، وهو تخفيف من ربنا ورحمة.

وكانت الأمم السابقة، لَيْسَ عندهم تحليل وتكفير، فلا بد من الوفاء بأيمانهم؛ ولذا فإن أيوب عليه السلام لما حلف أن يضرب زوجته، وترك عزمه. لم يجد لقضاء يمينه إلَّا أن يضربها بضغث فيه عدد الجلدات المرادة.

#### 96X996X996X9

# الحديث السابع والخمسون بعد الثلاثمائة

(٣٥٧) عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قال: رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ يَنْهَاكُمْ أَنْ تَحْلِفُوا بِآبَائِكُمْ». (البخاري (٦٦٤٦) ومسلم (١٦٤٦)). ولـ(مسلم): «فَمَنْ كَانَ حَالِفًا فَلْيَحْلِفُ بِاللَّهِ أَوْ لِيَصْمُتْ». (البخاري (٦٦٤٦) ومسلم (١٦٤٦)). وفي رواية: «قَالَ عُمَرُ: فَوَاللَّهِ مَا حَلَفْتُ بِهَا مُنْذُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَنْهَى عَنْهَا، ذَاكِرًا وَلَا آثِرًا». (يعني: حاكيًا عَنْ غَيْرِي أَنَّهُ حَلَفَ بِهَا). (البخاري (٦٦٤٧) ومسلم (١٦٤٦)).

#### OOO

## الغريب:

١ - لِيَصْمُتْ: بضم الميم وكسرها.

٢ - ذَاكِرًا: يعني عامدًا.

٣ - آثِرًا: بهمزة ممدودة، فثاء مثلثة مكسورة. يعني حاكيًا عَنْ غيري: أن حلف بها.

# المعنى الإجمالي:

الحلف: معناه تأكيد الفعل أو الترك، بذكر المعظم فِي النفس، المرهوب السطوة والانتقام، والتعظيم المطلق، والخوف والخشية من الأعمال الَّتِي لا تكون إلَّا لله. وصرفها لغيره، أو صرف بعضها شرك، لهذا ذكر النَّبِيُّ عَلَيْ أَنَّ اللَّه جل وعلا ينهانا أن نحلف بشيء غيره كآبائنا، تلك العادة الجارية فِي الجاهلية، وأمرنا إذا حلفنا أن لا نحلف إلَّا بالله تعالى؛ لأنه المستحق للتعظيم، وهو القادر وحده - على الانتقام من الكاذب، وهو الضار النافع. وإن لم نكن حالفين بالله فلنصمت ولنسكت عَنِ الحلف بغيره، فإنه شرك كما جاء فِي الحديث الَّذِي رواه أبو داود، والحاكم، مِنْ حَدِيثِ ابْن عُمَرَ: «مَنْ حَلَف بِغَيْر اللَّهِ كَفَرَ» (١٠).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (١٥٣٥)، وأبو داود (٣٢٥١)، وأحمد (٥٣٥٢)

ولما علم الصحابة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ بالنهي عَنْ ذلك، انتهوا عنه واجتنبوه. فكانوا لا يحلفون إِلَّا بالله، أو بصفاته العلية. ولذا قَالَ عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: فَوَاللَّهِ مَا حَلَفْتُ بِهَا مُنْذُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَنْهَى عَنْهَا، لَا عَامِدًا، وَلَا حَاكِيًا، أي ناقلًا كلام غيري. كل هذا احتراز من الوقوع فِي المحظور وابتعاد عنه.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ تحريم الحلف بالآباء؛ لأنه الأصل فِي النهي، والنهي عَنِ الحلف بالآباء عام لكل شيء، فلا يحل لمخلوق كائنًا من كان أن يقسم ويحلف بغير اللَّه جل وعلا. أما اللَّه سبحانه وتعالى فله أن يقسم بما شاء من مخلوقاته؛ ولهذا فلا يحل الحلف بغير اللَّه تعالى وصفاته، مهما كان عظم المحلوف به، كالنبي ﷺ، والكعبة المشرفة، وغيرها.
  - ٢ إن من أراد الحلف بغير اللَّه فليلزم الصمت، فإنه أسلم له.
- ٣ وعلة النهي: أن الحلف يراد به التأكيد بذكر أعظم شيء في نفس الحالف وأشد عقاب وانتقام. وهذا لا يكون إلا لله تعالى وحده. وصرفه لغيره كفر كما جاء في حديث ابن عمر، ولكنه كفر لا يخرج من الملة، فإن الكفر أنواع وأقسام.
- ٤ وأما ما وقع مما يخالف هذا النهي من قوله ﷺ: «أَفْلَحَ وَأَبِيهِ إِنْ صَدَقَ» (١) فقيل بعدم صحتها. قَالَ ابن عبدالبر: هذه اللفظة غير محفوظة. وقيل: إن (وأبيه) مصحفه عَنْ (والله) قَالَ ابن حجر: هو محتمل. وقيل إن هذا اللفظ مما يجري على الألسنة بغير قصد القسم به وذكر النووي أنه ربما كان جائزًا ثُمَّ نسخ.
- ٥ فضيلة عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، بسرعة امتثاله وحسن فهمه وتورعه. فلم

 <sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۱)، وأبو داود (۳۲۵۲)

يحلف بغير اللَّه بنفسه، ولم يحكِ قسم غيره بغير اللَّه، امتثالاً وابتعادًا، لئلا يتعود لسانه عليه، فيخف عليه ويعتاده.

7 - إنما خص النهي عَنْ الحلف بالآباء، مع أنه عام فِي كل ما سوى اللَّه تعالى لأن هذه عادة جاهلية، فنصَّ عليها بعينها، مع فهم المراد العام منها. فقد أدرك النَّبِي عَلَيْ عمر بن الخطاب مع ركب فسمعه يحلف بأبيه فذكر الحديث.

# الحديث الثامن والخمسون بعد الثلاثمائة

(٣٥٨) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَى قَالَ: «قَالَ سُلَيْمَانُ بْنُ دَاوُدَ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ: لَأَطُوفَنَّ اللَّيْلَةَ عَلَى تِسْعِينَ امْرَأَةً تَلِدُ كُلُّ امْرَأَةٍ مِنْهُنَّ غُلَامًا يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ. فَقِيلَ لَهُ: قُلْ: إِنْ شَاءَ اللَّهُ. فَلَمْ يَقُلْ، فَطَافَ بِهِنَّ فَلَمْ تَلِدْ يُقَالُ وَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْمَرَأَةُ وَاحِدَةٌ نِصْفَ إِنْسَانٍ. قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْمَرَأَةُ وَاحِدَةٌ نِصْفَ إِنْسَانٍ. قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْمَرَأَةُ وَاحِدَةٌ نِصْفَ إِنْسَانٍ. قَالَ: وَلَا لَكُو بَيْهِنَ الْمَرَاقُ لَلَهُ لَمْ يَحْنَتْ، وَكَانَ ذَلِكَ دَرَكًا لِحَاجَتِهِ». (البخاري (٦٦٣٩) ومسلم (١٦٥٤)).

قوله: (قِيلَ لَهُ: قُلْ: إِنْ شَاءَ اللَّهُ) يعني قَالَ له الملك.

OOO

## الغريب:

- ١ لَأَطُوفَنَّ: اللام واقعة فِي جواب قسم مقدر محذوف كأنه قَالَ: (والله لأطوفن) والنون للتأكيد.
  - ٢ وَطَافَ بِنِسَائِهِ: أَلَمَّ بِهِنَّ وقاربهن، والمراد به المُجَامعة.
- ٣ دَرَكًا لِحَاجَتِهِ: بفتح الدال المهملة والراء، اسم مصدر لـ (أدرك) والمراد به: اللحاق والوصول إِلَى الشيء.
  - ٤ وَالْمَلَكُ: بِفَتِحِ الميمِ واللام، أحد الملائكة.

### المعنى الإجمالي:

سليمان عليه السلام نبي من أنبياء اللَّه إِلَى بني إسرائيل، وقد أعطاه اللَّه من الملك ما لم يعطه أحدًا. وكان من حرصه ورغبته فِي الخير وإعلاء كلمة اللَّه بجهاد أعدائه، أن أقسم بالله تعالى أن يجامع تسعين امْرَأَة، تلد كل واحدة منهن غلامًا يشب ويقوى، حتى يجاهد فِي سبيل اللَّه وأتى إِلَى شهوته بهذه النية الصالحة، لتكون عبادة تقربه من ربه تبارك وتعالى، جاء واثقًا بربه، مخلصًا فِي مقصده،

جازمًا فِي تحقق مراده فأذهله ذلك، وأنساه عَنْ الاستثناء بيمينه بأن يقول: (إن شاء الله) مع تذكير الملك له ذلك. فطاف بهن، فلم تلد له منهن إلَّا واحدة نصف إنسان، تأديبًا من اللَّه تعالى، وعظة لأوليائه وأصفيائه، وليرجعهم إلَى كمالهم بالتعلق به وإدامة ذكره ومراقبته، فيما يأتون وما يذرون، وليعلم الناس أن الأمر لله وحده، وأنه المدبر المتصرف بالأمور. فليس لنبي ولا لملك ولا لغيرهما مشاركة معه فِي ملكه وتصرفه، فهو القادر على كل شيء والمدبر لكل شيء. فلو أن سليمان عليه السلام استثنى فِي يمينه بمشيئة اللَّه تعالى، لأدرك حاجته، ونال مطلوبه. ولكن اللَّه قدر هذا، تشريعًا لخلقه، وعظة وعبرة للناس أجمعين.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ إن الاستثناء فِي اليمين، وهو قول الحالف (إن شاء اللَّه نافع ومفيد جدًّا لتحقيق المطلوب، ونيل المرغوب، فإن مشيئة اللَّه تعالى نافذة على كل شيء، وبركة ويمن.
  - ٢ إن المستثني لا يحنث فِي يمينه، إذا علقه على مشيئة اللَّه تعالى.
- ٣ في هذا الحديث عبرة وعظة وقعت لنبي من أنبياء اللَّه تعالى، صمم فِي أمره بلا مشيئة اللَّه، فلم يشفع له قربه من اللَّه جل وعلا أن يحقق طلبه إلَّا أن يذكره فلا ينساه، فكيف بمن هو دون الأنبياء رتبة ومنزلة؟! فسبحانك من مُرَبِّ حكيم.
- إن عادات أنبياء اللَّه وأوليائه، تكون بسبب نياتهم الصالحة عبادات. فهم يجامعون مثلًا ليحصنوا فروجهم وأعينهم عَنِ الحرام، وليحصنوا زوجاتهم أو ليرزقوا أولادًا صالحين، أو ليحصل كل هذا. فتكون العادة عبادة بسبب هذه النية الصالحة، والمقاصد السامية. أما الغافلون فعباداتهم كعاداتهم. فهم يأتون المساجد للصلاة، جريًا على العادة المتبعة عند المسلمين، وليس لذكر اللَّه في قلوبهم مقام. فإنا لله وإنا إليه راجعون.

- ٥ يجري اللَّه تعالى ويقدر مثل هذه الأمور على الكَمَلَةِ من عباده؛ ليري الناس أن الأمر له وحده، وأنه المتفرد بالتدبير والتصريف، وأن لَيْسَ له مشارك في حكمه وأمره.
- آبن دقيق العيد: وقد يؤخذ من الحديث جواز الإخبار عَنْ وقوع الشيء بناء على الظن، فإن هذا الإخبار من سليمان لم يكن عَنْ وحي، وإلا لوجب أن يقع ما أخبر به.

# الحديث التاسع والخمسون بعد الثلاثمائة

(٣٥٩) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: 
«مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ صَبْرٍ، يَقْتَطِعُ بِهَا مَالَ امْرِئٍ مُسْلِم، هُوَ فِيهَا فَاجِرٌ، لَقِيَ اللَّهُ وَهُو عَلَيْهِ غَضْبَانُ». ونزلت ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَنِهِمْ ثَمَنَا قَلِيلًا ﴾ [آل وهُو عَلَيْهِ غَضْبَانُ». ونزلت ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَنِهِمْ ثَمَنَا قَلِيلًا ﴾ [آل عمران: ٧٧] إِلَى آخر الآية. (البخاري (٦٦٧٦) ومسلم (١٣٨)).

000

#### الغريب:

يَمِينِ صَبْرٍ: بإضافة يمين إِلَى صبر، و(صبر) هو بفتح الصاد وسكون الباء الموحدة، والصبر: الحبس. وصفت اليمين بالصبر تجوزًا؛ لأن الحبس وقع على الحالف المصبور عليها، الملزم بها.

# المعنى الإجمالي:

فِي هذا الحديث وعيد شديد لمن اقتطع مال امرئ بغير حق. وإنما اقتطعه وأخذه بخصومته الفاجرة، وبيمينه الكاذبة الآثمة. فهذا يلقى الله وهو عليه غضبان، ومن غضب الله عليه فهو هالك. ثُمَّ تلا النَّبِيِّ عَلَيْهِ هذه الآية الكريمة، مصداقًا لهذا الوعيد الأكيد الشديد من القرآن الكريم.

وبيانها: أن الذين يعتاضون ويستبدلون بعهد اللَّه عليهم وبأيمانهم الكاذبة الأثمة، أعراض الحياة الدنيا، لَيْسَ لهم نصيب من الآخرة، وليس لهم من لطف اللَّه ورحمته فِي ذلك اليوم العظيم حظ ولا نصيب، ولا يطهرهم من ذنوبهم وأدرانهم، ولا يذكرهم فِي الملأ الأعلى بما يسرهم، ومع هذا، فلهم عذاب أليم لما فِي عملهم من مخادعة اللَّه ورسوله وإيثارهم الحياة الدنيا على الآخرة. وأكلهم أموال الناس بالباطل، والتضليل فِي الخصومات والدعاوى. وهذه صفات اليهود، الذين يتهالكون على المادة بكل طريق ولو بالسفالة والمهانة والنذالة. فمن أحب أن يتصف بصفاتهم، ويتلطخ بأخلاقهم، ويسلك مسلكهم، ليحشر معهم، فليعمل

عملهم، فليس عند الله محاباة. فالناس مراتبهم عنده بأعمالهم، نسأل الله تعالى سلوك الطريق السوي إلى مرضاته.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ تحريم أخذ أموال الناس بالدعاوى الفاجرة والأيمان الكاذبة، وهو من
   كبائر الذنوب؛ لأن ما ترتب عليه غضب الحليم جل وعلا كبيرة.
  - ٢ التقييد (بالمسلم) من باب التعبير بالغالب، وإلا فمثله الذمي والمعاهد.
- ٣ شرط العقاب على مرتكب هذه اليمين، ما لم يتب ويتحلل من الإثم.
   فإن تاب فالتوبة تَجُبُ ما قبلها، وهو إجماع العلماء.
- ٤ قوله: «هُوَ فِيهَا فَاجِرٌ» ليخرج الناسي والجاهل، فإن الإثم والجزاء لا يستحقهما إلّا العامد.
- و إثبات صفة الغضب لله تعالى على وجه يليق بجلاله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَ مُنَ مُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].
- ٦ تفسير هذه الآية الكريمة بهذه القضية، وهو تفسير مرفوع، فيكون
   الحديث مبينًا لمعناها، موضحًا للمراد منها.
- ٧ ملخص معنى الآية الكريمة: أن من استبدل بأيمانه بالله ورسوله ونكث بما أخذ عليه من الأيمان الوثيقة الحياة الدنيا وأعراضها، فقد خاب وخسرت صفقته؛ لأن عوضه ولو كان الدنيا كلها هو قليل، فجزاء هذا الحرمان من الآخرة والهجران من كلام اللطف والعطف ونظر الرحمة والحنان من الكريم الحنان وسيبقى في آثامه وأرجاسه فلن يطهر. ومع هذا فلن يترك فإن له عذابًا أليمًا أعاذنا اللَّه من ذلك ووالدينا وأقاربنا ومشايخنا وإخواننا المسلمين. آمين.

# الحديث الستون بعد الثلاثمائة

(٣٦٠) عَنِ الْأَشْعَثِ بْنِ قَيْسِ قَالَ: «كَانَ بَيْنِي وَبَيْنَ رَجُلٍ خُصُومَةٌ فِي بِغْرٍ، فَاخْتَصَمْنَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ شَاهِدَاكَ أَوْ يَمِينُهُ. قُلْتُ: إِذَنْ يَخْلِفُ وَلَا يُبَالِي. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ صَبْرٍ يَقْتَطِعُ بِهَا مَالَ الْمُوئِ مُسْلِمٍ هُوَ فِيهَا فَاجِرٌ لَقِيَ اللَّهَ وَهُوَ عَلَيْهِ خَصْبَانُ». (البخاري (٦٦٧٧) ومسلم المْرِئِ مُسْلِمٍ هُوَ فِيهَا فَاجِرٌ لَقِيَ اللَّهَ وَهُوَ عَلَيْهِ خَصْبَانُ». (البخاري (٦٦٧٧) ومسلم (١٣٨)).

#### 000

#### ما يستفاد من الحديث:

المعنى المقصود فِي هذا الحديث تقدم شرحه فِي الحديث السابق، ويبقى استخراج الفوائد والأحكام، ونجملها هنا:

- ١ إن البينة على المدعي واليمين على من أنكر، كما هي القاعدة الإسلامية في الخصومات، وهي من فصل الخطاب المشار إليه في قوله تعالى:
   ﴿ وَءَاتَيْنَهُ ٱلْحِكْمَةَ وَفَصَلَ ٱلْخِطَابِ ﴾ [صَ: ٢٠].
- ٢ ثبوت الحق بالشاهدين، فإن لم توجد البينة عند المدعي فعلى المدعى عليه اليمين.
- ٣ تحريم اليمين (الغموس) وهي الكاذبة، الَّتِي يقتطع بها حق غيره، وأنها من الكبائر، الَّتِي تعرض صاحبها لغضب اللَّه وعقابه.
- ٤ إن حكم الحاكم يرفع الخلاف الظاهر فقط، أما الباطن فلا يزال باقيًا،
   فعلى هذا لا يحل المحكوم به ما لم يكن مباحًا للمحكوم له.
- ٥ إن يمين الفاجر تسقط عنه الدعوى وإن فجوره في دينه لا يوجب الحجر عليه ولا إبطال إقراره، ولولا ذلك لم يكن لليمين معنى.

- ٦ البداءة بسماع الحاكم من المدعي، ثُمَّ من المدعى عليه: هل يقر أو ينكر؟ ثُمَّ طلب البينة من المدعي إن أنكر المدعى عليه، ثُمَّ توجيه اليمين على المدعى عليه إن لم يجد بينة.
  - ٧ فيه موعظة الحاكم للخصوم، خصوصًا عند إرادة الحلف.
    - ٨ تغليظ حقوق المسلمين، في قليل الحق وكثيره.
- 9 إن اليمين الغموس ونقض العهد لا كفارة فيهما؛ لأنهما أعظم وأخطر من أن تحلهما الكفارة، فلا بد من التوبة النصوح والتخلص من حقوق العباد.

### OFFI OFFI

# الحديث الحادي والستون بعد الثلاثمائة

(٣٦١) عَنْ ثَابِتِ بْنِ الضَّحَّاكِ الْأَنْصَارِيِّ: «أَنَّهُ بَايَعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ تَحْتَ الشَّجَرَةِ، وَأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينٍ بِمِلَّةٍ غَيْرِ الْإِسْلَام، كَاذِبًا، لَشَّجَرَة، وَأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ، وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِشَيْءٍ عُذِّبَ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَلَيْسَ عَلَى رَجُلٍ نَذْرٌ فِيمَا لَا يَمْلِكُ». (البخاري (١٣٦٣) و (٤١٧١) و (٢٠٤٧) و (٢٠٤٥) و (٢١٠٥).

000

### المعنى الإجمالي:

روى ثابت بن الضحاك الأنصاري - أحد المبايعين تحت الشجرة بيعة الرضوان يوم (الحديبية) - عَنِ النّبِيِّ عَلَيْهُ، أنه قَالَ ما معناه: من حلف على يمين بغير شريعة الإسلام، كأن يقول: هو يهودي أو نصراني، أو هو مجوسي، أو هو كافر أو بريء من اللّه ورسوله متعمدًا كاذبًا في يمينه، فهو كما نسب نفسه إليه من إحدى هذه الملل الكافرة، ومن قتل نفسه بشيء كسيف، أو سكين، أو رصاص، أو غير ذلك من آلات القتل، عذب به يوم القيامة؛ وذلك لأن نفسه ليست ملكًا له، وإنما هي ملك لله تعالى، وهو المتصرف بها، فهي عنده وديعة وأمانة خان فيها بانتحاره. فالجزاء من جنس العمل، فاستحق العذاب والقصاص، بمثل ما فعل.

ومن لعن مؤمنًا فكأنما قتله؛ لاشتراك اللاعن والقاتل بانتهاك حُرَمِ اللَّه تعالى، واكتساب الإثم، واستحقاق العذاب. ومن تكبر وتكثر بالدعاوى الكاذبة، الَّتِي ليست فيه من مال أو علم، أو نسب، أو شرف، أو منصب، مريدًا بذلك التطاول، لم يزده اللَّه إلَّا ذلة وحقارة؛ لأنه أراد رفع نفسه بما لَيْسَ فيه، فجزاؤه من جنس مقصده. وأعظمها أن يقصد بدعاويه الحيلة لأكل أموال الناس بالباطل،

أو تضليلهم ومخادعتهم. ومن نذر شيئًا لم يملكه كأن ينذر عتق عبد فلان، أو التصدق بشيء من مال فلان، فإن نذره لاغ لم ينعقد؛ لأنه لم يقع موقعه، ولم يحل محله.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ تغليظ التحريم على من حلف بشريعة غير الإسلام. وقد اختلف العلماء، هل لها كفارة أم لا؟ فالمشهور من مذهبنا أن فيها الكفارة، وهو مذهب الحنفية وغيرهم. ومذهب مالك، والشافعي: لَيْسَ فيها كفارة، وهو رواية عَنِ الإمام أحمد، اختارها ابن قدامة و ابن دقيق العيد وغيرهما، وهي أصح.
- ٢ تحريم قتل الإنسان نفسه، فإن إثمه كإثم القاتل لغيره، ويعذب بما قتل
   به نفسه، فإن الجزاء من جنس العمل.
- ٣ وإن لعن الإنسان كقتله في المشاركة في الإثم، وإن لم يستويا في قدره.
- خوریم ادعاء الإنسان ما لَیْسَ فیه، من علم، أو نسب، أو شجاعة، أو غیر ذلك. خصوصًا لمن غَرَّ بها الناس، أو یدعي معرفته لعمل، لیتولی وظیفة. كل هذا حرام، ومن فعله ریاء وتكبرًا، لم یزده اللَّه تعالی إلَّا ذلة، فالجزاء من جنس قصده الدنیء.
- ٥ إن النذر لا ينعقد فيما لا يملكه الناذر، فإن النذر طاعة وقربة. ولا يتقرب فيما لا يتصرف فيه، وإذا نذر فليس عليه في نذره شيء.
- ٢ ظاهر قوله فِي الحديث: «فَهُوَ كَمَا قَالَ» أن الحالف بغير ملة الإسلام يخرج من الإسلام، وأن قوله «لَعْنُ الْمُؤْمِنِ كَقَتْلِهِ» أن إثم اللاعن والقاتل سواء. وتقدم الكلام على مثل هذه النصوص.

ولشيخ الإسلام ابن تيمية في مثل هذه الأحاديث مسلك، وهو أنه لا بد في وقوع الوعيد من وجود أسبابه وانتفاء موانعه. فإذا رتب الوعيد على فعل شيء، كان فعله سببًا من أسباب الوعيد الموجب لحصوله. فإن انتفت الموانع من ذلك وقع، وإن عارض السبب مانع اندفع موجب السبب بحسب قوة المانع وضعفه، وهذه قاعدة نافعة.

# بالبالنذر

النذر: لغة: الإيجاب. وشرعا: إلزام المكلف نفسه عبادة لم تكن لازمة بأصل الشرع.

والأصل فيه الكتاب، والسنة، والإجماع. أما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ يُوفُونَ اللَّهَ وَاللَّهِ اللَّهَ فَقُوله السنة فقوله اللَّهَ فَلَا يَعْصِيَ اللَّهَ فَلَا يَعْصِهِ (١) رواه البخاري. وقد أجمع المسلمون على صحته فِي الجملة.

وقرن العلماء بين اليمين والنذر؛ لأنهما متقاربان فِي الأحكام، فكل منهما يقصد به التأكيد. لكن موجب اليمين البرُّ بيمينه أو الكفارة، وأما موجب النذر فهو الوفاء بما نذره، ما لم يقصد بالنَّذر الحثَّ أو المنع، فيكون حكمه ومجراه مجرى اليمين، تحله كفارة اليمين. وأما الفروق الَّتِي بينهما، فمجملها ما يأتي:

- ١ ما تقدم من أن النذر الشرعي لا بد من الوفاء به ولا يقوم غيره مقامه،
   وأما اليمين فتحله الكفارة.
- ٢ أن النذر يقصد به مجرد التقرُّب وقد يكون الحاملُ حصول مطلوبِ أو زوال مكروه، وأما اليمين فيقصد به الحث على فعل شيء، أو المنع منه.
- ٣ أن عقد النذر مكروه، وأما اليمين فمباح، وقد يشرع إذا دعت إليه
   الأسباب.
- ٤ أن النذر يجب الوفاء به، وأما اليمين ففيه تفصيل يرجع إلَى ما يترتب

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٦٦٩٦)، والترمذي (١٥٢٦)، والنسائي (٣٨٠٦)، وأبو داود (٣٢٨٩)، وابن ماجه (٢١٢٦)، وأحمد (٢٣٥٥٥).

## تيسير العلام شرح عمدة الأحكام

عليه. فقد يكون التحلل منه مباحًا أو مكروهًا، أو مستحبًّا، أو واجبًا، أو محرمًا، حسب المصالح أو المفاسد المترتبة عليه. 

# الحديث الثاني والستون بعد الثلاثمائة

(٣٦٢) عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ، قُلْتُ: «يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي كُنْتُ نَذَرْتُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ أَنْ أَعْتَكِفَ لَيْلَةً - وَفِي رِوَايَةٍ: يَوْمًا - فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ؟ قَالَ: فَأُوْفِ بِنَذْرِكَ». (البخاري (٢٠٣٢) و (٢٠٤٣) ومسلم (١٦٥٦)).

000

#### ما يستفاد من الحديث:

تقدم شرح هذا الحديث فِي (باب الاعتكاف)، ونجمل - هنا - ما فيه من الأحكام بما يأتي:

- ١ إن الاعتكاف عبادة لله تعالى؛ ولذا وجبت بالنذر.
- ٢ إنه لا يشترط فِي الاعتكاف الصيام، إذ أمره أن يوفي بنذره اعتكاف ليلة، والليل لَيْسَ محلًا للصوم، والجمع بينهما أكمل.
- ٣ وجوب الوفاء بالنذر المطلق، وهو نذر الطاعة الله يعلق على شيء، بل قصد به مجرد التبرر.
  - ٤ إن النذر من الكافر صحيح منعقد، يجب عليه الوفاء به.

# الحديث الثالث والستون بعد الثلاثمائة

(٣٦٣) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ، «أَنَّهُ نَهَى عَنِ النَّذِرِ وَقَالَ: إِنَّ النَّذْرَ لَا يَأْتِي بِخَيْرٍ، وَإِنَّمَا يُسْتَخْرَجُ بِهِ مِنَ الْبَخِيلِ». (البخاري (٦٦٠٨) و (٦٦٩٢) و (٦٦٩٣) ومسلم (١٦٣٩)).

OOO

### المعنى الإجمالي:

نهى النّبِي ﷺ عَنِ النذر، وعلل نهيه بأنه لا يأتي بخير؛ وذلك لما يترتب عليه من إيجاب الإنسان على نفسه شيئًا، هو فِي سعة منه، فيخشى أن يقصر فِي أدائه، فيتعرّض للإثم، ولما فيه من إرادة المعاوضة مع اللّه تعالى فِي التزام العبادة معلّقة على حصول المطلوب، أو زوال المكروه. وربما ظن – والعياذ بالله – أنّ اللّه تعالى أجاب طلبه، ليقوم بعبادته.

لهذه المحاذير وغيرها نهى عنه النَّبِيّ عَيْلَةٌ، إيثارًا للسلامة، وطمعًا فِي جود اللّه تعالى بلا دالّة ولا مشارطة، وإنما بالرجاء والدعاء. وليس بالنذر فائدة، إِلّا أنه يستخرج به من البخيل، الّذِي لا يقوم إِلّا بما وجب عليه فعله وتحتم عليه أداؤه، فيأتي به مُكْرَهًا، متثاقلًا، فارغًا من أساس العمل، وهي النية الصالحة، والرغبة فيما عند اللّه تعالى.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ النهي عَنِ النذر، وأصل النَّهْي للتحريم، والذي صرفه عَنِ التحريم مدح الموفين به.
- ٢ العلة فِي النَّهْيِ (أنه لا يأتي بخير) لأنه لا يَرُدُّ من قضاء اللَّه شيئًا، ولئلا يظن الناذر أنه عوض حصول مطالبه. والله تعالى غنيٌّ عَنْ الأعواض، وعن الخلق أجمعين، فهم الفقراء، وطاعتهم لا تزيد في ملكه شيئًا.

- ٣ والله تبارك وتعالى قدَّر الواجبات على العباد، بقدر طاقتهم، وجعل الزائد نوافل؛ لأنها خارجة عما يحتملونه من العبادات. والناذر خالف هذه الحكمة والتقدير، ولعله يعجز عَنِ القيام بما نذر، فيكون آثمًا متسببًا في الإثم.
- ٤ فائدة النذر، أنه يستخرج به من البخيل، الَّذِي غايته القيام بالواجب ويثقل عليه ما عداه. فالنذر وسيلة لقيامه بما لم يجب عليه بأصل الشرع.
- هذا الباب من غرائب العلم. فالأصل أن الوسائل لها أحكام المقاصد إلَّا النذر، فالوفاء به واجب، وعقده مكروه، فيكون مخالفًا لغيره. والحكمة ظاهرة كما تقدم.
- 7 يكره النذر إذا كان طاعة لله تعالى. فأما النذر الَّذِي يقدم للموتى والقبور، ويوفى به عند الأضرحة والقباب، أو يرضي به ويستخدم الشياطين، فهذا هو الشرك الَّذِي كان يفعله المشركون لأصنامهم، ويقربونه لأوثانهم، وحكمه معروف. نعوذ بالله من غضبه وعقابه.
- ٧ ذكر الصنعاني أن هذا باب واسع، من تتبعه عرف أن العبد إذا أولج نفسه فيما لم يوجبه اللَّه عليه كان معرضًا لعدم الوفاء بتقصيره وتثبيط الشيطان له، وأنه لا يفي به إلَّا القليل، وهم المشار إليهم بقوله: ﴿ مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَهَدُوا اللَّهَ عَلَيْـةً ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

# الحديث الرابع والستون بعد الثلاثمائة

(٣٦٤) عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ قَالَ: «نَذَرَتْ أُخْتِي أَنْ تَمْشِيَ إِلَى بَيْتِ اللَّهِ الْحَرَامِ حَافِيَةً، فَأَمَرَتْنِي أَنْ أَسْتَفْتِيَ لَهَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَاسْتَفْتَيْتُهُ فَقَالَ: لِتَمْشِ وَلْتَرْكَبْ». (البخاري (١٨٦٦)) ومسلم (١٦٤٤)).

#### 000

#### ما يستفاد من الحديث:

- ان من نذر المشي إِلَى المسجد الحرام، أو أحد المسجدين ماشيًا، لا يجب عليه الوفاء به؛ لأن هذا لَيْسَ نذر عبادة مقصودة، وإنما هو نذر مباح، ونذر المباح، إن لم يف به فعليه الكفارة.
- ٢ إنه إذا اشتمل النذر على أمر مباح وعبادة، فلكل حُكْمُهُ، فيؤمر بالعبادة؛ لأنها الَّتِي يجب الوفاء بها، إذ قد اشتمل أداؤها على المصلحة.
- ٣ ومنها: إنه لا يتعبد إلا بما شرعه الله تعالى من الطاعات. فالأصل في العبادات الحظر، فلا يشرع إلا ما شرعه الله ورسوله. ومن زاد في الشرع فقد أراد الاستدراك على الله تعالى ورسوله على.
- ٤ في الحديث بيان لبعض العلل في كراهة الشارع للنذر، وهو العجز عَنِ القيام بالمنذور. فالظاهر أن هذه المرأة لما نذرت المشي علمت من نفسها عدم القدرة، فاضطرت إلى الخروج من هذا المأزق.

#### OFFI DENO

# الحديث الخامس والستون بعد الثلاثمائة

(٣٦٥) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّهُ قَالَ: «اسْتَفْتَى سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فِي نَذْرٍ كَانَ عَلَى أُمِّهِ، تُوِفِّيَتْ قَبْلَ أَنْ تَقْضِيَهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: فَاقْضِهِ عَنْهَا». (البخاري (٢٧٦١) و (٣٩٥٨) و (٣٩٥٩) ومسلم (١٦٣٨)).

#### 000

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ إن النذر عبادة، يجب الوفاء بها، وأداؤها.
  - ٢ إن من مات وعليه نذر قضاه عنه وارثه.
- ٣ لم يذكر فِي هذا الحديث نوع النذر: هل هو بَدَنيُّ أو مَالِيُّ؟ فأما المالي
   ومنه الحج فتدخله النيابة عند جمهور العلماء. وقد تقدم أن الصحيح في الصيام أن النيابة تدخل البدني أيضًا؛ لحديث عائشة فِي الصحيحين مرفوعًا: «مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ صَوْمٌ صَامَ عَنْهُ وَلِيُّهُ» (١). ونذر أم سعد قيل: كان صومًا. وقيل: عتقًا، وقيل: صدقة، وقيل: نذرًا مطلقًا. وكل من هذه الأقوال استدل أصحابها عليها بأحاديث.

وحديث الصوم والعتق، قد تكلم فيهما العلماء. وأما حديث الصدقة، فليس صريحًا أنها نذرت ذلك. وَقَالَ القاضي عياض: والذي يظهر، أنه كان نذرها فِي المال أو مبهمًا. وَقَالَ ابن حجر: بل ظاهر حديث الباب أنه كان معينًا عند سعد.

٤ - وفي الحديث بر الوالدين بعد وفاتهما، وأعظم برهما وفاء ما عليهما من الديون أو الحقوق والواجبات، سواء كانت لله تعالى أو للآدميين.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹۵۲)، ومسلم (۱۱٤۷)، وأبو داود (۲٤۰۰)

# الحديث السادس والستون بعد الثلاثمائة

(٣٦٦) عَنْ كَعْبِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ، قُلْتُ: «يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ مِنْ تَوْبَتِي أَنْ أَنْخَلِعَ مِنْ مَالِي صَدَقَةً إِلَى اللَّهِ وَإِلَى رَسُولِهِ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَمْسِكْ عَلَيْكَ بَعْضَ مَالِكَ، فَهُوَ خَيْرٌ لَكَ». (البخاري (٦٦٩٠) ومسلم (٢٧٦٩)).

OOO

## المعنى الإجمالي:

كان كعب بن مالك الأنصاري رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أحد الثلاثة الذين خُلِّفُوا عَنْ (غزوة تبوك) بلا نفاق ولا عذر، فلما رجع النَّبِيُّ عَلَيْهُ من تلك الغزوة، هجرهم، وأمر أصحابه بهجرهم. وما زالوا مهجورين، حتى نزلت توبتهم ورَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم، فرضي الرسول والصحابة. فكان من شدة فرح كعب برضا اللَّه عنه وقبول توبته، أن أراد أن ينخلع من كل ماله، ويخرج منه صدقة لوجه اللَّه تعالى، فيكون إنفاقه فيما يرضي اللَّه ورسوله.

فقال له النَّبِيُّ ﷺ: أمسك عليك، فالله تعالى لما علم صدق نيتك وحسن توبتك، غفر لك ذنبك، وتجاوز عنك. ولو لم تفعل هذا، فالله لا يكلف نفسًا إلَّا وسعها. وقد أنفق بعض ماله، فرحًا برضا اللَّه تعالى، وليجد ثوابه مُدَّخرًا عنده وأبقى بعضه، ليقوم بمصالحه ونفقاته الواجبة من مئونة نفسه، ومئونة من يعول. والله رءوف بعباده.

#### ما يستفاد من الحديث:

إن من نذر الصدقة بماله كله أبقى منه ما يكفيه ويكفي من يعول، وأخرج الباقي. والمذهب عند الحنابلة: يخرج الثلث، ويمسك الباقي. واستدلوا بأبي لبابة حين انخلع من ماله كله، فقد أمره النّبِيّ عَلَيْهُ أن يخرج الثلث. رواه أحمد. والقول الأول: أولى وأقرب إلى مفهوم الشارع في قصة كعب، ولأنه لما نذر كل ماله صار الّذي بقدر نفقاته

- الواجبة، كالمستثنى شرعًا، فلا يجوز التصرف فيه، كما لو نذر صيام سنة، فلن يدخل فِي نذره ما يجب فطره كالعيدين.
- ٢ إن الأولى والأحسن، أن لا ينهك الإنسان ماله بالصدقات؛ لأن عليه نفقات واجبة، والنبي على يقول: «ابْدَأْ بِنَفْسِكَ ثُمَّ بِمَنْ تَعُولُ» (١).
- ٣ إن النفقة على النفس والزوجة والقريب عبادة جليلة، وصدقة عظيمة مع
   النية الحسنة. فالأحسن أن يتصدق بنية التقرب، وأن لا تطغى نية قضاء
   الشهوة والشفقة المجردة والمحبة، على نية العمل.
- إن الصدقة سبب فِي مَحْوِ الذنوب؛ لما فيها من رضا الرب تبارك وتعالى والإحسان إلى الفقراء والمساكين، واستجلاب دعائهم.



<sup>(</sup>۱) قال ابن حجر في تلخيص الحبير: لم أره هكذا بل في البخاري من حديث أبي هريرة (٥٣٥٥): " أفضل الصدقة ما كان عن ظهر غنى، واليد العليا خير من اليد السفلى، وابدأ بمن تعول ". ولمسلم عن جابر في قصة المدبر في بعض الطرق (٩٩٧): " ابدأ بنفسك فتصدق عليها فإن فضل شيء فلأهلك " ...



كناب القضاء

# كناب القضاء

القضاء بالمد لغة: إحكام الأمر والفراغ منه قَالَ تعالى: ﴿ فَقَضَدُهُنَّ سَبَّعَ سَمَوَاتٍ فِى يَوْمَيْنِ ﴾ [فُصَلَت: ١٦] يعني أحكمهن وفرغ منهن. وفي الشرع: تبيين الحكم الشرعي والإلزام به وفصل الخصومات.

والأصل فِي القضاء ومشروعيته الكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس.

فأما الكتاب: فمثل قوله تعالى: ﴿ فَأَمْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَتِيِّ وَلَا نَتَيِعِ ٱلْهَوَىٰ ﴾ [ص: ٢٦]، وقوله :﴿ وَأَنِ اَحْكُم بَيْنَهُم بِمَا آَنَزَلَ اللهُ ﴾ [المائدة: ٤٤]، وغيرهما. وأما السنة فكثيرة، ومنها: ما جاء فِي الصحيحين عَنْ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ، عَنِ النَّبِيِّ عَيِّلِيَّ، أَنَّهُ قَالَ: ﴿إِذَا اجْتَهَدَ الْحَاكِمُ فَأَصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ، وَإِذَا اجْتَهَدَ فَأَخْطَأً فَلَهُ أَجْرً ﴾ [أ. وأجمع المسلمون على مشروعيته. ويقتضيه القياس، فلا تستقيم الأحوال إلَّا به، وهو فرض كفاية.

قال فِي (المغني): وفيه فضل عظيم لِمن قَويَ على القيام به، وأداء الحق فيه، ولذلك جعل اللّه فيه أجرًا مع الخطأ، وأسقط عنه حكم الخطأ؛ ولأن فيه أمرًا بالمعروف، ونصرة للمظلوم، وأداء الحق إلَى مستحقه، وردعًا للظالم عَنْ ظلمه، وإصلاحًا بين الناس، وتخليصًا لبعضهم من بعض، وذلك من أبواب القُرَب؛ ولذلك تولاه النّبِيُ عَيْلِهُ والأنبياء قبله، فكانوا يحكمون لأممهم. وبعث عَيَّا إلَى اليمن قاضيًا، وبعث معاذًا قاضيًا. وقد رُويَ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ أَنَّهُ قَالَ: «لِأَنْ أَجْلِسَ وَلَمْنَا بَيْنَ اثْنَيْنِ، أَحَبُّ إلَيَ مِنْ عِبَادَةِ سَبْعِينَ سَنَةً»(٢). وفيه خطر عظيم ووزر كبير، لمن لم يؤد الحق فيه، ولذلك كان السلف رحمة اللّه عليهم يمتنعون منه أشد الامتناع، ويخشون على أنفسهم خطره.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۳۵۲)، ومسلم (۱۷۱٦)، وأبو داود (۳۵۷٤)، وابن ماجه (۲۳۱٤)، وأحمد (۱۷۳۲)

<sup>(</sup>٢) أثر موقوف على ابن مسعود، ذكره ابن قدامة في المغني (١٠/ ٨٩)

أما حكمته التشريعية: فيكفيك منها ما ذكره صاحب المغني. ولا يمكن حصر ما فيه من حِكم وأسرار. وَقَالَ الإمام أحمد: لا بد للناس من حاكم، أتذهب حقوق الناس؟. ولولا القضاء وفصل الخصومات، ورد المظالم، وتبيين الحق، لصارت الحياة فوضى. فيكفي أنه ضرورة من ضرورات الحياة.

# الحديث السابع والستون بعد الثلاثمائة

(٣٦٧) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدُّ». (البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨)). وفي لفظ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ». (البخاري تعليقًا باب (٦٠) ومسلم (١٧١٨)).

#### OOO

### المعنى الإجمالي:

هذا حديث جليل، وأصل عظيم فِي الشريعة، وقاعدة من قواعد الإسلام العظمى. فقد أبان أن كل أمر لَيْسَ من شرع اللَّه تعالى، وكل عمل لا يقوم على أمر اللَّه، فهو مردود باطل، لا يعتد به ولا بما يترتب عليه، فهذا من جوامع كلمه عليه، مقياسًا لجميع الأمور والأعمال. فما كان منها على مراد اللَّه وشرعه فهى المقبولة، وما كان على غير أمره ولا شرعه فهى المردودة.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ قال النووي: وهذا الحديث قاعدة عظيمة من قواعد الإسلام، ومن جوامع كلمه عليه.
- ٢ وقال أيضًا: فإنه أي الحديث صريح فِي رد كل البدع والمخترعات.
- ٣ وقال أيضًا: وفي هذا الحديث دليل لمن يقول من الأصوليين: إن النهي يقتضى الفساد.
- ٤ وقال أيضًا: وهذا الحديث ينبغي حفظه واستعماله في إبطال المنكرات وإشاعة الاستدلال به.

- وفيه دليل على أن الأصل في العبادات الحظر، فلا يشرع منها ولا يزاد فيها إلّا ما شرعه الله ورسوله.
- ٦ قال النووي أيضًا: فيه دليل على أن المأخوذ بالعقد الفاسد يجب رده على صاحبه ولا يملك. ويدل عليه أيضًا حديث: «وَإِنِّي أُخْبِرْتُ أَنَّ عَلَى ابْنِي الرَّجْمَ فَافْتَدَيْتُ مِنْهُ بِمَائَةِ شَاةٍ وَوَلِيدَةٍ. فَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامِ: الْوَلِيدَةُ وَالْغَنَمُ رَدُّ عَلَيْكَ»(١).
- ٧ قال النووي أيضًا: وفيه دليل على من ابتدع في الدين بدعة لا توافق
   الشرع فإثمها عليه، وعمله مردود عليه، وأنه يستحق الوعيد.
- ٨ قال شيخنا عبد الرحمن بن سعدي: ووجه مناسبة هذا الحديث لهذا الباب: أنه تبين أن حكم القاضي مخالف لأمر الرسول فإنه يُرَدُّ وأن القضاء يترتب على أحكام الشرع، فلا يلتفت إلَى ما يحدثه القضاة.
- ٩ قال الصنعاني: يفيد أن كل عمل لَيْسَ عليه أمره عليه مردود، والذي عليه أمره كل ما دلَّ عليه الكتاب والسنة، وليس محدثًا مبدعًا في الدين فإنه مردود على فاعله. وكل عمل كان عليه أمره عليه فإنه مقبول. فإن هذا الحديث نصف العلم، بل العلم كله، إذ منطوقه دال على رد كل عمل لم يكن عليه أمره الميه الميه الميه الميه الميه الميه أمره الميه أمره الميه أمره الميه أمره الميه الميه

قال شيخ الإسلام رحمه اللَّه تعالى: دعاوى التهم مثل القتل أو قطع الطريق أو السرقة والعدوان على الخلق بالضرب وغيره تنقسم إلَى ثلاثة أقسام:

١ - إن كان المتهم برًّا لم تجز عقوبته بالاتفاق.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۷۲۵)، ومسلم (۱۲۹۸)، والترمذي (۱۶۳۳)، والنسائي (۵۶۱۰)، وأبو داود (۶۶۶۵)، وأحمد (۱۲۵۹۰).

- ٢ أن يكون مجهول الحال لا يعرف ببر أو فجور، فهذا يحبس حتى تنكشف حاله عند عامة علماء الإسلام والحبس لَيْسَ هو السجن، إنما هو تعويق الشخص ومنعه من التصرف بنفسه، سواء في بيت أو بتوكيل نفس الخصم عليه.
- ٣ أن يكون المتهم معروفًا بالفجور، فإذا جاز حبس المجهول فحبس المعروف بالفجور أولى، وما علمت أحدًا من أئمة المسلمين قَالَ: إن المدعى عليه في جميع هذه الدعاوى يحلف ويرسل بلا حبس ولا غيره. ومن زعم أن هذا على إطلاقه وعمومه هو الشرع فهو غالط غلطًا فاحشًا مخالفًا لنصوص رَسُول اللَّهِ عَلَيْ ولإجماع الأمة، وبمثل هذا الغلط الفاحش استجرأ الولاة على مخالفة الشرع واعتدوا حدود اللَّه في ذلك، وتولد من جهل الفريقين بحقيقة الشرع خروج الناس عنه إلى أنواع من البدع السياسية.

### CARC CARC CARC

# الحديث الثامن والستون بعد الثلاثمائة

(٣٦٨) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «دَخَلَتْ هِنْدُ بِنْتُ عُتْبَةَ امْرَأَةُ أَبِي سُفْيَانَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ، إِنَّ أَبَا سُفْيَانَ رَجُلٌ شَحِيحٌ، سُفْيَانَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ، إِنَّ أَبَا سُفْيَانَ رَجُلٌ شَحِيحٌ، لَا يُعْطِينِي مِنَ النَّفَقَةِ مَا يَكْفِينِي وَيَكْفي بَنِيَّ، إِلَّا مَا أَخَذْتُ مِنْ مَالِهِ بِغَيْرِ عِلْمِهِ، فَهَلْ عَلَيَّ فِي ذَلِكَ مِنْ جُنَاحٍ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: خُذِي مِنْ مَالِهِ بِالْمَعْرُوفِ مَا فَهَلْ عَلَيْ فِي ذَلِكَ مِنْ جَنَاحٍ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: خُذِي مِنْ مَالِهِ بِالْمَعْرُوفِ مَا يَكْفِيكِ وَيَكْفِي بَنِيكِ». (البخاري (٢٢١١) و (٢٤٦٠) و (٢٤٦٠) و (٣٦٤) و (٧١٨٠) و (٧١٨٠)

#### OOO

### ما يستفاد من الحديث:

يؤخذ من هذا الحديث فوائد وأحكام سألخصها من شرح الإمام النووي على صحيح مسلم وأزيد عليها ما تيسر نقله أو فهمه، وبالله التوفيق:

- ١ وجوب نفقة الزوجة والأولاد الفقراء والصغار.
  - ٢ إن النفقة تقدر بكفاية المنفق عليه وحاله.
- ٣ جواز سماع كلام الأجنبية للحاجة. والله المستعان.
- ٤ جواز ذكر الإنسان بما يكره للشكوى والفتيا، إذا لم يقصد الغيبة.
- ٥ فيه (مسألة الظفر) وهي أن من كان له على إنسان حق فمنعه منه وتمكن
   من أخذه منه بغير علمه فهل له ذلك أو لا؟ المذاهب فيها ثلاثة:
  - المنع مطلقًا.
  - والجواز مطلقًا.
- والتفصيل: وهو أنه من كان حقه ظاهرًا كالنفقة جاز أن يأخذ بقدر حقه وإن كان سبب حقه خفيًا، كوديعة، لم يجز له أن يأخذ شيئًا؛ لقوله

عليه الصلاة والسلام: «وَلَا تَخُنْ مَنْ خَانَكَ»(١) وفيه فتح باب للشر، وسد الذرائع مطلوب. وهذا التفصيل هو الصحيح من الأقوال.

٦ - اختلف العلماء: هل هذا الحكم من النّبيّ ﷺ لهند قضاء أو فتوى؟
 فيترتب عليهما ما يأتى:

إن كان قضاء ففيه الحكم على الغائب، وإن كانت فتوى فليس فيه دليل.

إن كان قضاء ففيه أنه لا يجوز لغير هند أن تستقل بنفقة أولادها إِلَّا بإذن القاضي، وإن كانت فتوى فيجوز الإنفاق لكل امْرَأَة أشبهتها.

والصحيح أنها فتيا من النَّبِيِّ ﷺ لا قضاء، ومذهبنا أنه قضاء.

٧ - وفيه اعتماد العرف فِي الأمور الَّتِي لَيْسَ فيها تحديد شرعي، فقد جعل لها من النفقة الكفاية، وهذا راجع إِلَى ما كان متعارفًا فِي نفقة مثلها وأولادها.

CARCUARCE CARC

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (١٢٦٤)، وأبو داود (٣٥٣٤)، وأحمد (١٤٩٩٨).

# الحديث التاسع والستون بعد الثلاثمائة

(٣٦٩) عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهًا، «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ سَمِعَ جَلَبَةَ خَصْمٍ بِبَابٍ حُجْرَتِهِ، فَخَرَجَ إِلَيْهِمِ فَقَالَ: أَلَا إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَإِنَّمَا يَأْتِينِي الْخَصْمُ، فَلَعَلَّ بَعْضَكُمْ أَنْ يَكُونَ أَبْلَغَ مِنْ بَعْض، فَأَحْسِبُ أَنَّهُ صَادِقٌ فَأَقْضِي لَهُ، فَمَنْ قَطَيْتُ لَهُ بِحَقِّ مُسْلِم، فَإِنَّمَا هِيَ قِطْعةً مِنَ النَّارِ فَلْيَحْمِلْهَا أَوْ يَذَرْهَا». (البخاري قَضَيْتُ لَهُ بِحَقِّ مُسْلِم، فَإِنَّمُا هِيَ قِطْعةً مِنَ النَّارِ فَلْيَحْمِلْهَا أَوْ يَذَرْهَا». (البخاري (٢٦٨٠)) و (٢٩٨٧) و مسلم (١٧١٣)).

 $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$ 

### الغريب:

١ - جَلَبَةً: بفتح الجيم واللام والباء الموحدة، وهي اختلاط الأصوات.

٢ - ليَذُرْهَا: ليتركها، و (أَوْ) ليست للتخيير، بل للتهديد والوعيد.

### المعنى الإجمالي:

سمع النّبِيّ على أصوات خصوم مختلطة، لما بينهم من المنازعة والمشاجرة عند بابه فخرج إليهم ليقضي بينهم فقال: إنما أنا بشر مثلكم، لا أعلم الغيب، ولا أخبر ببواطن الأمور، لأعلم الصادق منكم من الكاذب، وإنما يأتيني الخصم لأحكم بينهم، وحكمي مبني على ما أسمعه من حجج الطرفين وبيناتهم وأيمانهم، فلعل بعضكم يكون أبلغ وأفصح وأبين من بعض فأحسب أنه صادق محق، فأقضي له. مع أن الحق - فِي الباطن - بجانب خصمه، فاعلموا أن حكمي فِي ظواهر الأمور لا بواطنها، فلن يحل حرامًا، ولذا فإن من قضيت له بحق غيره وهو يعلم أنه مبطل، فإنما أقطع له قطعة من النار، فليحملها إن شاء، أو ليتركها، فعقاب ذلك راجع عليه، والله بالمرصاد للظالمين.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ فيه أن النّبِيّ ﷺ لا يعلم الغيب والأمور الباطنة إلّا بتعليم اللّه له، ونبه على ذلك بقوله: «إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ». فلا يجوز أن يرفع فوق قدره الرفيع، الّذي جعله الله ﷺ.
- ٢ إنه يجوز عليه ﷺ فِي أمور الأحكام، ما يجوز على غيره. فإنه إنما يحكم بين الناس بالظاهر، والله يتولى السرائر، فهو يحكم بالبينة واليمين ونحو ذلك من أحكام الظاهر، مع إمكان كونه فِي الباطن خلاف ذلك.
- ٣ إنما كلف بالحكم بالظاهر، مع إمكان إطلاع الله إياه على الباطن،
   فيحكم بيقين نفسه من غير حجة أو يمين، ليكون قدوة وتشريعًا لأمته.
- ٤ فيه تسلية وعزاء للحكام. فإنه إذا كان النّبي على قد يظن غير الصواب لقوة حجة الخصم فيحكم له، فإن غيره من باب أولى وأحرى.
- ٥ اتفق الأصوليون على أنه ﷺ لا يُقرُّ على خطأ فِي الأحكام. فكيف التوفيق بين هذا الإجماع وهذا الحديث؟ قَالَ النووي: والجواب: أنه لا تعارض، لأن مراد الأصوليين فيما حكم فيه باجتهاده. وأما الَّذِي فِي الحديث، فمعناه إذا حكم بغير اجتهاد كالبينة، فهذا إذا وقع منه ما يخالف ظاهره باطنه لا يسمى الحكم خطأ، بل الحكم صحيح بناء على ما استقر به التكليف، وهو وجوب العمل بالشاهدين مثلًا، فإن كانا شاهدي زور أو نحو ذلك، فالتقصير منهما، بخلاف ما إذا أخطأ فِي الاجتهاد، فإن هذا الَّذِي حكم به لَيْسَ هو حكم الشرع.
- آ إن حكم الحاكم لا يحيل ما في الباطن، ولا يحل حرامًا، وهو مذهب جماهير علماء المسلمين، وفقهاء الأمصار، ومنهم الأئمة الثلاثة،
   مالك، والشافعي، وأحمد. فإذا حكم له الحاكم بالزوجة الَّتِي يعلم أنها

- ليست له زوجة، فلا تحل له، أو بالمال الَّذِي يعلم أنه مبطل فِي دعواه، فلا يحل له، ونحو ذلك.
  - ٧ التقييد بـ (المسلم) خرج مخرج الغالب، وإلا فمثله الذَّمَّيُّ والمعاهد.
- ٨ قوله : «فَلْيَحْمِلْهَا أَوْ لِيَذَرْهَا» فيه تهديد شديد ووعيد أكيد على من أخذ أموال الناس بالدعاوى الكاذبة والحيل المحرمة، فهذا التعبير شبيه بقوله تعالى: ﴿ أَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ ﴾ [نصلت: ٤٠].
- ٩ قال شيخ الإسلام: الصحابة إذا تكلموا باجتهادهم ينزهون شرع الرسول وَ عَنْ خطئهم وخطأ غيرهم كما قَالَ ابن مسعود فِي المفوضة: «أَقُولُ فِيهَا بِرَأْيِي، فَإِنْ يَكُنْ صَوَابًا فَمِنَ اللَّه، وَإِنْ يَكُنْ خَطَأً فَمِنِي وَمِنَ الشَّيْطَانِ، وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ بَرِيئَانِ مِنْهُ»(١) وكذلك روي عَنِ الصديق فِي الكلالة، وكذلك عَنْ عمر».

OFFI OFFI

<sup>(</sup>١) أثر موقوف على ابن مسعود رواه أحمد(١٧٩٩٢).

# الحديث السبعون بعد الثلاثمائة

(٣٧٠) عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي بَكْرَةَ قَالَ: «كَتَبَ أَبِي وَكَتَبْتُ لَهُ إِلَى ابْنهِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي بَكْرَةً - وَهُو قَاضٍ بِسِجِسْتَانَ - : أَنْ لَا تَحْكُمَ بَيْنَ اثْنَيْنِ وَأَنْتَ غَصْبَانُ ؟ فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: لَا يَحْكُمُ أَحَدٌ بَيْنَ اثْنَيْنِ وَهُو غَصْبَانُ ». فإنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: لَا يَحْكُمُ أَحَدٌ بَيْنَ اثْنَيْنِ وَهُو غَصْبَانُ ». (البخاري (٢١٥٨)) ومسلم (١٧١٧)). وفي رواية: «لَا يَقْضِيَنَّ حَكَمٌ بَيْنَ اثْنَيْنِ وَهُو غَصْبَانُ».

#### OOO

# مَا يُسْتَفَادُ مِنَ الْحَدِيثِ:

- العدة شرح على القاضي أن يحكم بين الخصمين وهو غضبان . قَالَ فِي العدة شرح العمدة: لا نعلم بين أهل العلم خلافًا فِي ذلك.
- ٢ علة النهي أن الغضب يشوش على القاضي فيمنعه من سداد النظر في الدعوى، واستقامة الحال.
- ٣ ألحق العلماء لهذا المعنى كل ما يمنع القاضي من حسن النظر في القضية ويشوش فكره من جوع مُقْلِق، أو شبع مُفْرِط، أو هم مزعج، أو برد أو حر شديدين، أو نحو ذلك مما يشغل الخاطر.
  - ٤ إنه إذا حكم فِي بعض هذه الأحوال فأصاب الحق صح حكمه ونفذ.
- ٥ في الحديث النصح للمسلمين، لا سيما ولاة الأمر الذين بصلاحهم واستقامة أحوالهم يصلح المسلمون. فُنصحهم بالطرق الحسنة من أفضل الْقُرَب والطاعات، ومن أرجى الوسائل لإصلاحهم.

#### 

# الحديث الحادي والسبعون بعد الثلاثمائة

(٣٧١) عَنْ أَبِي بَكْرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَلَا أُنبِّئُكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ؟ ثَلَاثًا، قُلْنَا: بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: الْإِشْرَاكُ بِاللَّهِ، وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ. وَكَانَ مُتَّكِئًا فَجَلَسَ فَقَالَ: أَلَا وَقَوْلَ الزُّورِ وَشَهَادَةَ الزُّورِ، فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا حَتَّى قُلْنَا: لَيْتَهُ سَكَتَ». (البخاري (٢٦٥٤) و (٣٧٦) و (٢٢٧٣) و (٢٩٧٦) و (٢٩٧٦)

 $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$ 

### المعنى الإجمالي:

يعظ النّبِيّ عَلَيْ أصحابه، مبينًا لهم مهلكات الذنوب، وموبقات المعاصي بطريق التنبيه، ليستعدوا لتلقّي العلم وتتفتح أسماعهم لقبوله فقال: «أَلا أُنبّئكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ؟» يكرر ذلك عليهم ثلاثًا، ليشتاقوا إليه فيعلق بأذهانهم. قلنا: بلى يا رسول الله. فابتدأ بأعظم الذنوب وأشدها خطرًا، وهو الشرك بمن أسبغ عليك أنواع النّعَم ودفع عنك أصناف النّقَم. فهل جزاؤه أن يشرك معه فِي عبادته غيره؟ فمن أشرك فجزاؤه الخلود فِي النار وبئس القرار.

ثم يُثَنِّي بحق أعظم الناس عليك مِنَّةً، وأكبرهم حقًّا، وهما الوالدان اللذان جعلهما اللَّه السبب فِي وجودك فِي هذه الحياة، وأولياك من البر والعطف واللطف فِي ضعفك وصغرك، ما لا تقدر على مكافأته. فمن أكبر الكبائر، وأعظم الذنوب جحد حقهما، وتناسي فضلهما، ومقابلة هذا الإحسان الكبير بالعقوق والكفران.

يحدث النّبِيُّ عَلَيْهِ أصحابه بهذه المواعظ وهو متكئ، فلما أراد أن يحذرهم من شهادة الزور اهتم وتحفّز، فاعتدل في جلسته لعظم الأمر وجلل الخطب فقال: «أَلَا وَقَوْلَ الزُّورِ، وَشَهَادَةَ الزُّورِ». فما زال يكررها ويحذرها منها حتى اشتد به الأمر وتمنى الصحابة أن يسكت، لما حصل عنده من التأثر والتحمس عند ذكرها؛ لما في هذه الشهادة الآثمة من الأضرار الكثيرة والمفاسد الكبيرة، من تضليل

الحكام عَنْ صواب الحكم، ومن قطع حق المحق، ومن إدخال الظلم على المبطل، ومن الكذب عند القضاة وفي مقام الحكم، إِلَى غير ذلك من المفاسد الَّتِي يطول عدها، ولا يمكن حصرها. نسأل اللَّه العافية منها.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ تقسم الذنوب إِلَى كبائر وصغائر، ويدل له أيضًا قوله تعالى: ﴿ إِن تَجْتَيْبُوا كَبَآبِر مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيَحًاتِكُمْ ﴾ [التِساء: ٣١].
- ٢ اختلف العلماء في تمييز الكبيرة من الصغيرة. وأحسن ما حدث به، الكبيرة ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية: إنها ما فيه حَدٌّ في الدنيا، أو وعيد في الآخرة، أو ختم بلعنة، أو غضب، أو نفي إيمان، أو دخول جنة فهو الكبيرة.
- ٣ إن أعظم الذنوب الشرك باللَّه؛ لأنه جعله صدر الكبائر، وقد قَالَ تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهً ﴾
   تانياء: ٤٨]، وهل هنا أشد من جحد نعم الرب تبارك وتعالى، بصرف شيء من عبادته إلى غيره؟!
- عظم حقوق الوالدين، إذ قرن حقهما بحق اللَّه تعالى، وقد ذكر اللَّه تعالى عقهما مع حقه فِي كثير من مواضع القرآن الكريم: ﴿ أَنِ الشَّكْرُ لَيْ وَلَوْلِلِينَكَ ﴾ [لــقــمَــان: ١٤]، ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلَّا تَعْبُدُوۤا إِلَّا إِيّاهُ وَبِالْوَلِلِينِ إِلَى غير ذلك من الآيات.
- ٥ خطر شهادة الزور وقول الزور وتحريمه، فقد اهتم بهما النّبِيُّ ﷺ باعتدال هيئته، وتكرير التحذير منهما، لما فيهما من المفاسد العظيمة من قطع حق صاحب الحق، وإدخال الظلم على المشهود له، والكذب، والبهتان، وتضليل القضاة، فيحكموا بما هو خلاف الحق في الباطن، إلى غير ذلك من المفاسد العظمى.

- ٦ اهتم النّبِي ﷺ لشهادة الزور؛ لأن الناس يتساهلون فيها فيجترئون عليها
   أكثر مما يجترئون على غيرها من المعاصى.
- ٧ نصح النَّبِيِّ عَلَيْ وتبليغه لأمته كل ما ينفعهم، وتحذيره مما يضرهم، فصلوات اللَّه وسلامه عليه.
- ٨ حسن تعليمه ﷺ حينما ألقى عليهم هذه المسائل المهمة بطريق التنبيه،
   ليكون أعلق في أذهانهم، وأرسخ في قلوبهم.
- ٩ يراد بعقوق الوالدين، كل ما يكرهان من الأقوال والأفعال. والنَّهْيُ عَنْ عقوقهما يستلزم برهما، وهو القيام بما يحبانه غير معصية اللَّه والبر بهما فِي الحياة وبعد وفاتهما. وجاء النَّهْيُ عَنْ عقوقهما بأقل مراتبه وهو التأفف إشارة إِلَى ما فوقه من أنواع الأذى.

### IN TO THE TOTAL

# الحديث الثاني والسبعون بعد الثلاثمائة

(٣٧٢) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعْوَاهُمْ لَادَّعَى نَاسٌ دِمَاءَ رِجَالٍ وَأَمْوَالَهُمْ، وَلَكِنِ الْيَمِينُ عَلَى الْمُدَّعَى عَلَيْهِ». (البخاري (٤٥٥٢) ومسلم ١٧١١)).

#### OOO

### المعنى الإجمالي:

يبين النَّبِيُّ ﷺ أن من ادعى على أحد، فعليه البينة لإثبات دعواه.

فإن لم يكن لديه بينة، فعلى المدَّعى عليه اليمين لِنَفي ما ادُّعِيَ عليه من حق الدعوات، وصارت اليمين فِي جانبه؛ لأنها تكون مع الأقوى جانبًا. وقوي جانبه، لأن الأصل براءته مما وُجِّه إليه من الدعوى.

ثم ذكر النَّبِيِّ عَلَيْ الحكمة فِي كون البينة على المدعي واليمين على من أنكر، وهي أنه لو أُعطِيَ كل من ادَّعى دعوى ما ادَّعاه، لادَّعى من لا يراقب اللَّه ولا يخشى عقابه - وما أكثرهم - على الأبرياء، دماء وأموالًا يبهتونهم فيها. ولكن الحكيم العليم جعل حدودًا وأحكامًا لتخف وطأة الشر، ويقل الظلم والفساد.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ قال ابن دقيق العيد: الحديث دليل على أنه لا يجوز الحكم إلا بالقانون الشرعي، الله يعلى الظن صدق المدعي.
- ٢ إن اليمين على المدعى عليه. وفي رواية البيهقي: أن البينة على المدَّعي.
- ٣ كون اليمين فِي جانب المدعى عليه لأنه أقوى؛ لأن الأصل براءة ذمته،
   فاكتفى منه باليمين.

- ٤ الحكمة فِي عدم قبول دعوى المدعي إلا بالبينة والاكتفاء من المدعى عليه باليمين ما نبه عليه النَّبِيّ ﷺ بقوله: «لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعْوَاهُمْ لَادَّعَى نَاسٌ دِمَاءَ رِجَالٍ وَأَمْوَالَهُمْ».
- هذا تعلم أن هذا الحديث قاعدة عظمى من قواعد القضاء، فعليها يدور غالب الأحكام.
- ٦ البينة: اسم لكل ما أبان الحق وأظهره، من الشهود وقرائن الحال ووصف المدَّعي فِي نحو اللقطة. وَقَالَ ابن رجب: كل عين لم يَدَّعِهَا صاحب اليد، فمن جاء فوصفها بأوصافها الخفية فهي له. وفي هذه البينات حيازة اليد. فإن نازعه أحد ما فِي يده، فهي لصاحب اليد بيمينه، ما لم يأت المدَّعي ببينة أقوى من اليد.

كناب الأطعمة

# سخناب الأطعمة

الأصل فِي الطعام والشراب واللباس، الحل. فلا يحرم منها إِلَّا ما حرمه اللَّه ورسوله؛ لأنها داخلة فِي عموم العادات المبنية على الحل، والمحرم منها معدود مما يدل على بقاء المتروك على أصله وهو العفو.

# الحديث الثالث والسبعون بعد الثلاثمائة

(٣٧٣) عَنِ النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ - وَأَشَارَ (وَفِي رِوَايَةٍ: وَأَهْوَى) النَّعْمَانُ بِإِصْبَعَيْهِ إِلَى أُذُنَيْهِ -: "إِنَّ الْحَلَالَ بَيِّنُ، وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيِّنٌ، وَبَيْنَهُمَا أُمُورٌ مُشْتَبِهَاتٌ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ، كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فِيهِ، أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمًى، أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمًى، أَلَا وَإِنَّ حِمَى اللَّهِ مَحَارِمُهُ. أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلُحَتْ صَلُحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ». (البخاري (٥٢) و (٢٠٥١) و (٢٠٥١).

 $\circ \circ \circ$ 

### الغريب:

- ١ مُشْتَبِهَاتُ: بضم الميم وسكون الشين.
- ٢ اسْتَبْرَأَ: بكسر الهمزة؛ من البراءة، أي حصل له البراءة من الذم الشرعي، وصان عرضه عَنْ ذم الناس.
- ٣ الْحِمَى: بكسر الحاء وفتح الميم المخففة مقصور، أطلق المصدر على اسم المفعول.

- ٤ يُوشِكُ: بضم الياء وكسر الشين، بمعنى: يسرع ويقرب.
- ٥ يَرْقع: رتعت الماشية، أكلت وشربت ما شاءت في خصب وسعة. توسع به، فأطلق على المتدرج من المشتبه إلى المحرم.
- ٦ مُضْغَة: بضم الميم وسكون الضاد المعجمة، بعدها غين معجمة،
   وبعدها تاء، هي القطعة من اللحم بقدر ما يمضغ الماضغ، والمضغ:
   العلك.

### المعنى الإجمالي:

سمع النعمان بن بشير رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا النَّبِيِّ عَلَيْ يَقُولُ وأكد سماعه منه بإشارته إلى أذنيه: إن الحلال بين حكمه، واضح أمره، لا يخفى حِلُّهُ، وذلك كالخبز، والفواكه، والعسل، واللبن، وغير ذلك من المأكولات، والمشروبات، والملابس، وغير ذلك من الكلام، والمعاملات، والتصرفات. وأن الحرام بين حكمه، واضح تحريمه، من أكل الخنزير، وشرب الخمر، ولبس الحرير والذهب للرجل، والزنا، والغيبة، والنميمة، والحقد، والحسد وغير ذلك. فهذان القسمان بينا الحكم، لما ورد فيهما من النصوص الواضحة القاطعة، وإن هناك قسمًا ثالثًا مشتبه الحكم، غير واضح الحل أو الحرمة، وهذا الاشتباه راجع إلى أمور.

منها: تعارض الأدلة، بحيث لا يظهر الجمع ولا الترجيح بينها، فهذا مشتبه في حق المجتهد الَّذِي يطلب الأحكام من أدلتها. فمن انبهم عليه الحكم الراجح، فهو في حقه مشتبه، فالورع اتقاء الشبهة ومنها تعارض أقوال العلماء وتضاربها، وهذا في حق هذا، اتقاء المشتبه.

ومنها: ما جاء فِي النهي عنها حديث ضعيف، يوقع الشك فِي مدلوله.

ومنها: المكروهات جميعها، فهي رقية، أي: سُلَّمُ يوصِّل إِلَى فعل المحرمات والإقدام عليها. فإن النفس إذا عصمت عَنْ المكروه، هابت الإقدام عليه ورأته معصية فيكون حاجزًا منيعًا عَنِ المحرمات.

ومنها: المباح الَّذِي يخشى أن يكون ذريعة إِلَى المحرم أو يجر - فِي بعض الأحوال - إِلَى المحرم، ومثله الإفراط فِي المباحات فتسبب مجاوزته إلى الحرام، إما عند فقده، أو للافراط فيما هو فيه. وقد كان السلف رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم، يتركون المباحات اليسيرة، خوفًا من المكروه والحرام.

ثم ضرب على مثلًا للمحرمات، بالحمى الَّذِي يتخذه الخلفاء والملوك مرعَى لدوابهم. ومثل الْمُلِمَّ بالمشتبهات، بالراعي الَّذِي يسيم ماشيته حول الحمى، فيوشك ويقرب أن ترعى ماشيته فيه، لقربه منه، كذلك الملم في المشتبهات، يوشك أن يقع في المحرمات، وهو تصوير بديع، ومثال قريب.

ثم ذكر على أن في الجسد لحمة صغيرة لطيفة، بقدر ما يمضغ، وأن هذه القطعة من اللحم هي القلب، وأن هذا القلب، هو السلطان المدبر لمملكة الأعضاء وما تأتي من أعمال، كما أن عليه مدار فسادها وما تجره من شر. فإن صلح هذا القلب، فإنه لن يأمر إلا بما فيه الخير وسيصلح الجسد كله. وإن فسد، فسيأمر بالفساد والشر، وتكون الأعمال معكوسة منكوسة. والله ولى التوفيق.

وبالجملة، فهذا حديث عظيم جليل وقاعدة من قواعد الإسلام، وأصل من أصول الشريعة، عليه لوائح أنوار النبوة ساطعة، ومشكاة الرسالة مضيئة، فهو من جوامع كلم النَّبِي ﷺ. ويحتاج استيفاء الكلام عليه إِلَى مصنف مستقل طويل.

وهذه نبذة تفتح الباب أمام طالب العلم، ليراجع ويتدبر ويفكر، وسيجد فيه من كنوز المعرفة، الخير الوفير. والله ولي التوفيق، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

فوائد: قَالَ الخطابي: كل ما شككت فيه فالورع اجتنابه، والذي شككت فيه هو محل الريبة، فإن الريبة الشك والتردد، وحديث «دَعْ مَا يُرِيبُكَ»(١) أفاد أنك إذا شككت فِي شيء فدعه، واترك ما تشك فيه.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۵۱۸)، والنسائي (۵۳۹۷)، وأحمد (۲۷۸۱۹)

قال الغزالي: الورع أقسام: ورع الصديقين: وهو ترك ما يتناول لغير نية القوة على العبادة .وورع المتقين: وهو ترك ما لا شبهة فيه، ولكن يخشى أن يجر إلى الحرام .وورع الصالحين: وهو ترك ما لا يتطرق إليه احتمال التحريم بشرط أن يكون لذلك الاحتمال موقع فإن لم يكن له موقع فهو ورع الموسوسين.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: الفرق بين الزهد والورع أن الزهد ترك ما لا ينفع فِي الآخرة، والورع ترك ما يخاف ضرره فِي الآخرة. قَالَ ابن القيم: إن هذه العبادة من أحسن ما قيل فِي الزهد والورع وأجمعها. وَقَالَ أيضًا: التحقيق أنها (أي النعم) إن شغلته عَنِ اللَّه تعالى فالزهد فيها أفضل، وإن لم تشغله عَنِ اللَّه بل كان شاكرًا فيها فحاله أفضل، والزهد فيها تجريد القلب عَنْ التعلق بها والطمأنينة إليها.

قال الصنعاني: واعلم أنه يجمع الورع كله قوله ﷺ: «مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ» (١). والحديث يعم الترك لما لا يعني من الكلام والنظر والاستماع والبطش والمشي وسائر الحركات الباطنة والظاهرة فهذه الحكمة النبوية شافية، في الورع كافية.

CAN DANG CAN

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٣١٧)، وابن ماجه (٣٩٧٦)، وأحمد (١٧٣٩)

# الحديث الرابع والسبعون بعد الثلاثمائة

(٣٧٤) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «أَنْفَجْنَا أَرْنَبًا بِمَرِّ الظَّهْرَانِ فَسَعَى الْقَوْمُ فَلَغَبُوا، وَأَدْرَكْتُهَا فَأَخَذْتُهَا، فَأَتَيْتُ بِهَا أَبَا طَلْحَةَ، فَذَبَحَهَا وَبَعَثَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِوَرِكِهَا أَوْ فَخْذِهَا فَقَبِلَهُ». (البخاري (٢٥٧٢) و (٥٤٨٩) و (٥٣٥٥) و ومسلم (١٩٥٣)).

#### $\circ \circ \circ$

### الغريب:

- ١ أَنْفَجْنَا أَرْنَباً: بفتح الهمزة وسكون النون وفتح الفاء وسكون الجيم، أي أثرناها.
- ٢ بِمَرِّ الظَّهْرَانِ: بفتح الميم والظاء المعجمة، موضع شمال مكة، على طريق المدينة حين كان السفر على الدواب، ويبعد عَنْ مكة بنحو ٣٠ كيلو، ويسمى الآن (وادى فاطمة).
- ٣ فَلَغَبُوا: قَالَ الزركشي: بفتح الغين المعجمة، وفي لغة ضعيفة كسرها، حكاه ابن سيده، والجوهري، ومعناه أعيوا، والمصدر: اللغوب، بضم اللام.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ فيه حل الأرنب، وأنها من الطيبات، وعلى حلها أجمعت الأمة.
  - ٢ قبول النَّبِيِّ ﷺ للهدية، قليلة كانت أو كثيرة.
- ٣ إن التهادي من أخلاق النّبِي ﷺ وهديه، لما فيه من التوادد والتواصل.
   فينبغي أن يشيع هذا بين المؤمنين، خصوصًا الأقارب والجيران.

### الحديث الخامس والسبعون بعد الثلاثمائة

(٣٧٥) عَنْ أَسْمَاءً بِنْتَ أَبِي بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَتْ: «نَحَرْنَا عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَرَسًا فَأَكَلْنَاهُ». (البخاري (٥١٠) و (٥٥١١) و (٥٥١٩) و (٥٥١٩). وفي رواية: «وَنَحْنُ فِي الْمَدِينَةِ». (البخاري (٥٥١١)).

### ما يستفاد من الحديث:

- الحدیث دلیل علی حل أكل لحوم الخیل، إذ أُكل علی عهد النَّبِي ﷺ وأقر علیه. وقد جاء الحدیث فِي الصحیحین وغیرهما بلفظ «ذَبَحْنَا فَرَسًا عَلَی عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَأَكَلْنَاهُ، نَحْنُ وَأَهْلُ بَیْتِهِ»(۱) ویأتي ذكر من خالف فِي حِلِّه.
- ٢ جاء فِي بعض الألفاظ (الذبح) وفي بعضها (النحر) والنحر: هو الضرب بالحديدة فِي اللبة حتى يفري أوداجها وهو للإبل. والذبح: هو قطع الأوداج، وهو لغير الإبل من الحيوانات، ولعله حمل النحر على الذبح توسعًا ومجازًا.
- ٣ قولها: «وَنَحْنُ فِي الْمَدِينَةِ» يرد على من قَالَ: إن حلها نسخ بغرض الجهاد، بسبب الاحتياج إليها.

CARCUARCUARC

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۵۱۱)، ومسلم (۱۹٤۲)، والنسائي (٤٤٢١)، وابن ماجه (٣١٩٠)، وأحمد (٢٦٣٧).

# الحديث السادس والسبعون بعد الثلاثمائة

(٣٧٦) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَهَى عَنْ لُحُومِ الْحُمُرِ الْأَهْلِيَّةِ وَأَذِنَ فِي لُحُومِ الْخَيْلِ» (البخاري (٣٧٦)) ومسلم (١٩٤١)). ولـ (مسلم) وحده قَالَ: «أَكَلْنَا زَمَنَ خَيْبَرَ الْخَيْلَ وَحُمُرَ الْوَحْشِ، وَنَهَى النَّبِيُّ ﷺ وَلَـ (مسلم) الْأَهْلِيِّ». (مسلم (١٩٤١)).

#### 

# الحديث السابع والسبعون بعد الثلاثمائة

(٣٧٧) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي أَوْفَى قَالَ: «أَصَابَتْنَا مَجَاعَةٌ لَيَالِيَ خَيْبَرَ، فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ خَيْبَرَ وَقَعْنَا فِي الْحُمُرِ الْأَهْلِيَّةِ فَانْتَحَرْنَاهَا، فَلَمَّا غَلَتْ بِهَا الْقُدُورُ نَادَى مُنَادِي رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: أَنْ أَكْفِئُوا الْقُدُورَ -وَرُبَّمَا قَالَ- وَلَا تَأْكُلُوا مِنْ لُحُومِ الْحُمُرِ الْأَهْلِيَّةِ شَيْئًا». (البخاري (٥٢٨ه) ومسلم (١٩٣٧)).

#### OFFI OFFI

# الحديث الثامن والسبعون بعد الثلاثمائة

(٣٧٨) عَنْ أَبِي ثَعْلَبَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «حَرَّمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لُحُومَ الْحُمُرِ الْأَهْلِيَّةِ». (البخاري (٢٧٥٥) ومسلم (١٩٣٦)).

OOO

### الغريب:

- ١ الْحُمُرُ الْأَهْلِيَّةُ: بضم الحاء والميم، نسبت إلَى الأهل لكونها مستأنسة مع الناس.
- ٢ حُمُرَ الْوَحْشِ: سميت وحشًا لكونها متوحشة مبتعدة عَنِ الناس، وهي

- صيد، وفيه من صفات الحمار الأهلي، إِلَّا أنه أقل منه خلقة ويسمى الآن (الوضيحي).
- ٣ أَكْفِئُوا الْقُدُورَ: بهمزة القطع من (أكفأ) الرباعي. وبعضهم رواه بهمزة الوصل من (كفأت) الثلاثي، ومعناه القلب.
- ما يستفاد من الأحاديث الثلاثة: شرحنا هذه الأحاديث جميعًا لكونها متفقة المعانى وهي:
- النهي عَنِ لحوم الحمر الأهلية وتحريم أكلها. قَالَ ابن عبدالبر: لا خلاف بين أهل العلم اليوم في تحريمها. وكانت قبل تحريمها والأمر بإراقتها من القدور، باقية على أصل الحل.
- ٢ إن العلة فِي تحريمها كونها رجسًا نجسة مستخبثة، وقد جاء فِي الحديث «فَإِنَّهَا رِجْسٌ»(١) فيكون بولها وروثها ودمها نجسًا.
- ٣ حل لحوم الخيل؛ لأنها مستطابة طيبة، ويأتي إن شاء الله ذكر من خالف في حلها.
  - ٤ حِلُّ الحمر الوحشية؛ لأنها من الصيد الطيب، وهن الوضيحيات.

### اختلاف العلماء:

ذهب أبو حنيفة، ومالك في بعض أقوالهما إِلَى تحريم لحوم الخيل، وفي بعضها الآخر إِلَى الكراهة، وذهب بعض أصحابهما إِلَى التحريم وبعضهم إِلَى الكراهة، واستدلوا على ذلك بما يأتى:

١ - قوله تعالى: ﴿ وَلُلْمَيْلَ وَٱلْبِعَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً ﴾ [النحل: ٨]. ووجه

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹۸۶)، ومسلم (۱۹۶۰)، والنسائي (۲۹)، وابن ماجه (۳۱۹۳)، وأحمد (۱۱۲۷۲)، والدارمي

الدلالة من الآية أنها قرنت مع البغال، والحمير، وهي محرمة. وأيضًا فإن (اللام) فِي قوله ﴿ لِتَرْكَبُوهَا ﴾ . للتعليل، فدل على أنها لم تخلق لغير ذلك؛ لأن العلة المنصوص عليها تفيد الحصر، فحل أكلها يقتضي خلاف الظاهر من الآية. وأيضًا فإن الآية سيقت مساق الامتنان، فلو كان ينتفع بها فِي الأكل، لكان الامتنان به أعظم.

- ٢ مَا رَوَاهُ الطَّحَاوِيُّ، وَابْنُ حَزْمٍ عَنْ جَابِرِ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ لَحُومِ الْخَيْلِ وَالْبِغَالِ» (١). وما رواه أصحاب السنن عَنْ خَالِدِ بْنِ الْحُومِ الْخَيْلِ» (أَنَّ النَّبِيَ ﷺ نَهَى يَوْمَ خَيْبَرَ عَنْ لُحُومِ الْخَيْلِ» (٢).
- ما بين الخيل والحمير من شبه قويّ، يوجب إلحاق الخيل بالحمير. وذهب الشافعي، وأحمد، والليث، وحماد، وأبو ثور، إلى حِلّها. وروي عَنِ ابن الزبير، والحسن، وابن سيرين، وعطاء، والأسود، وابن المبارك. واحتجوا بالأحاديث والآثار المتواترة بحلها، فهي داحضة لكل حجة، رادة لكل دليل. واستدلوا بأنه عمل الصحابة جميعًا، فقد نقل الحل بعض التابعين عَنِ الصحابة من غير استثناء أحد. وأخرج ابن أبي شيبة بسند صحيح على شرط الصحيحين، عَنْ عطاء قَالَ لابن جريج: "لَمْ شيبة بسند صحيح على شرط الصحيحين، عَنْ عطاء قَالَ لابن جريج: "لَمْ يَرَلْ سَلَفُكَ يَأْكُلُونَهُ، قَالَ ابْنُ جُرَيْج: قُلْتُ: الصَّحَابَةُ؟ قَالَ: نَعَمْ» (٣).

وأجابوا عَنْ أدلة الحنفية والمالكية بما يأتي: أما الآية الكريمة فليس فيها دليل؛ لأنها مكية إجماعًا، وهذه الأحاديث مدنية إجماعًا، فيكون الإذن بحلها بعد نزول السورة. وهذه المحاولات في الاستدلال لا تكفي دليلًا؛ لأنا لو سلمنا أن (اللام للتعليل) فلن نسلم إفادتها للحصر في الركوب والزينة، فإنه ينتفع بالخيل في

<sup>(</sup>۱) ورواه النسائي (٤٣٣٢)، وأبو داود (٣٧٩٠)، وابن ماجه (٣١٩٨)، وأحمد (١٦٣٧٦)، الكل من حديث خالد بن الوليد.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه

<sup>(</sup>٣) ذكره في المحلى (٧/ ٤٠٩).

غيرهما اتفاقاً، وإنما ذكر فِي الآية أغلب المنافع. وأما دلالة العطف والاقتران فهي ضعيفة لا يحتج بها، خصوصًا وأنها فِي مقابلة هذه الأحاديث الصحيحة الصريحة. وأما الامتنان، فقد ذكر باعتبار الغالب عند العرب بحبهم لذلك فِي السرور بالنظر إلى حسنها فِي غُدُوِّها، ورواحها، وركوبها للصيد الَّذِي هو أكبر اللذات، وعند الغارات، ومجابهة الأعداء فِي الْكرِّ والفرِّ. ولا يلزم أن تذكر نعم اللَّه تعالى فِي مقام واحد، فله تبارك وتعالى النِّعم العظيمة، والآلاء الجسيمة، وهي معروفة. أما قياس الخيل على الحمير، فلا يلتفت إليه مع النص. وأما الحديث الَّذِي رواه الطحاوي، ففيه عكرمة بن عمار عن يحيى بن أبي كثير. قَالَ الطحاوي: وأهل الحديث يضعفونه. قَالَ ابن حجر: لا سيما فِي يحيى بن أبي كثير. وقَالَ البخاري: حديثه عَنْ سعيد القطان: أحاديثه عَنْ يحيى بن أبي كثير ضعيفة. وَقَالَ البخاري: حديثه عَنْ يحيى مضطرب، وكلام أئمة الحديث فيه كثير. وأما الحديث المنسوب إلَى خالد يحيى من الوليد، فقد قَالَ العلماء: إنه شاذ منكر؛ لأن فِي سياقه أنه شهد خيبر، وهو خطأ، فإنه لم يسلم إلَّا بعدها.



# الحديث التاسع والسبعون بعد الثلاثمائة

(٣٧٩) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «دَخَلْتُ أَنَا وَخَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ مَعُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بَيْتَ مَيْمُونَةَ، فَأُتِيَ بِضَبِّ مَحْنُوذٍ، فَأَهْوَى إِلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِمَا يُرِيدُ بِيَدِهِ، فَقَالَ بَعْضُ النِّسْوَةِ اللَّاتِي فِي بَيْتِ مَيْمُونَةَ: أَخْبِرُوا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ بِمَا يُرِيدُ أَنْ يَأْكُلَ. فَقُلْتُ: يَا أَكُلَ. فَقُلْتُ: يَا وَرَفَعَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَدَهُ فَلَمْ يَأْكُلُ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللهُ اللَّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

المحنوذ: المشوى بالرضف (وهي الحجارة المحماة).

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

### الغريب:

- ١ بضب : بفتح الضاد وتشديد الباء. هو دابة فيه شبه بالحرباء، وهو معروف، في الصحراء مسكنه.
- ٢ مَحْنُوذٍ: بفتح الميم وسكون الحاء وضم النون، وبعدها واو، ثُمَّ ذال معجمة هو المشْوِيُّ بالحجارة المحماة، ولا تزال البادية تفعل هذا.
   ويقال له فِي الحجاز: (مضبي) وهو استعمال فصيح، قَالَ ابن فارس: ضبته النار إذا شوته.

### ما يستفاد من الحديث:

١ - فيه دليل على إباحة أكل الضّبِّ من سؤالهم وجوابه: «أَحَرَامٌ هُوَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: لَا». ومن تقريره خالد بن الوليد على أكله مع علمه بذلك. ويفهم من حال أهله أن حِلَّه متقرر لديهم؛ لأنهم طبخوه وقدموه للأكل. فإنهم لم يخبروه أنه ضب ليسألوا عَنْ حكم أكله، وإنما لإعلامه، فيجتنبه إن كانت نفسه لا تقبله وأجمع العلماء على حِلِّ أكله.

### تيسير العلام شرح عمدة الأحكام

- ٢ وفيه دليل على أن الكراهة الطبيعية من النّبي ﷺ للشيء لا تحرمه؛ لأن
   هذا شيء لَيْسَ له تعلق بالشرع، ومرده النفوس والطباع.
- حسن خلق النّبي ﷺ، إذ لم يعب الطعام. وهذه عادته الكريمة، فإن طاب له الطعام أكل منه، وإلا تركه من غير عيبه.
- ٤ وفيه أن النفس وما اعتادته. فلا ينبغي إكراهها على أكل ما لم تشتهه ولا تستطيبه، فإن اللَّذِي لا ترغبه لا يكون مريئًا، فيخل بالصحة.

# الحديث الثمانون بعد الثلاثمائة

(٣٨٠) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَوْفَى قَالَ: «غَزَوْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ سَبْعَ غَزَوَاتٍ نَأْكُلُ الْجَرَادَ». (البخاري (٥٤٩٥) ومسلم (١٩٥٢)).

000

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ فيه دليل على حِلِّ أكل الجراد. قَالَ النووي رحمه اللَّه تعالى: وهو إجماع.
- ٢ وهو حلال بأي سبب صار موته؛ لأن النّبِي ﷺ قَالَ: «أُحِلّتْ لَنَا مَيْتَتَانِ وَدَمَانِ، فَأُمَّا الْمَيْتَتَانِ فَالْجَرَادُ وَالسَّمَكُ، وَأُمَّا الدَّمَانِ فَالْكَبِدُ وَالسَّمَكُ، وَأُمَّا الدَّمَانِ فَالْكَبِدُ وَالطّحَالُ» (١).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۳۳۱٤)، وأحمد (٥٦٩٠)

# الحديث الحادي والثمانون بعد الثلاثمائة

(٣٨١) عَنْ زَهْدَمِ بْنِ مُضَرِّبٍ الْجَرْمِيِّ قَالَ: «كُنَّا عِنْدَ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ، فَدَحَا بِمَائِدَةٍ وَعَلَيْهَا لَحْمُ دَجَاجٍ، فَدَخَلَ رَجُلٌّ مِنْ بَنِي تَيْمِ اللَّهِ أَحْمَرُ شَبِيهٌ بِالْمَوَالِي، فَقَالَ له: هَلُمَّ! فَإِنِّي رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَأْكُلُ مِنْهُ». (البخاري (٥١٨ه) ومسلم (١٦٤٩)).

#### 000

### الغريب:

- ١ زَهْدَم بْنِ مُضَرِّبِ الْجَرْمِيِّ: بصري ثقة (زهدم) بفتح الزاي وسكون الهاء وفتح الدال المهملة و(مضرب) بضم الميم وفتح الضاد المعجمة وكسر الراء المهملة المشددة و(الجرمي) بفتح الجيم وسكون الراء المهملة، منسوب إلى (جرم بن زيان) قبيلة مشهورة من العرب من قضاعة، من القحطانية.
- ٢ تَيْمِ اللّهِ: بفتح التاء وبعدها ياء ثُمَّ ميم. منسوبة إِلَى اسم الجلالة، هم بطن من إحدى قبائل العرب.
- ٣ هَلُمَّ: بفتح الهاء بعدها لام مضمومة ثُمَّ ميم مشددة. هي كلمة بمعنى الدعاء إلَى الشيء. فأما الحجازيون فينادون بها بلفظ واحد، للمفرد، والمثنى، والجمع. وبهذه اللغة جاء القرآن ﴿ وَٱلْقَابِلِينَ لِإِخْرَنِهِمَ هَلُمَّ إِلَيْنَا ﴾
   [الاحزاب: ١٨]. وأما النجديون فيلحقونها الضمائر، فيقولون: هَلُمَّ، للمفرد، وَهَلُمَّا، للمثنى، وهَلُمُّوا للجمع، وهَلُمِّى، للمؤنثة.
  - ٤ فَتَلَكَّأُ: بمعنى تردد وتوقف.

### ما يستفاد من الحديث:

١ - فيه دليل على حِلِّ أكل لحم الدجاج لأنه من الطيبات.

٢ - كون أكثر أكلها النجاسة لا يحرمها، وإنما يكون لها حكم الجلَّالة.

٣ - جواز الترف فِي المأكل والمشرب والملبس، وأن هذا غير مناف للشرع. ومن تركه تدينا فليس على حق ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ ٱلَّتِيَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّبِبَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ﴾ [الأعراف: ٣٦]. ولا ينبغي اتخاذ الترف عادة دائمة؛ لئلا يألفه، فلا يصبر عنه.

# الحديث الثاني والثمانون بعد الثلاثمائة

(٣٨٢) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «إِذَا أَكَلَ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «إِذَا أَكَلَ المَدُكُمْ طَعَامًا فَلَا يَمْسَحْ يَدَهُ حَتَّى يَلْعَقَهَا». (البخاري (٤٥٦)) ومسلم (٢٠٣١)).

## ما يستفاد من الحديث:

- ا حق الأصابع، ومثله الإناء؛ لما فيه من التماس بركة الطعام الَّتِي لا يعلم: هل هي فِي أوله أو آخره؟ وتعظيم نعم اللَّه، قليلها وكثيرها، وعدم التكبر عنها.
- ٢ وفيه صون نِعَمِ اللّه وحفظها؛ لئلا تقع فِي موضع قذر نجس، أو تهان فيه.

# بالسالصيد

الصيد: يطلق على المصدر، أي التصيد. ويطلق: على اسم المفعول وهو المصيد. قَالَ ابن فارس: وهو ركوب الشيء رأسه ومُضِيُّه، غير ملتفت ولا مائل. واشتقاق الصيد من هذا، وذلك أن يمر مرًّا لا يعرج. وتعريفه شرعًا: هو اقتناص حيوان حلال متوحش طبعًا، غير مملوك ولا مقدور عليه.

والأصل فِي إباحة الصيد الكتاب، والسنة، والإجماع، أما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ صَلَيْدُ ٱلْبَحْرِ ﴾ تعالى: ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَأَصَطَادُواً ﴾ [المائدة: ٢]، وقوله تعالى : ﴿ أُجِلَّ لَكُمْ صَلَيْدُ ٱلْبَحْرِ ﴾ [المائدة: ٢٦]. وغيرهما من الآيات، وأما السنة فشهيرة، ومنها الأحاديث الآتية فِي الباب، وأجمع العلماء عليه.

وهو من الهوايات المحببة، وكان العرب مولعين به، ويعدونه من اللذات الَّتِي يتنافس عليها ملوكهم وأمراؤهم. ولكن لا ينبغي جعله ملهاة؛ لأن طلبه لهذا القصد ضياع لأوقات العمر الثمينة، الَّتِي تدرك بها طاعة اللَّه تعالى، وما ينفع الإنسان فِي حياته، وينفع مجتمعاته. وإزهاق نفس الحيوان لغير قصد أكله أيضًا، لا يجوز؛ لأنه إتلاف له بلا مسوغ، وقد جعل اللَّه تعالى فِي بقائه فوائد ومنافع كثيرة.

# الحديث الثالث والثمانون بعد الثلاثمائة

(٣٨٣) عَنْ أَبِي ثَعْلَبَةَ الْخُشَنِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّا بِأَرْضِ قَوْمٍ أَهْلِ كِتَابٍ، أَفَنَأْكُلُ فِي آنِيَتِهِمْ؟ وَفِي أَرْضِ صَيْدٍ أَصِيدُ بِقَوْسِي وَبِكَلْبِي النَّهِ الْمُعَلَّمِ، فَمَا يَصْلُحُ لِي؟ قَالَ: صَيْدٍ أَصِيدُ بِقَوْسِي وَبِكَلْبِي النَّهِ عَلَيْهِ الْمُعَلَّمِ، فَمَا يَصْلُحُ لِي؟ قَالَ: أَمَّا مَا ذَكَرْتَ - يَعْنِي - مِنْ آنِيَةِ أَهْلِ الْكِتَابِ فَإِنْ وَجَدْتُمْ غَيْرَهَا فَلَا تَأْكُلُوا فِيهَا، وَمَا صِدْتَ بِقَوْسِكَ فَذَكَرْتَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَكُلْ، وَمَا صِدْتَ بِكَلْبِكَ الْمُعَلَّمِ فَذَكَرْتَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَكُلْ، وَمَا صِدْتَ بِكَلْبِكَ فَكُلْ، وَمَا صِدْتَ بِكَلْبِكَ فَكُلْ، وَمَا صِدْتَ بِكَلْبِكَ غَيْرِ المُعَلَّمِ فَذَكَرْتَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَكُلْ، وَمَا صِدْتَ بِكَلْبِكَ عَلَيْكِ فَكُلْ، وَمَا صِدْتَ بِكَلْبِكَ الْمُعَلَّمِ فَذَكَرْتَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَكُلْ، وَمَا صِدْتَ بِكَلْبِكَ عَلَيْكِ لَكُونَ الْمُعَلَّمِ فَذَكَرْتَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَكُلْ، وَمَا صِدْتَ بِكَلْبِكَ الْمُعَلَّمِ فَذَكَرْتَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَكُلْ، وَمَا صِدْتَ بِكَلْبِكَ الْمُعَلَّمِ فَذَكَرْتَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَكُلْ، وَمَا صِدْتَ بِكَلْبِكَ الْمُعَلَّمِ فَذَكَرْتَ اسْمَ (٤٩٥) و (٤٧٨ه) ومسلم (١٩٣٠)).

 $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$ 

### الغريب:

- ١ الْخُشَنِيِّ: بضم الخاء المعجمة وفتح الشين، بعدها نون ثُمَّ ياء، منسوب إلى خشينة بطن من قضاعة قبيلة قحطانية.
- ٢ بِقَوْسِي: آلة رمي قديمة معروفة، وهي بفتح القاف، وسكون الواو،
   وكسر السين، بعدها ياء المتكلم.
  - ٣ كُلْبِي الْمُعَلَّم: وهو المدرب على الصيد، وتأتي كيفية تعليمه.

## المعنى الإجمالي:

ذكر أبو ثعلبة للنبي على أنهم مبتلون بمجاورة أهل الكتاب - والمراد بهم، اليهود أو النصارى، فهل يحل لهم أن يأكلوا فِي أوانيهم مع الظن بنجاستها؟ فأفتاه بجواز الأكل فيها، ومن باب أولى، استعمالها فِي غير الأكل بشرطين:

- ١ أن لا يجدوا غيرها.
  - ٢ وأن يغسلوها.

وذكر له أنهم بأرض صيد، وأنه يصيد بقوسه وبكلبه المعلم على الصيد وآدابه، وبكلبه الله أنهم بأرض صيد، وأنه يصيد بقوسه فلات. فأفتاه بأن ما صاده بقوسه فهو حلال، بشرط أن يذكر اسم الله تعالى عند إرسال السهم. وأما ما تصيده الكلاب، فما كان منها معلمًا وذكر اسم الله عند إرساله فهو حلال أيضًا. وأما الَّذِي لم يتعلم، فلا يحل صيده إلَّا أن يجده الإنسان حيًّا ويذكيه الذكاة الشرعية.

- ١ إباحة استعمال أواني الكفار، ومثلها ثيابهم، عند عدم غيرها، وذلك بعد غسلها.
- ٢ هنا تعارض الأصل اللّذي هو (الأصل فِي الأشياء الطهارة) بغلبة الظن،
   الّذِي هو هنا (عدم توقيهم النجاسة) فرجح غلبة الظن حيث قويت.
- ٣ إباحة الصيد بالقوس: وبالكلب المعلم بشرط ذكر اسم الله عند إرسالهما، فإن تركها عمدًا أو سهوًا لم يبح، وإن تركها جهلًا أبيح، وهذا هو المشهور من المذاهب، والصواب: أنه إن تركها سهوًا أو جهلًا أبيح، وهو رواية عَن الإمام أحمد.
- خاهر الحديث حل أكل ما صيد، سواء أقتله الجارح بجرحه أم بصدمه وهو مذهب الشافعي، ورواية عَنِ الإمام أحمد، اختارها من أصحابه ابن حامد، وأبو محمد الجوزي، وهو ظاهر كلام الخرقي لعموم الآية. أما المشهور من المذهب فلا يحل إذا مات الصيد بخنقه أو صدمه.
- ٥- إن صيد الكلب الَّذِي لم يُعَلَّم، لا يحل إِلَّا إن أدركه الإنسان فذكَّاه قبل موته.
- ٦ صفة تعليم الجارح على مذهب الحنابلة، إن كان الجارح كلبًا، أو فهدًا ونحوهما من ذوات الناب فبثلاثة أشياء: أن يسترسل إذا أرسل.
   وينزجر إذا زجر. وأن لا يأكل إذا أمسك.

وإن كان ذا مخلب، كالصقر، والبازي، فبشيئين: يسترسل إذا أرسل، وينزجر إذا زجر، ولا يشترط الثالث.

وبعض العلماء جعل مردَّ التعليم وتحديده إِلَى العرف، فما عدَّه الناس متعلمًا عارفًا لآداب الصيد، فهو المتعلم، ويكون حلال الصيد، وما لا فلا، وهو قول جيد؛ لأن الشارع أطلق تعليمه، وما أطلقه، فالذي يحده العرف.

٧ - فضل العلم على الجهل، إذ أبيح صيد الكلب المعلم دون الكلب الَّذِي
 لم يعلم فقد أثر العلم حتى فِي البهائم، قاله ابن القيم رحمه الله.

# الحديث الرابع والثمانون بعد الثلاثمائة

(٣٨٤) عَنْ هَمَّامً بْنِ الْحَارِثِ، عَنْ عَدِيِّ بْنِ حَاتِمٍ قَالَ: «قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي أُرْسِلُ الْكِلَابَ الْمُعَلَّمَةَ فَيُمْسِكْنَ عَلَيَّ وَأَذْكُرُ اسْمَ اللَّهِ. فَقَالَ: إِذَا أَرْسَلْتَ كَلْبَكَ الْمُعَلَّمَ وَذَكَرْتَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَكُلْ مَا أَمْسَكَ عَلَيْكَ. قُلْتُ: وَإِنْ قَتَلْنَ؟ قَالَ: وَإِنْ قَتَلْنَ؟ قَالَ: وَإِنْ قَتَلْنَ، مَا لَمْ يَشْرَكُهَا كَلْبٌ لَيْسَ مِنْهَا. قُلْتُ: فَإِنِّي أَرْمِي بِالْمِعْرَاضِ الصَّيْدَ وَإِنْ قَتَلْنَ، مَا لَمْ يَشْرَكُهَا كَلْبٌ لَيْسَ مِنْهَا. قُلْتُ: فَإِنِّي أَرْمِي بِالْمِعْرَاضِ الصَّيْدَ فَإِنْ قَتَلْنَ، مَا لَمْ يَشْرَكُهَا كَلْبٌ لَيْسَ مِنْهَا. قُلْتُ: فَإِنِّي أَرْمِي بِالْمِعْرَاضِ الصَّيْدَ فَأَصِيبُ؟ فَقَالَ: إِذَا رَمَيْتَ بِالْمِعْرَاضِ فَخَرَقَ فَكُلْهُ، وَإِنْ أَصَابَهُ بِعَرْضِهِ فَلَا تَأْكُلْهُ». وَإِنْ أَصَابَهُ بِعَرْضِهِ فَلَا تَأْكُلْهُ». (البخاري (٤٧٦)) ومسلم (١٩٢٩)).

#### 

# الحديث الخامس والثمانون بعد الثلاثمائة

(٣٨٥) وَحَدِيثُ الشَّعْبِيِّ عَنْ عَدِيِّ نَحْوَهُ، وَفِيهِ: "إِلَّا أَنْ يَأْكُلَ الْكَلْبُ، فَإِنْ أَكُلُ فَلَا تَأْكُلُ، فَإِنِّي أَخَافُ أَنْ يَكُونَ إِنَّمَا أَمْسَكَ عَلَى نَفْسِهِ. وَإِنْ خَالَطَهَا كِلَابٌ مِنْ غَيْرِهَا فَلَا تَأْكُلُ فَإِنَّمَا سَمَّيْتَ عَلَى كَلْبِكَ وَلَمْ تُسَمِّ عَلَى غَيْرِهِ». وفيه: "إِذَا أَرْسَلْتَ كَلْبَكَ الْمُكَلَّبَ (الْمُعَلَّمَ) فَاذْكُرِ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ، فَإِنْ أَمْسَكَ عَلَيْكَ فَأَدْرَكْتَهُ وَيِهِ أَرْسَلْتَ كَلْبَكَ الْمُكَلَّبِ ذَكَاتُهُ وَفِيهِ حَيَّا فَاذْبُحُهُ، وَإِنْ أَدْرَكْتَهُ قَدْ قُتِلَ وَلَمْ يَأْكُلْ مِنْهُ فَكُلْهُ فَإِنَّ أَخْذَ الْكَلْبِ ذَكَاتُهُ وَفِيهِ حَيَّا فَاذْبُرِ السَّمَ اللَّهِ عَلَيْهِ». وَفِيهِ: "وَإِنْ غَابَ عَنْكَ يَوْمًا أَوْ يَوْمَلُ اللَّهِ عَلَيْهِ». وَفِيهِ: "وَإِنْ غَابَ عَنْكَ يَوْمًا أَوْ يَوْمَلُ وَلَمْ يَحِدْ فِيهِ إِلَّا أَثَرَ سَهْمِكَ فَكُلْ إِنْ شِئْتَ، يَوْمًا أَوْ يَوْمَيْنِ وَالثَّلَاثَةَ فَلَمْ تَحِدْ فِيهِ إِلَّا أَثَرَ سَهْمِكَ فَكُلْ إِنْ شِئْتَ، يَوْمًا أَوْ وَهُمَيْنِ». وَفِي رِوَايَةٍ: "الْيَوْمَيْنِ وَالثَّلَاثَةَ فَلَمْ تَحِدْ فِيهِ إِلَّا أَثَرَ سَهْمِكَ فَكُلْ إِنْ شِئْتَ، يَوْمًا أَوْ وَهُم رَوَايَةٍ: "الْيَوْمَيْنِ وَالثَّلَاثَة فَلَمْ تَحِدْ فِيهِ إِلَّا أَثَرَ سَهْمِكَ فَكُلْ إِنْ شِئْتَ، وَإِنْ وَجَدْنَهُ غَرِيقًا فِي الْمَاءِ فِلَا تَأْكُلُ، فَإِنَّكَ لَا تَدْرِي الْمَاءُ قَتَلَهُ أَوْ سَهْمُكَ». (البحاري (١٧٥) و (١٧٥٥) و (١٧٤٥) و (١٧٤٥) و (١٩٨٥) و (١٩٨٤) و (١٩٨٥) و (

 $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$ 

### الغريب:

١ - الْمِعْرَاضِ: بكسر الميم وسكون العين، وبعد الألف ضاد معجمة. قَالَ الشيخ: عصًا رأسها محنية. والذي ذكره أهل اللغة: أنه سهم لا ريش عليه، وجمعه معاريض.

- ٢ فَخَرَقَ: قَالَ ابن فارس: الخاء والراء والقاف أصل وهو يدل على نفاذ
   الشيء المرمي به، فالمراد هنا أصاب الرمية ونفذ فيها.
- ٣ الشُّعْبِيِّ: بفتح الشين وسكون العين، عامر بن شراحيل المحدث الراوية المشهور.

- ١ فيه دليل على حل ما صاده الكلب ونحوه، كالفهد أو الصقر، ونحوه كالبازي، إذا كان معلمًا وذكر اسم الله تعالى عند إرساله، ويستوي فيه أن يدرك صاحبه الصيد حيًّا أو ميتًا.
- ٢ تحريم الصيد اللّذي اشترك فيه الكلب المعلم وغير المعلم؛ لأنه اجتمع فيه مبيح وهو المعلم وحاظر وهو غير المعلم فيترك من باب ترك الأمور المشتبهة.
- ٣ إنه لا بد من التسمية عند إرسال السهم، والمراد بالسهم، السلاح اللَّذِي صنع للرمي من البنادق بأنواعها وأسمائها، وتسقط التسمية سهوًا وجهلًا وتقدم.
- ٤ لكون التسمية مشترطة فإنه لا يحل الصيد الله ينافي اشترط في قتله المعلم وغيره؛ لأن غير المعلم لم يذكر اسم الله عند إرساله.
- ٥ لكون النية والتعليم مقصودين فِي الجارح فإنه لا يحل الصيد اللّذِي أكل منه؛ خشية أن يكون صاده لنفسه ولم يصده لصاحبه.
- ٦ ان ما أدركته من صيد السلاح، أو الجارح حيًّا، فلا بد من تذكيته، وإن
   كان ميتًا فرميه أو قتل الجارح إياه هو ذكاته.
- ٧ إذا جرحت الصيد فوقع في ماء، واشتبه عليك: هل مات من سهمك أو
   من الماء؟ فهو حرام، خشية أن يكون مات من الغرق وهذا إذا كان فيه

اشتباه قوي. أما إذا غلب على الظن أنه مات من السهم، لكون الماء قليلًا، والجرح موحيًا فهو حلال. وهذا الحكم عام فِي كل ما اجتمع فيه مبيح وحاظر.

٨ - إن المعراض وغيره من السلاح، إن قتل الصيد بحده ونفوذه، فهو مباح؛ لأنه مما أنهر الدم. وإن قتله بصدمه وثقله، فلا يباح؛ لأنه من الميتة الموقوذة.



# الحديث السادس والثمانون بعد الثلاثمائة

(٣٨٦) عَنْ سَالِم بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمْرَ عَنْ أَبِيهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنِ اقْتَنَى كَلْبًا - إِلَّا كَلْبَ صَيْدٍ أَوْ مَاشِيَةٍ - فَإِنَّهُ يَنْقُصُ مِنْ أَجْرِهِ كُلَّ يَوْمٍ قِيرَاطَانِ». (البخاري (٤٨١)) ومسلم (١٥٧٤)). قَالَ سَالِمٌ: وَكَانَ أَبُو هُرَيْرَةَ يَقُولُ: «أَوْ كَلْبَ حَرْثٍ»؛ وَكَانَ صَاحِبَ حَرْثٍ. (مسلم (١٥٧٤)).

#### 000

### المعنى الإجمالي:

الكلب من البهائم الخسيسة القذرة؛ ولهذا نهى الشرع الشريف الطاهر عَنِ المكان اقتنائه لما فيه من المضار والمفاسد، من ابتعاد الملائكة الكرام البررة، عَنِ المكان الَّذِي هو فيه، ولما فيه من الإخافة والترويع والنجاسة والقذارة، ولما في اقتنائه من السفه. ومن اقتناه نقص من أجره كل يوم شيء عظيم قرب معناها بالقيراطين والله أعلم قدر ذلك لأن هذا عصى اللَّه باقتنائه وإصراره على ذلك. فإذا دعت الحاجة إليه لبعض ما فيه من منافع ومصالح كحراسة الغنم الَّتِي يخشى عليها من الذئب والسارقين، ومثل ذلك اقتناؤه للحرث، وكذلك إذا قصد به الصيد، فلهذه المنافع يسوغ اقتناؤه وتزول اللائمة عَنْ صاحبه.

- ١ تحريم اقتناء الكلب، ونقص أجر صاحبه كل يوم قيراطين، وهما قدر عظيم، عند الله تعالى علمه ومبلغه.
- ٢ ومنع اقتناؤه لما فيه من المفاسد والمضار الكثيرة من بُعْدِ الملائكة عَنِ المَكان الَّذِي هو فيه، ولما فيه من الإخافة والترويع. فقد ثبت عَنِ النَّبِيِّ اللهُ الْمَلائِكَةَ لَا تَدْخُلُ بَيْتًا فِيهَ كَلْبٌ»(١)، ولما فيه من النجاسة الغليظة الَّتِي لا يزيلها إلَّا تكرير الغسل وغسله بالتراب.

<sup>(</sup>١) رواه بمعناه البخاري (٥٢٢٣)، ومسلم (٢١٠٦).

- ٣ إنه يباح اقتناؤه لمصلحة، وذلك بأن يكون لحراسة غنم، أو حرث، أو
   لأجل صيد، فهذه منافع تسوغ اقتناءه.
- ٤ بهذا تعلم مبلغ ما لدى الغربيين من السفاهة وقلة البصيرة، إذ فتنوا باقتنائها لغير فائدة، ويطعمونها أحسن مأكول، ويعتنون بها بالتغسيل والتنظيف وغير ذلك، ويلابسونها، ويقبلونها، فهل بعد هذا من سفه؟ والعجب أن مثل هذه العادات والأعمال القبيحة سرت إلَى المستغربين منا من الإمَّعات المقلدين، الذين عبدوا الغربيين، وتدينوا بأعمالهم، وعشقوا كل سفالة عندهم. فإنا لله وإنا إليه راجعون.

# الحديث السابع والثمانون بعد الثلاثمائة

(٣٨٧) عَنْ رَافِعِ بْنِ خَدِيجِ قَالَ: «كُنّا مَعَ رَسُولِ اللّهِ ﷺ بِذِي الْحُلَيْفَةِ مِنْ تِهَامَةً، فَأَصَابُ النّاسَ جُوعٌ فَأَصَابُوا إِبِلّا وَغَنَمًا، وَكَانَ النّبِيُ ﷺ فِي أُخْرَيَاتِ الْقَوْمِ، فَعَجِلُوا وَذَبَحُوا وَنَصَبُوا الْقُدُورَ، فَأَمَرَ النّبِيُ ﷺ بِالْقُدُورِ فَأَكْفِقَتْ، ثُمَّ قَسَمَ، الْقَوْمِ خَيْلٌ فَعَدَلَ عَشَرَةً مِنَ الْغَنَمِ بِبَعِيرٍ، فَنَدَّ مِنْهَا بَعِيرٌ، فَطَلَبُوهُ فَأَعْيَاهُمْ، وَكَانَ فِي الْقَوْمِ خَيْلٌ يَسِيرَةً، فَأَهْوَى رَجُلٌ مِنْهُمْ بِسَهْم فَحَبَسَهُ اللّهُ. فَقَالَ: إِنَّ لِهَذِهِ الْبَهَائِمِ أَوَابِدَ كَأَوَابِدِ يَسِيرَةً، فَاهُوى رَجُلٌ مِنْهُمْ بِسَهْم فَحَبَسَهُ اللّهُ. فَقَالَ: إِنَّ لِهَذِهِ الْبَهَائِمِ أَوَابِدَ كَأَوَابِدِ الْوَحْشِ، فَمَا نَدَّ عَلَيْكُمْ مِنْهَا فَأَصْنَعُوا بِهِ هَكَذَا. قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّهِ، إِنَّا لَوَحْشِ، فَمَا نَدَّ عَلَيْكُمْ مِنْهَا فَأَصْنَعُوا بِهِ هَكَذَا. قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّهِ، إِنَّا لَوْحُشِ، فَمَا نَدَّ عَلَيْكُمْ مِنْهَا فَأَصْنَعُوا بِهِ هَكَذَا. قَالَ: مَا أَنْهَرَ اللّهِ، إِنَّا لَوْحُشِ، فَمَا نَدَّ عَلَيْكُمْ مِنْهَا فَأَصْنَعُوا بِهِ هَكَذَا. قَالَ: مَا أَنْهَرَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ فَكُلُوهُ، لَيْسَ السِّنَّ وَالظُّفُرَ، وَسَأَحَدُنُكُمْ عَنْ ذَلِكَ، أَمَّا السِّنُ فَعَظُمٌ، اللّهِ عَلَيْهِ فَكُلُوهُ، لَيْسَ السِّنَّ وَالظُّفُرَ، وَسَأَحَدُتُكُمْ عَنْ ذَلِكَ، أَمَّا السِّنُ فَعَظُمٌ، وأَمَا الظُّفُرُ فَمُدَى الْحَبَشَةِ». (البخاري (٢٤٨٨) و (٢٥٠٧) و (٢٥٠٧) و (٢٥٠٥) و (٢٥٠٥) و (مسلم (١٩٦٥)).

#### OOO

### الغريب:

- ١ الْحُلَيْفَة: بضم الحاء المهملة وفتح اللام، بعدها ياء، ثُمَّ فاء مفتوحة،
   ثُمَّ تاء. تصغير (حلفة) نبت معروف، سميت به: لأنها من منابته.
- ٢ تِهَامَة: بكسر التاء المثناة، وهي ما تصوب من جبال الحجاز إِلَى البحر.
  - ٣ نَدَّ: بفتح النون، وتشديد الدال، بمعنى: هرب على وجهه شاردًا.
  - ٤ فَأَعْيَاهُم: بفتح الهمزة، وسكون العين، بعدها ياء بمعنى: أعجزهم.
- ٥ أَوَابِد: بفتح الهمزة بعدها واو، ثُمَّ ألف بعدها باء موحدة مكسورة، ثُمَّ دال. جمع (آبدة) بالمد وكسر الباء، وهي: الغريبة المتوحشة، والمراد أن لها توحشًا ونفورًا.

- ٦ مُدَى الْحَبَشَةِ: بضم الميم جمع (مدية) مثلث الميم، وهي: السكين.
   والأصل: أن هذه المادة تدل على الامتداد والغاية فلعلها سميت بذلك
   لأن المذبوح بها ينتهى مداه: وهو أجله.
  - ٧ أَنْهَرَ الدَّمَ: بمعنى فتح الدم وأساله.
  - ٨ لَيْسَ السِّنَ وَالظُّفُر: السن والظفر منصوبان بالاستثناء.

#### ما يستفاد من الحديث:

### نأتى بفوائد هذا الحديث، مرتبة حسب ما جَاءَت فيه:

- ان من عادة النّبِي ﷺ الجميلة أن يكون فِي آخر الجيش، رفقا بالضعيف والمنقطع. فكذا ينبغي للقواد والأمراء، وهكذا ينبغي ملاحظة الضعفاء العاجزين في كل الأحوال، في إمامة الصلاة وغيرها.
- ٢ تأديب الإمام لرعيته وجنده فقد أدبهم النّبِي على هذه العجلة والتصرف، قبل أخذ إذنه، فكان جزاؤهم حرمانهم مما أرادوا.
- ٣ اختلف فِي السبب الَّذِي أمر من أجله ﷺ بإكفاء القدور، وذكر القاضي عياض أنه ربما كان سبب ذلك أنهم انتهبوها. ونقل ما أخرجه أبو داود عَنْ رَجُل مِنَ الْأَنْصَارِ قَالَ: «أَصَابَتِ النَّاسَ حَاجَةٌ شَدِيدَةٌ وَجَهْدٌ، فَأَصَابُوا غَنَمًا فَانْتَهَبُوهَا، فَإِنَّ قُدُورَنَا لَتَعْلِي بِهَا إِذْ جَاءَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَأَصَابُوا غَنَمًا فَانْتَهَبُوهَا، فَإِنَّ قُدُورَنَا لَتَعْلِي بِهَا إِذْ جَاءَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى فَرَسِهِ فَأَكْفَأَ قُدُورَنَا بِقَوْسِهِ ثُمَّ جَعَلَ يُرَمِّلُ اللَّحْمَ بِالتُّرَابِ ثُمَّ قَالَ: إِنَّ النَّهْبَةَ لَيْسَتْ بِأَحَلَ مِنَ الْمَيْتَةِ»(١).
- عن ذلك وهو رواية عَن الإمام المصلحة في ذلك وهو رواية عَن الإمام أحمد قوية، أخذ بها كثير من أصحابه، منهم شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم. والقصد من التعزير الردع، ولعل التعزير بأخذه

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۲۷۰۵)

يكون لبعض الناس أنكى وأردع من غيره. أما المشهور من المذهب، فإنه لا يعزر المال وهو ضعيف؛ لأنه مخالف لكثير من الأحاديث الَّتِي لم يثبت نسخها، لتحريقه متاع الغال وتغريم السارق من غير حرز ضعف ما سرق، وتغريم جان على اللقطة قيمتها مرتين، وغير ذلك.

- ٥ العدل، لا سيما فِي موطن جهاد الأعداء والكفار؛ لأنه من أسباب النصر والظفر بالأعداء. والنَّبِيّ عَلَى قسم بينهم، فجعل مقام البعير عشرًا من الغنم. وهذا تقدير قيمة، فليس فيه دليل على أن البعير يجزئ عَنْ عشرة من الغنم فِي الأضحية؛ لأن ذلك تقدير مرجعه الشارع، وهذا مرجعه القيمة.
- ٦ إن ما هرب ولم يمكن إدراكه من الإبل، أو البقر، أو الغنم أو من الحيوانات المستأنسة فليحبس أو ليقتل برميه، فإن مات فالرمي ذكاته؛
   لأنه صار حكمه حكم الوحش النافر.
- ٧ جواز التذكية بكل ما أنهر الدم وأساله من حديد، أو حجر، أو قصب أو غيرها.
  - ٨ اشتراط التسمية، وتقدم أنها تسقط سهوًا وجهلًا.
- ٩ إنه لا يجوز الذبح بالسن والظفر. والحكمة فِي ذلك ما ذكره النّبِي ﷺ
   من أن السن عظم، وأما الظفر فلمخالفة الكفار، لم يجز الذبح به.
- ١- من هذا التعليل يفهم أنه لا يجوز التذكية بجميع العظام وهو الصحيح، وهو رواية عَنِ الإمام أحمد. أما المشهور من المذاهب فيختص بالسن فقط.

ويؤخذ منه عدم جواز مشابهة الكفار وتقليدهم، ومتابعتهم بشيء من أعمالهم. وأما العلوم والصناعات فلا تدخل هنا؛ لأنه حق مشاع مشترك بين الناس، فالأفضل أن لا يسبقونا إليها.

# بابالأضايح

الأضاحي: جمع أضحية، بضم الهمزة، وسكون الضاد، وكسر الحاء، بعدها ياء، ثُمَّ تاء. مشتقة من اسم الوقت الَّذِي شرع ذبحها فيه. وهي شرعًا ما ينبح فِي أيام النحر بسبب العيد، تقرباً إِلَى اللَّه تعالى. والأصل فِي مشروعيتها الكتاب، والسنة، والإجماع. أما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَخَرَ ﴿ ﴾ الكتاب، والسنة، والإجماع. أما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَخْرَ ﴿ ﴾ الكتاب، والسنة المفسرين: المراد به الأضحية بعد صلاة العيد. وأما السنة فما روى أنس، وسيأتي الحديث والكلام عليه إن شاء اللَّه تعالى. وأجمع المسلمون على مشروعية الأضحية.

حكمة مشروعيتها: فِي الأضحية التقرب إِلَى اللَّه تعالى بإراقة الدماء؛ لأنها من أفضل الطاعات وأجمل العبادات. وقد قرنها اللَّه تعالى مع الصلاة فِي آيات من القرآن الكريم. منها قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاقِي وَنُشُكِي وَعَيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ وَالْمُعَانَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ وَلَمُعَانَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ وَلَا اللهِ وَقُولُهُ سبحانه : ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَالْحَرَ اللهُ اللهِ وَالأَضحية الَّتِي تقع فِي ذلك اليوم العظيم، يوم النحر الأكبر، فيها الصدقة على الفقراء والتوسعة عليهم.

وفيها القيام بشكر اللَّه تعالى على توالي نعمه بسلامة العمر والعقل والدين، واقتداء بأبي الأنبياء إبراهيم على على قدم ولده قربانًا لله تعالى، طاعة ورضا بأمر اللَّه، ففداه اللَّه تعالى بكبش، فكانت سنة من بقية أبينا إبراهيم، جدَّدها نبينا محمد على، وفيها الفرح والسرور والتوسعة على النفس، والأهل في هذا العيد الإسلامي الكبير. وفيها حِكمٌ وأسرار لله تعالى، تدرك منها الأفهام والعقول بقدر طاقتها.

والأصل فِي الأضحية أنها للأحياء، ويجوز أن تجعل صدقة عَنِ الموتى، وفيها ثواب وأجر لهم. لكن يوجد فِي بعض البلاد أنهم لا يكادون يجعلونها إِلَّا للموتى فقط. فكأنهم يظنون أن الأضحية خاصة للموتى، ولذا فإن الحي منهم يندر

أن يضحي عَنْ نفسه. فإذا كتب وصية، أول ما يجعل فيها أضحية أو ضحايا، على حسب يُسْره وعسره.

ويندر أن يوصي الموصي بغير الأضحية وتقسيم الطعام في ليالي الجمع من رمضان. أو غيرها من أنواع البر فقليل. وهذا راجع إِلَى تقصير أهل العلم الذين يكتبون وصاياهم، لا يذكرونهم، ولا يعلمونهم أن الوصية ينبغي أن تكون في الأنفع في البر والإحسان. والأضحية وإن كانت فضيلة وبرًّا وإحسانًا، إِلَّا أنه يوجد بعض جهات من البر ربما تكون أحسن منها. والله ولي التوفيق.

# الحديث الثامن والثمانون بعد الثلاثمائة

(٣٨٨) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «ضَحَّى النَّبِيُّ ﷺ بِكَبْشَيْنِ أَمْلَحَيْنِ أَقْرَنَيْنِ؛ ذَبَحَهُمَا بِيَدِهِ وَسَمَّى وَكَبَّرَ وَوَضَعَ رِجْلَهُ عَلَى صِفَاحِهِمَا». (البخاري (١٧١٢) ومسلم (١٩٦٦)).

#### 000

#### الغريب:

- ١ كَبْشَيْنِ: الكبش هو الثني إذا خرجت رباعيته، وحينئذ يكون عمره سنتين، ودخل في الثالثة.
- ٢ أَمْلَحَيْنِ: الأملح من الكباش، هو الأغبر الَّذِي فيه بياض وسواد،
   وبياضه أكثر من سواده.
- ٣ صِفَاحِهِمَا: بكسر الصاد والحاء المهملتين. قَالَ فِي النهاية: صفحة كل شيء وجهه وجانبه، والمراد هنا صفاح أعناقهم.

## المعنى الإجمالي:

من تأكد الأضحية أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْه، مع حثه عليها فعلها هو عَلَيْه فقد ضحى بكبشين، فِي لونهما بياض وسواد ولكل منهما قرنان، فذبحهما بيده الشريفة؛ لأنها عبادة جليلة قام بها بنفسه، وذكر اسم اللَّه تعالى عندها استعانة بالله لتحل بها البركة ويشيعها الخير، وكبر اللَّه تعالى لتعظيمه وإجلاله، وإفراده بالعبادة، وإظهار الضعف والخضوع بين يديه تبارك وتعالى. بما أن إحسان الذبحة مطلوب - رحمة بالذبيحة، بسرعة إزهاق روحها - وضع رجله الكريمة على صفاحهما؛ لئلا يضطربا عند الذبح، فتطول مدة ذبحهما، فيكون تعذيبًا لهما، والله رحيم بخلقه.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ مشروعية التضحية وقد أجمع عليها المسلمون، قال شيخ الإسلام:
   والأضحية أفضل من الصدقة بثمنها، فإذا كان له مال يريد التقرب به
   إلى اللَّه كان له أن يضحى.
- ٢ إن الأفضل أن تكون الأضحية من هذا النوع اللّذي ضحى به النّبي عليه فلعله قصد هذا الوصف لمعنى فيه. والله أعلم.
- ٣ إن الأفضل لمن يحسن الذبح أن يتولاه بنفسه، لأن ذبح ما قصد به القرب عبادة جليلة.
  - ٤ أن يقول عند الذبح: (باسم اللَّه والله أكبر) ومناسبتها هنا ظاهرة.
- ٥ أن يضع رجله على صفحة المذبوح؛ لئلا يضطرب، وليتمكن من إزهاق روحه بسرعة فيريحه.
- آن الأفضل فِي ذبح الغنم إضجاعها، ويكون على الجانب الأيسر؛ لأنه أسهل.

### فوائد من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية:

الأولى: تجوز الأضحية عَنِ الميت كما يجوز الحج عنه والصدقة عنه.

الثانية: يتصدق بثلث الأضحية، ويهدي ثلثها، وإن أكل أكثرها أو أهداه أو طبخه ودعا الناس إليه جاز.

الثالثة: إن ضحى بشاة واحدة عنه وعن أهل بيته أجزأ ذلك فِي أظهر قولي العلماء، وهو مذهب مالك وأحمد، فإن الصحابة كانوا يفعلون ذلك.

الأثربة



# كناب الأثربة

# الحديث التاسع والثمانون بعد الثلاثمائة

(٣٨٩) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، «أَنَّ عُمَرَ قَالَ عَلَى مِنْبَرِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: أَمَّا بَعْدُ أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهُ نَزَلَ تَحْرِيمُ الْخَمْرِ، وَهِيَ مِنْ خَمْسَةٍ: مِنَ الْعِنْبِ، وَالتَّمْرِ، والعَسَلِ، وَالْحِنْطَةِ، وَالشَّعِيرِ؛ وَالْخَمْرُ مَا خَامَرَ الْعَقْلَ. ثَلَاثُ وَدِدْتُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ عَهِدَ إِلَيْنَا فِيهِنَّ عَهْدًا نَنْتَهِي إِلَيْهِ: الْجَدُّ، وَالْكَلَالَةُ، وَأَبْوَابٌ مِنْ أَبُوابِ الرِّبَا». (البخاري (٤٦١٩) و (٥٥٨١) و (٥٥٨٥) ومسلم (٣٠٣٢)).

#### OOO

#### ما يستفاد من الحديث:

تقدم الكلام عَنِ الخمر، وتعريفه، واختلاف العلماء فِي حده، وتقدمت الإشارة - أيضًا - إِلَى هذا الأثر عَنْ عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وأن الصحيح أن الخمر كل ما خامر العقل من أي شراب، وأما ما أسكر كثيره فقليله حرام، وفيه فوائد زائلة نجملها فيما يأتى:

- ان الخمر الَّتِي أنزل تحريمها وفهمها الصحابة عند النزول هي كل ما خامر العقل، وأنه يوجد منها فِي ذلك الوقت أنواع من العنب، والتمر، والعسل والحنطة، والشعير. وكلها من مسمى الخمر، وما حدث بعدها فهو خمر، وإن تعددت أسماؤه.
- ٢ أن العالم مهما بلغ من العلم فإنه لا يحيط به، ويخفى عليه أشياء.
   وليس في الصحابة أعلم من عمر بعد أبي بكر، ومع هذا أشكلت عليه

هذه المسائل الثلاث وتمنى أنه استوثق فِي علمه بهن من النَّبِيِّ ﷺ، وليس معنى هذا أن النَّبِيِّ ﷺ لم يبينهن، فقد أتم الرسالة، وأدى الأمانة، وبَلّغ عَن اللّه ما هو أخفى وأقل شأنًا منهن. ولكن لَيْسَ أحد يحيط بجميع ما جاء به الرسول ﷺ.

- ٣ المسألة الأولى: توريث الجد مع الإخوة الأشقاء أو لأب .فزيد بن ثابت، وجمهور العلماء، ومنهم الأئمة الثلاثة مالك، والشافعي، وأحمد في المشهور عنه، يشركونه مع الإخوة بتفصيل مذكور في بابه. وأبو بكر الصديق، وتبعه أبو حنيفة، ورواية عَنِ الإمام أحمد، واختيار شيخ الإسلام وأتباعه يسقطون الإخوة به ويجعلونه بمنزلة الأب.
- ٤ الثانية: الكلالة ومعناها، الَّذِي يموت وليس له ولد ولا والد ذكر، وهذا هو نص الآية الَّتِي فِي آخر سورة النساء فِي انتفاء الولد. ويظهر منها عند التأمل انتفاء الوالد؛ لأن الأخت لا يفرض لها النصف مع الوالد، قَالَ تعالى فِي الآية: ﴿ إِنِ امْرُأُواْ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُّ وَلَهُ الْحَتُ فَلَهَا الوالد، قَالَ تعالى فِي الآية: ﴿ إِنِ امْرُأُواْ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُّ وَلَهُ الْحَدُّ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكُ ﴾ [النِساء: ١٧٦]. وهذا التفسير للكلالة، وهو تفسير أبي بكر الصديق، وعليه جمهور الصحابة والتابعين والأئمة، فِي قديم الزمن وحديثه، والفقهاء السبعة، والأئمة الأربعة رضي اللَّه عَن الجميع.
- ٥ الثالثة: أبواب من الربا، ولعل هذا من المسائل الَّتِي اختلف العلماء
   فيها. فحرمها بعضهم؛ لاعتقاده أنها من الربا، وأحلها بعضهم؛
   لاعتقاده أنها ليست منه.

وبالجملة فالنبي على توفي وقد تركنا على المحجة البيضاء، ليلها كنهارها. ولكن أفهام العلماء تختلف، ويبلغ بعضهم من السنة ما لا يبلغ الآخر. فمن هنا وأشباهه من الأعذار ينشأ الخلاف بينهم، وكل منهم ذو مقصد حسن. رحمهم الله تعالى أجمعين.

# الحديث التسعون بعد الثلاثمائة

(٣٩٠) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُا، «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ سُئِلَ عَنِ الْبِثْعِ، فَقَالَ: كُلُّ شَرَابٍ أَسْكَرَ فَهُوَ حَرَامٌ». (البخاري (٢٤٢) و (٥٥٨٥) و (٥٥٨٦) ومسلم (٢٠٠١)).

قال رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: البتع نبيذ العسل.

OOO

# المعنى الإجمالي:

سئل النّبِيّ عَنْ شرب البتع الّذِي هو نبيذ العسل، فأتى على بجواب عام شامل. مفاده أنه لا عبرة باختلاف الأسماء، ما دام المعنى واحدًا، والحقيقة واحدة. فكل شراب أسكر فهو خمر محرم، من أي نوع أخذ. وهو من جوامع كلمه على وحسن بيانه عَنْ ربه. وبهذا جاء من العلم في مدة بعثته بما يسعد البشرية في الدنيا والآخرة.

# الحديث الحادي والتسعون بعد الثلاثمائة

(٣٩١) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «بَلَغَ عُمَرَ أَنَّ فُلَانًا بَاعَ خَمْرًا، فَقَالَ: قَاتَلَ اللَّهُ فُلَانًا، أَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: قَاتَلَ اللَّهُ الْيَهُودَ؛ حُرِّمَتْ عَلَيْهِمُ الشُّحُومُ فَجَمَلُوهَا فَبَاعُوهَا». (البخاري (٢٢٢٣) و (٣٤٦٠) ومسلم (١٥٨٢)).

#### OOO

### المعنى الإجمالي:

بلغ عمر بن الخطاب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أن رجلًا أراد التحيل على الانتفاع بالخمر من غير شربها فباعها. وهذه حيلة مكشوفة محرمة؛ ولذا فإن عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ دعا عليه دعاء كدعاء النَّبِيِّ على اليهود المتحيلين فقال: قاتله اللَّه، ألم يعلم أن التحيل حرام؟ لأنه مخادعة لله ورسوله، فقد قَالَ النَّبِيِّ عَلَيْ اللَّه الله ورسوله، فقد قَالَ النَّبِيِّ عَلَيْ الله عليهم الشحوم عمدوا إلى الانتفاع بها بالحيلة، إذ غيروا الشحم عَنْ صفته، فأذابوه، ثُمَّ باعوه، فأكلوا ثمنة وقالوا- تحيلا وخداعًا -: لم نأكل الشحم المحرم علينا. وهم يخادعون اللَّه وهو خادعهم.

- ١ تحريم المعاملة بالخمر، ببيع، أو شراء، أو عمل، أو إعانة، بأي نوع
   كان.
- ٢ تحريم الحيل، فإن اللَّه تعالى لما حرم الخمر، حرم ثمنه الَّذِي هو وسلة إله.
- ٣ من باعه فقد شابه اليهود الذين لما حرمت عليهم الشحوم أذابوها وباعوها، وأكلوا ثمنها، حيلةً ومخادعة.
- ٤ إن كل محرم ثمنه حرام؛ لأن لا يباح التوصل إليه بأي طريق، فالوسائل
   لها أحكام المقاصد وهي قاعدة نافعة.

\_الليا



# اللباكس اللباكس

# الحديث الثاني والتسعون بعد الثلاثمائة

(٣٩٢) عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَا تَلْبَسُوا الْحَرِيرَ، فَإِنَّهُ مَنْ لَبِسَهُ فِي الدُّنْيَا لَمْ يَلْبَسْهُ فِي الْآخِرَةِ». (البخاري (٥٨٣٤) ومسلم (٢٠٦٩)).

#### OFFI OFFI

# الحديث الثالث والتسعون بعد الثلاثمائة

(٣٩٣) عَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لَا تَلْبَسُوا الْحَرِيرَ، وَلَا اللَّيبَاجَ، وَلَا تَشْرَبُوا فِي آنِيَةِ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ، وَلَا تَثْرَبُوا فِي آنِيَةِ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ، وَلَا تَثْرَبُوا فِي صِحَافِهِمَا؛ فَإِنَّهَا لَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَلَكُمْ فِي الْآخِرَةِ». (البخاري (٥٤٦٦) و (٥٣٣٥) و (٥٣٣٥) و (٥٣٣٥)

#### OOO

## المعنى الإجمالي:

نهى النّبِي على الرجال عَنْ لبس الحرير والديباج؛ لما فِي لبسهما للذكر من الميوعة والتأنث، والتشبه بالنساء الناعمات المترفات. والرجل يطلب منه الخشونة، والقوة، والفتوة. كما نهى كلّا من الرجال والنساء عَنِ الأكل والشرب فِي صحاف الذهب والفضة وآنيتهما؛ لما فِي ذلك من السرف، والخيلاء، وكسر قلوب الفقراء الذين لا يجدون رخيص النقد لقضاء الضروري من حاجاتهم، ولما فيه من تضييق النقدين على المتعاملين. وكما قال على إن الأكل فيهما فِي الدنيا للكفار الذين تعجلوا طيباتهم فِي حياتهم الدنيا واستمتعوا بها. وهي لكم أيها

المسلمون خالصة يوم القيامة إذا اجتنبتموها خوفًا من اللَّه تعالى وطمعًا فيما عنده. كما أن من لبس الحرير من الرجال فِي الدنيا فقد تعجل متعته، ولذا فإنه لن يلبسه فِي الآخرة. ومن تعجل شيئًا قبل أوانه عوقب بحرمانه. والله شديد العقاب.

### ما يستفاد من الحديثين:

- ١ تحريم لبس الحرير والديباج على الذكور، والوعيد الشديد على من لسه.
- ٢ يباح للنساء لبسه؛ لكونهن في حاجة إلى الزينة للأزواج. وحله للنساء،
   وتحريمه على الرجال، بإجماع العلماء.
- ٣ تحريم الأكل والشرب في صحاف الذهب والفضة وآنيتهما، للذكور والإناث، لكونهما للكفار في الدنيا، وللمسلمين في الآخرة، ولما ذكرنا من العلل في الشرح.
- ألحق العلماء بالأكل والشرب سائر الاستعمالات، وجعلوا ذكر الأكل والشرب من باب التعبير بالغالب، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ فَي بُطُونِهِم نَارًا ﴾ [النّساء: ١٦]، وهو عام لجميع الاستعمالات والاستلاء.
- م حبري في هذا الوعيد ما تقدم من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية من أن الأشياء لا تتم إلا باجتماع شروطها وانتفاء موانعها، وإلا فإن ظاهر الحديث الخلود في النار للابس الحرير.

# الحديث الرابع والتسعون بعد الثلاثمائة

(٣٩٤) عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنْ لُبْسِ الْحَرِيرِ إِلَّا هَكَذَا. وَرَفَعَ لَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِصْبِعَيْهِ السَّبَّابَةَ وَالْوُسْطَى». (البخاري (٥٨٢٩) ومسلم (٢٠٦٩)). ولـ(مسلم): «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ لُبْسِ الْحَرِيرِ، إِلَّا مَوْضِعَ إِصْبِعَيْنِ أَوْ ثَلَاثٍ أَوْ أَرْبَعٍ». (مسلم ٢٠٦٩)).

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ فيه تحريم لبس الحرير على الرجال دون النساء
- ٢ فيه استثناء قدر الإصبعين أو الثلاث أو الأربع، إذا كان تابعا لغيره. أما
   المنفرد فلا يحل منه، قليله ولا كثيره كخيط مسبحة، أو ساعة أو نحو ذلك.

## الحديث الخامس والتسعون بعد الثلاثمائة

(٣٩٥) عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: مَا رَأَيْتُ مِنْ ذِي لِمَّةٍ فِي حُلَّةٍ حَمْرَاءَ أَحْسَنَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، لَهُ شَعْرٌ يَضْرِبُ إِلَى مَنْكِبَيْهِ، بَعِيدُ مَا بَيْنَ الْمَنْكِبَيْنِ، لَيْسَ بِالْقَصِيرِ وَلَا بِالطَّوِيلِ)). (البخاري (٥٩٠١) ومسلم ( ٢٣٣٧)).

#### 000

### الغريب:

۱- اللِّمَّة: بكسر اللام قَالَ فِي الصحاح: اللمة بالكسر الشعر يتجاوز شحمة الأذن، فإذا بلغ المنكبين فهو (جمة) سميت (لمة)؛ لأنها ألمت بالمنكبين.

- ا فيه جواز لبس الأحمر، وقد ورد النهي عنه، فحمله العلماء على محامل، أحسنها ما قاله شمس الدين ابن القيم: إن المراد بالأحمر الَّذِي لبسه النَّبِيُّ ﷺ الحبرة، وهو الَّذِي فيه أعلام حمر، وأعلام بيض، وليس المراد الأحمر الخالص الَّذِي نهى عنه.
- ٢ وفيه دليل على حسن توفير الرأس حتى يبلغ المنكبين أو فوقهما أو تحتهما قليلًا، ففيه جمال واقتداء، وليس منه ما يفعله بعض الشباب اليوم برءوسهم بقص بعضه وترك البعض الآخر، تلك المثلة الَّتِي يسمونها (التواليت) فهذه بدعة مستقبحة ومثلة مستبشعة، وهو القزع المكروه. ولكنه عمل الفرنج والمتفرنجة، وكفى بهم قدوة عندهم عَنِ النَّبِيِّ فِي خلقه وخلقه، فإنا لله وإنا إليه راجعون.
- ٣ في الحديث بيان خلق النّبي على الظاهر من حسن الشعر ورحابة الصدر،
   وحسن القامة. وحسن الخُلْق عنوان حسن الخُلْق، وقد كمله اللّه
   تعالى بهما على تسليماً كثيرًا.

# الحديث السادس والتسعون بعد الثلاثمائة

(٣٩٦) عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِسَبْعٍ، وَنَهَانَا عَنْ سَبْعِ: أَمَرَنَا بِعِيَادَةِ الْمَرِيضِ، وَإِنَّبَاعِ الْجِنَازَةِ، وَتَشْمِيتِ الْعَاطِسِ، وَإِبْرَارِ الْقَسَمِ – أَوِ الْمُقْسِمِ – وَنَصْرِ الْمَظْلُومِ، وَإِجَابَةِ الدَّاعِي، وَإِفْشَاءِ السَّلَامِ، وَإِبْرَارِ الْقَسَمِ – أَو الْمُقْسِمِ – وَنَصْرِ الْمَظْلُومِ، وَإِجَابَةِ الدَّاعِي، وَإِفْشَاءِ السَّلَامِ، وَعَنِ الشَّرْبِ بِالْفِضَّةِ، وَعَنِ وَنَهَانَا عَنْ خَوَاتِم – أَوْ عَنِ التَّخَتُّمِ – بِالذَّهَبِ، وَعَنِ الشُّرْبِ بِالْفِضَّةِ، وَعَنِ الْمُعْرِيرِ، وَالْإِسْتَبْرَقِ، وَالدِّيبَاجِ». (البخاري الْمَيَاثِرِ، وَعَنِ الْقُسِّيِّ، وَعَنْ لُبْسِ الْحَرِيرِ، وَالْإِسْتَبْرَقِ، وَالدِّيبَاجِ». (البخاري (١٢٣٩) و (١٢٤٥) و (١٢٥٥) و (١٢٥٥) و (١٢٢٥) و (١٢٢٥) و (١٢٢٥)

OOO

# الغريب:

- ١ تَشْمِيتِ الْعَاطِسِ: بالشين المعجمة. قَالَ ابن فارس فِي (مقاييس اللغة): الشين والميم والتاء أصل صحيح، ويشذ عنه بعض ما فيه إشكال وغموض. فالأصل فرح عدو ببلية تصيب من يعاديه. والذي فيه إشكال وغموض، تسميتهم تشميت العاطس، وهو ما يقال عند عطاسه: (يرحمك الله) تشميتًا. قَالَ الخليل: تشميت العاطس، دعاء له. وكل داع لأحد بخير فهو مشمت له. هذا أكثر ما بلغنا فِي هذه الكلمة، وهو عندي من الشيء الَّذِي خفي علمه. ولعله كان يعلم قديمًا، ثُمَّ ذهب بذهاب أهله. اهـ كلام ابن فارس. وَقَالَ ثعلب: معناها بالمعجمة أبعد اللَّه عنك الشماتة.
- ٢ الْمَيَاثِرِ: بفتح الميم بعدها ياء، ثُمَّ ثاء مثلثة، جمع (ميثرة) بكسر الميم،
   مأخوذ من الوثار، قلبت الواو لسكونها وانكسار ما قبلها ياء. وهي
   مراكب تتخذ من الحرير والديباج. وسميت (مياثر) لوثارتها ولينها.
- ٣ الْقَسِّيِّ: بفتح القاف وكسر السين المهملة المشددة، ثياب خز، تنسب
   إلَى (القس) قرية فِي مصر. وبعض المحدثين، يكسر القاف، ويخفف

السين. قَالَ الخطابي: وهو غلط لأنه جمع قوس، وإنما هي ثياب مضلعة، يؤتى بها من مصر والشام.

٤ - الْإِسْتَبْرَق: بكسر الهمزة: ما غلظ من الديباج، كلمة فارسية نقلت إِلَى العربية.

## المعنى الإجمالي:

بعث النّبِيُّ عَلَى أمر مكارم الأخلاق؛ ولذا فإنه يحث على كل خلق وعمل كريمين، وينهي عَنْ كل قبيح. ومن ذلك ما في هذا من الأشياء الّتِي أمر بها، وهي عيادة المريض الّتِي فيها قيام بحق المسلم وترويح عنه ودعاء له. واتباع الجنازة؛ لما في ذلك من الأجر للتابع والدعاء للمتبوع والسلام على أهل المقابر والعظة والاعتبار. وتشميت العاطس إذا حمد اللّه فيقال له: يرحمك اللّه. وإبرار قسم المقسم إذا دعاك لشيء وليس عليك ضرر، فتبر قسمه؛ لئلا تحوجه إلى التكفير عَنْ يمينه، ولتجيب دعوته وتجبر خاطره، وتتم دالته عليك. ونصر المظلوم من ظالمه؛ لما فيه من رد الظلم، ودفع المعتدي وكفه عَنِ الشر، والنهي عَنِ المنكر. وإجابة من دعاك؛ لأن في ذلك تقريبًا بين القلوب، وتصفية النفوس، وفي الامتناع الوحشة، والتنافر. فإن كانت المعوة لزواج فالإجابة واجبة، وإن كانت لغيره فمستحبة. وإفشاء السلام، وهو إعلانه وإظهاره لكل أحد، وهو أداء للسنة، ودعاء للمسلمين من بعضهم لبعض، وسبب لجلب المودة، فقد جاء في الحديث «أَلا للمسلمين من بعضهم لبعض، وسبب لجلب المودة، فقد جاء في الحديث «أَلا للمسلمين من بعضهم لبعض، وسبب لجلب المودة، فقد جاء في الحديث «أَلا المسلمين من بعضهم لبعض، وسبب لجلب المودة، فقد جاء في الحديث «أَلا أَدُلُكُمْ عَلَى شَيء إِذَا فَعَلْتُمُوهُ تَحَابَبْتُمْ؟ أَفْشُوا السَّلامَ بَيْنَكُمْ»(۱).

أما الأشياء الَّتِي نهى عنها فِي هذا الحديث، فالتختم بخواتم الذهب للرجال؛ لما فيه من التأنيث والميوعة، وانتفاء الرجولة الَّتِي سيماها الخشونة. وعن الشرب بآنية الفضة؛ لما فيها من السرف والبطر، وإذا منع الشرب مع الحاجة إليه فسائر الاستعمالات أولى بالمنع والتحريم. وعن المياثر والقَسِّيِّ، والحرير،

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۵۶)، والترمذي (۲٦٨٨)، وأبو داود (۵۱۹۳)، وابن ماجه (٦٨)، وأحمد (٨٤١)

والديباج، والإستبرق، وأنواع الحرير على الرجال، فإنها تدعو إِلَى اللين والترف اللذين هما سبب العطالة والدعة. والرجل يطلب منه النشاط والصلابة والفتوة، ليكون دائمًا مستعدًّا للقيام بواجب الدفاع عَنْ دينه وحرمه ووطنه.

- ١ استحباب عيادة المريض وتجب إذا كان يجب بره، كالوالدين، أو كان يترتب على تركه مفسدة.
- ٢ استحباب اتباع الجنائز للصلاة عليها ودفنها، وهو فرض كفاية: يسقط مع قيام من يكفي، وإلا أثم من علم بحاله وقدر عليه فتركه. ومن تبعها حتى يصلي عليها فله قيراط من الأجر، ومن شهدها حتى تدفن فله قيراطان.
- ٣ تشميت العاطس إذا حمد اللّه بقوله: (يَرْحَمُكَ اللّهُ) وهو واجب إلى
   نهاية ثلاث مرات، وبعدهن يدعو له بالشفاء.
- ٤ إبرار قسم المقسم، وهو مستحب، لما فيه من جبر القلب وإجابة طلبه
   في غير إثم.
- وفيه وجوب نصر المظلوم بقدر استطاعته؛ لأنه من النهي عَنِ المنكر،
   وفيه رد للشر، وإعانة المظلوم، وكف الظالم.
- ٦ إجابة الدعوة، فإن كانت لعرس وجبت الإجابة إن لم يكن ثم منكر لا يقدر على إزالته، وإن كانت لغيره من الدعوات المباحة استحبت وتتأكد بما يترتب عليها من إزالة ضغينة، أو دفع شر.
- ٧ إفشاء السلام بين المسلمين؛ لأنه دعاء بالسلامة، وعنوان على المحبة والإخاء.
- ٨ النهي عَنْ تختم الرجال بخواتم الذهب، فهو محرم، وقد ابتلي به كثير من الشباب المائع.

- ٩ النهي عَنِ الشرب بآنية الفضة، وأعظم منه الذهب، وألحق به سائر
   الاستعمالات، إلَّا للسلاح.
- ١- النهي عَنْ لبس القسي والحرير، والإستبرق، والديباج للرجال. ومثله جعل المياثر للجلوس، وكذلك جعلها ستورًا للأبواب أو الحيطان ونحو ذلك. فهو محرم. وكذا ما فيه صور الحيوانات والصلاة باطلة بلبس الحرير للرجل وبلبس ما فيه صور للرجال والنساء.

# الحديث السابع والتسعون بعد الثلاثمائة

(٣٩٧) عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ اصْطَنَعَ خَاتَمًا مِنْ ذَهَبٍ، فَكَانَ يَجْعَلُ فَصَّهُ فِي بَاطِنِ كَفِّهِ إِذَا لَبِسَهُ، فَصَنَعَ النَّاسُ مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ إِنَّهُ جَلَسَ عَلَى الْمِنْبَرِ فَنَزَعَهُ فَقَالَ: إِنِّي كُنْتُ أَلْبَسُ هَذَا الْخَاتَمَ وَأَجْعَلُ فَصَّهُ مِنْ وَالِّهُ بَلُ الْبَسُهُ أَبَدًا. فَنَبَذَ النَّاسُ خَوَاتِيمَهُمْ (البخاري دَاخِلٍ. فَرَمَى بِهِ ثُمَّ قَالَ: وَاللَّهِ لَا أَلْبَسُهُ أَبَدًا. فَنَبَذَ النَّاسُ خَوَاتِيمَهُمْ (البخاري (٥٨٦٥) و (٥٨٦٠)). (وفي الفظ: «جَعَلَهُ فِي يَدِهِ الْيُمْنَى». (البخاري (٥٨٧٦) ومسلم (٢٠٩١)).

#### o o o

- ١ فيه دليل على استحباب التختم، وأنه من زينة النبي ﷺ.
- ٢ أن يجعل فصه من قبل الراحة ليقبض عليه في المحال القذرة، إذا كان فيه اسم الله تعالى.
  - ٣ إن التختم بخاتم الذهب كان مباحًا للرجال أولًا. ثُمَّ نسخ.
- ٤ تحريم التختم بخاتم الذهب للرجال، ونزع النَّبِي عَلَيْ الخاتم الذهبي ورميه به وقسمه ألَّا يلبسه أبدًا.
- ٥ فضل الصحابة، وسرعة اقتدائهم بالنبي ﷺ، إذ نزعوا خواتيمهم ساعة نزع خاتمه ﷺ.
- ٦ أن يكون التختم باليد اليمنى؛ لأن اليمين لكل طيب، والشمال معدة لمباشرة الأشياء غير المستطابة.
- ٧ في هذا وأمثاله من الأحاديث المتقدمة وغيرها، الزجر عَنْ لبس خواتم
   الذهب، وبيان أن عمل كثير من الناس اليوم بتختمهم بالذهب مناف
   للشرع.



كتاب جهاد



# كتابل بجهاد

الجهاد: بكسر الجيم، أصله لغة: المشقة، يقال: جاهدت جهادًا، أي بلغت المشقة. وشرعًا: بذل الجهد في قتال الكفار والبغاة، وقطاع الطريق. ومشروعيته بالكتاب، والسنة، والإجماع. وقد تكاثرت النصوص في الأمر به، والحث عليه، والترغيب فيه. وسيأتي شيء منها إن شاء اللَّه تعالى. وهو فرض كفاية، إذا قام به من يكفي سقط عَنِ الباقين، وإلا أثموا جميعًا مع العلم والقدرة، إلَّا فِي ثلاثة مواضع فيكون فرض عين.

الأول: إذا تقابل الفريقان تعين وحرم الانصراف.

الثاني: إذا نزل العدو البلد وحاصرها تعينت مقاومته.

الثالث: إذا استنفر الإمام الناس استنفارًا عامًّا، أو خص واحدًا بعينه، لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّهِ اَتَاقَلْتُمْ إِذَا قِيلَ لَكُو اَنفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اَتَّاقَلْتُمْ إِلَى اللَّهِ اَتَّاقَلْتُمْ إِلَى اللَّهِ اَتَّاقَلْتُمْ إِلَى اللَّهِ اَتَّاقَلْتُمْ إِلَى اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

قال العلماء: ويطلق الجهاد على مجاهدة النفس والشيطان والفساق، فأما مجاهدة النفس فعلى تعليمها، وأما مجاهدة النفس فعلى تعلى أمور الدين، ثُمَّ على العمل بها، ثُمَّ على تعليمها، وأما مجاهدة الشيطان فعلى دفع ما يأتي به من الشبهات وما يزينه من الشهوات، وأما مجاهدة الكفار فتقع باليد واللسان والمال والبدن، وأما مجاهدة الفساق فباليد ثُمَّ باللسان ثُمَّ بالقلب.

طبيعة الحرب في الإسلام: ذهب بعض الغربيين المبشرين إِلَى أن الإسلام قام على العنف والعسف، وانتشر بالسيف وإراقة الدماء، واعتمد على القسر والإكراه في الدخول فيه.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۸۳٤)، ومسلم (۱۳۵۳)، والترمذي (۱۵۹۰)، والنسائي (٤١٦٩)، وأبو داود (۲٤۸٠)، وابن ماجه (۲۷۷۳)، وأحمد (۱۹۹۲)

والجواب أن نقول: هذا زعم خاطئ، وهو ناشئ إما من جهل في الدين الإسلامي وفتوحاته وغزواته ونصوصه، وإما ناشئ عَنْ عصبية وعداء لهذا الدين فهم يريدون تبشيعه والتنفير منه. والحق أنه ناشئ من الأمرين جميعًا؛ لأن الدين الإسلامي قام على الدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة، ونادى بالسلام، ودعا إليه، فإن السلام مشتق من الإسلام. ومن تتبع نصوص القرآن الكريم والسنة المطهرة، التي منها وصايا النّبي على لأمراء جيوشه، ومنها سيرته على في الغزوات، علم أن الإسلام جاء بالحكمة، والرحمة، والسلام، والوئام، وأنه جاء بالإصلاح لا بالإفساد. اقرأ قوله تعالى: ﴿ لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ فَد تَبَيّنَ الرُشُدُ مِن الْغَيْ ﴾ [البقرة تَكُوهُ النّاسَ حَقَى يَكُونُوا مُؤمنِينَ فَلَ يُحْرَهُمُ مِن دِينِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقيطُوا إِلَيْمَ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ اللّهُ عَنِ اللّذِينَ لَمْ يُقَنِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يَعْرَجُوكُمْ مِن دِينِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقيطُوا إِلْتِهِمُ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ اللّهُ عَنِ اللّذِينَ لَمْ يُقَنِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يَعْرَجُوكُمْ مِن دِينِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقيطُوا إِلْتِهِمُ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ اللّهُ عَنِ اللّذِينَ لَمْ يَقَنِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يَعْرَبُوكُمْ مِن دِينِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقيطُوا إِلْتِهُمْ إِنَّ اللّهُ يَعْمُ اللّهُ اللهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى هذا المعنى كثيرة.

وأما السنة فكل أعمال النَّبِيِّ عَلَيْ فِي الحرب، ووصاياه لقواده، ناطقة بذلك، قال عَلَى سَرِيَّةٍ أَوْ جَيْشٍ قال عَلَى سَرِيَّةٍ أَوْ جَيْشٍ فِي حديث بريدة الَّذِي فِي (مسلم): «كَانَ إِذَا أَمَّرَ أَمِيرًا عَلَى سَرِيَّةٍ أَوْ جَيْشٍ أَوْصَاهُ فِي خَاصَّةِ نَفْسِهِ بِتَقْوَى اللَّهِ وَمَنْ مَعَهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ خَيْرًا، ثُمَّ قَالَ: اغْزُوا بِاللَّهِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ، اغْزُوا وَلَا تَغُلُوا، وَلَا تَغُيْرُوا، وَلَا تُمُثُلُوا، وَلَا تَغُيرُوا، وَلا تَعُدرُوا، وَلا تَمُثُلُوا، وَلا تَعْدرُوا، وَلا تَعْدَلُوا الْوِلْدَانَ وَلَا أَصْحَابَ الصَّوَامِع» (٣). وقال: «وَلا تَعْدُوا، وَلا تَعْدَلُوا الْوِلْدَانَ وَلَا أَصْحَابَ الصَّوَامِع» (٣). وقال: «وَلا تَعْدرُوا،

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۷۳۱)، والترمذي (۱۲۱۷)، وأبو داود (۲۲۱۳)، وابن ماجه (۲۸۵۸)، وأحمد (۲۷۲۳)

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۳۰۱۵)، ومسلم (۱۷۲۶)، والترمذي (۱۵۲۹)، وابن ماجه (۲۸٤۱)، وأحمد (۲۳۱٤)

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٧٣١)، والترمذي (١٦١٧)، وأبو داود (٢٦١٣)، وابن ماجه (٢٨٥٨)، وأحمد واللفظ له (٢٧٢٣)

تَقْتُلُوا شَيْخًا فَانِيًا» (١). وأوصى أبو بكر الصديق يزيد بن أبي سفيان، حين بعثه أميرًا على رَبْع من أرباع الشام بقوله: «إِنِّي مُوصِيكَ بِعَشْرِ خِلَالٍ: لَا تَقْتُلُوا امْرَأَةً، وَلَا صَبِيًّا، وَلَا تُخرِّبْ عَامِرًا، وَلَا تَعْقِرَنَّ صَبِيًّا، وَلَا تَخرِّبْ عَامِرًا، وَلَا تَعْقِرَنَّ شَاةً، وَلَا تَحْرِقْهُ، وَلَا تَعْلُلْ، وَلَا تَعْبُنْ (٢) رَواه مالك فِي الموطأ.

وقال ابن الأنباري عند قوله تعالى: ﴿ لا ٓ إِكْرَاهُ فِي الدِّينِ ﴾ [البَقرَة: ٢٥٦] معنى الآية: لَيْسَ الدين ما يدين به من الظاهر على جهة الإكراه عليه، ولم يشهد به القلب، فتنطوي عليه الضمائر، إنما الدين هو المعتقد فِي القلب. ومن تأمل سيرة النَّبِيِّ عَيِيدٌ، تبين له أنه لم يكره أحدًا على دينه قط، وأنه إنما قاتل من قاتله. وأما من هادنه فلم يقاتله ما دام مقيمًا على هدنته، لم ينقض عهده، بل أمره اللَّه تعالى أن يفي لهم بعهدهم ما استقاموا له، كما قَالَ تعالى: ﴿ فَمَا اَسْتَقَنْمُوا لَكُمُ فَاسْتَقِيمُوا لَكُمُ السَّقَنْمُوا لَكُمُ فَاسْتَقِيمُوا لَكُمُ وَاسْتَقِيمُوا عَلَيْ وَلِيهِ وَلِيقِهُ وَلِي السِّلَةُ عَلَيْسُ هُم جاءوا لقتاله. ولو انصرفوا عنه لم يقاتلهم.

والمقصود أنه على لم يكره أحدًا على الدخول في دينه البتة. وإنما دخل الناس في دينه اختيارًا وطوعًا. فأكثر أهل الأرض دخلوا في دعوته لما تبين لهم الهدى، وأنه رَسُول اللَّهِ حقَّا. وَقَالَ ابن كثير عند قوله تعالى: ﴿ لا ٓ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ ﴾ الهدى، وأنه رَسُول اللَّهِ حقَّا. وَقَالَ ابن كثير عند قوله تعالى: ﴿ لا ٓ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ واضح البَقَرَة: ٢٥٦]، أي لا تكرهوا أحدًا على الدخول في دين الإسلام، فإنه بين واضح جلية دلائله وبراهينه، لا يحتاج إِلَى أن يكره أحد على الدخول فيه. بل من هداه اللَّه للإسلام، وشرح صدره، ونور بصيرته دخل فيه على بينة، ومن أعمى اللَّه قلبه، وختم على سمعه وبصره فإنه لا يفيده الدخول في الدين مكرهًا مقسورًا.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۲٦١٤)

<sup>(</sup>٢) أثر موقوف على أبي بكر، رواه مالك في الموطأ (٩٨٢)

وكلام العلماء المحققين فِي هذا الباب كثير، وهو الَّذِي يفهم من روح الإسلام ومبادئه ومقاصده. ولكن أعداء الإسلام يأبون إلَّا أن يصفوه بما يشوهه ويشينه، للتضليل والتنفير. وغزواته على الَّتِي فتحت القلوب والعقول، وحمل عليها الدفاع عَنِ العقيدة المهددة، ومعاملاته، ومعاهداته، ودعوته بالحكمة والموعظة الحسنة، والمجادلة بالتي هي أحسن، تدحض تلك المزاعم فإن ربك أعلم بمن ضل عَنْ سبيله وهو أعلم بالمهتدين.

وقد بين ذلك ابن القيم في كتاب (زاد المعاد) حيث قَالَ: فصل: في ترتيب سياق هديه مع الكفار والمنافقين من حين بعث إِلَى حين لقي ربه عز وجل. أول ما أوحى إليه ربه تبارك وتعالى أن يقرأ باسم ربه الَّذِي خلق، وذلك أول نبوته، فأمره أن يقرأ فِي نفسه، ولم يأمره إذ ذاك بالتبليغ. ثُمَّ نزل عليه ﴿ يَتَأَيُّهُا الْمُدَّثِرُ ۚ لَ وَ فَالَذِر لَ عَليه ﴿ يَتَأَيُّهُا الْمُدَّثِرُ ۚ لَ الْمَدَّثِرِ: ١-٢] فنبأه بقوله: ﴿ أَفَرا ﴾ [العلق: ١] وأرسله بـ ﴿ يَتَأَيُّهُا الْمُدَّثِرُ ۚ لَ ﴾ [المدَّئِر: ١]، ثُمَّ أمره أن ينذر عشيرته الأقربين، ثُمَّ أنذر قومه، ثُمَّ أنذر من حوله من العرب، ثُمَّ أنذر العرب قاطبة، ثُمَّ أنذر العالمين، فأقام بضع عشرة سنة بعد نبوته ينذر بالدعوة بغير قتال. . . ويؤمر بالكف والصبر والصفح، ثُمَّ أذن له فِي الهجرة، وأذن له فِي القتال، ثُمَّ أمره أن يقاتل من قاتله، ويكف عمن اعتزله ولم يقاتله، ثُمَّ أمره بقتال المشركين حتى يكون الدين كله لله اهـ.

قلت: ويعلم من المرحلة الأخيرة فِي القتال وجوب قتال الكفار ومهاجمتهم بعد دعوتهم والإعذار إليهم حتى تكون كلمة الله هي العليا، وأن قتال الكفار فِي الإسلام لَيْسَ مدافعة فقط، بل هو حركة جهادية حتى يكون الدين كله لله.

نسأل اللَّه أن ينصر دينه، وأن يعلي كلمته، إنه قوي عزيز.

## الحديث الثامن والتسعون بعد الثلاثمائة

(٣٩٨) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي أَوْفَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فِي أَيَّهُا أَيَّهُا الْتَي لَقِيَ فِيهَا الْعَدُوَّ، انْتَظَرَ حَتَّى إِذَا مَالَتِ الشَّمْسُ قَامَ فِيهِمْ، فَقَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ، لَا تَتَمَنَّوْا لِقَاءَ الْعَدُوِّ، وَاسْأَلُوا اللَّهَ الْعَافِيَةَ، فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاصْبِرُوا، وَاعْلَمُوا أَنَّ الْجَنَّةِ تَحْتَ ظِلَالِ السُّيُوفِ». ثُمَّ قَالَ النَّبِيُ ﷺ: «اللَّهُمَّ مُنْزِلَ الْكِتَابِ، وَمُجْرِيَ السَّحَابِ، وَهَازِمَ الْأَحْزَابِ، اهْزِمْهُمْ، وَانْصُرْنَا عَلَيْهِمْ». (البخاري وَمُجْرِيَ السَّحَابِ، وَهَازِمَ الْأَحْزَابِ، اهْزِمْهُمْ، وَانْصُرْنَا عَلَيْهِمْ». (البخاري (٢٩٣٣) و (٢٩٦٦) و (٢٩٦٦) و (٢٩٦٦) و (٢٩٦٦) و (٢٠٨٩)

#### $\circ \circ \circ$

### المعنى الإجمالي:

ينهى النّبيُ على أمته عَنْ تمني لقاء العدو؛ لما فِي ذلك من العجب والغرور واحتقار الأعداء وازدرائهم، الّذِي هو انتفاء للحيطة والحزم المطلوبين. وأمرهم أن يسألوا اللّه تعالى العافية، وهي السلامة من مكروهات الدنيا والآخرة، ومنها لقاء الأعداء. ثُمَّ بيّن أسباب النصر إذا ابتلوا بعدوهم، وهي الثبات والصبر وتحري القتال فِي أوقات البرد بعد الزوال، فإنه وقت هبوب الرياح وفي ذلك تنشط الأجسام ويحين وقت النصر، وأن لا يتكلوا على قوتهم وعدتهم، بل يسألوا اللّه تعالى العون والنصر وخذل الأعداء. ثُمَّ ذكر دعاء مناسبًا لذلك الموطن، فتوسل إلى اللّه تعالى بكونه منزل الكتاب الّذِي سن القتال، لإظهار شعائره وأحكامه، وهو توسل بنعم الدين، وإجرائه السحاب الّذِي هو نعمة الدنيا فيها شاملًا به لنعم الدنيا والأخرة، وكما أنعمت بنصرنا وهزم أعدائنا يوم الأحزاب، فانصرنا، فنحن نقاتل اليوم على ما نقاتل عليه فِي ذلك اليوم، فاهزمهم وانصرنا عليهم. فهذه أسباب النصر، ببيان الوقت المناسب، والدعاء المناسب، ودفع الشر، بتركه والصبر عند حلوله، أرشد إليها القائد الأعظم على أنه من أقرب الأسباب لدخول الجنة؛ لأنه إرخاص للنفس فِي سبيل الجهاد، وهي أنه من أقرب الأسباب لدخول الجنة؛ لأنه إرخاص للنفس فِي سبيل اللّه تعالى.

- ١ حين مناسبة الوقت للقتال. والأولى أن يكون فِي أول النهار، فإن لم يمكن فبعد الزوال، كما جاء فِي حديث آخر، «كَانَ إِذَا لَمْ يُقَاتِلْ أَوَّلَ النَّهَارِ انْتَظَرَ حَتَّى تَهُبَّ الْأَرْوَاحُ وَتَحْضُرَ الْصَّلَوَاتُ»(١).
- ٢ كراهة تمني القتال ومصادمة الأعداء؛ لأن المتمني ما يدري ما عاقبة الأمر، وأيضًا دليل الغرور والعجب، وهو عنوان الخذلان، ودليل احتقار العدو وهو عنوان قلة الحزم والاحتياط.
  - ٣ سؤال العافية، وهي شاملة لعافية الدين والدنيا والأبدان.
  - ٤ الصبر عند لقاء العدو؛ لأنه السبب الأكبر فِي الظفر والانتصار.
- ٥ فضيلة الجهاد، وأنه سبب قريب فِي دخول الجنة. وفي قوله: (ظلَالِ السُّيُوفِ) إشارة إِلَى الإقدام والدنو من العدو، حتى تظلله سيوفهم ولا يولي عنهم. قَالَ القرطبي: هو من الكلام النفيس الجامع الموجز المشتمل على ضروب من المبالغة مع الوجازة وعذوبة اللفظ.
- ٦ الدعاء بهذه الدعوات المناسبات، عند لقاء الأعداء، كما كان النّبِيُّ ﷺ
   يفعله.



<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۱۲۰)

## الحديث التاسع والتسعون بعد الثلاثمائة

(٣٩٩) عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «رِبَاطُ يَوْمٍ فِي سَبِيلِ اللَّهِ خَيْرٌ مِنَ النَّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا، وَمَوْضِعُ سَوْطِ أَحَدِكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ خَيْرٌ مِنَ النَّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا، الْعَبْدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوِ الْغَدْوَةُ، خَيْرٌ مِنْ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا، وَالرَّوْحَةُ يَرُوحُهَا الْعَبْدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوِ الْغَدْوَةُ، خَيْرٌ مِنْ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا، وَالرَّوْحَةُ يَرُوحُهَا الْعَبْدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوِ الْغَدُوةُ، خَيْرٌ مِنْ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا، وَالرَّوْحَةُ يَرُوحُهَا الْعَبْدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوِ الْغَدُوةُ، خَيْرٌ مِنْ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا» وَالرَّوْحَةُ الْعَبْدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوِ الْغَدُوةُ، خَيْرٌ مِنْ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا، وَالرَّوْحَةُ يَرُوحُهُا الْعَبْدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَو الْغَدْوةُ، خَيْرٌ مِنْ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا، وَالرَّوْحَةُ يَرُوحُهَا (٢٨٩٤) و (٢٨٩٠) و (٣٢٥٠) و (٣٢٥٠) و (١٨٨١).

#### OOO

### الغريب:

- ١ رِبَاطُ يَوْمٍ فِي سَبِيلِ اللَّهِ: الرباط: بكسر الراء، وفتح الباء الموحدة الخفيفة، هو ملازمة المكان الَّذِي بين المسلمين والكفار، لحراسة المسلمين منهم.
- ٢ سَوْط: بفتح السين وسكون الواو: أداة ضرب، فوق القضيب، ودون العصا.
- ٣ الرَّوْحَة: بفتح الراء، السير من الزوال إِلَى الليل. ويراد بها المرة الواحدة.
- ٤ الْغَدْوَة: بفتح الغين: السير فِي أول النهار إِلَى الزوال، ويراد بها المرة الوحدة.

### المعنى الإجمالي:

يبين النّبِيُ عَلَيْهِ فضل المرابطة في سبيل اللّه، بأن ثواب مرابطة يوم خير من الدنيا وما فيها، لما في ذلك من حراسة المسلمين والإقامة في وجوه الأعداء، الذين يتربصون الدوائر والفرص بالمسلمين، فيهجمون عليهم، ولما فيها من المخاطرة بالنفس لحفظ المسلمين وصيانتهم من عدوهم. ثُمَّ يبين عَلَيْهُ حقارة الدنيا

بالنسبة للآخرة ليزهدهم فيها، رغبة فيما عنده، فيرخصوا أنفسهم فِي سبيله وفي سبيل إعزاز دينه. فموضع السوط فيها خير من الدنيا وما فيها؛ لأن هذه فانية، وتلك باقية، ولأن هذه منغصة، وتلك منعمة، ولأن ما فِي هذه من المتاع والنعيم لا يقارن بنعيم تلك الدار، الَّتِي فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر. وثواب الروحة أو الغدوة فِي سبيل اللَّه مرة واحدة، خير من الدنيا وما فيها؛ لما للمجاهد من عظيم الأجر وجزيل الثواب، لأن المجاهدين باعوا أنفسهم الغالية لله تعالى بثواب الجنة، وأرخصوها فِي ابتغاء مرضاته، إعلاء لكلمته، وإظهارًا لدينه، ليغفر لهم ذنوبهم، ويدخلهم جنات تجري من تحتها الأنهار، ومساكن طيبة فِي جنات عدن، ذلك الفوز العظيم.

- ١ فضل الرباط فِي سبيل اللَّه؛ لما فيه من المخاطرة بالنفس، بصيانة
   الإسلام والمسلمين، لذا فإن ثواب يوم واحد خير من الدنيا وما فيها.
- حقارة الدنيا بالنسبة للآخرة؛ لأن موضع السوط من الجنة خير من الدنيا وما فيها. ولو لم يكن بينهما إلَّا أن هذه فانية، وتلك باقية، فإن الرغبة في الباقي، وإن كان خزفًا، خير من الفاني، وإن كان صدفًا. كيف والفانى هو الخزف، والباقي هو الصدف.
- ٣ فضل الجهاد فِي سبيل اللَّه، وعظم ثوابه؛ لأن ثواب الروحة الواحدة أو الغدوة خير من الدنيا وما فيها.
- ٤ رتب هذا الثواب العظيم على الجهاد؛ لما فيه من المخاطرة بالنفس، طلبًا لرضا اللَّه تعالى، ولما يترتب عليه من إعلاء كلمة اللَّه ونصر دينه، ونشر شريعته لهداية البشر، فهو «ذُرْوَةُ سَنَامِ الْإِسْلَامِ»(١)، كما فِي حديث معاذ بن جبل.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲٦١٦)، وابن ماجه (۳۹۷۳)، وأحمد (۲۱۵۱۱)،(۲۱۵٤۲)،(۲۱۵۲۳).

## الحديث الأربعمائة

(٤٠٠) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «انْتَدَبَ اللَّهُ - وَلُمُسْلِمٍ: تَضَمَّنَ اللَّهُ - لِمَنْ خَرَجَ فِي سَبِيلِهِ، لَا يُخْرِجُهُ إِلَّا جِهَادٌ فِي سَبِيلِي، وَلُمُسْلِمٍ: تَضَمَّنَ اللَّهُ - لِمَنْ خَرَجَ فِي سَبِيلِهِ، لَا يُخْرِجُهُ إِلَّا جِهَادٌ فِي سَبِيلِي، وَلِيمَانٌ بِي، وَتَصْدِيقٌ بِرَسُولِي، فَهُوَ عَلَيَّ ضَامِنٌ أَنْ أُدْخِلَهُ الْجَنَّةَ، أَوْ أَرْجِعَهُ إِلَى مَسْكَنِهِ اللَّذِي خَرَجَ مِنْهُ، نَائِلًا مَا نَالَ مِنْ أَجْرٍ أَوْ غَنِيمَةٍ». (البخاري (٣١) و مُسلم (١٨٧٦)).

#### OOO

## الغريب:

- ١ إلّا جِهَادٌ: مرفوع، هو وما بعده. وقد جاء منصوبًا فِي (صحيح مسلم)
   على أنه مفعول لأجله، أي لا يخرجه الخروج إلّا للجهاد.
- ٢ ضَامِن : بمعنى مضمون، نحو عيشة راضية، أي مرضية، فهو فاعل بمعنى مفعول.
- ٣ أَوْ أَرْجِعَهُ: بفتح الهمزة، وكسر الجيم، ونصب العين. لأن ماضيه ثلاثي، بدليل: ﴿ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ﴾ [المؤمنون: ١٩٥] بوصل الهمزة. وأما كونه منصوبًا، فلأنه معطوف على قوله (أَنْ أُدْخِلَهُ الْجَنَّةَ).
- ٤ مِنْ أَجْرٍ أَوْ غَنِيمَةٍ: (أو) بمعنى (الواو). وقد رواها أبو داود (بالواو) وفي بعض طرق (مسلم) أيضًا. وعليه فيكون الغازي الغانم يرجع بالأجر أيضا.
- ٥ انْتَدَبَ اللَّهُ: قَالَ ابن الأثير: ندبته فانتدب، أي بعثته فانبعث، ودعوته فأجاب.

### المعنى الإجمالي:

ضمن اللَّه تعالى والتزم - كرمًا منه وفضلًا - أن من خرج يقاتل في سبيله مخلصًا نيته عَنِ الأغراض الدنيوية، من غنيمة، أو عصبية، أو شجاعة، أو حب

للشهرة، أو الذكر، بل لمجرد الإيمان بالله تعالى الَّذِي وعد المجاهدين بالمثوبة، وتصديقًا برسله الذين بلغوا عنه وعده الكريم، فالله ضامن له دخول الجنة، إن قتل أو مات في سبيله، أو يرجعه إلى مسكنه وأهله نائلًا الأجر العظيم، أو حاصلًا له الحسنيان؛ الأجر والغنيمة. والله لا يخلف الميعاد.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ جود اللَّه تعالى وكرمه، إذ ألزم نفسه بهذا الجزاء الكبير للمجاهدين.
- ٢ فضل الجهاد في سبيل الله، إذ تحقق ربحه العظيم. فإما الشهادة العظمى التي تنيل صاحبها المقامات العالية مع النبيين والصديقين، وإما الرجوع إلى مسكنه بجزيل الحسنات، وتكفير السيئات. وإن كان معه غنيمة فذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.
- ٣ قال ابن دقيق العيد: فيه دليل على أنه لا يحصل هذا الثواب إلا لمن صحت نيته وخلصت من شوائب إرادة الأغراض الدنيوية. وَقَالَ الطبري: إذا كان أصل الباعث هو إعلاء كلمة الله فلا يضره ما عرض له بعد ذلك.

## الحديث الواحد بعد الأربعمائة

(٤٠١) ولـ (مسلم): «مَثَلُ الْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ - وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَنْ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِهِ - وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَنْ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِهِ - إِنْ تَوَفَّاهُ - أَنْ يُدْخِلَهُ الْجُنَّةُ، أَوْ يَرْجِعَهُ سَالِلًا مَعَ أَجْرٍ أَوْ غَنِيمَةٍ». (البخاري (٢٧٨٧) ومسلم (١٨٧٨)).

000

### المعنى الإجمالي:

يبين على فضل الجهاد الخالص لوجه الله تعالى، بأن من جاهد فِي سبيله لقصد الجهاد وإعلاء كلمة الله تعالى والله مطلع على سرائره فيعلم المخلص من غيره وأجره كأجر الَّذِي أحيا ليله بالقيام، ونهاره بالصيام؛ لأن المجاهد لا يزال في عبادة في قيامه وقعوده، وسيره وإقامته، ويقظته ونومه، فهو في عبادة مستمرة، لا يدركه إلَّا الَّذِي شغل وقته كله بالعبادة، مع فرق ما بين العبادة القاصرة، كالصلاة، والصيام، والعبادة المتعدي نفعها، كالجهاد. فهذا الَّذِي خرج مجاهدًا في سبيل الله بإخلاص، قد كفل الله له الجنة إن قتل أو مات في سبيله، أو الرجوع بالأجر والغنيمة.



## الحديث الثاني بعد الأربعمائة

(٤٠٢) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَا مِنْ مَكْلُومٍ يُكْلَمُهُ يَدْمَى، اللَّوْنُ لَوْنُ الدَّمِ، مَكْلُومٍ يُكْلَمُهُ يَدْمَى، اللَّوْنُ لَوْنُ الدَّمِ، وَلَلِّيعُ رِيعُ الْمِسْكِ». (البخاري (٢٣٧) و (٢٨٠٣) و (٥٥٣٣) ومسلم (١٨٧٦)).

#### 000

### الغريب:

- مَكْلُوم: بفتح الميم وسكون الكاف، اسم مفعول من (كلم) و(الكلم) الجرح. فمعناه: مجروح.

### المعنى الإجمالي:

يبين النَّبِيُّ عَلَيْهُ فضل الجهاد فِي سبيل اللَّه تعالى وما ينال صاحبه، من حسن المثوبة، بأن الَّذِي يجرح فِي سبيل اللَّه فيقتل أو يبرأ، يأتي يوم القيامة على رءوس الخلائق بوسام الجهاد والبلاء فيه، إذ يجيء بجرحه طريًّا، فيه لون الدم، وتتضوع منه رائحة المسك. فقد أبدله اللَّه تعالى بهوان أذى الأعداء شرف الفخر والعزة على أنظار الأولين والآخرين، وبإراقة دمه أن أبدله مسكًا، يتأرج شذاه، وتفوح ريحه الزكية. والله ذو الفضل العظيم.

- ١ فيه فضل الجهاد، وقد كثرت فضائله، وتعدد ثوابه، لما فيه من عز
   الإسلام.
- ٢ فضل الشهادة في سبيل الله، وكيف يجازي صاحبها، وفيه فضل الجراحة في سبيل الله، فهي أثر من طاعته ومجاهدة أعدائه.
  - ٣ هذا الفضل والفخر، الَّذِي يتميز به المجروح يوم القيامة.

## الحديث الثالث بعد الأربعمائة

(٤٠٣) عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «غَدْوَةٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ رَوْحَةٌ خَيْرٌ مِمَّا طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ وَغَرَبَتْ». (مسلم (۱۸۸۳)).

#### 

## الحديث الرابع بعد الأربعمائة

(٤٠٤) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «غَدْوَةٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ رَوْحَةٌ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا». (البخاري (٢٧٩٢) و (٢٧٩٦) و (٦٥٦٨) ومسلم (١٨٨٠)).

#### OOO

### المعنى الإجمالي:

تقدم معنى هذين الحديثين اللذين أبانا فضل الجهاد القليل في سبيل الله، فكيف بالكثير، ومصابرة الأعداء؟! وينبغي أن يعلم أن طلب العلم الشرعي نوع عظيم من الجهاد في سبيل الله، وأن الانتصار للحق، ودحض حجج الزنادقة والملحدين والغربيين المبشرين الذين يحاربون الإسلام، ويريدون القضاء عليه، هو من أعظم الجهاد في سبيل الله. فالقصد من الجهاد إظهار الإسلام ونصره، فَكَبْتُ هؤلاء من الجهاد الكبير العظيم. اللهم وفق المسلمين لنصر دينهم، وإعلاء كلمتك.

#### CARC CARC CARC

## الحديث الخامس بعد الأربعمائة

(٤٠٥) عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِلَى حُنَيْنٍ - وَذَكَرَ قِصَّةً - فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: مَنْ قَتَلَ قَتِيلًا لَهُ عَلَيْهِ بَيِّنَةٌ فَلَهُ سَلَبُهُ. قَالَهَا ثَلَاثًا». (البخاري (٤١٤٢) ومسلم (١٧٥١)).

#### 

## الحديث السادس بعد الأربعمائة

(٤٠٦) عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْأَكْوَعِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «أَتَى النَّبِيَّ ﷺ عَيْنٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ - وَهُوَ فِي سَفَرٍ - فَجَلَسَ عِنْدَ أَصْحَابِهِ يَتَحَدَّثُ، ثُمَّ انْفَتَلَ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: اطْلُبُوهُ، وَاقْتُلُوهُ. فَقَتَلْتُهُ، فَنَفَلَنِي سَلَبَهُ». (البخاري (٣٠٥١). وفي رواية «فَقَالَ: مَنْ قَتَلَ الرَّجُلَ؟. فَقَالُوا: ابْنُ الْأُكُوعِ. فقال: لَهُ سَلَبُهُ أَجْمَعُ». (مسلم (١٧٥٤)).

#### $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$

### الغريب:

- سَلَبُهُ: بفتح السين واللام وهي ثياب المقتول وسلاحه ودابته الَّتِي قاتل عليها.

- ١ فيه أن من قتل قتيلًا وأقام على قتله إياه بينة، فله سلبه الَّذِي تقدم تعريفه.
  - ٢ إن السلب للقاتل، سواء قاله قائد الجيش قبل القتال أو بعده.
- ٣ إعطاء القاتل سلب قتيله من باب التشجيع والتحميس على قتال الأعداء.
- ٤ قتل العين الَّذِي يبعثه الأعداء لِيَخْبُرَ المسلمين، ويتعرف على أحوالهم؛
   لأن فِي تركه ضررًا على المسلمين بالإخبار عَنْ حالهم، ومكان الضعف

منهم، والدلالة على ثغراتهم. بخلاف الرسل، فإنهم لا يؤذَون؛ لأنهم دعاة سلام وصلة التئام، وهذا من محاسن الإسلام.

## الحديث السابع بعد الأربعمائة

(٤٠٧) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «بَعَثَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ سَرِيَّةً إِلَى نَجْدِ، فَخَرَجْتُ فِيهَا، فَأَصَبْنَا إِبِلًا وَغَنَمًا، فَبَلَغَتْ سُهْمَانُنَا اثْنَيْ عَشَرَ بَعِيرًا وَنَقَلَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بَعِيرًا بَعِيرًا». (البخاري ٤٣٣٨) ومسلم (١٧٤٩)).

 $\mathbf{o} \mathbf{o} \mathbf{o}$ 

### الغريب:

- ١ سَرِيَّةً: بفتح السين المهملة، وكسر الراء، وتشديد الياء: هي القطعة من الجيش. قَالَ فِي (القاموس) من خمسة إلَى أربعمائة.
  - ٢ سُهْمَانُنا: بضم السين المهملة، جمع (سهم) وهو النصيب.
- ٣ نَفَّلْنا: النفل، بفتح النون والفاء: هو الزيادة يعطاها الغازي، زيادة عَنْ سهمه.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ بعث السرايا لإضعاف العدو، ومفاجأته إذا رأى الإمام ذلك مصلحة.
- ٢ حل الغنيمة للغازين الغانمين، وهذا مما خصت به هذه الأمة المحمدية.
  - ٣ إن السرية إذا كانت مستقلة، ليست تابعة للجيش فغنيمتها لها وحدها.
- ٤ جواز تنفيل الغانمين زيادة على أسهمهم، إذا رأى الإمام ذلك مصلحة.
   ويكون النفل من الخمس، وبعضهم يرى أنه من أصل الغنيمة.

## الحديثُ الثامنُ بعد الأربعمائة

(٤٠٨) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: "إِذَا جَمَعَ اللَّهُ الْأَوَّلِينَ وَالْآخِرِينَ، يُرْفَعُ لِكُلِّ غَادِرٍ لِوَاءٌ، فَيُقَالُ: هَذِهِ غَدْرَةُ فُلَانِ بْنِ فُكَانٍ. (البخاري (٣١٨٨) و (٦١٧٧) و (٦١٧٨) ومسلم (١٧٣٥)).

#### 000

## المعنى الإجمالي:

من ائتمنك على دم، أو عرض، أو سر، أو مال، فخنته فيه فقد غدرته. وأعظم الغدر أن يقع من قائد الجيش حين يؤمن عدوًّا، ثُمَّ يأخذه على غرة وغفلة؛ ولذا فإن على الغادر الخائن، الَّذِي أخفى خيانته، هذا الوعيد الشديد، إذ يجاء به يوم القيامة، وقد رفع له لواء غدرته، فينادى عليه: هذه غدرة فلان، فينشر خزيه، وفضيحته على رءوس الخلائق جزاء ما أخفى من غدر، ومن خيانة.

- ١- تحريم الغدر بالمهادن والمعاهد، وأعظم الغدر أن يقع من قائد الجيش؛ لأن غدرته تنسب إلَى الإسلام، فتشوهه، وتنفر عنه. بخلاف غدر الأفراد، فهي منسوبة إليهم. فإن كان بينه وبين الكفار عهد فخاف نكثهم، أنذرهم بأنه لا عهد لهم، كما قَالَ تعالى: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَانَدُهُم عَلَى سَوَآءً إِنَّ اللّه لَا يُحِبُ الْخَآبِنِينَ ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَانَدُهُم عَلَى سَوَآءً إِنَّ اللّه لَا يُحِبُ الْخَآبِنِينَ ﴿ وَالمَال ١٥٥٠.
- ٢ ويشمل الغدر المتوعد عليه، كل من ائتمنك على دم، أو عرض، أو سر، أو مال فخنته وأخلفت ظنه في أمانتك.
- ٣ هذا الخزي الشنيع والفضيحة الكبرى للغادر يوم القيامة؛ لأنه أخفى غدرته وخيانته، فجوزي بنقيض قصده، وعوقب بتشهيره، وهو أعظم من خيانة من خانك. وقد قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لَا تَخُنْ مَنْ خَانَكَ»(١).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (١٢٦٤)، وأبو داود (٣٥٣٤)، وأحمد (١٤٩٩٨).

## الحديث التاسع بعد الأربعمائة

(٤٠٩) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، «أَنَّ امْرَأَةً وُجِدَتْ فِي بَعْضِ مَغَازِي النَّبِيِّ ﷺ قَتْلَ النِّسَاءِ وَالصِّبْيَانِ». (البخاري مُغَازِي النَّبِيِّ ﷺ قَتْلَ النِّسَاءِ وَالصِّبْيَانِ». (البخاري (٣٠١٤) و (٣٠١٥) ومسلم (١٧٤٤)).

OOO

### ما يستفاد من الحديث:

١ - إن الَّذِي عليه القتل والمقاتلة، هم الرجال المقاتلون من الكفار.

٢ - إن من لم يقاتل من النساء، والصبيان، والشيوخ الفانين، والرهبان، لا يقتلون؛ لأن القتل والقتال لدفع أذى الكفار ووقوفهم في وجه الدعوة إلى الإسلام، ما لم يكن هؤلاء النساء والشيوخ أصحاب رأي ومساعدة على قتال المسلمين، فإذا كانوا كذلك فإنهم يقتلون. وما لم يقتض الرأي رمي الكفار بما يهلكهم عامة كالمدافع، وفيهم نساؤهم وصبيانهم، ولا يمكن تمييزهم عنهم، فيرمون ولو انقتل منهم هؤلاء الضعفاء.

## الحديث العاشر بعد الأربعمائة

(٤١٠) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ عَوْفٍ وَالزُّبَيْرَ بْنَ الْعَوَّامِ شَكَيَا الْقَمْلَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي غَزَاةٍ لَهُمَا، فَرَخَّصَ لَهُمَا فِي قَمِيصِ الْحَرِيرِ، فَرَأَيْتُهُ عَلَيْهِمَا». (البخاري (٢٩٢٠) ومسلم (٢٠٧٦)).

000

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ يؤخذ من قوله: (فَرَخَصَ) ما تقدم من تحريمه الحرير على الذكور.
- ٢ جواز لبسه للحاجة، كالتداوي به عَنِ الحكة أو القمل. وكذلك للتعاظم على الكفار، وإظهار الخيلاء، والعزة والقوة أمامهم؛ لما فيه من مصلحة توهينهم، فيكون مستثنى مما تقدم من التحريم في الأحاديث السابقة.

#### CAR CLAR CLAR

## الحديث الحادي عشر بعد الأربعمائة

(٤١١) عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «كَانَتْ أَمْوَالُ بَنِي النَّضِيرِ مِمَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ ﷺ مِمَّا لَمْ يُوجِفِ الْمُسْلِمُونَ عَلَيْهِ بِخَيْلِ وَلَا رِكَابٍ، وَكَانَتُ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَعْزِلُ نَفَقَةَ أَهْلِهِ سَنَةً ثُمَّ وَكَانَتْ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَعْزِلُ نَفَقَةَ أَهْلِهِ سَنَةً ثُمَّ وَكَانَتْ لِرَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَعْزِلُ نَفَقَةَ أَهْلِهِ سَنَةً ثُمَّ يَجْعَلُ مَا بَقِي فِي الْكُرَاعِ وَالسِّلَاحِ عُدَّةً فِي سَبِيلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ». (البخاري يَجْعَلُ مَا بَقِي فِي الْكُرَاعِ وَالسِّلَاحِ عُدَّةً فِي سَبِيلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ». (البخاري (٢٩٠٤) و (٤٨٨٥) ومسلم (١٧٥٧)).

#### 000

### الغريب:

- ١ بَنِي النَّضِيرِ: بفتح النون وكسر الضاد المعجمة، بعدها مثناة تحتية: إحدى طوائف اليهود الذين سكنوا قرب المدينة، فواعدهم النَّبِيُّ عَلَيْ بعد قدومه، على أن لا يحاربوه، ولا يعينوا عليه. فنكثوا العهد كما هي عادة اليهود، فحاصرهم حتى نزلوا على الجلاء، على أن لهم ما حملت إبلهم غير السلاح.
- ٢ مِمًّا أَفَاءَ اللَّهُ: الفيء: الرجوع، سمي به المال الَّذِي أَخَذُ من الكفار بغير
   قتال؛ لأنه رد لمصالح المسلمين.
  - ٣ لَمْ يُوجِفُ: الإجاف: الإسراع فِي السير.
    - ٤ رِكَابٍ: بكسر الراء: هي الإبل.
- ٥ الكُرَاع: بضم الكاف، وفتح الراء، بعدها ألف، ثُمَّ عين: اسم للخيل.
   قَالَ ابن فارس: فأما تسميتهم الخيل كراعًا فلأن العرب تعبر عَنِ الجسم ببعض أعضائه.

### المعنى الإجمالي:

لما قدم النَّبِيُّ عَلَيْ المدينة مهاجرًا، وجد حولها طوائف من اليهود، فوادعهم

وهادنهم، على أن يبقيهم على دينهم، ولا يحاربوه، ولا يعينوا عليه عدوا. فقتل رجل من الصحابة يقال له (عمرو بن أمية الضمري) رجلين من بني عامر، يظنهما من أعداء المسلمين، فتحمل النّبِيُ عليه دية الرجلين، وخرج إلّى قرية بني النضير يستعينهم على الديتين. فبينما هو جالس في أحد أسواقهم ينتظر إعانتهم، إذ نكثوا العهد وأرادوا اهتبال فرصة قتله. فجاءه الوحي من السماء بغدرهم، فخرج من قريتهم موهمًا لهم وللحاضرين من أصحابه أنه قام لقضاء حاجته، وتوجه إلّى المدينة، فلما أبطأ على أصحابه خرجوا في أثره فأخبرهم بغدر اليهود - قبحهم الله تعالى - وحاصرهم في قريتهم ستة أيام، حتى تم الاتفاق على أن يخرجوا إلى الشام والحيرة وخير. فكانت أموالهم فينًا باردًا، حصل بلا مشقة تلحق المسلمين، إذ لم يوجفوا عليه بخيل ولا ركاب. فكانت أموالهم لله ولرسوله، يدخر منها قوت أهله سنة، ويصرف الباقي في مصالح المسلمين العامة. وأولاها في ذلك الوقت عدة الجهاد من الخيل والسلاح، ولكل وقت ما يناسبه من المصارف للمصالح العامة.

### ما يستفاد من الحديث:

- ان أموال بني النضير صارت فيئًا لمصالح المسلمين العامة، إذ حصلت بلا كلفة ولا مشقة تلحق المسلمين المجاهدين. فكل ما كان مثلها مما تركه الكفار فزعًا من المسلمين، أو صولحوا على أنها لنا، والجزية والخراج، فهو لمصالح المسلمين العامة.
  - ٢ يكون للإمام منه ما يكفيه ويكفي من يمون. والله المستعان.
- ٣ وأن يتحرى الإمام فِي صرف الفيء وبيت مال المسلمين المصالح
   النافعة، ويبدأ بالأهم فالأهم، ولكل وقت ما يناسبه.
- ٤ جواز ادخار القوت، وأنه لا ينافي التوكل على الله تعالى فإن النّبِي عَلَيْهِ
   أعلى المتوكلين، وقد ادخر قوت أهله.

## الحديث الثاني عشر بعد الأربعمائة

(٤١٢) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «أَجْرَى النَّبِيُّ ﷺ مَا ضُمِّرَ مِنُ الْخَيْلِ مِنَ الْحَفْيَاءِ إِلَى ثَنِيَّةِ الْوَدَاعِ، وَأَجْرَى مَا لَمْ يُضَمَّرْ مِنَ التَّنِيَّةِ إِلَى مَسْجِدِ بَنِي زُرَيْقٍ. قَالَ ابْنُ عُمَرَ: وَكُنْتُ فِيمَنْ أَجْرَى». (البخاري (٤٢٠) و (٢٨٦٨) و (٢٨٦٩) و (٢٨٧٠) و (٢٨٧٠)

قال سفيان: من الحفياء إِلَى ثنية الوداع خمسة أميال أو ستة، ومن ثنية الوداع إِلَى مسجد بني زريق، ميل.

#### الغريب:

- ١ مَا ضُمِّرَ: بضم الضاد وكسر الميم المشددة، مبني للمجهول.
   و(المضمرة) هي الَّتِي أعطيت العلف، حتى سمنت وقويت، ثُمَّ قلل لها تدريجيًا، لتخف وتضمر، فتسرع في العدو، وتقوى على الحركة.
- ٢ الْحَفْيَاء: بفتح الحاء وسكون الفاء ثُمَّ ياء فألف ممدودة: مكان خارج المدينة.
- ٣ تَنِيَّةِ الْوَدَاعِ: سميت بذلك؛ لأن المسافر من المدينة يخرج معه إليها المودعون و (الثنية) هي: الطريق فِي الجبل.
- ٤ زُرَيْقٍ: بضم الزاي المعجمة ثُمَّ راء مهملة فياء ثُمَّ قاف: هم بطن من الأنصار.
- ٥ خَمْسَةُ أَمْيَالٍ: الميل نحو كيلو مترين إلا سدسًا، وتقدم فِي مواقيت الإحرام.

### المعنى الإجمالي:

كان النَّبِيُّ ﷺ مستعدًّا للجهاد، قائمًا بأسبابه، عملًا بقوله تعالى: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا السَّطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِدِ، عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾

[الأنفال: ٦٠]، فكان يضمر الخيل ويمرن أصحابه على المسابقة عليها ليتعلموا ركوبها، والكر والفر عليها، ويقدر لهم الغايات الَّتِي يبلغها جريها مضمرة وغير مضمرة، لتكون مُدَرَّبة مَعَلَّمة، وليكون الصحابة على الأهبة مُدَرَّبين؛ ولذا فإنه أجرى المضمرة ما يقرب من ستة أميال، وغير المضمرة، وهي الَّتِي أثقلها السِمَن ميلا. وكان عبد اللَّه بن عمر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أحد شباب الصحابة المتعلمين على فنون الحرب.

- ١ مشروعية التمرن وتعلم الفنون العسكرية، والعلوم الحربية، استعدادًا لمجابهة العدو. وهو يختلف باختلاف الأزمنة، فلكل زمن سلاح وأدوات قتاله، وآلاته وتعاليمه.
- ٢ يحتمل أن تكون المسابقة بعوض أو بغيره، وهي جائزة على كلا الأمرين، وإن كانت مع العوض نوعًا من القمار، ولكن لما كانت مصلحتها عظيمة أبيحت، فإن القاعدة الشرعية تقول: إذا ترجحت المصلحة على المفسدة وغمرتها، اغتفرت المفسدة لذلك.
- ٣ لا يتقيد هذا بإجراء الخيل، فكل ما أعان على قتال الأعداء من الأسلحة والمراكب، فالمغالبة عليه بعوض جائزة؛ لحديث «لَا سَبَقَ الْخُذَ عِوَض إِلَّا فِي نَصْلٍ أَوْ خُفِّ أَوْ حَافِرٍ» (١) وهذا مذهب جمهور العلماء. وألحق شيخ الإسلام ابن تيمية بها مسائل العلم، فتجوز المراهنة عليها وأخذ العوض؛ لأنه من الجهاد، ولقصة أبي بكر مع المشركين.
- إن مثل هذه المسابقة من الرياضة المحمودة الَّتِي تنشط الجسم وتقويه،
   وتعين على الجهاد والقتال، مشروعة محبوبة؛ لأنها نوع عبادة مع النية
   الصالحة، لا ما فتن به الشباب اليوم من هذه الرياضات العديمة النفع،

<sup>(</sup>١) رواه الترمُذي (١٧٠٠)، والنسائي (٣٥٨٦)

العقيمة الخير من (ألعاب الكرة) ونحوها، من الَّتِي لا يجنى منها مرونة ولا علم، مع ما فيها من إضاعة للوقت، وترك للواجبات، وأكل لأموال الناس بالباطل.

٥ - أن يجعل للمسابقة على الخيل والرمي بالبنادق وغيرهما أمد مناسب لهما؛ ولذا فإن النّبِي عَلَيْ جعل للخيل المضمرة الخفيفة القوية، نحو ستة أميال، وللخيل السمان الثقال ميلًا.

## الحديث الثالث عشر بعد الأربعمائة

(٤١٣) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «عُرِضْتُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ (أُحُدٍ) وَأَنَا ابْنُ أَرْبَعَ عَشْرَةَ سَنَةً فَلَمْ يُجِزْنِي فِي الْمُقَاتِلَةِ، وَعُرِضْتُ عَلَيْهِ يَوْمَ الْخَنْدَقِ وَأَنَا ابْنُ خَمْسَ عَشْرَةَ، فَأَجَازَنِي». (البخاري (٢٦٦٤) و (٤٠٩٧) و مسلم (١٨٦٨)).

#### OOO

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ غزوة (أُحد) سنة ثلاث من الهجرة، و(غزوة الخندق) سنة خمس فكان ابن عمر في (غزوة أحد) ابن أربع عشرة سنة، صغيرًا لم يبلغ، فلم يره يطيق القتال، وفي الخندق ابن ست عشرة سنة، فهو كبير مطيق فرده في الأولى، وقبله في الثانية.
- ٢ إن البلوغ يحصل فِي تمام الخامسة عشرة، أو بإنزال المني، أو بنبات عانته، وهو الشعر الخشن حول القبل. هيذا للذكر. وتزيد الأنثى بالحيض، فهو علامة البلوغ أيضًا، عندها.
- ٣ إنه ينبغي للقائد والأمير تفقد رجال جيشه وسلاحهم؛ لأنه أكمل للأهبة والاستعداد، وهو من الحزم المطلوب في القائد. فيرد من لا يصلح من الرجال، كالضعفاء والمرجفين، وما لا يصلح من أدوات القتال، كالأسلحة الفاسدة، ويقبل الصالح من ذلك، ويقيم استعراضًا لهذا القصد.

## الحديث الرابع عشر بعد الأربعمائة

(٤١٤) وَعَنْهُ - يَعْنِي ابْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما - «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَسَّمَ فِي النَّفَلِ لِلْفَرَسِ سَهْمَيْنِ وَلِلرَّجُلِ سَهْمًا». (البخاري (٢٨٦٣) و (٤٢٢٨) ومسلم (١٧٦٢)).

#### OOO

### ما يستفاد من الحديث:

- النَّفَل: بفتح النون والفاء يطلق على الغنيمة كما فِي قوله تعالى: ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْأَنفَالِ قُلِ ٱلْأَنفَالُ لِلَهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [الأنفال: ١] والمراد به الغنيمة. ويطلق على ما يزيده الإمام بعض الغزاة على سهمانهم. والمراد به، فِي هذا الحديث، الغنيمة.
- ٢ أن يجعل للفارس من الغنيمة ثلاثة أسهم، سهم له، وسهمان لفرسه.
   ويجعل سهم واحد لغير الفارس، وهو الماشي، أو الراكب على غير فرس، من بعير، وبغل وغيرهما.
- ٣ هذا التقسيم بعد إخراج ما يلحق الغنيمة من رضْخٍ لغير ذوي الأسهم ونوائبها، وبعد إخراج الخمس منها.

## الحديث الخامس عشر بعد الأربعمائة

(٤١٥) وعنه أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ «كَانَ يُنَفِّلُ بَعْضَ مَنْ يَبْعَثُ مِنَ السَّرَايَا لِأَنْفُسِهِمْ خَاصَّةً، سِوَى قَسْمِ عَامَّةِ الْجَيْشِ». (البخاري (٣١٣٥) ومسلم (١٧٥٠)).

#### OOO

- ١ هذا التنفيل هو غير أسهم المجاهدين، بل زيادة يعطونها نافلة لهم على أسهمهم، حسب ما يرى الإمام والقائد من المصلحة. قَالَ ابن دقيق العيد: وفي الحديث دلالة على أن لنظر الإمام مدخلًا في المصالح المتعلقة بالمال أصلًا وتقديرًا على حسب المصلحة.
- ٢ إعطاء بعض الجيش زيادة على أسهمهم أو تخصيص بعض السرايا
   بزيادة على غيرهم؛ لقصد المصلحة والترغيب والتشجيع.
- ٣ إن هذا فعل النّبِي ﷺ، فهو دليل على أنه لا يخل فِي إخلاصهم، ولا ينقص من أجرهم، ما دام أن المقصد الأول من الجهاد والمخاطرة هو إعلاء كلمة اللّه تعالى.
- ع قال ابن دقيق العيد: وللحديث تعلق بمسائل الإخلاص في الأعمال وما يضر من المقاصد الداخلة فيها وما لا يضر، وهو موضع دقيق المأخذ، ووجه تعلقه به أن التنفيل للترغيب في زيادة العمل والمخاطرة والمجاهدة، وفي ذلك مداخلة لقصد الجهاد لله تعالى، إلا أن ذلك لم يضرهم قطعًا لفعل الرسول على ذلك لهم، ففي ذلك دلالة لا شك فيها على أن بعض المقاصد الخارجة عَنْ محض التعبد لا تقدح في الإخلاص، وإنما الإشكال في ضبط قانونها، وتمييز ما يضر مداخلته من المقاصد، وتقتضي الشركة فيه المنافاة للإخلاص، وما لا تقتضيه ويكون تبعًا لا أثر له ويتفرع عنه غير ما مسألة.

وقال الصنعاني: وقد أجمع العلماء على جواز الجمع بين الحج والتجارة، والجمع بين الحج والتجارة، والجمع بين إرادتهما، ونزل فِي ذلك قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُوا فَضَلَا مِن زَلِكَ قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُوا فَضَلَا مِن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَقُولُ رَبَّنَا عَالَىٰ فِي الدُّنيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً ﴾ [البَقرَة: ٢٠٠]، وبين أنه إذا أراد بذلك الثناء فهو مما يقبح، إلَّا أن يكون العمل فِي أصله لله، ثُمَّ أحب بعد ذلك أن يثني عليه، فأظهر الاحتمالين أنه لا بأس بذلك ولا حرج فيه.

## الحديث السادس عشر بعد الأربعمائة

(٤١٦) عَنْ أَبِي مُوسَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ قَيْسٍ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلَاحَ فَلَيْسَ مِنَّا». (البخاري (٧٠٧١) ومسلم (١٠٠)).

000

### المعنى الإجمالي:

يبين النّبِيُّ عَلَيْهُ أن المؤمنين إخوة يتألم بعضهم لألم بعضهم الآخر ويفرح لفرحه، وأن كلمتهم واحدة فهم يد على من عاداهم. فيلزمهم الاجتماع والطاعة لإمامهم، وإعانته على من بغى وخرج عليه؛ لأن هذا الخارج شق عصا المسلمين، وحمل عليهم السلاح، وأخافهم، فيجب قتاله، حتى يرجع ويفيء إلى أمر اللّه تعالى، لأن الخارج عليهم والباغي عليهم، لَيْسَ فِي قلبه لهم الرحمة الإنسانية، ولا المحبة الإسلامية، فهو خارج عَنْ سبيلهم فليس منهم، فيجب قتاله وتأديبه.

### ما يستفاد من الحديث:

- ١ تحريم الخروج على الأئمة، وهم الحكام، ولو حصل منهم بعض المنكر، ما لم يصل إلى الكفر، فإن ما يترتب على الخروج عليهم من إزهاق الأرواح، وقتل الأبرياء، وإخافة المسلمين، وذهاب الأمن، واختلاف النظام، أعظم من مفسدة بقائهم.
- ٢ إذا كان محرمًا فِي حق من يحدث منهم بعض المنكرات، فكيف بحال المستقيمين العادلين؟
  - ٣ تحريم إخافة المسلمين بالسلاح وغيره، ولو على وجه المزاح.

## الحديث السابع عشر بعد الأربعمائة

(٤١٧) عَنْ أَبِي مُوسَى قَالَ: «سُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنِ الرَّجُلِ يُقَاتِلُ شَجَاعَةً، وَيُقَاتِلُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: مَنْ وَيُقَاتِلُ رَيَاءً، أَيُّ ذَلِكَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: مَنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ». (البخاري (١٢٣) و قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ». (البخاري (١٢٣)) و (٢٨١٠) و (٢٨١٠)

OOO

### المعنى الإجمالي:

سأل رجل النَّبِيَّ عَنِ الرجل يقاتل أعداء الدين، ولكن الحامل له على القتال هو إظهار الشجاعة والإقدام أمام الناس، ويقاتل الآخر حمية لقومه، أو لوطنه، ويقاتل الرجل رياء أمام أنظار الناس أنه من المجاهدين في سبيل اللَّه المستحقين للثناء والتعظيم. فأي هؤلاء الَّذِي فِي سبيل اللَّه قتاله؟

فأجاب على بأوجز عبارة وأجمع معنى، وهي: أن من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو اللهي في سبيل الله؛ لأنه قاتل لغرض آخر. والأعمال مترتبة على النيات، في صلاحها وفسادها، وهذا عام في جميع الأعمال فالأثر فيها للنية، صلاحًا وفسادًا، وأدلة هذا المعنى كثيرة.

- ١ إن الأصل فِي صلاح الأعمال وفسادها، النية. فهي مدار ذلك.
- ٢ لذا فإن من قاتل الكفار لقصد الرياء، أو الحمية، أو لإظهار الشجاعة،
   أو لغير ذلك من مقاصد دنيوية فليس في سبيل الله تعالى.
  - ٣ إن الَّذِي قتاله فِي سبيل اللَّه، هو من قاتل لإعلاء كلمة اللَّه تعالى.
- ٤ إذا انضم إلَى قصد إعلاء كلمة اللَّه قصد المغنم فهل يكون فِي سبيل
   اللَّه؟ قَالَ الطبري: لا يضر، وبذا قَالَ الجمهور، ما دام قصد المغنم قد

جاء ضمن النية الصالحة الأولى، وهذا جار فِي جميع أعمال القرب والعبادات. قَالَ تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِن وَالعبادات. قَالَ تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِن رَبِيكُمْ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِن رَبِيكُمْ أَن المِهَا المَعْ المناه وَي سفر الحج. والصحابة رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ خرجوا يوم بدر ورغبتهم فِي عير قريش ﴿ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ اللَّهُ عَنْهُمْ خرجوا يوم بدر ورغبتهم فِي عير قريش ﴿ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ ﴾ [الانقال: ٧].

مدافعة الأعداء عَنِ الأوطان والحرمات، من القتال المقدس. ومن قتل فيه فهو شهيد، كما قال على: «مَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ... إلخ»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲٤۸۰)، ومسلم (۱٤۱)، والترمذي (۱٤۱۸)، والنسائي (٤٠٨٤)، وأبو داود (٤٧٧١)

كتاب لعبق



# تحتاب لعبتق

العتق لغة: بكسر العين، وسكون القاف. قَالَ الأزهري: هو مشتق من قولهم: عتق الفرس إذا سبق ونجا، وعتق الفرخ طار واستقل؛ لأن العبد يتخلص بالعتق ويذهب حيث شاء. وشرعًا: تحرير الرقبة وتخليصها من الرق، وتثبيت الحرية لها. والأصل فيه الكتاب، والسنة، وإجماع الأمة، فأما الكتاب فمثل قوله تعالى: ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ [النِّسَاء: ٩٦]. وأما السنة فكثيرة جدًّا، ومنها ما فِي الصحيحين عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: «مَنْ أَعْتَقَ رَقَبَةً مُسْلِمَةً أَعْتَقَ اللَّهُ بِكُلِّ عُضْوِ مِنْهُ عُضْوًا من النَّارِ، حَتَّى فَرْجُهُ بِفَرْجِهِ»(١) وأحاديث الباب الآتية. وأجمعت الأمة على صحة العتق وحصول القربة به. وهنا مبحثان أحدهما فِي فضله، والثاني فِي موقف الإسلام من الرق والعتق. أما فضله فيكفيك فيه هذا الحديث الصحيح، وما رواه الترمذي عَنْ أبي أمامة وغيره من الصحابة، عَن النَّبيِّ عَلِيْ قَالَ: «أَيُّمَا امْرِئٍ مُسْلِم أَعْتَقَ امْرَءًا مُسْلِمًا كَانَ فِكَاكُهُ مِنَ النَّارِ»(٢). والأحاديث والآثار الحاثة على العتق والمُرَغِّبة فيه كثيرة. وقد جعله اللَّه تعالى أول الكفارات لما فيه من محو الذنوب، وتكفير الخطايا والآثام، والأجر العظيم بقدر ما يترتب عليه من الإحسان. وليس إحسان أعظم من فكاك المسلم من غل الرق، وقيد الملك فبعتقه تكمل إنسانيته بعد أن كان كالبهيمة فِي تصريفها وتدبيرها. فمن أعتق رقبة فقد فاز بثواب اللَّه، والله عنده حسن الثواب.

المبحث الثاني: نعى بعض أعداء الدين الإسلامي إقرار الشريعة الإسلامية الرق الَّذِي هو - فِي نظرهم - من الأعمال الهمجية جملة؛ لذا نحب أن نبين حال الرق فِي الإسلام وغيره، ونبين موقف الإسلام منه بشيء من الاختصار، لأن المقام لم يخصص لهذه البحوث. فالإسلام لم يختص بالرق، بل كان منتشرًا في جميع أقطار

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۷۱۵)، ومسلم (۱۵۰۹)، والترمذي (۱۵٤۱)

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (۱٥٤٧)، وأحمد (۱۷٥٩٧)

الأرض. فهو عند الفرس والروم والبابليين واليونان، وأقره أساطينهم من أمثال (أفلاطون) و (أرسطو). وللرق عندهم أسباب متعددة في الحرب، والسبي والخطف، واللصوصية. بل يبيع أحدهم من تحت يده من الأولاد، وبعضهم يعدون الفلاحين أرقاء. وكانوا ينظرون إلى الأرقاء بعين الاحتقار والازدراء، فكانوا يمتهنونهم في الأعمال القذرة، والأعمال الشاقة. فـ(أرسطوا) من الأقدمين، يرى أنهم غير غلدين، لا في عذاب، ولا في نعيم، بل هم كالحيوانات. والفراعنة استعبدوا بني إسرائيل أشنع استعباد، حتى قتلوا أبناءهم، واستحيوا نساءهم. والأوربيون بعد أن اكتشفوا أمريكا عاملوا الأمريكيين أسوأ معاملة. هذا هو الرق بأسبابه وآثاره، وكثرته في غير الإسلام. ولم نأت إلًا على القليل من شنائعه عندهم. فلننظر الرق في الإسلام.

أولًا: إن الإسلام ضيق مورد الرق، إذ جعل الناس كلهم أحرارًا لا يطرأ عليهم الرق إلّا بسبب واحد: وهو أن يؤسروا وهم كفار مقاتلون مع أن الواجب على القائد أن يختار الأصلح: من الرق، أو الفداء، أو الإطلاق بلا فداء، حسب المصلحة العامة. فهذا هو السبب وحده في الرق، وهو سبب كما جاء في النقل الصحيح، فإنه يوافق العقل الصحيح أيضًا. فإن من وقف في سبيل عقيدتي ودعوتي، وأراد الحد من حريتي، وألب علي وحاربني، فجزاؤه أن أمسكه عندي، ليفسح المجال أمامي وأمام دعوتي. هذا هو سبب الرق في الإسلام، لا النهب، والسلب، وبيع الأحرار واستعبادهم كما هو عند الأمم الأخرى.

ثانيًا: إن الإسلام رفق بالرقيق، وعطف عليه، وتوعد على تكليفه وإرهاقه، فقال عليه : «اتَّقُوا اللَّهَ وَمَا ملَكَتْ أَيْمَانُكُمْ» (١). وَقَالَ عَلَيْ أَيضًا: «لِلْمَمْلُوكِ طَعَامُهُ وَقُوتُهُ، وَلَا يُكَلَّفُ مِنَ الْعَمَلِ مَا لَا يُطِيقُ» (٢) رواه مسلم. بل إن الإسلام رفع من قدر الرقيق حتى جعلهم إخوان أسيادهم. فقد قَالَ عَلَيْ: «هُمْ إِخْوَانُكُمْ وَخَوَلُكُمْ،

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١١٧٥٩).

<sup>(</sup>٢) بلفظ: للمملوك طعامه وكسوته رواه مسلم (١٦٦٢)، وأحمد (٨٣٠٥).

جَعَلَهُمُ اللَّهُ تَحْتُ أَيْدِيكُمْ، فَمَنْ كَانَ أَخُوهُ تَحْتَ يَدِهِ فَلْيُطْعِمْهُ مِمَّا يَأْكُلُ، وَلْيُلْبِسُهُ مِمَّا يَلْبُسُ، وَلَا تُكَلِّفُوهُمْ مَا يَغْلِبُهُمْ، فَإِنْ كَلَّفْتُمُوهُمْ فَأَعِينُوهُمْ "(١) متفق عليه. ورفع من مقامهم عند مخاطبتهم حتى لا يشعروا بالضعة، ولذا قَالَ ﷺ: «لَا يَقُلْ أَحَدُكُمْ: عَبْدِي وَأَمَتِي، وَلْيَقُلْ: فَتَايَ وَفَتَاتِي "(٢). كما أن المقياس فِي الإسلام لكرامة الإنسان فِي الدنيا والآخرة، لا يرجع إِلَى الأنساب والأعراق، وإنما يرجع إِلَى الكفاءات والقيم المعنوية ﴿ إِنَّ أَكْرَمُكُمْ عِندَ اللَّهِ أَلْقَنكُمْ الدُّحِرَاتِ: ١٣].

وقد بلغ شخصيات من الموالي - لفضل علمهم، وقدرتهم - ما لم تبلغه ساداتهم، إذ قادوا الجيوش، وساسوا الأمم، وتولوا القضاء والأعمال الجليلة بكفاءتهم الَّتي هي أصل مجدهم. ومع ما رفعه الشارع من مقام المملوك، فإن له تشوفًا وتطلعًا إِلَى تحرير الرقاب، وفك أغلالهم. فقد حث على ذلك، ووعد عليه النجاة من النار، والفوز بالجنة، وقد تقدم بعض من ذلك. ثُمَّ إنه جعل لتحريرهم عدة أسباب بعضها قهرية وبعضها اختيارية، فمن القهرية أن من جرح مملوكه عتق عليه. فقد جاء في الحديث، «أَنَّ رَجُلًا جَدَعَ أَنْفَ عُلامِهِ، فَقَالَ عَلَيْ: اذْهَبْ فَأَنْتَ عليه. فقد جاء في الحديث، «أَنَّ رَجُلًا جَدَعَ أَنْفَ عُلامِهِ، فَقَالَ عَلَيْ: ومن أعتق نصيب شريكه قهرًا، كما في الحديث «مَنْ أَعْتَقَ ضيبه من مملوك مشترك، عتق نصيب شريكه قهرًا، كما في الحديث «مَنْ أَعْتَقَ وَمَن ملك ذا رحم محرم عليه عتق عليه قهرًا؛ لحديث: «مَنْ مَلَكَ ذَا رَحِم مُحَرَّم فَهُو ومن ملك ذا رحم محرم عليه عتق عليه قهرًا؛ لحديث: «مَنْ مَلَكَ ذَا رَحِم مُحَرَّم فَهُو ومن ملك ذا رحم محرم عليه عتق عليه قهرًا؛ لحديث: «مَنْ مَلَكَ ذَا رَحِم مُحَرَّم فَهُو همزًا» بلنه من السراية الشرعية، والنفوذ القوي الَّذِي لم يجعل في عتقه خيارًا هذا الباب؛ لما له من السراية الشرعية، والنفوذ القوي الَّذِي لم يجعل في عتقه خيارًا ولا رجعة. ثُمَّ إن المشرع - مع حثه على الإعتاق - جعله أول الكفارات في التخلص ولا رجعة. ثُمَّ إن المشرع - مع حثه على الإعتاق - جعله أول الكفارات في التخلص

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٠٥٠)، ومسلم (١٦٦١).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٢٤٩)، وأبو داود (٤٩٧٥)، وأحمد (٩٩٩٥)

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٦٦٧١)

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (۲۵۰۳)، والنسائي (٤٦٩٩)، وأحمد (٦٢٤٣)

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي (١٣٦٥)، وأبو داود (٣٩٤٩)، وابن ماجة (٢٥٢٤)، وأحمد (١٩٦٥٤)

من الآثام، والتحلل من الأيمان. فالعتق هو الكفارة الأولى في الوطء في نهار رمضان، وفي الظهار، وفي الأيمان، وفي القتل.

دين العزة والكرامة والمساواة: فكيف بعد هذا يأتي الغربيون والمستغربون فيعيبون على الإسلام إقراره الرق، ويتشدقون بالحرية والمناداة بحقوق الإنسان، وهم الذين استعبدوا الشعوب، وأذلوا الأمم، واسترقوهم في عقر دارهم وأكلوا أموالهم، واستحلوا ديارهم؟! أفيرفعون رءوسهم، وهم الذين يعاملون بعض الطبقات في بلادهم أدنى من معاملة العبيد؟! فأين مساواة الإسلام مما تفعله أمريكا بالزنوج، الذين لا يباح لهم دخول المدارس، ولا تحل لهم الوظائف، ويجعلونهم والحيوانات سواسية؟! وأين رفق الإسلام وإحسانه، مما يفعله الغرب بأسارى الحرب الذين لا يزالون في المجاهل والمتاهات والسجون المظلمة؟! وأين دولة الإسلام الرحيمة، الَّتِي جعلت الناس على اختلاف طبقاتهم وأديانهم وأجناسهم أمة واحدة في مَا لَهَا وما عَلَيْهَا، مما فعلته (فرنسا) المجرمة بأحرار الجزائر، في بلادهم وبين ذويهم؟! إنها دعاوى باطلة.

بعد هذا، ألم يأن للمصلحين ومحبي السلام أن يبعدوا عَنْ أعينهم الغشاوة، فيراجعوا تعاليم الإسلام بتدبر وإنصاف، ليجدوا ما فيه من سعادة الإنسانية في حاضرها ومستقبلها؟! اللهم انصر دينك، ووفق له الدعاة المصلحين.



## الحديث الثامن عشر بعد الأربعمائة

(٤١٨) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَعْتَقَ شِرْكًا لَهُ فِي عَبْدٍ - فَكَانَ لَهُ مَا يَبْلُغُ ثَمَنَ الْعَبْدِ - قُوِّمَ عَلَيْهِ قِيمَةَ عَدْلٍ فَأَعْطِيَ شُركَاؤُهُ حِصَصَهُمْ وَعَتَقَ عَلَيْهِ الْعَبْدُ، وَإِلَّا فَقَدْ عَتَقَ مِنْهُ مَا عَتَقَ». (البخاري شُركَاؤُهُ حِصَصَهُمْ وَعَتَقَ عَلَيْهِ الْعَبْدُ، وَإِلَّا فَقَدْ عَتَقَ مِنْهُ مَا عَتَقَ». (البخاري (٢٥٢٣) ومسلم (١٥٠١)).

OOO

#### الغريب:

- ١ شِرْكًا لَهُ: بكسر الشين وسكون الراء: أي جزءًا ونصيبًا.
- ٢ عَدْل: بفتح العين وسكون الدال: أي من غير زيادة فِي قيمته، ولا نقصان.

#### المعنى الإجمالي:

للشارع الحكيم الرحيم تشوف إلى عتق الرقاب من الرق، فقد حث عليه، ورغب فيه، وجعله أجل الكفارات وأعظم الإحسان، وجعل له من السراية والنفوذ، ما يفوت على مالك الرقيق رقه بغير اختياره في بعض الأحوال، الَّتِي منها ما ذكر فِي هذا الحديث، وهي أن من كان له شراكة، ولو قليلة فِي عبد، أو أمة، ثمَّ أعتق جزءًا منه، عتق نصيبه بنفس الإعتاق، فإن كان المعتق موسرا بحيث يستطيع دفع قيمة نصيب شريكه عتق العبد كله، نصيبه ونصيب شريكه، وقوم عليه نصيب شريكه بقيمته الَّتِي يساويها وأعطى شريكه القيمة. وإن لم يكن موسرًا بحيث لا يملك قيمة نصيب صاحبه فلا إضرار على صاحبه، فيعتق نصيبه فقط، ويبقى نصيب شريكه رقيقًا كما كان.

#### ما يستفاد من الحديث:

١ - جواز الاشتراك فِي العبد والأمة فِي الملك.

- ٢ إن من أعتق نصيبه عتق عليه، وعتق عليه أيضًا نصيب شريكه إن كان
   موسرا، وقومت عليه حصة شريكه بما يساوي، ودفع له القيمة.
- ٣ إذا لم يكن الشريك المعتق موسرًا فلا يعتق نصيب شريكه. وبعضهم يرى
   أنه يعتق، ويسعى العبد بالقيمة، ويأتي الخلاف فيه.
  - ٤ إنه إن ملك بعض قيمة نصيب شريكه عتق عليه بقدر ما عنده من القيمة.
    - ه تشوف الشارع إِلَى عتق الرقاب؛ إذ جعل للعتق هذه السراية والنفوذ.

## الحديث التاسع عشر بعد الأربعمائة

(٤١٩) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَعْتَقَ شِقْصًا مِنْ مَمْلُوكٍ فَعَلَيْهِ خَلَاصُهُ كُلُّهُ فِي مَالِهِ، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ مَالٌ قُوَّمَ الْمَمْلُوكُ قِيمَةَ عَدْلٍ مِنْ مَمْلُوكٍ فَعَلَيْهِ خَلَاصُهُ كُلُّهُ فِي مَالِهِ، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ مَالٌ قُوَّمَ الْمَمْلُوكُ قِيمَةَ عَدْلٍ ثُمَّ اسْتُسْعِيَ الْعَبْدُ غَيْرَ مَشْقُوقٍ عَلَيْهِ». (البخاري (٢٤٩٢) و (٢٥٠٢) و (٢٥٠٧) و ومسلم (١٥٠٣)).

#### OOO

#### ما يستفاد من الحديث:

معنى هذا الحديث تقدم فِي الَّذِي قبله، إِلَّا أنه زاد تسعية العبد عند إعسار المعتق، وإجمال معناه ما يأتى:

- ١ إن من أعتق شركًا له فِي عبد، وكان له ما يبلغ ثمن العبد عتق عليه
   كله، وقوم عليه حصة شريكه بقدر قيمته.
- ٢ فإن لم يكن له مال عتق العبد أيضًا وطلب من العبد السعي ليحصل للذي لم يعتق نصيبه مباشرة، قيمة حصته، ولا يشق عليه في التحصيل، بل يقدر عليه أصحاب الخبرة قدر طاقته.
- ٣ ظاهر الحديثين، هذا والذي قبله، الاختلاف في عتق العبد كله، مع إعسار مباشر العتق واستسعاء العبد.

الجمع بين الحديثين: دل الحديث الأول في ظاهره على أن من أعتق نصيبه من عبد مشترك، عتق نصيبه. فإن كان موسرًا عتق باقيه وغرم لشريكه قيمة نصيبه. وإن كان معسرًا لم يعتق نصيب شريكه، وصار العبد مبعضًا، بعضه حر، وبعضه رقيق. ودل الحديث الثاني على أن المباشر لعتق نصيبه، إن كان معسرًا عتق العبد كله أيضا، ولكن يستسعى العبد بقدر قيمة نصيب الَّذِي لم يعتق وتعطى له. ذهب إلى الأخذ بظاهر الحديث الأول الأئمة، مالك، والشافعي، وأحمد في المشهور

من مذهبه، وأهل الظاهر. ودليلهم ظاهر الحديث وجعلوا الزيادة فِي الحديث مدرجة، وهي قوله: «فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ مَالٌ قُوَّمَ الْمَمْلُوكُ قِيمَةَ عَدْلٍ ثُمَّ اسْتُسْعِيَ الْعَبْدُ مَشْقُوقٍ عَلَيْهِ». قَالَ ابن حجر فِي (بلوغ المرام): وقيل: إن السعاية مدرجة. قَالَ النسائي: بلغني أن هماماً رواه، فجعل هذا الكلام - أعني الاستسعاء - من قول قتادة وكذا قَالَ الإسماعيلي: إنما هو من قول قتادة، مدرج على ما روى همام. وجزم ابن المنذر، والخطابي بأنه من فتيا قتادة. ولكن قَالَ صاحب شرح البلوغ: وقد رد جميع ما ذكر من إدراج السعاية باتفاق الشيخين على رفعه، فإنهما فِي أعلى درجات الصحيح. ولذا فإنه ذهب إِلى الأخذ بهذه الزيادة الإمام أحمد في إحدى الروايتين عنه، واختارها بعض أصحابه، ومنهم شيخ الإسلام ابن تيمية و ابن القيم وشيخنا عبد الرحمن آل سعدي رحمهم اللَّه تعالى، وجمع بين الحديثين.

وصفة الجمع ما قاله شارح بلوغ المرام: إن معنى قوله في الحديث الأول «وَإِلَّا فَقَدْ عَتَقَ مِنْهُ مَا عَتَقَ»<sup>(۱)</sup> أي بإعتاق مالك الحصة حصته، وحصة شريكه تعتق بالسعاية، فيعتق العبد بعد تسليم ما عليه، ويكون كالمكاتب وهذا هو الَّذِي جزم به البخاري. ويظهر أن ذلك يكون باختيار العبد لقوله: (غَيْر مَشْقُوقٍ عَلَيْهِ). فلو كان ذلك على جهة الإلزام بأن يكلف العبد الاكتساب والطلب حتى يحصل ذلك، لحصل له بذلك غاية المشقة، وهو لا يلزم في الكتابة ذلك عند الجمهور، ولأنها غير واجبة، فهذا مثلها. وإلى هذا الجمع ذهب البيهقي وقال: لا تبقى معارضة بين الحديثين أصلًا. وهو كما قَالَ: إلَّا أنه يلزم منه أن يبقى الرق في حصة الشريك إذا لم يختر العبد السعاية. اهـ.

#### 

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري(۲٤۹۱)، ومسلم(۱۵۰۱).

# باب ببع المدب

المدبر: اسم مفعول، وهو الرقيق الَّذِي عتقه بموت مالكه. سمي بذلك؛ لأن عتقه جعل دبر حياة سيده. أو يكون مشتقًا من التدبير وهو فِي اللغة: النظر فِي عواقب الأمور.

## الحديث العشرون بعد الأربعمائة

(٤٢٠) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «دَبَّرَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ غُلَامًا لَـهُ». (البخاري (٢١٤١) و (٢٤٠٥) و (٢٤١٥) و (٢٤١٥) و (٢٤١٥) و (٢٩١٥) و (٢٩٤٧) و (٩٩٧). وفي لفظ: «بَلَغَ النَّبِيَّ ﷺ أَنَّ رَجُلًا مِنْ أَصْحَابِهِ أَعْتَقَ غُلَامًا لَهُ عَنْ دُبُرٍ لَمْ يَكُنْ لَهُ مَالٌ غَيْرُهُ، فَبَاعَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِثَمَانِمِائَةِ دِرْهَمٍ، ثُمَّ أَرْسلَ بِثَمَنِهِ إِلَيْهِ». (البخاري (٢٩٤٧) ومسلم (٩٩٧)).

 $\mathbf{c} \cdot \mathbf{c}$ 

#### الغريب:

- دُبُر: بضم الدال المهملة وضم الباء الموحدة، وهو نقيض القبل، من كل شيء، والمراد هنا بعد موته.

## المعنى الإجمالي:

علق رجل من الأنصار عتق غلامه بموته، ولم يكن له مال غيره. فبلغ ذلك النبي على الله من العتق من التفريط، وتضييع النفس. فرده وباع غلامه بثمانمائة درهم، أرسل بها إليه، فإن قيامه بنفسه وأهله أولى له وأفضل من العتق، ولئلا يكون عالة على الناس.

#### ما يستفاد من الحديث:

- ١ فيه دليل على صحة التدبير، وهو متفق عليه بين العلماء.
- ٢ إن المدبر يعتق من ثلث المال، لا من رأس المال؛ لأن حكمه حكم الوصية، لأن كلًا منهما لا ينفذ إلّا بعد الموت، وهذا مذهب جمهور العلماء.
- ٣ جواز بيع المدبر مطلقًا للحاجة، كالدين والنفقة، بل أجاز الشافعي وأحمد بيعه مطلقًا للحاجة وغيرها، استدلاً لا بهذا الحديث الّذِي أثبت بيعه فِي صورة من جزئيات البيع، فيكون عامًّا فِي كل الأحوال، وقياسًا على الوصية الّتِي يجوز الرجوع فيها.
- ٤ إن الأولى والأحسن لمن ليس عنده سعة في الرزق أن يجعل ذلك لنفسه ولمن يعول، فهم أولى من غيرهم، ولا ينفقه في نوافل هذه العبادات من الصدقة والعتق ونحوها. أما الذي وسع الله عليه رزقه، فليحرص على اغتنام الفرص بالإنفاق في طرق الخير ﴿ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُوفَ إِلَيْكُمْ وَأَنكُم لَا تُطْلَمُونَ ﴾ [البقية: ٢٧٢].

والحمد لله الّذِي بنعمته تتم الصالحات، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه السابقين إلَى الخيرات.

وبعد فقد تم هذا الشرح المبارك بعون الله تعالى وحمده في ليلة الجمعة المباركة الموافقة ليلة الثامن من شهر رجب المبارك، من عام تسعة وسبعين وثلاثمائة وألف، من هجرة سيد المرسلين على في مكة المكرمة.

وقد شرعت فِي تصنيفه فِي اليوم الخامس من شهر رمضان المبارك عام ١٣٧٦هـ.

ويتخلل عملي فيهِ فترات من مشاغل وإجازات أقضيها فِي عنيزة.

قاله وكتبه عبد اللَّه بن عبد الرحمن بن الشيخ صالح بن حمد بن محمد بن حمد بن إبراهيم بن عبد اللَّه بن الشيخ أحمد آل البسام.

وصلى اللَّه على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.



# فائمنه مصادر تخريج الأحاديث

ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي ترقيم احمد شاكر ترقيم عبد الفتاح أبى غدة ترقيم محيى الدين عبد الحميد ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي طبعه إحياء التراث ترقيم علمي وزمرلي طبعة المدينة المنورة ١٣٨٤ طبعة دار الباز - مكة المكرمة - ١٤١٤ طبعة دار المعرفة - بيروت \_ ١٣٨٦ مكتبة المطبوعات الإسلامية - حلب \_ ١٤٠٦ مكتبة العلوم والحكم الموصل \_ ١٤٠٤ المكتب الإسلامي \_ بيروت \_ ١٣٩٠ دار الكتب العلمية \_ بيروت \_ ١٤١١ دار الريان للتراث \_ القاهرة \_ ١٤٠٧ دار الحرمين \_ القاهرة \_ ١٤١٥ مؤسسة الرسالة \_ بيروت \_ ١٤٠٨ دار الجيل- بيروت \_ ١٩٧٣ مؤسسة الرسالة \_ بيروت \_ ١٤١٤ طبعة دار الفكر \_ بيروت \_ ١٤٠٥ دار الخلفاء للكتاب الإسلامي - الكويت - ١٤٠٦

١- صحيح البخاري ٢- صحيح مسلم ٣- سنن الترمذي ٤- سنن النسائي ٥- سنن أبو داود ٦- سنن ابن ماجه ٧- مسند الإمام أحمد ۸- سنن الدارمي ٩- تلخيص الجبير لابن حجر ١٠- السنن الكبرى للبيهقى ١١ سنن الدارقطني ١٢- شرح سنن النسائي للسيوطي ١٣- المعجم الكبير للطبراني ١٤- صحيح ابن خزيمة ١٥- سنن النسائي الكبري ١٦- مجمع الزوائد ١٧- المعجم الأوسط للطبراني ۱۸- مراسیل أبو داود ١٩– نيل الأوطار ۲۰ صحیح ابن حبان ۲۱- تفسير الطبري ٢٢- الزهد لهناد

## قائمة مصادر تخريج الأحاديث

| دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤١١       | مستدرك الحاكم          | -77           |
|----------------------------------------|------------------------|---------------|
| مكتبة الرشد _ الرياض _ ١٤٠٩            | مصنف ابن أبي شيبة      | -7 8          |
| المكتب الإسلامي ــ بيروت ــ ١٤٠٣       | مصنف عبد الرزاق        | -70           |
| مؤسسة علوم القرآن ــ بيروت ــ ١٤٠٩     | مسند البزار            | - <b>-</b> ۲٦ |
| دار الكتب العلمية ــ بيروت ــ ١٣٩٩     | معاني الآثار للطحاوى   | - <b>TV</b>   |
| دار الفكر ــ بيروت ــ ١٤٠٩             | الكامل لابن عدى        | -71           |
| بيت الأفكار الدولية _ الرياض _ ١٩٩٨    | حجة الوداع لابن حزم    | - ۲ 9         |
| المكتب الإسلامي ــ بيروت ــ ١٤٠٥       | التعليق لابن حجر       | -4.           |
| المكتب الإسلامي ــ بيروت ــ ١٤٠٥       | المعجم الصغير للطبراني | -۳۱           |
| دار الفکر ــ بیروت ــ ۱٤۰۵             | المغني لابن قدامة      | -47           |
| دار البشائر الإسلامية ــ بيروت ــ ١٤٠٩ | الأدب المفرد للبخاري   | -٣٣           |
| دار الكتب العلمية ــ بيروت ــ ١٩٨٧     | التدوين في أخبار قزوين | ٤٣-           |
| دار الوعى ــ حلب                       | المجروحين لابن حبان    | -40           |
| مؤسسة الرسالة ــ بيروت ــ ١٩٨٩         | كنز العمال             | ۳٦-           |
| دار الآفاق الجديدة ــ بيروت            | المحلى                 | -47           |

#### OFFI OFFI

الفهارس

- فهرس الآيات القرآنية
- فهرس الأحايث النبوية
- فهرس المسائل الأصولية
  - فهرس الأعلام
  - فهرس الكتب
  - فهرس الموضوعات



# فهرس لاآيات

| الصفحة                   | الآية | طرف الآية                                                                                                                             |
|--------------------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                          |       | الفَاتِحـــة                                                                                                                          |
| YV•/1                    | 1     | ﴿ بِنْسُــَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾                                                                                              |
| . YV•-Y79/1<br>089-08A/Y | ۲     | ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾                                                                                              |
| YV•/1                    | ٣     | ﴿ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيبِ ﴾                                                                                                            |
| YV•/1                    | ٤     | ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾                                                                                                           |
| YV•/1                    | ٧     | ﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾                                                                                           |
|                          |       | البقرة                                                                                                                                |
| V9/1                     | 77    | ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحْيِءَ أَن يَضْرِبَ مَشَلًا ﴾                                                                             |
| 1/357                    | 75    | ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيتَنَقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّلُورَ ﴾                                                                  |
| 097/1                    | 170   | ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا ﴾                                                                          |
| 170/                     | 177   | ﴿ وَوَضَّىٰ بِهَا ۚ إِبْرَهِ عَمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَبَنِينَ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَى                                                |
| 187/1                    | 184   | ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءً ﴾                                                                 |
| ۱/۹۸۱، ۱۵۰               | 188   | ﴿ قَدْ زَىٰ تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِي ٱلسَّمَآءَ فَلَنُوَلِيَّـنَكَ قِبْلَةً تَرْضَنَهَا فَوَلِّي وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَاءِ |
| 221/1                    | 107   | ﴿ الَّذِينَ إِذَآ أَصَابَتْهُم مُصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لِلَّهِ ﴾                                                                    |

| الصفحة                        | الآية |                                            | طرف الآية                                                |
|-------------------------------|-------|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| ٤٤٨/١                         | 107   | هِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾                          | ﴿ أُوْلَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن زَبِّ               |
| 7/0173 277                    | ۱۷۸   | مُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْفَنْلَيِّ ﴾           | ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُذِبَ عَلَيْكُمْ     |
| ٣١٥/٢                         | 179   | لِي ٱلْأَلْبَانِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ إِ | ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةً يَتَأْوُ              |
| 170/4                         | ١٨٠   | دَكُمُ ٱلْمَوْتُ … ﴾                       | ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَ                    |
| 090/1                         | ۱۸٤   | مِنكُم مّرِيضًا … ﴾                        | ﴿ أَيْنَامًا مَّعْدُودَاتِّ فَمَن كَاكَ                  |
| 017 .0.7/1                    | 140   | نِيهِ ٱلْقُرْءَانُ ﴾                       | ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي ٓ أُنزِلَ إِ                  |
| 00°, £9V-£97/1<br>°, 7/7۸°    | ۱۸۷   | لزَفَثُ إِلَىٰ نِسَآبِكُمْ ۖ ﴾             | ﴿ أُمِلَ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيَامِ أ                    |
| 04/1                          | 119   | هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ﴾                 | ﴿ ﴿ يُسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِـلَةُ قُلُ                 |
| ٤٨٨/٢                         | 19.4  | ، يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْسَنَدُوَأُ    | ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ ٱلَّذِيرَ             |
| <b>470/</b> 7                 | 198   | ۇمىن قىصاڭ ··· ﴾                           | ﴿ اَلنَّهُمْ الْخَرَامُ بِالشَّهْرِ الْخَرَامِ وَالْ     |
| 1/ 460-360 )<br>VII. VII. VII | 197   | نَصِرَتُمْ فَمَا اَسْتَيْسَرَ ﴾            | ﴿ وَأَتِنُوا لَلْحَجَّ وَٱلْمُهُرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أَـٰ |
| 017 6018/7                    | 191   | تَبْتَغُوا فَضًلًا ﴾                       | ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن                          |
| 018/7                         | 7 • 1 | نِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً ﴾            | ﴿ وَمِنْهُم مِّن يَقُولُ رَبَّنَا ءَ                     |
| <b>TAV/</b> T                 | 770   | نَنِكُمُ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم ﴾            | ﴿ لَّا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغِوِ فِي أَيْدَ      |
| 7/ 9.7 , 407                  | 777   | نَّ ثَلَثَنَهَ قُرُوَءً عَزِيرُ ﴾          | ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَتَّرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِ            |
| 7/ ٧٤٢ ، ٢٨٣                  | 779   | رَفٍ أَوْ تَشْرِيحُ بِإِحْسَانُ ٍ﴾         | ﴿ ٱلطَّلَقُ مَرَّتَانَّ فَامْسَاكُ مِمْرًى               |
| 7/ PAI , 777                  | ۲۳۰ ﴿ | هَٰذُ حَتَىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةًۥ ﴾   | ﴿ فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ, مِنْ رَ           |

| الصفحة          | الآية        | طرف الآية                                                                                       |
|-----------------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٨٢ /٢          | 777          | ﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَغَنَ أَجَلَهُنَّ فَأَسِكُوهُنَ بِمَعْرُفٍ                   |
| 1/6/1           | 777          | ﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ ٱللِّسَآءَ فَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ ﴾                     |
| 7. £/Y          | 744          | ﴿ ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَندَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِّ                           |
| Y7Y09/Y         | 778          | ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَبُهَا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ        |
| Y9V. Y90. 187/1 | 747          | ﴿ حَنْفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَلَوَتِ وَٱلصَّكَلَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾                                 |
| 188/1           | 744          | ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَوِجَالًا أَوْ زُكْبَانًا ۚ فَإِذَاۤ أَمِنتُمُ ﴾                             |
| 99/1            | Y00          | ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ءَايَنتِ بَيِّنَتِ ﴿ ﴾                                           |
| £19-£11         | <b>70</b> 7  | ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِّ قَد تَبَيَّنَ ٱلرُّشْدُ مِنَ ٱلْغَيِّ ﴾                           |
| ٢/ ٢٤           | 777          | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَكِ مَا كَسَبْتُمْ ﴾                    |
| ٥٣٠/٢           | <b>۲∨۲ ∢</b> | ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنَهُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَكَّةٌ﴾                           |
| ۸٤ ، ٩ / ٢      | <b>Y</b> V0  | ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوْا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا ﴾                                |
| AA /Y           | <b>Y</b> VA  | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّـٰقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا يَقِيَ مِنَ ٱلرِّيَوْاْ ﴾ |
| ۹۳/۲            | 779          | ﴿ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ ﴾                     |
| ۲/ ۲۵ ، ۸۰۳     | 7.7.7        | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ ﴾                                 |
| 1.1/٢           | ۲۸۳ ۰        | ﴿ وَإِن كُنتُمْ عَلَىٰ سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِبَا فَرِهَنَّ مَّقْبُوضَةٌ ﴾                |
| 009 .0/1        | <b>FA7</b>   | ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَأً لَهَا مَا كَسَبَتْ ﴾                          |
|                 |              | آل عمران                                                                                        |
| ٣٩٨/٢           | ٧٧           | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَنَا قَلِيلًا ﴾               |

| الصفحة                 | الآية | طرف الآية                                                                            |
|------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 187/7                  | 97    | ﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا يُحِبُّونَ ﴾                      |
| 097/1                  | ٩٦    | ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ ﴾                         |
| 7.0,09./1              | . 47  | ﴿ فِيهِ ءَايَكُ ۚ بَيِّنَكُ مَّقَامُ إِبْرَهِيمُ                                     |
| ٤٦٠/١                  | ١٨٠   | ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَبْخُلُونَ بِمَا ءَاتَنَاهُمُ ٱللَّهُ ﴾               |
| ٥٣٠/١                  | ۲۱    | ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةٌ ﴾                        |
|                        |       | النساء                                                                               |
| 1/9/1                  | ٣     | ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا نُقْسِطُوا فِي ٱلْيَنَكِينَ فَانكِحُوا ﴾                    |
| 740/1                  | ٤     | ﴿ وَءَاثُوا ۚ النِّسَآةَ صَدُقَائِهِنَ غِلَةً ۚ فَإِن طِئْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ       |
| 144/4                  | ٧     | ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ ﴾                |
| ٤٧٦/٢                  | ١.    | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ ٱلْمَيْتَنَمَىٰ ظُلْمًا ﴾                     |
| 17/ 2010 , 1001 - 1001 | . 11  | ﴿ يُوصِيكُو اللَّهُ فِي أَوْلَادِكُمُّ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِ ٱلْأَنشَيَيْنَّ ﴾      |
| 17 371 , 771 - 671     | . 17  | ﴿ ﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَكُوكَ أَزْوَجُكُمْ ﴾                                       |
| 7199/7                 | 77    | ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْتُكُمْ أَتُهَكَثُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخُونُكُمْ ﴾                |
| 7 • • 7 • • 7          | 7 8   | ﴿ ﴿ وَالْمُعْصَنَتُ مِنَ النِّسَاءَ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمٌّ ﴾              |
| 1/03, 7/973            | ٣١    | ﴿ إِن تَجْتَنِبُوا كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ ﴾                                 |
| 7/ 77                  | ٤٣    | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقْـَرَبُوا ٱلصَّكَلُوهَ وَٱنتُدِّ سُكَرَى ﴾ |
| 279/7                  | ٤٨٠   | ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ. وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ         |
| ٧٣/١                   | ٦٩    | ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأَوْلَئَتِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ ﴾ |

| الصفحة                 | الآية      | طرف الآية                                                                                           |
|------------------------|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲/ ۲۱ه                 | 97         | ﴿ وَمَا كَاكَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَئًا ﴾                                    |
| <b>70</b> 1/1          | 1.1        | ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن نَقْصُرُوا ﴾                     |
| ۲/ ۱۷۷ – ۱۷۸ ، ۲       | ۱۷٦        | ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَالَةِ ﴾                                       |
|                        |            | المائدة                                                                                             |
| 1/4.1. 1/103           | ۲          | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا يُحِلُّوا شَعَكَيِّرَ ٱللَّهِ ﴾                              |
| 1/ 77 7                | · <b>*</b> | ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْتُمُ ٱلِخَنزِيرِ ﴾                               |
| 1\77, 73, V3,<br>1P-7P | ٦          | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ ﴾                              |
| 7/157, 057             | ٣٨         | ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُوٓا أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا                      |
| ٣١٥/٢                  | ٤٥         | ﴿ وَكَنَّبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ﴾                                      |
| 2/507, 413             | ٤٩         | ﴿ وَأَنِ ٱحْكُمْ بَيْنَهُم بِمَاۤ أَنْزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَنَّبِعُ أَهْوَآءَهُمُ ﴾                  |
| ۱/۸۶۶،۱۹۶،<br>۲/۳،۳۷۱  | ٥٠         | ﴿ أَفَحُكُمُ ٱلْجَهِلِيَةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ ﴾                                 |
| ***                    | ٩.         | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْمَغَثُر وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلأَزْلَمُ ﴾ |
| 478                    | 91         | ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ ﴾                |
| 1/ ٧٨٢ ، ٢/ ١٥٤        | ٩٦         | ﴿ أُحِلَّ لَكُمْمُ صَنْيَدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ. مَتَنَعًا لَكُمْمَ ﴾                             |
|                        |            | الأنعام                                                                                             |
| 7/753                  | 771        | ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِى وَنُشُكِي وَمُحْيَاىَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾                 |

| الصفحة     | الآية | طرف الآية                                                                           |
|------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------|
|            |       | الأعراف                                                                             |
| ۳٦٦ ،٣٠٩/١ | ۳.۱   | ﴿ ﴿ يَبَنِيَ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُرُ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ﴾            |
| 289 697/7  | 77    | ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّذِيَّ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ، وَٱلطَّيِّبَاتِ |
| 001/1      | ۱۳۸   | ﴿ وَجَنُوزُنَا بِبَنِي ۚ إِسْرَءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتَوَا عَلَىٰ قَوْمِ ﴾            |
| ۱/۱۲۰، ۱۲۲ | 7.8   | ﴿ وَإِذَا قُرِى ۚ ٱلْقُدْمَانُ فَأَسْتَمِعُوا لَهُۥ وَأَنصِتُوا ﴾                   |
| 10./1      | ۲٠٥   | ﴿ وَاذْكُر زَبِّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً ﴾                              |
|            |       | الأنفال                                                                             |
| ٥١٢/٢      | ١     | ﴿ ﴿ إِيَّ يَشْنَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ بِنَهِ وَٱلرَّسُولِ ۖ ﴾ |
| ٥١٧/٢      | ٧     | ﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ ٱللَّهُ إِحْدَى ٱلطَّآبِفَنَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ ﴾              |
| ۲۱۰/۱      | ٤٦    | ﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَلَا تَنَزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ ﴾               |
| ٢/ ٣٠ د    | , oA  | ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَأَنْبِذُ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ ﴾    |
| ۲/ ۹۰ د    | ٦٠    | ﴿ وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ ﴾                               |
| 1 1 2 / 7  | ٧٥    | ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْ بَعْدُ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ مَعَكُمْ ﴾            |
|            |       | التوبسية                                                                            |
| 174/1      | ٣     | ﴿ وَأَذَنُّ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ: ۚ إِلَى ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَجَ ٱلْأَكْبَرِ ﴾ |
| ٤٦٢ /١     | ٥     | ﴿ فَإِذَا أَنسَلَخَ ٱلْأَشَّهُرُ ٱلْحُرْمُ فَأَقْنُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ             |
| ٤٨٩/٢      | ٧     | ﴿ كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدٌ عِندَ ٱللَّهِ ﴾                             |
| ۲۰٥/۲      | ٣١    | ﴿ اَتَّخَكَذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَكَنَهُمْ أَرْبَكَابًا ﴾                      |
|            |       |                                                                                     |

| الصفحة         | الآية | طرف الآية                                                                             |
|----------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| £ AV /Y        | ٣٨ ﴿  | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ مَا لَكُورَ إِذَا قِيلَ لَكُورُ ٱنفِرُواْ ﴾       |
| 7V £ /1        | ٤١    | ﴿ اَنْفِـرُواْ خِفَافًا وَثِقَـالًا وَجَنِهِدُواْ بِأَمْوَالِكُمْ ﴾                   |
| ***/*          | ٦٠ ﴿  | ﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْمَـٰمِلِينَ عَلَيْهَا      |
| ٧٣/٢،٢٨٢/١     | ۸٠    | ﴿ ٱسْنَغْفِرْ لَمُمْ أَوْ لَا تَسْتَغُفِرْ لَمُمْ إِن تَسْتَغُفِرْ لَمُمْ ﴾           |
|                |       | يُونس                                                                                 |
| 790/1          | ٥     | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيَّاةً وَٱلْقَمَرَ ثُورًا ﴾                         |
| 44V/X          | ۳٥    | ﴿ ﴿ وَيَسْتَنْكُونَكَ أَحَقُّ هُوِّ قُلْ إِى وَرَقِيَّ إِنَّهُ. لَحَقُّ ﴾             |
| ٤٨٨/٢          | 99    | ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ۚ ﴾               |
|                |       | التحـــل                                                                              |
| £ £ Y / Y      | ٨     | ﴿ وَٱلْخَيْلَ وَٱلْبِعَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً ﴾                    |
| 7.1/1          | ٤٤    | ﴿ بِٱلْبَيْنَتِ وَٱلزُّبُرِّ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ ﴾  |
| ٤٥٣/١          | ٦٥    | ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيبًا مِمَّا رَزَقْتَنَهُمُّ ﴾               |
| <b>TAV /</b> T | 91    | ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَنهَدتُّمْ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلأَيْمَانَ ﴾       |
| 00/1           | 91    | ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجِيعِ ﴾ |
| YVA/Y          | 170   | ﴿ أَذَعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ﴾           |
| 7/57,677,337   | 177   | ﴿ وَإِنْ عَاقِبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۚ ﴾                    |
|                |       | الإســـرَاء                                                                           |
| £ T 9 / T      | 74    | ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ                               |
| 77/1           | ٤٤    | ﴿ نُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَاتُ ٱلسَّبْعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ ﴾                  |
|                |       |                                                                                       |

| الصفحة       | الآية | طرف الآية                                                                                         |
|--------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              |       | الكهف                                                                                             |
| <b>771/1</b> | ٩     | ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَكِ ٱلْكَهْفِ وَالرَّفِيمِ ﴾                                           |
|              |       | طــه                                                                                              |
| ١/٠٥٠، ٣٠٣   | ١٤    | ﴿ إِنَّنِيٓ أَنَا ٱللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي                                   |
|              |       | الحسيج                                                                                            |
| A £ /Y       | ٥     | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِ رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ ﴾                                   |
| ٤٠٥/٢        | 44    | ﴿ ثُمَّ لَيَقْضُوا تَفَتَهُمْ وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ ﴾                                           |
| 787/1        | ٣٦    | ﴿ وَٱلَّذَٰ جَعَلْنَهَا لَكُمْ مِّن شَعَتَهِرِ ٱللَّهِ لَكُوْ فِيهَا خَيْرٌ ﴾                     |
| 0·V/1        | ٧٨    | ﴿ وَجَاهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ مُو ٱجْتَبَاكُمْ ﴾                                     |
|              |       | المؤمنون                                                                                          |
| ٤٩٥/٢        | 99    | ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَآءَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ﴾                               |
|              |       | النور                                                                                             |
| YV 1 /Y      | ٤ ٠   | ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاءَ فَأَجْلِدُوهُمْ |
| TVT-TV1/T    | ٦     | ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرَمُونَ أَزْوَجَهُمْ وَلَرْ يَكُن لَمُّمْ شُهَدَلَهُ ﴾                            |
| Y0 £ /Y      | ٣١    | ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصُدِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ ﴾                 |
| 1/4/4        | ٣٢    | ﴿ وَأَنكِحُواْ ٱلْأَبَعَىٰ مِنكُرْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ ﴾                              |
| ۲/ ۷۱ ، ۱۹۳  | ٣٣    | ﴿ وَلَيْسَتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّى يُغْنِيَهُمُ ٱللَّهُ ﴾                 |
| 14./1        | ٥٨    | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَثُوا لِيَسْتَغَذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمْ              |
|              |       |                                                                                                   |

| الصفحة        | الآية | طرف الآية                                                                                     |
|---------------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۰/۲         | ۳ ﴿   | ﴿ لَا تَجْعَلُواْ دُعَآءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآء بَعْضِكُم بَعْضًا }                  |
|               |       | الفئسسوقان                                                                                    |
| 744/7         | ٦٧    | ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقَثُّرُوا ﴾                           |
|               |       | القصص                                                                                         |
| 7.0/1         | ٥٧٠   | ﴿ وَقَالُواْ إِن نَتَّبِعِ ٱلْمُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَّفَ مِنْ أَرْضِنَا ۚ ﴾                    |
|               |       | الـــرُوم                                                                                     |
| 19./٢         | ۲۱    | ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ؞ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْفَاجًا ﴾                         |
|               |       | لقــــــمَان                                                                                  |
| £ 7 9 / Y     | ١٤    | ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْـهُ أَمُّهُ وَهْنَا عَلَىٰ وَهْنِ ﴾          |
|               |       | السَّجـــدَة                                                                                  |
| <b>TV</b> A/1 | ١     | ﴿ الَّذَ ﴾                                                                                    |
|               |       | الأحزاب                                                                                       |
| £ £ A / Y     | ١٨    | ﴿ ﴿ فَاقَدْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلْمُعَوِّقِينَ مِنكُمْ وَٱلْقَآبِلِينَ لِإِخْوَنِهِمْ هَلُمَّ   |
| 0.4.          | ۲۱    | ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ                                  |
| ٤٠٩/٢         | ۲۳    | ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَلَقُواْ مَا عَلَهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْتِهِ ﴾                 |
| ۲۳۸/۲         | 0 • « | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا ٱحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ٱلَّذِيَّ ءَاتَيْتَ أُجُورَهُنَ ﴾ |
| <b>799/</b> 7 | ०९    | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُل لِّلْأَزْوَجِكَ وَبَنَانِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾          |
|               |       |                                                                                               |

| الصفحة     | الآية      | طرف الآية                                                                                                                                                                                      |
|------------|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            |            | i,                                                                                                                                                                                             |
| 44V / t    | ٣          | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَيْ وَرَبِّي ﴾                                                                                                                 |
|            |            | ٠                                                                                                                                                                                              |
| ٤٠٠/٢      | ۲.         | ﴿ وَشَدَدْنَا مُلْكُهُ, وَءَاتَيْنَكُ ٱلْحِكْمَةَ وَفَصْلَ ٱلْخِطَابِ ﴾                                                                                                                        |
| £ 1 V / Y  | 77         | ﴿ يَكَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾                                                                                                                                      |
|            |            | الزمر                                                                                                                                                                                          |
| 178-777/1  | <b>V</b> 0 | ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَتَهِكَةَ حَآفِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّوَ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ رَبِّوَمُّ وَقُضِى بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ |
|            |            | فُصّلَت                                                                                                                                                                                        |
| £ 1 V / Y  | ۱۲         | ﴿ فَقَضَنْهُنَّ سَبِّعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيِّنِ ﴾                                                                                                                                            |
| 277/7      | ٤٠         | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَكِنَنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا ۖ ﴾                                                                                                                    |
|            |            | الشّــوري                                                                                                                                                                                      |
| 444/4      | 11         | ﴿ فَاطِرُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا ﴾                                                                                                                   |
| 7/1112 277 | ٣٨         | ﴿ وَالَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوْةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾                                                                                               |
| 440/4      | ٤٠         | ﴿ وَجَزَاؤُا سَيِنَةٍ سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا فَمَنْ عَفَى وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ                                                                                                       |
|            |            | الزّخـــؤف                                                                                                                                                                                     |
| Y•/1       | ۲۳         | ﴿ وَكُنَالِكَ مَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِى قَرْيَةٍ مِن نَذِيرٍ﴾                                                                                                                          |
|            |            | 0 2 7                                                                                                                                                                                          |

| طرف الآية                                                                                 | الآية        | الصفحة        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|---------------|
| الحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                   |              |               |
| ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا۟ أَصَّوٰتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيِّ | * *          | 797/1         |
| ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ذَكَّرٍ وَأَنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُو   | ) 1 <b>7</b> | 077/7 .770/1  |
| التجـــم                                                                                  |              |               |
| ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ﴾                                           | 44           | 1/110,795,7/0 |
| الرَّحمــــن                                                                              |              |               |
| ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسْبَانِ ﴾                                                     | ٥            | <b>790/1</b>  |
| الو اقِعــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                              |              |               |
| ﴿ فَأَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَا أَضْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ ﴾                                   | ٨            | ٤٣٦/١         |
| الحسش                                                                                     |              |               |
| ﴿ مَاۤ أَفَآءَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِۦ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ •  | ٧            | 1/173, PAF    |
| الجيمع                                                                                    |              |               |
| ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِـرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾                            | ١.           | ١/٣٩٦، ٢/٥    |
| التغـــابُ                                                                                |              |               |
| ﴿ ٱلَٰهَ يَأْتِكُمُو نَبَوُا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَبْـلُ فَذَاقُواْ وَبَالَ أَمْرِهِمْ | ٥            | TVA/1         |
| ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَن لَن يُبْعَثُوا ۚ قُلْ بَلَىٰ وَرَقِي لَتُبْعَثُنَّ ﴾     | <b>V</b>     | ۳۸۷ /۲        |
| الطّــــلَاق                                                                              |              |               |
| ﴿ ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِذَا طَلَقَتُدُ ٱلنِّسَآءَ فَطَلِّقُوهُنَ لِعِدَّتِهِنَّ     | . 1          | 7\.07.507-707 |
|                                                                                           |              |               |

| الصفحة      | الآية    | طرف الآية                                                                              |
|-------------|----------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| Y09/Y       | ٤        | ﴿ وَٱلَّتِي بَهِيْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُرُ إِنِ ٱرْتَبْتُمُ فَعِدَّتُهُنَّ   |
| Y00/Y       | ٦        | ﴿ أَشَكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُد مِّن وُجْدِكُمُ وَلَا نُضَاَّرُوهُنَّ ﴾          |
|             |          | القـــلَم                                                                              |
| 771         | ١        | ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مَا يَسْطُرُونَ ﴾                                                  |
|             |          | المسدَّثر                                                                              |
| ٤٩٠         | ١        | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُنَدِّرُ ﴾                                                          |
| ٤٩٠         | ۲        | ﴿ قُر نَاتَذِرْ ﴾                                                                      |
|             |          | المــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                |
| 708/1       | ۲.       | ﴿ ﴿ إِنَّ رَبُّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن ثُلُنِّي ٱلَّيْلِ وَنِصْفَهُ ﴾  |
|             |          | الإنســـان                                                                             |
| ***/1       | ١        | ﴿ هَلْ أَنَّى عَلَى ٱلْإِنسَانِ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذَكُورًا ﴾ |
| ٤٠٥/٢       | <b>V</b> | ﴿ يُوفُونَ بِٱلنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ﴾               |
|             |          | المسورسسلات                                                                            |
| ***/1       | ١٦       | ﴿ أَلَةٍ ثُمَّلِكِ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾                                                     |
|             |          | الانشق_اق                                                                              |
| Y           | ١٤       | ﴿ إِنَّهُۥ ظَنَّ أَن لَن يَحُورَ ﴾                                                     |
|             |          | الأعسلي                                                                                |
| 1/17, 1/130 | ١        | ﴿ ۞ سَيْحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾                                                  |
| ٣٩٠/١       | ١٤       | ﴿ قَدْ أَفَلَحَ مَن تَزَكَّى ﴾                                                         |
|             |          |                                                                                        |

| الصفحة              | الآية | طرف الآية                                                                                                                                                   |
|---------------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٩٠/١               | 10    | ﴿ وَذَكَرُ ٱسْمَ رَبِهِۦ فَصَلَّىٰ ﴾                                                                                                                        |
|                     |       | الشّـــمس                                                                                                                                                   |
| 1/227               | ١     | ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُحَنَّهَا ﴾                                                                                                                                |
|                     |       | الليـــــل                                                                                                                                                  |
| 1/221               | ١     | ﴿ وَٱلۡتِلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴾                                                                                                                                |
|                     |       | التّـــين                                                                                                                                                   |
| 1/077               | ١     | ﴿ وَاللِّينِ وَالزَّيْتُونِ﴾                                                                                                                                |
|                     |       | العسسلق                                                                                                                                                     |
| ۲/ ۹۰               | ١     | ﴿ أَقْرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴾                                                                                                                 |
| 77. /Y              | ٤     | ﴿ الَّذِي عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ﴾                                                                                                                             |
| ٣٢٨/٢               | 0     | ﴿ عَلَمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرْ يَعْلَمْ ﴾                                                                                                                    |
| £AV/1               | ٦     | ﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيْطُغَيْنَ ﴾                                                                                                                   |
| £AV/1               | ٧     | ﴿ أَن زَءَاهُ أَسْتَغْنَتَ ﴾                                                                                                                                |
|                     |       | البيتيتة                                                                                                                                                    |
| ٥٨٨/١               | ٥     | ﴿ وَمَا أَمِرُوا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ﴾ |
|                     |       | الكَوثَــر                                                                                                                                                  |
| 1\3A7\.P7\<br>Y\7F3 | ۲     | ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرْ ﴾                                                                                                                             |

|     |     |   |             |            | طرف الآية                        |
|-----|-----|---|-------------|------------|----------------------------------|
|     |     |   | التّصــر    |            |                                  |
| 470 | 14  | ١ |             | لْفَتْحُ ﴾ | ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَأ |
|     |     |   | الإخــــلاص |            |                                  |
| 777 | 1/1 | ١ |             |            | ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَـٰذً ﴾   |

# فهرسس الأحاديث

| الصفحة       | الراوي الأعلى      | رقم الحديث   | طرف الحليث                                   |
|--------------|--------------------|--------------|----------------------------------------------|
|              |                    |              | (همزة الوصل)                                 |
| 7 4 1 7      | عائشة أم المؤمنين  | 479          | ائذني له، فإنه عمك تربت يمينك                |
| ٤٣٥/١        | أم عطية الأنصارية  | 107          | ابدأن بميامنها، ومواضع الوضوء منها           |
| 787/1        | زیاد بن جبیر       | 772          | ابعثها قياما سنة محمد عليا                   |
| 100/٢        | النعمان بن بشير    | <b>Y A Y</b> | اتقوا الله، واعدلوا في أولادكم               |
| <b>41</b>    | عبد الله بن عمر    | 171          | اجعلوا آخر صلاتكم بالليل وترا                |
| <b>457/1</b> | عائشة أم المؤمنين  | 17.7         | اذهبوا بخميصتي هذه إلى أبي جهم               |
| 701/7        | أبو هريرة          | 451          | اذهبوا به فارجموه                            |
| Y07/1        | أبو هريرة          | 94           | ارجع فصل فإنك لم تصل                         |
| 754/1        | أبو هريرة          | 777          | اركبها                                       |
| ۱/ ۷۷۲       | عبد الله بن عمر    | 720          | استأذن العباس بن عبد المطلب على أن يبيت بمكة |
| 0 · · / ٢    | سلمة بن الأكوع     | ٤٠٦          | اطلبوه واقتلوه                               |
| Y01/1        | أنس بن مالك        | 97           | اعتدلوا في السجود، ولا يبسط                  |
| 171/7        | زيد بن خالد الجهني | PAY          | اعرف وكاءها وعفاصها ثم عرفها سنة             |
| ٤٣٥/١        | أم عطية الأنصارية  | 107          | اغسلنها ثلاثًا، أو خمسا، أو أكثر             |
| ٤٣٨/١        | عبد الله بن عباس   | 107          | اغسلوه بماء وسدر، وكفنوه في ثوبين            |

| الصفحة  | الراوي الأعلى              | قم الحديث   | طرف الحديث ر                                          |
|---------|----------------------------|-------------|-------------------------------------------------------|
| 1/7/7   | عبد الله بن عباس           | 797         | اقسموا المال بين أهل الفرائض                          |
| ٤١١/٢   | عبد الله بن عباس           | 770         | اقضه عنها                                             |
| ۲/ ۲۲۳  | أبو هريرة                  | <b>የ</b> ۳۸ | اكتبوا لأبي شاه                                       |
| ٤٩٥/٢   | أبو هريرة                  | ٤٠٠         | انتدب الله لمن خرج في سبيله                           |
| ٣٠١/٢   | عائشة أم المؤمنين          | ۲۳.         | انظرن من إخوانكن، فإنما الرضاعة                       |
|         |                            |             | (همزة القطع)                                          |
| ۲۲۰/۲   | سهل بن أبي حثمة            | ۴۳٥         | أتحلفون وتستحقون                                      |
| 7\ 7\   | جابر بن عبد الله           | ۸۶۲ -       | أتراني ماكستك لآخذ جملك                               |
| 771/7   | عائشة أم المؤمنين          | ۲.٦         | أتريدين أن ترجعي إلى رفاعة؟                           |
| ۳۷۵/۲   | أنس بن مالك                | 404         | أتي برجل قد شرب الخمر، فجلده<br>بجريدة                |
| ۸٤/١    | أم قيس بنت محصن<br>الأسدية | 70          | أتي بصبي، فبال على ثوبه، فدعا بماء                    |
| V £ / 1 | أبو موسى الأشعري           |             | أتيت النبي صلى الله عليه وسلم، وهو<br>يستاك بسواك رطب |
| ۱/۳/۲   | عائشة أم المؤمنين          | . 787       | أحابستنا هي؟                                          |
| 1/557   | عائشة أم المؤمنين          | ٩٨          | أخبروه أن الله تعالى يحبه                             |
| ٣٧٥/٢   | أنس بن مالك                | 404         | أخف الحدود ثمانون                                     |
| ٥٧/١    | أبو أيوب الأنصاري          |             | إذا أتيتم الغائط فلا تستقبلوا القبلة                  |
| ٤٥٥ /٢  | عدي بن حاتم                | · "*^       | إذا أرسلت كلبك المعلم فاذكر اسم الله                  |

| الصفحة       | الراوي الأعلى                        | رقم الحديث  | طرف الحديث                                |
|--------------|--------------------------------------|-------------|-------------------------------------------|
| £00/Y        | عدي بن حاتم                          | ۳۸٤         | إذا أرسلت كلبك المعلم وذكرت اسم الله      |
| 177/1        | عبد الله بن عمر                      | ٥٨          | إذا استأذنت أحدكم امرأته إلى المسجد       |
| Y9V/1        | عبد الله بن عمر                      | 1.9         | إذا اشتد الحر فأبردوا عن الصلاة           |
| 078/1        | عمر بن الخطاب                        | 19.         | إذا أقبل الليل من ههنا وأدبر النهار       |
| 184/1        | عائشة أم المؤمنين                    | ٥٠          | إذا أقيمت الصلاة، وحضر العشاء،            |
| ٤٥٠/٢        | عبد الله بن عباس                     | ٣٨٢         | إذا أكل أحدكم طعاما فلا يمسح يده          |
| Y 17 / 1 .   | أبو هريرة                            | ٧٦          | إذا أمن الإمام فأمنوا                     |
| 11/٢         | عبد الله بن عمر                      | 789         | إذا تبايع الرجلان فكل واحد منهما بالخيار  |
| 7/ 977       | أنس بن مالك                          | *•٧         | إذا تزوج البكر على الثيب                  |
| <b>TT1/1</b> | أبو هريرة                            | ۱۱۸         | إذا تشهد أحدكم فليستعذ بالله من أربع      |
| ٣١/١         | أبو هريرة                            | ٤           | إذا توضأ أحدكم فليجعل في أنفه ماء         |
| 91/1         | عبد الله بن عمر                      | . "         | إذا توضأ أحدكم فليرقد وهو جنب             |
| 1.4/1        | أبو هريرة                            | 78          | إذا جلس بين شعبها الأربع، ثم جهدها        |
| ۰۰۳/۲        | عبد الله بن عمر                      | ξ• <b>Λ</b> | إذا جمع الأولين والآخرين، يرفع لكل غادر   |
| 79./1        | أبو قتادة الحارث<br>بن ربعي الأنصاري | \• <b>v</b> | إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس<br>حتى يركع |
| ٤٩٠/١        | عبد الله بن عمر                      | \٧0         | إذا رأيتموه فصوموا، وإذا رأيتموه فأفطروا  |
| 114/1        | أبو سعيد الخدري                      | ٦٤          | إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول       |
| ٣٨/١         | أبو هريرة                            | i ٦         | إذا شرب الكلب في إناء أحدكم               |

| الصفحة    | الراوي الأعلى                | رقم الحديث | طرف الحديث                               |
|-----------|------------------------------|------------|------------------------------------------|
| YAT/1     | أبو سعيد الخدري              | 1 • 8      | إذا صلى أحدكم إلى شيء يستره              |
| 110/1     | أبو هريرة                    | ٧٧         | إذا صلى أحدكم للناس فليخفف               |
| ٣١٤/١     | عبد الله بن مسعود            | 117        | إذا قعد أحدكم للصلاة فليقل (التحيات لله) |
| ۳۷۱/۱     | أبو هريرة                    | ١٣٤        | إذا قلت لصاحبك أنصت يوم الجمعة           |
| ۳۸/۱      | عبد الله بن مغفل             | ٦          | إذا ولغ الكلب في الإناء، فاغسلوه         |
| TVT /T    | عبد الله بن عمر              | 419        | أرأيت لو وجد أحدنا امرأته على فاحشة      |
| 080/1     | عائشة أم المؤمنين            | 7          | أرى رؤياكم قد تواطأت في السبع الأواخر    |
| ٤٤١/١     | أبو هريرة                    | ١٥٨        | أسرعوا بالجنازة                          |
| ٣٠٩/٢     | البراء بن عازب               | ٣٣٢        | أشبهت خلقي وخلقي                         |
| 0.1/1     | أبو هريرة                    | 11.        | أطعمه أهلك                               |
| V         | أبو موسى الأشعري             | ۲.         | أع أع، والسواك في فيه، كأنه يتهوع        |
| 747/7     | أنس بن مالك                  | ٣١٠        | أعتق صفية، وجعل عتقها صداقها             |
| 114/1     | جابر بن عبد الله             | ٣٨         | أعطيت خمسا لم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي |
| Y 0 A /Y  | سبيعة الأسلمية               | 410        | أفتاني بأني حللت حين وضعت حملي           |
| 170/1     | عبد الله بن عمرو<br>بن العاص | 78.        | افعل ولا حرج                             |
| TET/1     | أبو هريرة                    | 177        | أفلا أعلمكم شيئا تدركون به               |
| Y N 0 / 1 | عبد الله بن عباس             | 1.0        | أقبلت راكبا على حمار أتان                |
| Y & V / 1 | أنس بن مالك                  | ۹.         | أكان النبي يصلي في نعليه                 |

| الصفحة    | الراوي الأعلى        | رقم الحديث  | طرف الحديث                             |
|-----------|----------------------|-------------|----------------------------------------|
| 2 1 / 7   | عبد الله بن أبي أوفى | 400         | أكفئوا القدور ولا تأكلوا من لحوم الحمر |
| 281/7     | جابر بن عبد الله     | ٣٧٦         | أكلنا زمن خيبر الخيل، وحمر الوحش       |
| ٤٢٤/٢     | أبو بكر الصديق       | <b>*</b> V1 | ألا أنبئكم بأكبر الكبائر               |
| ٢/ ٥٣٤    | النعمان بن بشير      | ۳۷۳         | ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت          |
| ۲/ ۲۷۱    | عبد الله بن عباس     | 794         | ألحقوا الفرائض بأهلها                  |
| ٤٧٢/١     | أبو هريرة            | ١٧٠         | أما شعرت أن عم الرجل صنو أبيه          |
| 7.7/1     | أبو هريرة            | ٧٢          | أما يخشى الذي يرفع رأسه قبل الإمام     |
| 757/7     | أنس بن مالك          | 757         | أمر بقطع أيديهم وأرجلهم، وسمرت         |
| 1 × ٤ / 1 | أنس بن مالك          | 11          | أمر بلال أن يشفع الأذان، ويوتر الإقامة |
| 744/1     | عبد الله بن عباس     | ٨٢          | أمرت أن أسجد على سبعة أعظم             |
| EV9/7     | البراء بن عازب       | 441         | أمرنا رسول الله ﷺ بسبع، ونهانا عن سبع  |
| ٣٨٩/١     | أم عطية الأنصارية    | 127         | أمرنا أن نخرج في العيدين العواتق       |
| 1/075     | عبد الله بن عباس     | 7 £ £       | أمر الناس أن يكون آخر عهدهم بالبيت     |
| 719/1     | عبد الله بن عباس     | 771         | أمرهم النبي ﷺ أن يرملوا الأشواط        |
| 780/1     | علي بن أبي طالب      | 744         | أمرني النبي ﷺ، أن أقوم على بدنه        |
| ٤١٤/٢     | كعب بن مالك          | ٣٦٦         | أمسك عليك بعض مالك فهو خير لك          |
| 174/1     | أبو هريرة            | ٥٧          | إن أثقل الصلاة على المنافقين           |
| ٥٣٣/١     | عبد الله بن عمرو     | 194         | إن أحب الصيام إلى الله تعالى صيام داود |
|           | ابن العاص            |             |                                        |

| الصفحة         | الراوي الأعلى                               | رقم الحديث  | طرف الحديث                                         |
|----------------|---------------------------------------------|-------------|----------------------------------------------------|
| Y • A /Y       | عقبة بن عامر                                | ٣٠٢         | إن أحق الشروط أن توفوا به                          |
| 01/1           | أبو هريرة                                   | ١.          | إن أمتي يدعون يوم القيامة غرا محجلين               |
| 7 \ P \ Y      | عائشة أم المؤمنين                           | ۲۲۲         | إن بعض هذه الأقدام لمن بعض                         |
| 141/1          | عبد الله بن عمر                             | 75          | إن بلالا يؤذن بليل، فكلوا واشربوا                  |
| 7\             | سعد بن أبي وقاص                             | 791         | إنَّ تذر ورثتك أغنياء خير من أن تذرهم              |
| ٢/ ٥٣٤         | النعمان بن بشير                             | ۲۷۲         | إن الحلال بين، وإن الحرام بين                      |
| 117/1          | عائشة أم المؤمنين                           | 44          | إن ذلك عرق                                         |
| <b>۲۷0/</b> ۲  | عبد الله بن عمر                             | ٣٢.         | أن رجلا رمى امرأته وانتفى من ولدها                 |
| 1 • ٤ / ٢      | عائشة أم المؤمنين                           | <b>YV</b> 0 | أن رسول الله صلى الله عليه وسلم،<br>اشترى من يهودي |
| 797/7          | عائشة أم المؤمنين                           | ۲۲۸         | إن الرضاعة تحرم ما يحرم من الولادة                 |
| <b>TTV / 1</b> | عبد الله بن عباس                            | 178         | إن رفع الصوت بالذكر حين ينصرف                      |
| r 1 / P 3 T    | أبـو هـريـــرة وزيــــــ<br>ابن خالد الجهني | 720         | إن زنت فاجلدوها، ثم إن زنت                         |
| 184/4          | عبد الله بن عمر                             | 3.47        | إن شئت حبست أصلها، وتصدقت بها                      |
| o·V/1          | عائشة أم المؤمنين                           | ١٨١         | إن شئت فصم، وإن شئت فأفطر                          |
| 499/1          | عقبة بن عامر                                | 188         | إن الشمس والقمر آيتان                              |
| ٤٠١/١          | عائشة أم المؤمنين                           | 180         | إن الشمس والقمر آيتان                              |
| 00V/1          | صفية أم المؤمنين                            | ۲۰۲         | إن الشيطان يجري من ابن آدم مجري الدم               |
|                |                                             |             |                                                    |

| الصفحة      | الراوي الأعلى         | رقم الحديث    | طرف الحديث                                                       |
|-------------|-----------------------|---------------|------------------------------------------------------------------|
| <b>747/</b> | عمر بن الخطاب         | <b>70</b>     | إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم                                 |
| 777/        | أبو هريرة             | ۳۳۸           | إن الله حبس عن مكة الفيل وسلط                                    |
| ٥٩/٢        | جابر بن عبد الله      | 470           | إن الله ورسوله حرم بيع الخمر                                     |
| ٤٦٠/٢       | رافع بن خديج          | ۳۸۷           | إن لهذه البهائم أوابد كأوابد الوحش                               |
| د ۱/۸۹ه     | أبو شريح خويل         | 317           | إن مكة حرمها الله تعالى يوم خلق                                  |
|             | بن عمرو الخزاعي       |               |                                                                  |
| 97/1        | أبو هريرة             | 7.            | إن المسلم لا ينجس                                                |
| 119/1       | عبد الله بن عمر       | 77            | إن النبي ﷺ قد أنزل عليه الليلة قرآن                              |
| 7.7/1       | عبد الله بن عباس      | . 110         | إن هذا البلد حرمه الله تعالى يوم خلق                             |
| ٤٠٦/١       | أبو موسى الأشعري      | 1 127         | إن هذه الآيات التي يرسلها الله تعالى لا تكون لموت أحد ولا لحياته |
| ٤٥٢/٢       | أبو ثعلبة الخشني      | ۴۸۳           | إن وجدتم غيرها فلا تأكلوا فيها                                   |
| ٣٢٤/٢       | نس بن مالك            | † <b>**</b> * | إن يهوديا قتل جارية على أوضاح                                    |
| 7A7/1 ā     | لصعب بن جثام<br>لليثي |               | إنا لم نرده عليك، إلا أنا حرم                                    |
| ٣٠٩/٢       | لبراء بن عازب         | ۱ ۳۳۲         | أنت أخونا ومولانا                                                |
| 7.9/7       | لبراء بن عازب         | 1 444         | أنت مني وأنا منك                                                 |
| 171/1       | عمران بن حصين         |               | أنزلت آية المتعة في كتاب الله                                    |
| YV          | بو هريرة              | ١٠١           | أنسيت أم قصرت الصلاة؟                                            |
| £44/4       | نس بن مالك            | ٠ .           | أنفجنا أرنبا بمر الظهران                                         |

| الصفحة    | الراوي الأعلى        | رقم الحديث  | طرف الحديث                             |
|-----------|----------------------|-------------|----------------------------------------|
| ٤٦١/١     | عبد الله بن عباس     | 177         | إنك ستأتي قوما أهل كتاب                |
| ٥٠٤/٢     | عبد الله بن عمر      | ٤٠٩         | أنكر النبي ﷺ قتل النساء والصبيان       |
| Y0/1      | عمر بن الخطاب        | 1           | إنما الأعمال بالنيات                   |
| 1/5.7     | أبو هريرة            | ٧٣          | إنما جعل الإمام ليؤتم به               |
| 1/5.7     | عائشة أم المؤمنين    | ٧٤          | إنما جعل الإمام ليؤتم به               |
| 147/1     | رافع بن خدیج         | ۲۸۳         | إنما كان الناس يؤاجرون على عهد         |
| 11./1     | عمار بن ياسر         | ٣٧          | إنما كان يكفيك أن تقول بيديك هكذا      |
| ٣٣١/٢     | أبو هريرة            | 78.         | إنما هو من إخوان الكهان                |
| 7\        | أم سلمة أم المؤمنين  | 414         | إنما هي أربعة أشهر وعشر                |
| 112/4     | عائشة أم المؤمنين    | 797         | إنما الولاء لمن أعتق                   |
| ٤٠٨/٢     | عبد الله بن عمر      | *7*         | إنه لا يأتي بخير (النذر)               |
| 7 • 1 / 7 | أم حبيبة أم المؤمنين | ۳.,         | إنها لو لم تكن ربيبتي في حجري          |
| 70/1      | عبد الله بن عباس     | ١٦          | إنهما ليعذبان، وما يعذبان في كبير      |
| ٢/ ٣٨٤    | عبد الله بن عمر      | <b>44</b> V | إني كنت ألبس هذا الخاتم وأجعل فصه      |
| ٥٥٤/١     | عائشة أم المؤمنين    | 7 • 8       | إني كنت لأدخل البيت للحاجة والمريض فيه |
| 781/1     | أنس بن مالك          | ٨٦          | إني لا آلو أن أصلي بكم كما كان         |
| 1/975     | حفصة أم المؤمنين     | 777         | إني لبدت رأسي، وقلدت هديي              |
| ٥٢٧/١     | عبد الله بن عمر      | 191         | إني لست كهيئتكم، إني أطعم وأسقى        |
|           |                      |             |                                        |

### فهرس الأحاديث

| الصفحة       | الراوي الأعلى                       | رقم الحديث   | طرف الحديث                            |
|--------------|-------------------------------------|--------------|---------------------------------------|
| 727/1        | أبو قلابة عبد الله بن<br>زيد الجرمي | ۸۸           | إني لأصلي بكم وما أريد الصلاة         |
| 11//1        | عمر بن الخطاب                       | 77.          | إني لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع     |
| 1/735        | عائشة أم المؤمنين                   | 7771         | أهدى النبي عِلِي مرة غنما             |
| 040/1        | أبو هريرة                           | 198          | أوصاني خليلي رسول الله ﷺ بثلاث        |
| £ • V / Y    | عمر بن الخطاب                       | 777          | أوف بنذرك                             |
| ٤٥١/١        | عائشة أم المؤمنين                   | ۱٦٣          | أولئك شرار الخلق عند الله             |
| ۳۱۸/۲        | عبد الله بن مسعود                   | 44.8         | أول ما يقضى بين الناس يوم القيامة     |
| 1/175        | عبد الله بن عمر                     | ***          | أول ما يطوف يخب ثلاثة أشواط           |
| 97/7         | أبو سعيد الخدري                     | <b>YVY</b> . | أوه، أوه، عين الربا، لا تفعل          |
| 181/1        | سعد بن إياس                         | ٤٤           | أي الأعمال أحب إلى الله عز وجل        |
| ۲۳۳ /۲       | عقبة بن عامر                        | ٣.٩          | إياكم والدخول على النساء              |
| 744/1        | أبي جمرة نصر بن<br>عمران الضبعي     | 770          | الله أكبر سنة أبي القاسم ﷺ            |
| ۱/۱۷۲        | عبد الله بن عمر                     | 737          | اللهم ارحم المحلقين                   |
| 00/1         | أنس بن مالك                         | 11           | اللهم إني أعوذ بك من الخبث والخبائث   |
| <b>411/1</b> | أبو هريرة                           | 114          | اللهم إني أعوذ بك من عذاب القبر       |
| ۳۲۳/۱        | أبو بكر الصديق                      | 119          | اللهم إني ظلمت نفسي ظلما كثيرا        |
| ٤١١/١        | أنس بن مالك                         | 181          | اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا |

| الصفحة                 | الراوي الأعلى                  | رقم الحديث  | طرف الحديث                                         |
|------------------------|--------------------------------|-------------|----------------------------------------------------|
| Y19/1                  | أبو هريرة                      | <b>v</b> 9  | اللهم باعد بيني وبين خطاياي                        |
| ٤١١/١                  | أنس بن مالك                    | ١٤٨         | اللهم حوالينا ولا علينا                            |
| <b>*</b> 1 <b>V</b> /1 | عبـد الـرحـمـن بـن<br>أبي ليلي | 117         | اللهم صل على محمد وعلى آل محمد                     |
| 171/1                  | أبو هريرة                      | ٥٦          | اللهم صل عليه، اللهم اغفر له                       |
| <b>۲</b> ۷۲/۲          | عبد الله بن عمر                | 419         | الله يعلم أن أحدكم كاذب                            |
| 741/1                  | عبد الله بن عباس               | ٣•٨         | اللهم جنبنا الشيطان                                |
| £91/Y                  | عبد الله بن أبي أوفى           | <b>79</b> A | اللهم منزل الكتاب، ومجري السحاب                    |
|                        |                                |             | (ب)                                                |
| 781/7                  | أنس بن مالك                    | 717         | بارك الله لك، أولم ولو بشاة                        |
| ۲۰۰/۱                  | عبد الله بن عباس               | ٧١          | بت عند خالتي ميمونة                                |
| £ £ V / 1              | أبو موسى عبد الله<br>ابن قيس   | 171         | برئ ﷺ من الصالقة، والحالقة                         |
| 0.7/7                  | عبد الله بن عمر                | ξ • V       | بعث رسول الله ﷺ سرية إلى نجد،                      |
| 079/7                  | جابر بن عبد الله               |             | بلغ النبي ركال الله عن أصحابه أعتق غلاما له عن دبر |
| 11/٢                   | حکیم بن حزام                   |             | البيعان بالخيار ما لم يتفرقا                       |
|                        |                                |             | (ت)                                                |
| 01/1                   | أبو هريرة                      | 1.          | تبلغ الحلية من المؤمن حيث يبلغ الوضوء              |
| 080/1                  | عائشة أم المؤمنين              | Y+1         | تحروا ليلة القدر في العشر الأواخر                  |

| الصفحة        | الراوي الأعلى     | رقم الحديث | طرف الحديث                           |
|---------------|-------------------|------------|--------------------------------------|
| ٣١٤/١         | عبد الله بن مسعود | 117        | التحيات لله، والصلوات، والطيبات      |
| 727/1         | أبو هريرة         | 177        | تسبحون، وتكبرون، وتحمدون دبر كل صلاة |
| ٤٩٦/١         | زید بن ثابت       | 177        | تسحرنا مع رسول الله ﷺ ثم قام         |
| ٤٩٤/١         | أنس بن مالك       | ١٧٦        | تسحروا، فإن في السحور بركة           |
| ٤٩٥/٢         | أبو هريرة         | ٤٠٠        | تضمن الله لمن خرج في سبيله           |
| 7\ 757        | عائشة أم المؤمنين | 401        | تقطع اليد في ربع دينار فصاعدا        |
| 1/ 777        | عبد الله بن عمر   | 444        | تمتع رسول الله ﷺ في حجة الوداع       |
| ٧٩/١          | علي بن أبي طالب   | 77         | توضأ واغسل ذكرك                      |
| ٧٩/١          | علي بن أبي طالب   | 77         | توضأ وانضح فرجك                      |
|               |                   |            | (ث)                                  |
| ٤١/٢ -        | رافع بن خديج      | ۲7.        | ثمن الكلب خبيث ومهر البغي خبيث       |
|               |                   |            | (چ)                                  |
| 7/9/1         | عبد الله بن عمر   | 787        | جمع النبي ﷺ بين المغرب والعشاء       |
|               |                   |            | ( <sub>C</sub> )                     |
| 281/4         | أبو ثعلبة الخشني  | ۳۷۸        | حرم رسول الله ﷺ لحوم الحمر الأهلية   |
| 171/1         | عبد الله بن عباس  | 747        | الحل كله                             |
|               |                   |            | (خ)                                  |
| £ 7 7 / 7 7 3 | عائشة أم المؤمنين | ۸۲۳        | خذي من ماله بالمعروف ما يكفيك        |
| ٦٩/٢          | عائشة أم المؤمنين | <b>Y7V</b> | خذيها واشترطي الولاء، فإنما الولاء   |

| الصفحة          | الراوي الأعلى               | رقم الحديث  | طرف الحديث                                                         |
|-----------------|-----------------------------|-------------|--------------------------------------------------------------------|
| ٤٠٩/١           | عبد الله بن عاصم<br>المازني | 187         | خرج النبي ﷺ يستسقي فتوجه إلى القبلة                                |
| 01*/1           | أبي الدرداء                 | ۱۸۳         | خرجنا مع رسول الله ﷺ في شهر رمضان في حر شديد                       |
| <b>44</b> × / 1 | عائشة أم المؤمنين           | 184         | خسفت الشمس على عهد                                                 |
| ٤٠١/١           | عائشة أم المؤمنين           | 180         | خسفت الشمس على عهد                                                 |
| ٤٠٦/١           | أبو موسى الأشعري            | 187         | خسفت الشمس على عهد                                                 |
| ۳۸۱/۱           | البراء بن عازب              | 144         | خطبنا النبي ﷺ يوم الأضحى بعد الصلاة                                |
| 170/7           | عائشة أم المؤمنين           | <b>YA*</b>  | الخمر من خمس: من العنب                                             |
| ٦٠٩/١           | عائشة أم المؤمنين           | 717         | خمس من الدواب كلهن فاسق                                            |
|                 |                             |             | (6)                                                                |
| 079/7           | جابر بن عبد الله            | 277         | دبر رجل من الأنصار غلاما له                                        |
| 718/1           | عبد الله بن عمر             | 719         | دخل رسول الله ﷺ البيت، وأسامة                                      |
| 714/1           | عبد الله بن عمر             | 414         | دخل رسول الله ﷺ مكة من كداء                                        |
| <b>YY / 1</b>   | عائشة أم المؤمنين           | 19          | دخل عبد الرحمن بن أبي بكر على النبي على النبي وأنا مسندته إلى صدري |
| 711/1           | أنس بن مالك                 | <b>71V</b>  | دخل مكة عام الفتح وعلى رأسه المغفر                                 |
| 18/1            | أم قيس بنت محصن<br>الأسدية  | <b>Yo</b> . | دعا بماء، فنضحه على ثوبه، ولم يغسله                                |
| ٧٥/١            | المغيرة بن شعبة             | ۲۱          | دعهما، فإني أدخلتهما طاهرتين                                       |

| الصفحة  | الراوي الأعلى     | رقم الحديث | طرف الحديث                                                    |
|---------|-------------------|------------|---------------------------------------------------------------|
| 07./1   | عبد الله بن عباس  | ۱۸۸        | دين الله أحق أن يقضى                                          |
|         |                   |            | (5)                                                           |
| T{T}    | أبو هريرة         | 177        | ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء                                    |
| 018/1   | أنس بن مالك       | 110        | ذهب الصائمون اليوم بالأجر                                     |
| ۸٥/٢    | عمر بن الخطاب     | **         | الذهب بالذهب ربا إلا هاء وهاء                                 |
|         |                   |            | (ر)                                                           |
| 784/1   | أبو هريرة         | 777        | رأى رجلا يسوق بدنة، فقال: (اركبها)                            |
| ٤١/١    | عثمان بن عفان     | V          | رأيت النبي ﷺ توضأ نحو وضوئي هذا                               |
| £ 97°/7 | سهل بن سعد        | . ٣٩٩      | رباط يوم في سبيل الله خير من الدنيا                           |
| ٤٣ /٢   | زید بن ثابت       | 771        | رخص لصّاحب العرية أن يبيعها بخرصها                            |
| ٤٦/٢    | أبو هريرة         | 777        | رخص في بيع العرايا في خمسة أوسق                               |
| 197/7   | سعد بن أبي وقاص   | , ۲۹۹      | رد رسول الله ﷺ على عثمان بن مظعون التبتل، ولو أذن له لاختصينا |
| 1/7/1   | عائشة أم المؤمنين | ٦٠         | ركعتا الفجر خير من الدنيا وما فيها                            |
| 09/1    | عبد الله بن عمر   | ۱۳         | رقيت يوما على بيت حفصة فرأيت النبي ﷺ يقضي حاجته مستقبلا       |
| 144/1   | لبراء بن عازب     | ۱ ۸٥       | رمقت الصلاة مع محمد ﷺ                                         |
|         |                   |            | (ز)                                                           |
| YWA /Y  | سهل بن سعد        | TII        | زوجتكها بما معك من القرآن                                     |

| الصفحة        | الراوي الأعلى                   | رقم الحديث | طرف الحديث                                                             |
|---------------|---------------------------------|------------|------------------------------------------------------------------------|
|               |                                 |            | (س)                                                                    |
| 1/77          | أبي جمرة نصر بن<br>عمران الضبعي | 770        | سألت ابن عباس عن المتعة فأمرني بها                                     |
| 440/1         | عائشة أم المؤمنين               | 17.        | سبحانك اللهم وبحمدك اللهم اغفر لي                                      |
| 1/357         | جبير بن مطعم                    | 97         | سمعت النبي ﷺ يقرأ في المغرب بالطور                                     |
| 194/1         | أنس بن مالك                     | ۸۶         | سووا صفوفكم، فإن تسوية الصفوف                                          |
| •             |                                 |            | (ش)                                                                    |
| ٤٠٠/٢         | الأشعث بن قيس                   | ٣٦.        | شاهداك أو يمينه                                                        |
| 187/1         | علي بن أبي طالب                 | ٤٨         | شغلونا عن الصلاة الوسطى                                                |
| <b>7</b> 79/7 | عمر بن الخطاب                   | ٣٣٩        | شهدت النبي ﷺ يقضي فيه بغرة                                             |
| ۲/۲۸۳         | جابر بن عبد الله                | 181        | شهدت مع رسول الله ﷺ الصلاة يوم العيد، فبدأ بالصلاة قبل الخطبة بلا أذان |
|               |                                 | ·          | (ص)                                                                    |
| <b>rov/1</b>  | عبد الله بن عمر                 | 179        | صحبت رسول الله ﷺ، فكان لا يزيد في السفر على ركعتين                     |
| 741/7         | عائشة أم المؤمنين               | 479        | صدق أفلح، ائذني له تربت يمينك                                          |
| ٤١٥/١         | عبد الله بن عمر                 | 189        | صلى بنا رسول الله ﷺ صلاة الخوف                                         |
| 740/1         | مطرف بن عبد الله<br>بن الشخير   | ٨٤ .       | صلى بنا صلاة محمد ﷺ                                                    |
| ۳۸٤/۱ ر       | جندب بن عبد الله البجلي         | 18*        | صلى رسول الله ﷺ يوم النحر                                              |

| الصفحة | الراوي الأعلى           | رقم الحديث | طرف الحديث                           |
|--------|-------------------------|------------|--------------------------------------|
| £7V/1  | جابر بن عبد الله        | 104        | صلى على النجاشي فكنت في الصف         |
| 104/1  | جابر بن عبد الله        | ٥٤         | صلى العصر بعدما غربت الشمس           |
| ٤٣٠/١  | عبد الله بن عباس        | 108        | صلى النبي ﷺ على قبر بعدما دفن        |
| 109/1  | عبد الله بن عمر         | 00         | صلاة الجماعة أفضل من صلاة الفذ       |
| 171/1  | أبو هريرة               | 70         | صلاة الرجل في الجماعة تضعف           |
| ١٧٠/١  | عبد الله بن عمر         | . 09       | صليت مع رسول الله ﷺ ركعتين قبل الظهر |
| 179/1  | نس بن مالك              | 1 1        | صليت خلف النبي ﷺ، وأبي بكر، وعمر     |
| 179/1  | أنس بن مالك             | 1          | صليت مع أبي بكر وعمر وعثمان          |
| ٤٤٥/١  | سمرة بن جندب            | . 17.      | صليت وراء النبي ﷺ على امرأة ماتت     |
| 07./1  | عبد الله بن عباس        | ۱۸۸        | صومي عن أمك                          |
|        |                         |            | (ض)                                  |
| 1/053  | نس بن مالك              | أ ٣٨٨      | ضحى النبي ﷺ بكبشين أملحين أقرنين     |
|        |                         |            | (ط)                                  |
| 1/775  | عبد الله بن عباس        | - 777      | طاف النبي ﷺ في حجة الوداع على بعير   |
|        |                         |            | (6)                                  |
| 107/7  | مبد الله بن عباس        | ۶۸۲ ء      | العائد في هبته، كالعائد في قيئه      |
| 179/7  | ىيد الله بن عمر         | ۲۸۱ ء      | عامل أهل خيبر على شطر ما يخرج        |
| ۲/ ۲۳۲ | حتدب بن عبد الله البجلي | - 787      | عبدي بادرني بنفسه، حرمت عليه دخول    |
| ٤٦٩/١  | بو هريرة                | ١٦٩        | العجماء جبار، والبئر جبار، والمعدن   |

| الصفحة    | الراوي الأعلى                        | رقم الحديث | طرف الحديث                            |
|-----------|--------------------------------------|------------|---------------------------------------|
| 014/4     | عبد الله بن عمر                      | ٤١٥        | عرضت على رسول الله ﷺ يوم أحد          |
| VY / 1    | عائشة أم المؤمنين                    | 19         | عرفت أنه يحب السواك، فقلت: آخذه لك    |
| 001/1     | صفية أم المؤمنين                     | 7.7        | على رسلكما إنها صفية بنت حيي          |
| 1.4/1     | عمران بن حصين                        | ٣٦         | عليك بالصعيد فإنه يكفيك               |
| 011/1     | جابر بن عبد الله                     | 118        | عليكم برخصة الله التي رخص لكم         |
|           |                                      |            | (غ)                                   |
| £99/Y     | أبو أيوب الأنصاري                    | ٤٠٣        | غدوة في سبيل الله أو روحة             |
| £99/Y     | أنس بن مالك                          | ٤٠٤        | غدوة في سبيل الله أو روحة             |
| £ & V / Y | عبد الله بن أبي أوفى                 | ۳۸• .      | غزونا مع رسول الله سبع غزوات          |
|           |                                      |            | (ف)                                   |
| VY /1     | عائشة أم المؤمنين                    | 19         | فأبده رسول الله ﷺ بصره، فأخذت         |
| 789/1     | أبو قتادة الحارث<br>بن ربعي الأنصاري | 91         | فإذا سجد وضعها، وإذا قام حملها        |
| 47 \$ /4  | أنس بن مالك                          | ۳۳٦        | فأمر رسول الله ﷺ أن يرض رأسه          |
| ٤٥٥/٢     | عدي بن حاتم                          | ۳۸٥        | فإن أكل فلا تأكل                      |
| £ • V / Y | عمر بن الخطاب                        | 777        | فأوف بنذرك                            |
| 07V/1     | أبو سعيد الخدري                      | 191        | فأيكم أراد أن يوصل، فليواصل إلى السحر |
| ۱/ ۱۳۹    | عائشة أم المؤمنين                    | ۲۳.        | فتلت قلائد هدي رسول الله ﷺ،           |
| ٤٨١/١     | عبد الله بن عمر                      | 177        | فرض رسول الله ﷺ صدقة الفطر            |

| الصفحة | الراوي الأعلى                 | رقم الحديث   | طرف الحديث                                    |
|--------|-------------------------------|--------------|-----------------------------------------------|
| TV9/1  | عبد الله بن بحينة             | 1.7          | فسجد سجدتين قبل أن يسلم، ثم سلم               |
| 071/1  | عبد الله بن عمرو<br>ابن العاص | 197          | فصم يوما، وأفطر يوما، فذلك                    |
| ۸۸/۱   | أبو هريرة                     | **           | الفطرة خمس: الختان، والاستحداد                |
| 100/7  | النعمان بن بشير               |              | فلا تشهدني إذا فإني لا أشهد على جور           |
| 1/12   | جابر بن عبد الله              | 99           | فلولا صلیت به ﴿سبح اسم ربك الأعلى﴾            |
| ۱/ ۱۲۰ | عبد الله بن عمرو<br>ابن العاص | . <b>78•</b> | فما سئل يومئذ عن شيء قدم ولا أخر              |
| 27373  | أم سلمة أم المؤمنين           | 779          | فمن قضيت له بحق مسلم فإنما هي                 |
| ٣٩٢/٢  | عمر بن الخطاب                 | . <b>TOV</b> | فمن كان حالفا، فليحلف بالله                   |
| VY /1  | عائشة أم المؤمنين             | . 19         | في الرفيق الأعلى                              |
|        |                               |              | (ق)                                           |
| 09/7   | جابر بن عبد الله              | - 770        | قاتل الله اليهود؛ إن الله لما حرم             |
| ۲/ ۲۷٤ | عبد الله بن عباس              | - 491        | قاتل الله اليهود حرمت عليهم الشحوم            |
| 250/1  | طرف بن عبد الله<br>بن الشخير  | ۸٤           | قد ذكرني هذا صلاة محمد ﷺ                      |
| ٦٦٠/١  | عابر بن عبد الله              | ÷ 744        | قدمنا مع رسول الله ﷺ ونحن نقول:<br>لبيك بالحج |
| 010/7  | بد الله بن عمر                | ٤١٦ ء        | قسم في النفل للفرس سهمين                      |
| 117/٢  | عابر بن عبد الله              | ۲۷۸ ج        | قضى النبي ﷺ بالشفعة في كل مال                 |

| الصفحة       | الراوي الأعلى     | وقم الحديث | طرف الحديث و                                                                |
|--------------|-------------------|------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 109/7        | جابر بن عبد الله  | 711        | قضى النبي ﷺ بالعمرى لمن وهبت له                                             |
| 7/157        | عبد الله بن عمر   | ٣0٠        | قطع في مجن قيمته ثلاثة دراهم                                                |
| ٣٤٢/١        | أبو هريرة         | 177        | قل: الله أكبر، وسبحانه الله والحمد لله                                      |
| <b>777/1</b> | جابر بن عبد الله  | ١٣٢        | قم فاركع ركعتين                                                             |
| 197/1        | أنس بن مالك       | ٧٠         | قوموا فلأصل بكم                                                             |
|              |                   |            | (설)                                                                         |
| 98/1         | عائشة أم المؤمنين | 79         | كان إذا اغتسل من الجنابة غسل يديه                                           |
| 780/1        | عبد الله بن بحينة | ٨٩         | كان إذا صلى فرج بين يديه، حتى يبدو                                          |
| 711/1        | البراء بن عازب    | ٧٥         | كان إذا قال سمع الله لمن حمده                                               |
| 240/1        | أبو هريرة         | ۸۳         | كان إذا قام إلى الصلاة يكبر حين يقوم                                        |
| V1/1         | حذيفة بن اليمان   | ١٨         | كان إذا قام من الليل يشوص فاه                                               |
| 1/077        | البراء بن عازب    | 9٧         | كان في سفر، فصلى العشاء الآخرة فقرأ<br>في إحدى الركعتين بـ ﴿التين والزيتون﴾ |
| TOV/1        | عبد الله بن عمر   | 179        | كان لا يزيد في السفر على ركعتين                                             |
| ۳۸۰/۱        | عبد الله بن عمر   | ١٣٨        | كان النبي ﷺ، وأبو بكر، وعمر يصلون العيدين قبل الخطبة                        |
| 171/1        | عائشة أم المؤمنين | ٤١         | كان يأمرني فأتزر، فيباشرني وأنا حائض                                        |
| 174/1        | عائشة أم المؤمنين | 27         | كان يتكئ في حجري وأنا حائض، فيقرأ القرآن                                    |
| <b>701/1</b> | عبد الله بن عباس  | 174        | كان يجمع في السفر بين الظهر والعصر                                          |

| الصفحة       | الراوي الأعلى                              | رقم الحديث | طرف الحديث                                                         |
|--------------|--------------------------------------------|------------|--------------------------------------------------------------------|
| 1/957        | عبد الله بن عمر                            | ١٣٣        | كان يخطب خطبتين وهو قائم، يفصل                                     |
| ٦١/١         | أنس بن مالك                                | 1 &        | كان يدخل الخلاء، فأحمل أنا وغلام                                   |
| £9V/1        | عائشة أم المؤمنين، وأم<br>سلمة أم المؤمنين | ۱۷۸        | كان يدركه الفجر وِهو جنب من أهله                                   |
| 74./1        | عبد الله بن عمر                            | ۸١         | كان يرفع يديه حذو منكبيه إذا افتتح الصلاة                          |
| 1/7/1        | عبد الله بن عمر                            | ٦٥         | كان يسبح على راحلته حيث كان وجهه                                   |
| <b>۲۲۳/1</b> | عائشة أم المؤمنين                          | ۸٠         | كان يستفتح الصلاة بالتكبير، والقراءة بـ ﴿الحمد لله رب العالمين﴾    |
| 1/775        | عروة بن الزبير                             | 734        | كان يسير العنق، فإذا وجد فجوة نص                                   |
| 14./1        | عبد الله بن عمر                            | ٥٩ .       | كان يصلي سجدتين خفيفتين بعدما يطلع الفجر                           |
| 18 /1        | عائشة أم المؤمنين                          | ٤٥         | كان يصلي الفجر، فيشهد معه نساء من المؤمنات متلفعات بمروطهن         |
| ۳۰۷/۱        | جابر بن عبد الله                           | . 117      | كان يصلي مع رسول الله العشاء<br>الآخرة، ثم يرجع إلى قومه فيصلي بهم |
| ۲۳٤/۱        | عائشة أم المؤمنين                          | ۱۲۳        | كان يصلي من الليل ثلاثة عشرة ركعة                                  |
| 184/1        | أبو برزة الأسلمي                           | <b>EV</b>  | كان يصلي الهاجرة التي تدعونها الأولى<br>حين تدحض الشمس             |
| 789/1        | بو قتادة الحارث<br>ن ربعي الأنصاري         | f 91<br>:  | كان يصلي وهو حامل أمامة                                            |
| 007/1        | عائشة أم المؤمنين                          | ۲.۳        | كان يعتكف في العشر الأواخر من رمضان                                |
| ٤٩/١         | عائشة أم المؤمنين                          | ٩          | كان يعجبه التيمن في تنعله، وترجله، وطهوره                          |

| الصفحة        | الراوي الأعلى                        | رقم الحديث | طرف الحديث                                                      |
|---------------|--------------------------------------|------------|-----------------------------------------------------------------|
| 1.8/1         | جابر بن عبد الله                     | ٣٥         | كان يفرغ الماء على رأسه ثلاثا                                   |
| 184/1         | أبو برزة الأسلمي                     | ٤٧         | كان يقرأ بالستين إلى المائة                                     |
| ن ۱/۲۲۲       | أبو قتادة الحارث بر<br>ربعي الأنصاري | 90         | كان يقرأ في الركعتين الأوليين من صلاة الظهر بفاتحة الكتاب       |
| ۳۷۸/۱         | أبو هريرة                            | ۱۳۷        | كان يقرأ في صلاة الفجر يوم الجمعة                               |
| 1.8/1         | جابر بن عبد الله                     | ٣٥         | كان يكفي من هو أوفى منك شعرا                                    |
| 017/1         | عائشة أم المؤمنين                    | ١٨٦        | كان يكون علي الصوم من رمضان، فما<br>أستطيع أن أقضي إلا في شعبان |
| <b>444</b> /1 | المغيرة بن شعبة                      | 170        | كان ينهى عن قيل وقال، وإضاعة المال                              |
| 008/1         | عائشة أم المؤمنين                    | ۲۰٤        | كانت ترجل النبي ﷺ وهي حائض                                      |
| 1/2/1         | عائشة أم المؤمنين                    | 797        | كانت في بريرة ثلاث سنن                                          |
| Y79/1         | أنس بن مالك                          | ١          | كانوا يفتتحون الصلاة بـ ﴿الحمد لله رب<br>العالمين﴾              |
| 44./4         | سهل بن أبي حثمة                      | ۳۳٥        | کبر کبر                                                         |
| ٤٣٣/١         | عائشة أم المؤمنين                    | 100        | كفن رسول الله ﷺ في ثلاثة أثواب يمانية                           |
| ٤٧١/٢         | عائشة أم المؤمنين                    | ٣٩٠        | كل شراب أسكر فهو حرام                                           |
| 018/1         | أنس بن مالك                          | 110        | كنا مع رسول الله على في سفر، فمنا الصائم ومنا المفطر            |
| <b>79</b>     | زید بن أرقم                          | ١٠٨        | كنا نتكلم في الصلاة، يكلم الرجل                                 |

| الصفحة    | الراوي الأعلى     | رقم الحديث    | طرف الحديث                                                                |
|-----------|-------------------|---------------|---------------------------------------------------------------------------|
| ۳۷٦/۱     | سلمة بن الأكوع    | ۱۳٦           | كنا نجمع مع رسول الله ﷺ إذا زالت الشمس، ثم نرجع فنتتبع الفيء              |
| 0.9/1     | أنس بن مالك       | 144           | كنا نسافر مع النبي الله فلم يعب الصائم على المفطر على الصائم              |
| ۳۷٦/۱     | سلمة بن الأكوع    | 141           | كنا نصلي مع رسول الله على صلاة الجمعة، ثم ننصرف، وليس للحيطان ظل نستظل به |
| ٣٠٠/١     | أنس بن مالك       | 11.           | كنا نصلي مع رسول الله ﷺ في شدة الحر                                       |
| 7/7/7     | جابر بن عبد الله  | . 770         | كنا نعزل والقرآن ينزل                                                     |
| 1/713     | أبو سعيد الخدري   | ۱۷۳           | كنا نعطيها في زمن رسول الله ﷺ صاعا                                        |
| 140/4     | رافع بن خديج      | , ۲۸۲         | كنا نكري الأرض على أن لنا هذه                                             |
| vv / \    | حذيفة بن اليمان   | . 77          | كنت مع النبي ﷺ فبال وتوضأ ومسح                                            |
| 1 • 1 / 1 | عائشة أم المؤمنين | . 44          | كنت أغسل الجنابة من ثوب رسول الله ﷺ                                       |
| 171/1     | عائشة أم المؤمنين | ٤١ ء          | كنت أغتسل أنا ورسول الله ﷺ من إناء                                        |
| YAV / 1   | عائشة أم المؤمنين | ٠ ١٠٦         | كنت أنام بين يدي رسول الله ﷺ                                              |
| T.V/T     | عقبة بن الحارث    | = <b>٣</b> ٣1 | كيف وقد زعمت أن قد أرضعتكما                                               |
| 789/1     | بو أيوب الأنصاري  | 1 740         | كيف كان رسول الله ﷺ يغسل رأسه،                                            |
|           |                   |               | (ل)                                                                       |
| 010/1     | عبد الله بن عمر   | e 711         | لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك                                     |
| ٥٨٥/١     | مبد الله بن عمر   | e 711         | لبيك وسعديك، والخير بيديك                                                 |

| الصفحة        | الراوي الأعلى                         | رقم الحديث | طرف الحديث                                                    |
|---------------|---------------------------------------|------------|---------------------------------------------------------------|
| 190/1         | النعمان بن بشير                       | 79         | لتسون صفوفكم أو ليخالفن الله بين وجوهكم                       |
| ۲/ ۱۰ د       | النعمان بن بشير                       | 478        | لتمش، ولتركب                                                  |
| 70/1          | عبد الله بن عباس                      | ١٦         | لعله يخفف عنهما ما لم ييبسا                                   |
| ٤٥٣/١         | عائشة أم المؤمنين                     | 178        | لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور                          |
| ٤٠٢/٢         | ثابت بن الضحاك                        | 471        | لعن المؤمن كقتله                                              |
| 1/075         | عبد الله بن عمر                       | 778        | لم أر النبي صلى الله عليه وسلم يستلم<br>من البيت إلا          |
| 144/1         | أبي جحيفة وهب<br>ابن عبد الله السوائي | 77         | لم يزل يصلي ركعتين حتى رجع إلى المدينة                        |
| 1/405         | جابر بن عبد الله                      | 777        | لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما أهديت                        |
| TOA/Y         | أبو هريرة                             | 789        | لو أن رجلا اطلع عليك بغير إذنك                                |
| 1 \ 2 \ 7     | عبد الله بن عباس                      | 797        | لو أن الناس غضوا من الثلث إلى الربع                           |
| <b>790/</b> 7 | أبو هريرة                             | 401        | لو قال: إن شاء الله لم يحنث                                   |
| 180/1         | عبد الله بن عباس                      | ٤٩         | لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالصلاة                          |
| 191/1         | أنس بن مالك                           | ٦٧ ،       | لولا أني رأيت رسول الله صلى الله علي وسلم وسلم يفعله ما فعلته |
| ۲/ ۱۳3        | عبد الله بن عباس                      | 477        | لو يعطى الناس بدعواهم لادعى ناس                               |
| YA1/1         | أبو جهيم بن الصمة<br>الأنصاري         | 1.4        | لو يعلم المار بين يدي المصلي ماذا علي                         |
| 7/937         | عبد الله بن عمر                       | 717        | ليراجعها، ثم يمسكها حتى تطهر                                  |

| الصفحة                      | الراوي الأعلى                                                                       | رقم الحديث                     | طرف الحديث                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| £7V/1                       | أبو هريرة                                                                           | ۱٦٨                            | ليس على المسلم في عبده ولا فرسه                                                                                                                                                     |
| ٤٠٢/٢                       | ثابت بن الضحاك                                                                      | ٣٦١                            | ليس على رجل نذر فيما لا يملك                                                                                                                                                        |
| ٤٦٤/١                       | أبو سعيد الخدري                                                                     | ١٦٧                            | ليس فيما دون خمسة أواق صدقة                                                                                                                                                         |
| 707/7                       | فاطمة بنت قيس                                                                       | 318                            | ليس لك عليه نفقة                                                                                                                                                                    |
| £ £ V / 1                   | عبد الله بن مسعود                                                                   | 771                            | ليس منا من ضرب الخدود، وشق الجيوب                                                                                                                                                   |
| 011/1                       | جابر بن عبد الله                                                                    | ١٨٤                            | ليس من البر الصيام في السفر                                                                                                                                                         |
| 7/9/7                       | أبو ذر الغفاري                                                                      | ٣٢٦                            | لیس من رجل ادعی لغیر أبیه                                                                                                                                                           |
| ۲۸٤/۲                       | أبو سعيد الخدري                                                                     | 377                            | ليست نفس مخلوقة إلا الله خالقها                                                                                                                                                     |
|                             |                                                                                     |                                | (9)                                                                                                                                                                                 |
|                             |                                                                                     |                                |                                                                                                                                                                                     |
| 178/1                       | عائشة أم المؤمنين                                                                   | ٤٣                             | ما بال الحائض تقضي الصوم                                                                                                                                                            |
| 178/1                       | عائشة أم المؤمنين<br>أنس بن مالك                                                    | 79.                            | ما بال الحائض تقضي الصوم<br>ما بال أقوام قالوا كذا وكذا؟ لكني<br>أصلي وأنام، وأصوم وأفطر                                                                                            |
|                             |                                                                                     |                                |                                                                                                                                                                                     |
| 197/٢                       | أنس بن مالك                                                                         | <b>79</b> A                    | ما بال أقوام قالوا كذا وكذا؟ لكني<br>أصلي وأنام، وأصوم وأفطر                                                                                                                        |
| 197/7                       | أنس بن مالك<br>عائشة أم المؤمنين                                                    | 79A<br>77V<br>19               | ما بال أقوام قالوا كذا وكذا؟ لكني أصلي وأنام، وأصوم وأفطر ما بال رجال يشترطون شروطا ليست في                                                                                         |
| 197/Y<br>79/Y<br>VY/1       | أنس بن مالك<br>عائشة أم المؤمنين<br>عائشة أم المؤمنين                               | 79A<br>77V<br>19<br>72A        | ما بال أقوام قالوا كذا وكذا؟ لكني<br>أصلي وأنام، وأصوم وأفطر<br>ما بال رجال يشترطون شروطا ليست في<br>مات بين حاقنتي وذاقنتي                                                         |
| 197/Y 79/Y VY/1 Y00/Y       | أنس بن مالك عائشة أم المؤمنين عائشة أم المؤمنين عبد الله بن عمر                     | 79A<br>77V<br>19<br>72A<br>79• | ما بال أقوام قالوا كذا وكذا؟ لكني<br>أصلي وأنام، وأصوم وأفطر<br>ما بال رجال يشترطون شروطا ليست في<br>مات بين حاقنتي وذاقنتي<br>ما تجدون في التوراة في شأن الرجم؟                    |
| 197/Y 79/Y VY/I Y00/Y 17A/Y | أنس بن مالك عائشة أم المؤمنين عائشة أم المؤمنين عمر عبد الله بن عمر عبد الله بن عمر | 79A<br>77V<br>19<br>78A<br>79. | ما بال أقوام قالوا كذا وكذا؟ لكني أصلي وأنام، وأصوم وأفطر ما بال رجال يشترطون شروطا ليست في مات بين حاقنتي وذاقنتي ما تجدون في التوراة في شأن الرجم؟ ما حق امرئ مسلم له شيء يوصي به |

| الصفحة  | الراوي الأعلى           | رقم الحديث  | طرف الحديث                               |
|---------|-------------------------|-------------|------------------------------------------|
| ۲۳۷/۱   | عبد الله بن عباس        | 371         | ما كنا نعرف انقضاء صلاة رسول الله ﷺ      |
| 097/1   | كعب بن عجرة             | 714         | ما كنت أرى الوجع قد بلغ ما بلغ           |
| ٤٩٨/٢   | أبو هريرة               | ٤٠٢         | ما من مكلوم يكلم في سبيل الله            |
| £ 9V /Y | أبو هريرة               | ٤٠١         | مثل المجاهد في سبيل الله، كمثل           |
| 1.4/4   | أبو هريرة               | 277         | مطل الغني ظلم                            |
| 187/1   | علي بن أبي طالب         | ٤٨          | ملأ الله قبورهم وبيوتهم نارا، كما شغلونا |
| ۲/ ۳٥   | عبد الله بن عمر         | 478         | من ابتاع طعاما فلا يبعه حتى يستوفيه      |
| Y       | أبو ذر الغفاري          | ٣٢٦         | من ادعى ما ليس له فليس منا،              |
| ٥٤٨/١   | أبو سعيد الخدري         | 7.7         | من اعتكف معي فليعتكف في العشر            |
| ٣٧٣/١   | أبو هريرة               | 140         | من اغتسل يوم الجمعة غسل الجنابة          |
| ٤٥٨/٢   | عبد الله بن عمر         | <b>"</b> ለገ | من اقتنى كلبا إلا كلب صيد أو ماشية       |
| ۳۱۱/۱   | جابر بن عبد الله        | 118         | من أكل البصل أو الثوم أو الكراث          |
| ٤١/١    | عثمان بن عفان           | ٧           | من توضأ نحو وضوئي هذا، ثم صلى            |
| ٣٦٤/١   | عبد الله بن عمر         | ١٣١         | من جاء الجمعة فليغتسل                    |
| £19/Y   | عائشة أم المؤمنين       | ۳٦٧         | من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه          |
| 111/    | أبو هريرة               | <b>YVV</b>  | من أدرك ماله بعينه عند رجل               |
| ٣٨٤ /١  | جندب بن عبد الله البجلي | 18.         | من ذبح قبل أن يصلي، فليذبح مكانها أخرى   |
| 198/4   | عبد الله بن مسعود       | <b>79</b> V | من استطاع منكم الباءة فليتزوج            |
| ۲/ ۷۶   | عبد الله بن عباس        | 777         | من أسلف في شيء فليسلف                    |
|         |                         |             |                                          |

| الصفحة    | الراوي الأعلى                       | رقم الحديث    | طرف الحديث                           |
|-----------|-------------------------------------|---------------|--------------------------------------|
| ٤٥٥/١     | أبو هريرة                           | ١٦٥           | من شهد جنازة حتى يصلى عليها، فله     |
| 0 8 7 / 1 | أبو سعيد الخدري                     | 199           | من صام يوما في سبيل الله، بعد الله   |
| ۳۸۱/۱     | البراء بن عازب                      | 149           | من صلى صلاتنا، ونسك نسكنا            |
| 070/7     | عبد الله بن عمر                     | ٤٢٠           | من أعتق شركا في عبد فكان له مال يبلغ |
| ٥٢٧/٢     | أبو هريرة                           | 173           | من أعتق شقصا له من مملوك، فعليه      |
| 109/7     | جابر بن عبد الله                    | 444           | من أعمر عمرى له ولعقبه، فإنها للذي   |
| ٤٩/٢      | عبد الله بن عمر                     | 777           | من باع نخلا قد أبرت، فثمرها للبائع   |
| ٤٠٢/٢     | ثابت بن الضحاك                      | ١٣٣١          | من حلف على يمين بملة غير الإسلام     |
| ٣٩٨/٢     | عبد الله بن مسعود                   | 409           | من حلف على يمين صبر يقتطع بها مال    |
| 010/4     | أبو موسى عبد الله<br>ابن قيس        | £17           | من حمل علينا السلاح فليس منا         |
| 197/4     | أنس بن مالك                         | <b>79</b> A   | من رِغب عن سنتي فليس مني             |
| 444 / I   | عائشة أم المؤمنين                   | 177.          | من كل الليل أوتر رسول الله ﷺ         |
| 170/7     | عائشة أم المؤمنين                   | ۲۸۰           | من ظلم من الأرض قيد شبر طوقه         |
| 017/7     | بو موسى عبد الله<br>بن قيس          | † <b>1</b> 1V | من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا    |
| ٥٠٠/٢     | سلمة بن الأكوع                      |               | من قتل الرجل؟                        |
| ٥٠٠/٢     | بو قتادة الحارث<br>بن ربعي الأنصاري | 1 2.0         | من قتل قتيلا فله سلبه                |
| ٤٠٢/٢     | ابت بن الضحاك                       | ۲۲۱ څ         | من قتل نفسه بشيء، عذب به يوم القيامة |

| الصفحة    | الراوي الأعلى                        | الحديث | طرف الحديث                                   |
|-----------|--------------------------------------|--------|----------------------------------------------|
| ٥٨٢/١     | عبد الله بن عباس                     | ۲۱.    | من لم يجد نعلين فليلبس خفين                  |
| 011/1     | عائشة أم المؤمنين                    | ١٨٧    | من مات وعليه صيام، صام عنه وليه              |
| ٣٠٣/١     | أنس بن مالك                          | 111    | من نسي صلاة أو نام عنها فكفارتها             |
| ٣٠٣/١     | أنس بن مالك                          | . 111  | من نسي صلاة فليصلها إذا ذكرها                |
| ٤٩٩/١     | أبو هريرة                            | 179    | من نسي وهو صائم، فأكل أو شرب                 |
| ۱/۳۸۲     | أبو قتادة الحارث<br>بن ربعي الأنصاري | 787    | منكم أحد أمره أن يحمل عليها،<br>أو أشار      |
|           |                                      |        | (ن)                                          |
| ٤٤٠/٢     | أسماء بنت أبي بكر                    | 400    | نحرنا على عهد رسول الله ﷺ فرسا فأكلناه       |
| ۱/ ۱۳۲    | عمران بن حصين                        | ***    | نزلت آية المتعة - يعني متعة الحج             |
| £ 7 V / 1 | أبو هريرة                            | 107    | نعي النبي ﷺ النجاشي في اليوم                 |
| 99/1      | أم سلمة أم المؤمنين                  | ٣٢     | نعم إذا هي رأت الماء                         |
| ۳۸۱/۱     | البراء بن عازب                       | 149    | نعم، ولن تجزئ عن أحد بعدك                    |
| ۲۰/۲      | عبد الله بن عباس                     | 704    | نهى أن تلقى الركبان، وأن يبيع حاضر           |
| ۸٣/٢      | أبو هريرة                            | 779    | نهى أن يبيع حاضر لباد                        |
| 101/1     | عبد الله بن عباس                     | ٥٢     | نهى عن الصلاة بعد الصبح                      |
| ٣٣ /٢     | عبد الله بن عمر                      | 700    | نهى عن بيع الثمرة حتى يبدو صلاحها            |
| ۲/ ۳۳     | أنس بن مالك                          | 707    | نهى عن بيع الثمار حتى تزهى                   |
| ۲۸/۲      | عبد الله بن عمر                      | 307    | نهي عن بيع الحبلة، وكان يتبايعه أهل الجاهلية |

| الصفحة       | الراوي الأعلى      | رقم الحديث       | طرف الحديث                             |
|--------------|--------------------|------------------|----------------------------------------|
| 97/٢         | البراء بن عازب     | 777              | نهى عن بيع الذهب بالورق دينا           |
| 110/4        | عبد الله بن عمر    | 790              | نهى عن بيع الولاء وهبته                |
| ٣٩/٢         | أبو مسعود الأنصاري | 709              | نهى عن ثمن الكلب ومهر البغي            |
| ٥٣٧/١        | جابر بن عبد الله   | 190              | نهى عن صوم يوم الجمعة                  |
| 0 8 1 / 1    | أبو سعيد الخدري    | 191              | نهى عن صوم يومين: النحر، والفطر        |
| 91/1         | أبو بكرة           | 377              | نهى عن الفضة بالفضة، والذهب            |
| £VV /Y       | عمر بن الخطاب      | 498              | نهى عن لبس الحرير إلا موضع إصبعين      |
| 281/4        | جابر بن عبد الله   | ** <b>**</b> *** | نهى عن لحوم الحمر الأهلية، وأذن        |
| ٣٧ /٢        | جابر بن عبد الله   | Y0A              | نهى عن المخابرة والمحاقلة              |
| <b>70/</b> 7 | عبد الله بن عمر    | Y0V              | نهى عن المزابنة                        |
| 1 / / ٢      | أبو سعيد الخدري    | 701              | نهى عن المنابذة                        |
| ٤٠٨/٢        | عبد الله بن عمر    | 474              | نهى عن النذر وقال: (إنه لا يأتي بخير)  |
| 71./         | عبد الله بن عمر    | ٣.٣              | نهى عن نكاح الشغار                     |
| 717/7        | علي بن أبي طالب    | ۲٠٤              | نهى عن نكاح المتعة يوم خيبر            |
| 077/1        | عبد الله بن عمرّ   | 191              | نهى عن الوصال                          |
| ٤٤٣/١        | أم عطية الأنصارية  | 109              | نهينا عن اتباع الجنائز، ولم يعزم علينا |
|              |                    |                  | (هـ)                                   |
| 14./1        | عائشة أم المؤمنين  | ٤٠               | هذا عرق، فكانتِ تغتسل لكل صلاة         |
| 779/1        | عبد الله بن مسعود  | 137              | هذا مقام الذي أنزلت عليه سورة البقرة   |
|              |                    |                  |                                        |

| الصفحة                          | الراوي الأعلى                        | رقم الحديث    | طرف الحديث                            |
|---------------------------------|--------------------------------------|---------------|---------------------------------------|
| 044/1                           | عمر بن الخطاب                        | 197           | هذان يومان نهي رسول الله ﷺ عن صيامهما |
| 0.1/1                           | أبو هريرة                            | 14.           | هل تجد إطعام ستين مسكينا              |
| 0.1/1                           | أبو هريرة                            | ١٨٠           | هل تجد رقبة تعتقها                    |
| 1/485                           | أبو قتادة الحارث<br>بن ربعي الأنصاري | 7 2 7         | هل معكم منه شيء؟                      |
|                                 | بن ربعي الانصاري                     |               |                                       |
| ۱/۷۲٥                           | عبد الله بن عباس                     | Y•V           | هن لهن ولمن أتى عليهن من غير أهلهن    |
| ۲/ ۲۸۱                          | عائشة أم المؤمنين                    | 797           | هو عليها صدقة، وهو لنا منها هدية      |
|                                 |                                      |               | (و)                                   |
| 7/537                           | ابو هريرة                            | 788           | والذي نفسي بيده لأقضين بينكما         |
| ۲/ ۳۸٤                          | عبد الله بن عمر                      | . <b>۳</b> 9٧ | والله لا ألبسه أبدا                   |
| ٤٠١/١                           | عائشة أم المؤمنين                    | 180           | والله لو تعلمون ما أعلم لضحكتم        |
| 779/7                           | عائشة أم المؤمنين                    | . 707         | وأيم الله، لو أن فاطمة سرقت           |
| 97/1                            | ليمونة بنت الحارث<br>م المؤمنين      | , <b>r</b> ,  | وضعت لرسول الله ﷺ وضوء الجنابة        |
| ٤٦/١                            | عبد الله بن زيد                      |               | وضوء رسول الله ﷺ                      |
| 7/3/7                           | بو سعيد الخدري                       | اً<br>۲۲٤     | ولم يفعل أحدكم،                       |
| <b>*** ** ** ** ** ** ** **</b> | بو هريرة                             | ا ۲۲          | وهذا عسى أن يكون نزعه عرق             |
| 7/9/7                           | مائشة أم المؤمنين                    | > <b>٣</b> ٢٢ | الولد للفراش، وللعاهر الحجر           |
| <b>۲۲/</b> 1                    | مبد الله بن عمرو<br>ن العاص          |               | ويل للأعقاب من النار                  |

| الصفحة    | الراوي الأعلى                | رقم الحديث | طرف الحديث                              |
|-----------|------------------------------|------------|-----------------------------------------|
|           |                              |            | (¥)                                     |
| ۲/ ۹۸۳    | أبو موسى الأشعري             | 401        | لا أحلف على يمين، فأرى غيرها،           |
| 444/1     | المغيرة بن شعبة              | 170        | لا إله إلا الله وحده لا شريك له         |
| ۸۸/۲      | أبو سعيد الخدري              | 771        | لا تبيعوا الذهب بالذهب إلا مثلا         |
| 7/757     | أم عطية الأنصارية            | 817        | لا تحد امرأة على ميت فوق ثلاث           |
| 014/1     | أبو هريرة                    | 717        | لا تسافر مسيرة يوم إلا مع ذي محرم       |
| ٣٨٩/٢     | عبد الرحمن بن سمرة           | 400        | لا تسأل الإمارة، فإنك إن أعطيتها        |
| 107/7     | عمر بن الخطاب                | 440        | لا تشتره، ولا تعد في صدقتك،             |
| 7 • 1 / 7 | أم حبيبة أم المؤمنين         | ۳.,        | لا تعرضن علي بناتكن ولا أخواتكن         |
| ٤٨٩/١     | أبو هريرة                    | ۱۷٤        | لا تقدموا رمضان بصوم يوم ولا يومين      |
| ٤٧٥/٢     | حذيفة بن اليمان              | ۳۹۳        | لا تلبسوا الحرير ولا الديباج ولا تشربوا |
| ٤٧٥/٢     | عمر بن الخطاب                | 441        | لا تلبسوا الحرير فإنه من لبسه في الدنيا |
| ۲۰/۲      | أبو هريرة                    | 707        | لا تلقوا الركبان ولا يبع بعضكم          |
| ٥٧٧/١     | عبد الله بن عمر              | 7.9        | لا تنتقب المرأة، ولا تلبس القفازين      |
| 710/7     | أبو هريرة                    | 4.0        | لا تنكح الأيم حتى تستأمر ولا البكر      |
| 189/1     | عائشة أم المؤمنين            | ٥١         | لا صلاة بحضرة طعام ولا وهو              |
| 107/1     | أبو سعيد الخدري              | ٥٣         | لا صلاة بعد الصبح حتى ترتفع الشمس       |
| 109/1     | عبادة بن الصامت              | 9 8        | لا صّلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب      |
| 071/1     | عبد الله بن عمرو<br>بن العاص | 197        | لا صوم فوق صوم أخي داود عليه السلام     |

| الصفحة    | الراوي الأعلى                        | رقم الحديث  | طرف الحديث                                                         |
|-----------|--------------------------------------|-------------|--------------------------------------------------------------------|
| £ £ 0 / Y | عبد الله بن عباس                     | 444         | لا، ولكنه لم يكن بأرض قومي                                         |
| 1/71      | عبد الله بن عباس                     | 710         | لا هجرة بعد الفتح، ولكن جهاد ونية                                  |
| ٣٥/١      | أبو هريرة                            | ٥           | لا يبولن أحدكم في الماء الدائم                                     |
| ٣٧٩/٢     | أبو بردة هانئ بن نيار<br>البلوي      | 307         | لا يجلد فوق عشرة أسواط إلا في حد                                   |
| 7.8/7     | أبو هريرة                            | ٣٠١         | لا يجمع الرجل بين المرأة وعمتها                                    |
| £ 7.0 / Y | أبو بكرة                             | ***         | لا يحكم أحد بين اثنين وهو غضبان                                    |
| Y71/Y     | أم حبيبة أم المؤمنين                 | 717         | لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر،<br>أن تحد على ميت فوق ثلاث  |
| 01/ 040   | أبو هريرة                            | 717         | لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر،<br>أن تسافر مسيرة يوم وليلة |
| 7/17      | عبد الله بن مسعود                    | <b>ዮ</b> ዮዮ | لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث                                 |
| ۱۸۳/۲     | أسامة بن زيد                         | 798         | لا يرث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم                             |
| 077/1     | سهل بن سعد                           | 1 1.4       | لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر                                  |
| ٣٠٩/١     | أبو هريرة                            | 115         | لا يصلي أحدكم في الثوب الواحد                                      |
| ٥٣٧/١     | أبو هريرة                            | 197         | لا يصومن أحدكم يوم الجمعة                                          |
| YA:/1     | أبو هريرة                            | ۲           | لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث                                   |
| £ Y V / Y | أبو بكرة                             | ٣٧٠         | لا يقضين حكم بين اثنين وهو غضبان                                   |
| ovv/1     | عبد الله بن عمر                      | . ۲.9       | لا يلبس القميص ولا العمائم                                         |
| ۱/ ۳۲     | أبو قتادة الحارث<br>بن ربعي الأنصاري | 10          | لا يمسكن أحدكم ذكره بيمينه وهو يبول                                |

| الصفحة  | الراوي الأعلى        | قم الحديث   | طرف الحديث                                                               |
|---------|----------------------|-------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 171/7   | أبو هريرة            | 444         | لا يمنعن جار جاره أن يغرز خشبة في جداره                                  |
| ۸۲/۱    | عبد الله بن زید      | 7           | لا ينصرف حتى يسمع صوتا أو يجد ريحا                                       |
|         |                      |             | (ي)                                                                      |
| ٤٠١/١   | عائشة أم المؤمنين    | 180         | يا أمة محمد، والله ما من أحد أغير من الله، من أن يزني عبده، أو تزني أمته |
| 710/1   | أبو مسعود الأنصاري   | ٧٨          | يا أيها الناس، إن منكم منفرين                                            |
| 1/157   | سهل بن سعد           | ۱۳.         | يا أيها الناس، (إنما صنعت هذا لتأتموا بي)                                |
| £91/Y   | عبد الله بن أبي أوفى | 447         | يا أيها الناس، لا تتمنوا لقاء العدو                                      |
| ٤٧٥/١   | عبد الله بن زید      | 1 V 1       | يا معشر الأنصار ألم أجدكم ضلالا                                          |
| 198/4   | عبد الله بن مسعود    | <b>79</b> V | يا معشر الشباب، من استطاع منكم الباءة                                    |
| ۲۸٦/۱   | جابر بن عبد الله     | 1 & 1       | يا معشر النساء، تصدقن؛ فإنكن أكثر                                        |
| 797/7   | عبد الله بن عباس     | 441         | يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب                                          |
| ٣٣٤ /٢  | عمران بن حصين        | 781         | يعض أحدكم أخاه كما يعض الفحل                                             |
| ٧٩/١    | علي بن أبي طالب      | 77          | يغسل ذكره ويتوضأ                                                         |
| 7.9/1   | عائشة أم المؤمنين    | 717         | يقتل خمس فواسق في الحل والحرم                                            |
| ** · /* | سهل بن أبي حثمة      | 440         | يقسم خمسون منكم على رجل منهم                                             |
| ٥٦٨/١   | عبد الله بن عمر      | ۲ • ۸       | يهل أهل المدينة من ذي الحليفة، وأهل                                      |

#### 



# فهرس لكتب المراجع

|                                         | القاموس للفيروزابادي                |
|-----------------------------------------|-------------------------------------|
| الصلاة لابن القيم                       | 1/917, 7/711, 137, 777, 7.0         |
| 1/071, 373, 307, 7/177                  | المجمل لابن فارسا۲۶۰۰               |
| الإختيارات لابن تيمية ١٦/١، ١٧٥،        | المحكم لأبي الحسن اللغوي ١/ ٣٣٩،    |
| TP7, 00%, 00%, 7\001, TV%,              | ٣٨٦                                 |
| ۳۸۱                                     | المحلى لابن حزم                     |
| الأدب المفرد للإمام البخاري ١/٥٥، ٣٢٧   | ١/٩٥، ٥٧٥، ٢٠٦، ٩٥٢، ٢/٥٠٣          |
| 777                                     |                                     |
| الإنصاف للمرداوي١ ٣٢٨، ٣٢٨              | المدونة للإمام مالك١١٧٥             |
| البداية والنهاية لابن كثير              | المراسيل لأبي داود ١/ ٢٢٥، ٢٤٥      |
| الروض المربع للبهوتي١٢/١                | المصباح المنيرللفيومي٢ ٢ ٢٥٢        |
|                                         | المغني لابن قدامة ١/ ٢٤٤، ٣٣٠، ٣٣٣، |
| الصحاح للجوهري ١/ ٢٨٥، ٢/ ٤٣، ٢٥٢، ٢٥٢، | ١٩١ ،٩٠ ،٥٥١ ٢/ ٥٥١ ،٩١ ،٩١         |
| العقد الفريد لابن عبد ربها۱۱/۱          | ۷۲۱، ۲۷۳، ۷۱۱، ۸۱۱                  |
| العمدة لابن قدامة ١/١، ٦، ١٠، ١٩،       | المقنع لابن قدامة٧٥٥                |
| 73, 85%, 7/581, 487                     | المنتهى لابن النجارا                |
| الفائق للقاضي أحمد بن حسن بن قاضي       | الموطأ للإمام مالك                  |
| الجبل الحنبلي ١/ ٢٣١، ٢/١١٨، ٢١٨        | 1/37, 707, 500, 7/771, 013          |
| الفروع لابن مفلح                        | النهاية لابن الأثير الجزري          |
| 01/0 (01 741 10/1                       | 570/Y 54V/V                         |

زاد المعاد لابن القيم ..... ١/ ٥٩ ، ١٧٩ ، 177, 707, 707, 307, 157, 057, PYY, A13, A73, YA3, 1P3, A70, 100, 205, 605, 7/377, 7.7, £9. (٣.7

سبل السلام للصنعاني . ١/٢٥٦، ٢/٨٢٥ سنن ابن ماجه ..... ١/ ٢٨٢ سنن أبي داود ...١/ ٦٩٠، ٢/ ١١٩، ٣٠٤ سنن الترمذي .....١٧١/١

شرح العمدة لابن دقيق العيد ....١٧١، ٢/ 277

شرح المنتهى للبهوتي .....١ ٢٢٥/١ شرح على كشف الشبهات للشيخ البسام ... 17/1.....

حاشية شرح العمدة للأمير الصنعاني ٧/١. صحيح ابن حبان .....

أخصر المختصرات لمحمد بن بلبان الدمشقى .....ا/١١ أنساب القبائل العربية مخطوط للشيخ البسام .....ا/١٧

بداية المجتهد لمحمد بن أحمد القرطبي ...

1.0/1.....

بلوغ المرام لابن حجر .... / ١٢ ، ٢ / ٥٢٨

تفسير ابن كثير ..... ١١/١ تقنين الشريعة آثاره ومضاره للشيخ البسام .. 17/1.....

تهذيب السنن لابن القيم ..... 1/00, +37, VF3, P10, 7/107 توضيح الأحكام من بلوغ المرام للشيخ

البسام .....ا ١٦/١

حاشية على عمدة الفقه للموفق للشيخ صحيح البخاري ..... البسام ......١٦/١١ | ١٩/١، ٢١، ٢٥، ٢٦، ٨١، ٢٩، ٣١، ٣١،

37, 07, 17, 13, 53, 93, 10, 00, VO, PO, IT, TT, OT, PT, (1) 74, 34, 64, 44, 64, 74, 3Å, 7Å, VÅ, ÅÅ, YP, 3P, 7P, AP, PP, 1.1, 3.1, 3.1, A.1, ۱۱۰، ۱۲۳، ۱۲۱، ۱۲۰، ۱۲۱، ۱۲۳، 371, 171, 371, 171, 171, 131, 031, 731, 101, 701, 701, 701, ٩٥١، ١٢١، ٣٢١، ٧٢١، ١٧٠، ٢٧١، 3V1, 0V1, AV1, PV1, ·A1, 1A1, 7A1, 3A1, 5A1, VA1, PA1, 1P1, 791, 091, 491, ..., 1.7, 7.7, r.y, .17, 117, 717, 017, P17, VYY, .77, 177, 777, 077, P7Y, 137, 737, 737, 037, 737, 837, 107, 707, 007, P07, 757, 357, 057, 557, 757, 857, 377, 877, 117, 717, 017, 117, 117, 117, 797, VP7, 7.7, 7.7, V.7, P.7, 117, 317, 717, 177, 777, 777, ٥٢٣، ٢٢٩، ٣٣٣، ٧٣٣، ٢٣٩، ٨٤٣، 104, 404, 404, 754, 354, 454, Pry, 177, 777, rvy, XVY, •XY, 1 AT 3 AT , PAT , VPT , PPT , 1 · 3 . 7.3, P.3, 113, 013, V13, ·73,

VY3, . 43, 443, 643, 843, 133, 733, 033, 733, 103, 703, 003, 645, 143, 243, 643, ·63, 3P3, .0.9 .0.V .0.1 . £99 . £9V . £97 ·10) 110, 710, 310, 710, 710, · 70, 770, 370, 770, 170, 770, 070, 770, 870, 130, 730, 030, 130, 700, 300, 700, 700, 700, 150, 140, 440, 440, 640, 640, 7PO, NPO, 7.5, P.F. 115, 715, VIF, PIF, 17F, 77F, 07F, VYF, 175, 775, 975, 735, 735, 035, V35, P35, 705, • FF, 175, 775, ه ۱۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۲۵ ، ۱۲۷ ٩٧٢، ٣٨٢، ٢٨٢، ٢/١١، ١٧، ٢٠، 17, 77, 07, 77, P7, 73, 73, P3, 70, P0, V1, P1, TV, 7A, ۵۸، ۷۸، ۹۲، ۹۲، ۷۹، ۲۰۱، ۷۰۱، 111, 711, 171, 071, 971, 771, 131, 001, 701, 401, 171, 771, AFI, 771, FVI, 1AI, 7AI, 3AI, 791, 391, 791, 1.7, 3.7, 1.7, •17, 717, 017, 177, 877, 177, 1 777 , 577 , A77 , 13X , P3Y , 70Y , ۸۰۲، ۱۲۲، ۳۲۲، ۲۲۲، ۲۷۲، ۵۷۲، ۱۳۲۱، ۱۲۲، ۱۲۷، ۲۷۱، ۱۷۲، ۱۷۸، ۱۸۷، VYY, PYY, YAY, 3AY, FAY, PAY, TP7, AP7, 1.7, V.7, P.7, T/7, 177, 177, 377, 577, P77, 177, 377, 577, 737, 537, 937, 107, ٥٥٣، ٨٥٣، ٢٢٣، ٩٢٣، ٥٧٣، ٩٧٣، PAT' 1PT' 0PT' APT' ++3, 7+3, V+3, X+3, +13, 113, 713, P13, 173, 373, 773, 773, 173, 073, 243, 433, 133, 033, V33, A33, . 270 . 27 . 20V . 200 . 20Y . 20 . PF3, 173, 773, 673, VY3, AV3, , 19V , 190 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 , 193 193, 193, 400, 400, 400, 300, ٥٠٥، ٢٠٥، ٨٠٥، ١١٥، ١١٥، ١١٥، 010, 710, 070, 770, 970

> صحیح مسلم .... ۱۹/۱، ۲۵، ۲۹، ۳۱، ٥٣، ٨٣، ١٤، ٣٤، ٢٤، ٩٤، ١٥، ٥٥، ٧٥، ٥٩، ١٦، ٣٢، ٥٢، ٢٩، (14) 34, 04, 44, 34, 34, ٢٨، ٨٨، ٩٨، ٢٩، ٤٩، ٢٩، ٩٩، (11, 31, 11, 11, 11) 171, 771, 371, 171, 371, 571, 171, 131, 731, 031, 731, 931, 101, 701, 301, 701, 901, 171,

111, 711, 311, 711, 711, 911, (191, 491, 091, 491, ..., 4.7) r. 7, 117, 717, 017, P17, 777, 377, .77, 777, 077, P77, 137, 737, 737, 037, 737, P37, 107, **707, P07, 777, 377, 077, 777,** PF7, 3V7, 0V7, PV7, 1A7, TA7, · · 7 , 7 · 7 , V · 7 , P · 7 , 1 / 7 , 7 / 7 , 317, 717, 177, 777, 077, 977, 777, 377, V77, P77, 737, A37, 104, 704, 304, 704, 754, 354, VFT, PFT, IVT, TVT, FVT, KVT, · ۸٣ ، / ۸٣ ، ٤ ۸٣ ، ۲ ۸٣ ، P ۸٣ ، VP ٣ ، PPT, 1.3, 7.3, P.3, 113, 013, V/3, +73, V73, +73, 773, 073, AT3, 133, T33, 033, V33, 103, 703, 003, 153, 353, 053, VF3, PF3, 7V3, 0V3, 1A3, 7A3, TA3, , £99 , £97 , £95 , £94 , £89 1.01 (01) (01. (0.9 (0.7) (0.1 710, V10, .70, Y70, 370, V70, 170, 770, 070, 070, 970, 130, 730, 030, A30, 700, 300, 700,

VOO, VEO, AFO, VVO, YAO, OAO, PAO, 400, APO, 4.5, P.F. 115, 715, 715, 315, 715, 915, 775, 175, 775, 375, 075, 775, 175, 175, 775, VYF, PYF, 73F, 73F, ٥٤٢، ٤٧٢، ٩٤٣، ٣٥٢، ١٦٠، ١٢١، 177, 077, 177, 177, 777, 077, ٧٧٢، ٩٧٢، ٢٨٦، ٢/١١، ١١، ٢٠، ٨٢، ٣٣، ٥٣، ٧٣، ٩٣، ١٤، ٣٤، 74, 04, VA, VA, ·P, YP, 3P, TP, VP, Y·1, V·1, 111, T/1, 171, 071, 971, 771, 131, .01, 701, 701, 171, 771, 771, 771, ۲۷۱، ۱۸۱، ۳۸۱، ۱۸۲، ۱۹۲، ۱۹۲، TP1, 1.7, 3.7, A.7, .17, 117, 717, 017, 177, 377, 977, 177, 777, 577, 877, 137, 937, 107, 707, 307, 007, 177, 777, 777, 777, 077, 777, 877, 777, 377,  $\Gamma$ AY,  $\rho$ AY,  $\Gamma$ PY,  $\Lambda$ PY, I\*\*,  $\Gamma$ I\*\*, ۸۱۳، ۲۲۰، ۲۲۳، ۲۲۳، ۲۲۳، ۱۳۳۰ 377, 577, 737, 537, 637, 107, ٥٥٣، ٨٥٣، ٢٢٣، ١٢٣، ٥٧٣، ١٧٣،



علماء نجد خلال ستة قرون للشيخ البسام .





لسان العرب لابن منظور .....٢ ٨٤ ٨٢



٣٥٥، ٣٥٨، ٣٦٦، ٣٦٩، ٣٧٥، ٣٧٩، مجمع الأمثال لأبي الفضل النيسابوري ..... ١١/١١

## تيسير العلام شرح عمدة الأحكام

| Ü                    | مختار الصحاح لشمس الدين الرازي |
|----------------------|--------------------------------|
| نيل الأوطار للشوكاني | ۲۰۰ ، ۱۳/۲                     |
| 1/351,277, 777       | مسند الإمام أحمد               |
| نيل الأوطار للشوكاني |                                |
| البسام ١٦/١          |                                |

OFFI COMP

## فهرسل لأعسلام

| ابن أبي حاتم                    |
|---------------------------------|
| ابن أبي ذئب                     |
| ابن أبي ليلي ٢/١١، ٣١٧، ٥٩٥،    |
| rpo, 1/771, 007, 707            |
| ابن الأثير ١/٩، ٧٢، ١٤٣، ١٥٩،   |
| 771, 237, 7/483                 |
| ابن الأنباري٢/ ٤٨٩              |
| ابن الجوزيا ٢/ ٣٤٧، ٢/ ٣٢٢      |
| ابن الضحاك الأسلمي              |
| ابن العربيا ٢٧٨/٢ ٢٧٨/٢         |
| ابن القيم ١/٤٤، ٥٦، ٥٣، ٥٩، ٨٥، |
| ۹۹، ۱۲۰، ۱۷۹، ۱۸۰، ۲۰۲، ۲۲۲،    |
| A77, .77, .37, 3.7, P17, 737,   |
| 337, 707, 707, 307, 157, 057,   |
| ۰۷۳، ۵۷۳، ۲۱۶، ۲۲۶، ۳۲۶، ۲۲۶،   |
| ۳۸٤، ۱۹٤، ۸۱٥، ۱۹۵، ۸۲۵، ۲۹۵،   |
| ۷٤٥، ۱٥٥، ٢٣٢، ٧٣٢، ٨٣٢، ٨٥٢،   |
| ۱۲۰، ۲۸۶، ۲/٤٥، ۲۷، ۹۵، ۲۸، ۲۰، |
| 771, 371, 117, 377, .37, .07,   |

| إبراهيم العبد الرحمن البسام ١٤/١     |
|--------------------------------------|
| إبراهيم المحمد البساما١٤/١           |
| إبراهيم النخعي                       |
| ۱/ ۵۰ ، ۲۰۳ ، ۱۱۰ ، ۱۲۶ ، ۲/ ۵۸ ، ۳۶ |
| إبراهيم بن زيد التيمي                |
| إبراهيم زيدانا                       |
| إبراهيم عليه السلام                  |
| ۱/ ۱۸۵۰ ۱۳۱۰ ۱۳۱۰ ۲۳۰ ۱۹۰۰           |
| ٠٠٢، ٢٥٢، ٢٦٢، ٢٣٤، ١٩٠٠ ٢٠٠         |
| إبراهيم عيسى                         |
| إبراهيم بن رسول الله                 |
| إسحاق . ۲/۱، ۵۹، ۸۶، ۱۱۱، ۱۷۲،       |
| ٨٠٢، ٢٢٢، ٢٣٢، ٤٤٢، ٥٧٢، ٤٥٣،        |
| ٣٠٤، ٢٩٤، ٣١٥، ٧١٥، ٨٢٥، ٣٨٥،        |
| ٧٢٢، ١٨٢، ٨٨٢، ٢/٣١، ٨٧، ٩٨،         |
| ١١١، ١٢٤، ٣٣١، ١٥٤، ١١٢، ١٣٢،        |
| ٥٥٢، ٤٠٣، ٨٠٣، ٥٢٣، ٢٧٣، ٢٧٣         |
| إمام الحرمين أبو المعالي٢٤٧/٢        |

| 107, 187, 313, 513, 713, 713,         |
|---------------------------------------|
| ۸٤٣، ٢٧٣، ٢٨٣، ٨٣٤، ٤٥٤، <i>١</i> ٢٤، |
| ۸۷۶، ۴۹۹، ۸۲۰                         |
| ابن المبارك                           |
| ابن المدينيا                          |
| ابن المنذر                            |
| ١/٧٤، ٢٩٦، ٧٥٣، ٥٥٤، ٥٢٤،             |
| ۸۲۵، ۲۰۲، ۱۶۲، ۲۷۲، ۲/۸۷،             |
| 771, 371, 3.7, 777, 3.7, 777,         |
| ۳۵۳، ۷۷۷، ۲۸۵                         |
| ابن المنى                             |
| ابن الهماما۲۰۰۸                       |
| ابن برهانا                            |
| ابن جریج                              |
| ابن جرير                              |
| ۱/۲۷۱، ۲۰۲، ۲/۲۰۱، ۱۹۹، ۱۵            |
| ابن جميل ٤٧٣ ، ٤٧٢ ، ٤٧٣              |
| ابن حامد                              |
| ابن حبان                              |
| ١/٠٥١، ١٥٢، ٥٥٥، ٢٨٢، ٣٣٠،            |
| 177, PAF, 7/00, 377                   |
| ابن حجر ۱/۳۳، ۳۷، ۶۱، ۲۷، ۸۹،         |

111, 731, 571, 581, 8.7, .17, 007, 177, 017, P57, 713, 173, . OVO . O £ 7 . O \ A . £ 9 9 . £ 7 7 . £ 0 Y TPO, T.T. 7/4.7, P.T. .37) V37, TPT, 113, 333, A70 ابن حزم ..... ۱/ ۳۱، ۵۹، ۱۰۱، ۱۷۲، 177, 117, 117, 117, 107, 107, 113, 7A3, A10, OVO, FPO, F.F. AOF, 7/3.7, 077, VAT, 7.7, 0.7, 224, 477 ابن خزیمة ۱۰/ ۲۷، ۲۵۹، ۲۷۹، ۳٦٦، 177 /7 .071 ابن خطل .....۱/ ۲۰۵، ۱۱۲، ۱۱۲ ابن درید .....۱ ٤٤/١ ابن دقيق العيد .... ١/٧، ١٩، ٣٩، ٤٨، · V , TV , 0 · ( ) / ( ) / ( ) · Y ( ) · Y ( ) 771, P+7, A77, +37, P37, +V7, 3 1 1 2 7 1 0 0 7 3 5 7 1 P 5 7 1 NYT 1 PVY, YAY, YAY, V+3, PY3, Y33, 103 . V3 . 1P3 . V10 . A00 . P00 . ٠٨٥، ٣٢٢، ٤٢٢، ٨٢٢، ٢٤٢، ٨٢٢، 7/31, 17, 77, 11, 111, 111, ٧٢١، ١٧١، ٣٨١، ٤٠٢، ٢١٢، ٢١٢،

177, 777, 377, 737, 377, 777,

| ٠٨٢، ٢٨٢، ٧٨٢، ٢١٣، ٨١٣، ٣٣٠،  |
|--------------------------------|
| VTT, V3T, T5T, •VT, VPT, T•3,  |
| 173, 793, 710                  |
| ابن رجب                        |
| 1/ 6, 77, 761, 7/ 77, 773      |
| ابن رشد ۱۱۱۱/۲، ۱۱۱۲۸          |
| ابن سریج                       |
| ابن سعدي۱ ۸۰/۱                 |
| ابن سيده ٢/ ٤٣٩                |
| ابن سیرین ۱/۱۹۱، ۲۳۲، ۲۷٤، ۲/  |
| 79, 771, 337, 733              |
| ابن شهاب الزهري ۱/۳۰۷، ۵۱۱، ۲/ |
| 71, 31, PA, 771, VOI, AOT,     |
| POY, 7.7, A.7, P37, 107        |
| ابن عبد البر ۱/۱۱۱، ۱۷۲، ۲۱۰،  |
| 3.7, 707, 707, 177, 173, 180,  |
| 7/71, 31, 01, 11, 77, 3.7,     |
| • 07, 797, 133                 |
| ابن عدي٢/ ٣٢٥                  |
| ابن عقيل                       |
| 1/351, 201, 183, 000, 7/17,    |
| 30, 731, 301                   |
| اب فارس ۱/۹۲، ۳۱۱، ۲/۱۳۹،      |

| 017, 007, 033, 103, 703, PV3,     |
|-----------------------------------|
| ٥٠٦                               |
| ابن قتيبة                         |
| ابن کثیر۱۱/۱، ۲/ ۱۸۹              |
| ابن ماجه۱/۳۲، ۱۲۵، ۲۹۵، ۶۸٤،      |
| VOF, POF, Y\PV, AIY, OYT          |
| الأثرم ١/ ١٨٤، ١٦٦، ٢/ ٧٧٣        |
| الأزهري۲ ١٦٥، ١٩٥                 |
| الإسماعيليا                       |
| الأسود٢/ ٤٤١                      |
| الإصطخريا                         |
| الإمام الشافعي ١/ ٣٢، ٣٧، ٣٩، ٤٢، |
| 73, PO, 3A, 1.1, 111,             |
| ٧٠٢، ٨٠٢، ٣١٢، ٢٢٢، ١٣٢، ١٣٢،     |
| 777, 777, 737, 977, • 77, 077,    |
| (197) 397) 707) 307) 007) 707)    |
| ۸۱۲، ۱۳۲، ۳۳۳، ۱۵۳، ۲۵۳، ۳۵۳،     |
| ٤٥٣، ٧٥٧، ٧٢٧، ٢٢٩، ٤٨٣، ٢٣٠،     |
| ٣٠٤، ٨١٤، ١٢٤، ٨٢٤، ٣٣٤، ٩٣٤،     |
| 753, 763, 363, 183, 783, P83,     |
| 7.0, 7.0, 710, 710, 710, 770,     |
| ۱۷۵، ۵۷۵، ۳۸۵، ۷۸۵، ۹۵، ۹۶۵،      |
| ۵۰۶، ۲۰۲، ۱۲، ۱۲۲، ۱۲، ۸۳۲،       |

۲۵۲، ۲۲۲، ۷۲۲، ۸۷۲، ۱۸۲، ۸۸۲، 7/71, 11, 07, 57, 17, 07, 05, 3V2 AV2 . P2 3P2 1112 P113 771, 371, 171, 371, 871, 531, ٥٨١، ١١٢، ٢١٢، ٧١٢، ٣٢٢، ٢٢٢، · 07 , 007 , VAT , Y.T , T.T , 3.T , ۸۰۳، ۲۲۳، ۲۲۳، ۵۳، ۲۵۳، ۲۵۳، ۲۵۳، ٥٢٣، ٢٢٣، ٢٧٣، ٢٧٣، ١٨٣، ٣٠٤، 073, 733, 703, . 43, 470, . 70 الإمام مالك ..... ١/٣٦، ٤٢، ٤٣، ٢٥، ۹۵، ۲۷، ۲۲۰، ۲۷۱، ۸۸۱، ۲۰۰، ۸۰۲، ۱۲۲، ۲۲۲، ۱۳۲، ۲۳۲، ۷۳۲، 737, 337, • 77, 977, 077, 397, ٥٩٢، ٣٠٣، ٧٠٣، ٨١٣، ١٣٣، ٣٣٣، 707, 707, 307, 707, 757, 757, 3 17, PT, 113, 173, 173, PT3, 073, 773, 783, 383, 183, 7.0, 710, 710, 170, 370, 770, 770, (71. 17.0 (097 (098 (09. (0AV ۱۵، ۱۳۸، ۲۵۲، ۲۷۲، ۲۷۲، ۱۷۲۸ 115, 115, 1/31, 01, 57, 07, 17, 07, 57, 34, 04, 14, 19, 79, 911, 771, 371, 171, 371, ۸۳۱، ۶۶۱، ۸۵۱، ۵۷۱، ۵۸۱، ۱۱۲، ۷۱۲، ۱۲۲، ۲۲۲، ۵۵۲، ۷۸۲، ۲۰۳،

۸۰۳، ۲۲۳، ۲۲۳، ۵۲۳، ۳۵۳، ۵۲۳، ٥٢٧ ، ٢٤٤ ، ٢٦٦ ، ٤٤٢ ، ٤٢٥ الإمام مسلم. ....١/١١، ٣١، ٣٤، ٣٥، VY, AY, Y3, F3, V3, 10, Y0, ٥٢، ٧٠، ٢٧، ٤٨، ١٠١، ٣٠١، VY1 . 31 . P31 . 301 . VF1 . YV1 . 771, 3A1, 5A1, VA1, 3P1, 0P1, VP1, 377, VY7, 777, .37, 037, 707, PFY, 077, 7.7, 177, 307, . ٤٧٨ . ٤٦٥ . ٤٦٤ . ٤٥٥ . ٣٨٦ . ٣٧٦ 710, 770, 770, 130, 000, 500, 775, 375, 175, 775, 335, 505, YOF, TAF, PAF, Y/07, 00, AA, ·P. 3P. 771, 771, 377, 707, ۷۸۲، ۲۰۳، ۵۰۳، ۷۰۳، ۹۰۳، ۲۲۳، **۲۲7, ۳۷7, ۵۷7** 

الآمدي ......۱/۳، ۱۱۱، ۳۰۷، ۱۱۱، ۳۰۷، الأوزاعي .....۱/۳، ۲۰۷، ۲۲۵، ۱۱۱، ۲۰۸، ۲۰۸، ۲۰۸، ۲۰۸، ۲۰۸، ۳۰۵، ۳۰۱، ۲۱۰، ۲۱۰، ۲۱۰، ۲۱۰، ۲۱۰، ۳۰۸، ۲۱۰، ۳۵۰، ۲۱۳ البخاري ... ۱/۲۱، ۲۱، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۵، ۲۷،

00, 74, 58, 8.1, 701, 741, ٥٧١، ١٨٤، ٣١٢، ١٢١، ٣٢٢، ١٣٢، PYY, • VY, FAY, VYY, Y0Y, FVY, 7.3, 713, .73, 783, 383, 710, 070, 970, 130, 090, 015, 175, 777, 337, 737, PAF, 7/71, 50, 39, 911, 771, 301, 911, 077, POT, 05T, 333, 770 البراء بن عازب ..... 1/117, 177, P77, 037, 007, OFY, 1AT, TOF, POF, Y/TP, ٤٧٧ ، ٤٧٦ ، ٣٠٩ البزار .....البزار .....ا الغوى .....١/ ٣٦٥، ٣٦٥، ٢٤٦ البيهقى .... ١/ ١٧٥، ٢٢٥، ٣١٩، ٥١٨، ٥٧٥، ٢/ ٢٦٦، ١٣٤، ٨٢٥ الترمذي ...... ۱/۳۲، ۳۲، ۱۳۵، ۱۸۸، 777, 777, 177, 577, 337, 017, ٠٣٣، ١٣٣، ٢٥٣، ٢٤٤، ١٥٦، ٨٨٦، 7/ 07, P7, P11, P71, 101, AVI , 377 , PIO الجوهري ...... ١/ ٤٤٥، ٢/ ٣٣٦، ٣٦٩ | ٣٦٩، ٢٦٤، ٢/ ٥٥، ٨٩، ٢٩٨،

| الحارث السهمي١/ ٥٧١                 |
|-------------------------------------|
| الحارث بن بلال١/٢٥٦، ٥٦٨            |
| الحارثي٢ ١٥٤/٢                      |
| الحاكم ١/ ٢٧، ٢٣٠، ٢٧٩، ٢١٨،        |
| ٠٣٠، ٢٣١، ٩٩٤، ٨٠٥، ٢/٥٥،           |
| (01, 377, (1,7, 1,7, 207, 707)      |
| الحسن البصري١/٣٦، ٣٥٢، ٣٥٤،         |
| 357, 875, 855, 877, 7/71, 78,       |
| 007, 7.7, ٨.٣, ٢٣٢, ١33             |
| الحسن بن محمد بن الحنفية١٠٤/١       |
| الحلبيا۱ ٣٦٩                        |
| الخرقي١/٣٣، ٢٧٦، ٣٣٠، ٢/٥٥،         |
| 117, 777, 777, 103                  |
| الخطابي ١/١١١، ١١٧، ٣٥٢، ٣٥٤،       |
| 3.00 1/57, 771, 371, 071,           |
| ٧٣١ ، ١٤٢ ، ٨٧٢ ، ٧٧٣ ، ٧٣٤ ، ٨٨٠ ، |
| ٥٢٨                                 |
| الخلال١ ٢٤٣/١                       |
| الخليل بن أحمد٢ ١٩٧٤                |
| الدارقطني                           |
| ۱/۱۱۱، ۱۱۱، ۱۳۲، ۲۳۲، ۸۰۳،          |
| ٣٠٤ ، ٢٩٨ ، ٨٩ ، ٥٥ / ٢ ، ٤٦٦ ، ٣٦٩ |

| ٧٨٢، ٢١٣، ٩٠٤، ٠٢٤، ٨٣٤، ١٥٥   | الربيع بن سبرة                  |
|--------------------------------|---------------------------------|
| الضحاك بن خليفةا۲۲۲            | الزبير بن العوام                |
| الضحاك بن مزاحم                | 1/ ٧٥٢ ، ٧/ ٤٢٢ ، ٣٠٥           |
| الطبري١/ ٢٠٧، ٢٦١، ٢/٤٩٤، ١٥٥  | الزركشي . ١/٢١، ٤٦، ١٥٧، ٢/٢٤١، |
| الطحاوي ۱/۱۹۰، ۲/۱۱۸، ۳۶۳،     | ۲۵۰، ۲۹۱، ۲۳۹                   |
| 733,333                        | الزمخشري ۱/۳۱، ٤٦، ٩٤، ٣٢٩،     |
| العباس بن عبد المطلب ١/ ٤٧٢،   | ۲۷۳، ۲/۸۲۱                      |
| ۳۷٤، ٤٧٤، ۲۰۲، ۳۰۲، ۷۷۲، ۸۷۲،  | السبكيا۱ ۳۱۵                    |
| 777/7                          | السهيلي                         |
| الفاكهانيا۲٤/١                 | الشعبي ١/ ٥٩، ٢٣٧، ٥٩٦، ١٣/١،   |
| القاسم بن محمد                 | ٤٥٦ ، ٤٥٥ ، ٢٠٤ ، ٩٣            |
| 1/303, 7/771, 577              | الشوكاني                        |
| القاضي عياض ١/ ٦٧، ١١٧، ١٢٩،   | 1/731, 7.7, 277, 277, 7/711,    |
| 731, .11, 717, 110, 7/111,     | 710                             |
| P77. 177. 777. 777. 1P7. 113.  | الشيخ عبد العزيز بن باز۲۱۱۸۲    |
| १०९                            | الصعب بن جثامة١/ ٦٨٦، ٦٨٧، ٦٨٨  |
| القرطبي                        | الصنعاني ٧/١، ٤٦، ٤٨، ٤٩، ٦٠،   |
| 1/837, 7/771, 531, 3.7, 117,   | ۸۲، ۷۰، ۱۱۲، ۱۱۵، ۱۱۸، ۱۱۸،     |
| ۵۵۳، ۷۷۳، ۸۷۳، ۲۹۶             | ٧٨١، ٢١٢، ٨٥٢، ٨٩٢، ٣٢٣، ٧٢٣،   |
| الليث بن سعد . ٢٢٦٦، ١٥، ١٣/٢، | · 77, 057, 377, 077, A77, 7A7,  |
| 371, 071, 0.7, 0.7, 1.67, 733  | 3.3, 113, 173, 703, 703, 303,   |
| المجد عبد السلام بن تيمية      | ٠٧٤، ٢٩٤، ٣٩٤، ١٥٥، ٥٥٥، ٨٢٢،   |
| 1/77, 177, ٠٨٥, ٢/377          | 7/ 7.1, 171, 591, 3.7, 587,     |

| 7/11, 77, 771, 151, 111, 111, 3.7, | المحامليا ٣٣٥/١                                                                                |
|------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 317, 777, 307, 007, 077, 777,      | المحب الطبريا                                                                                  |
| 177, A07, 7P7, VI3, A13, •73,      | المسور بن مخرمة١/٦٤٩، ٢٥٠، ٢٥١                                                                 |
| الهروي۱۸۹۰                         | المسيح الدجالالمسيح الدجال                                                                     |
| الهيثميا ۲۲۷/۱                     | المطرزيالمطرزي المطرزي |
|                                    | المغيرة بن شعبة ١/٤٣، ٧٥، ٢٢٦،                                                                 |
|                                    | ۲۳۰، ۲۹۰، ۲/ ۲۹۳، ۳۳۰ ۳۳۰ ۳۳۰ ۳۳۰ ۳۳۰ ۳۳۰ ۳۳۰ ۳۳۰ ۳۳۰ ۳                                        |
| أبو الجوزاء۱/ ۲۲٤، ۲۸۵             | المنذري١ ١٣/١                                                                                  |
| أبو الخطاب١/ ١٩١١، ٢٧٢/٢           | الموفق ابن قدامة ١/٩، ١٠، ٣٣، ٢٠٧،                                                             |
| أبو الدرداء١/٥١٠، ٥١٢              | 337, 577, • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                  |
| أبو الزناد١ ٢٤٤/١                  | ٢/ ٢٧٣، ٢٨٣، ٣٠٤                                                                               |
| أبو السنابل                        | النجاشيالنجاشي                                                                                 |
| أبو العاليةا۱۸۲۸                   | النسائي ۲۲۱، ۱۸۳، ۱۸۳، ۲۲۲،                                                                    |
| أبو القعيس۲/ ۲۹۸، ۲۹۹              | 777, 707, PVY, •77, 177, 1VO,                                                                  |
| أبو المنذر                         | ٨٨٢، ٢/٥٥، ٩٧، ٩١١، ٠٥٢، ٢٢٥                                                                   |
| أبو المنهال                        | النضر بن شميل                                                                                  |
| أبو النضرا ٢٨١/١                   | النعمان بن بشير الأنصاري                                                                       |
| أبو أمامة الباهلي                  | 1/091, 7/401, 043, 543                                                                         |
| أبو أيوب الأنصاري                  | النووي ١/٣٣، ٣٩، ٤١، ٤٧، ٥٠،                                                                   |
| 1/40, 00, 077, 177, 073, 035,      | 15, 7A, VP, +3Y, P3Y, V0Y,                                                                     |
| .05, 105, 7/151, 537, 837,         | 777, 307, 807, 877, 887, 713,                                                                  |
| <b>{ 9 9</b>                       | V/3, 773, 703, /V3, /V0, FP0,                                                                  |

| أبو بردة بن نيار ٣٨١/١ ٣٨٢، ٣٨٢    |
|------------------------------------|
| أبو برزة الأسلمي                   |
| 1/271, 271, 577, 115, 7/71         |
| أبو بكر الصديق                     |
| 1/1.7, 1.7, 177, 377, 077,         |
| 397, 777, 377, 407, 407, 447,      |
| ٧٣٤، ٥٥٤، ٥٢٦، ٩٦، ٢/١٣٠،          |
| 177, 777, 077, 577, 077, 577,      |
| ۲۲٤، ۲۲٤، ۲۲٤، ۲۷۹، ۲۸٤، ۲۰۰       |
| أبو بكر بن أبي شيبة ٤٤٣، ١٣٣/٢     |
| أبو ثعلبة                          |
| أبو ثور                            |
| ۱/۷۸۱، ۲۲۲، ۲۰۳، ۸۱۵، ۸۸۲، ۲/      |
| 71, 5.1, 401, 417, 607, 7.7,       |
| 777, 077, 707, 057, 577, 787,      |
| 888                                |
| أبو جحيفةا۱۷۸، ۱۷۹                 |
| أبو جعفر بن علي بن الحسين ١٠٤/١    |
| أبو جهم١/٣٤٩، ٣٤٩                  |
| أبو حاتم                           |
| 1/277, 217, 7/707, 407             |
| أبو حازمأبو حازم                   |
| أبو حامد الغزالي ١/٣٤٧، ٥٧١، ٤٣٨/٢ |
|                                    |

| أبو حذيفة ٢٠٢/٢، ٣٠٥، ٣٠٦            |
|--------------------------------------|
| أبو حمزةأبو حمزة                     |
| أبو حميدا / ۲۲۷، ۲۲۸، ۲۳۱            |
| أبو حنيفة ٢/١٤، ٤٣، ١٢٠، ٢٠٠،        |
| ۸۰۲، ۲۲۲، ۱۳۲، ۳۳۲، ۷۳۲، ۱۹۲،        |
| ۹۲۲، ۷۷۲، ۲۷۲، ۳۰۳، ۵۱۳، ۸۱۳،        |
| 777, 707, 707, 707, 777, 777,        |
| عمس، ۲۰۰، ۲۰۳، ۲۰۹، ۱۹۰، ۱۹۱،        |
| ۲۲۱، ۲۲۱، ۲۳۹، ۲۲۱، ۲۷۱، ۳۸۱،        |
| 313, 183, 783, 883, 7.0, 810,        |
| ۷۱۵، ۲۲۵، ۷۷۵، ۵۷۵، ۳۸۵، ۸۸۵،        |
| ه ۱۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۱۲ ، ۲۰ ، ۲۷ ، |
| ٧٨٢، ٢/١٤، ٣١، ١٤، ٨٧، ٢٩،           |
| ۳۹، ۱۰۰، ۱۱۱، ۲۲۱، ۱۲۲، ۱۳۱،         |
| 771, 371, 971, 031, 117, 717,        |
| 377, 577, 007, 707, 707, 707,        |
| 3.7%, 0,7%, 7,7%, 7,7%, 7,7%,        |
| 7A7, 733, •V3                        |
| أبو داود ۲/۱۳، ٤٧، ١٥٠، ۱۸۸،         |
| ۸۰۲، ۲۰۲، ۲۲۰، ۲۲۲، ۱۳۲، ۲۳۲،        |
| ٠٢٠ ٧٤٧ ، ١٥٥ ، ١٥٥ ، ٢٥٢ ، ٢٧٠      |

٨٠٣، ١٣٣، ٣٣٣، ٢٥٣، ٣٢٣، ٤٥٤،

173, V73, 3A3, A.O. 710, V10,

١٧٥، ١٩٥، ١٥٦، ٨٨٢، ٢/ ٥٥، ٥٧١

39, 911, 771, 771, 117, 717, ۸۱۲، ۰۰۲، ۷۸۲، ۱۱۳، ۲۱۳، ۷۷۳، 297, 173, 093 أبو ذر الغفاري ... ١/ ٢٨٨، ٢٩٨، ٥٢٢،

707, X07, Y/PXY

أبو سعيد الخدري ..... 7.1, 731, 701, 701, 301, 711, V37, 0V7, FV7, TAT, TTT, 3F3, 130, 505, VOF, Y/VI, VA, YP, 30, 317, 107

أبو سفيان .....ال ٢٦١/٢، ٢٦١/٢ أبو سلمة ......۲/۲ ، ۲۰۲ ، ۳۲۹ أبو شريح خويلد بن عمرو ..... 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. T

أبو طالب ...... ١٨١/٢

أبو عبد الرحمن صاحب الشافعي ١٠٥/١.

أبو عبيد ..... 1/777, 110, 775, 7/077

أبو عبيدة بن الجراح .....أبو عبيدة بن الجراح أبو عمرو بن حفص ...... ٢/ ٢٥٢، ٣٥٣

أبو قتادة ...... 1/75, 937, 007, 757, .97, أبو قلابة .....أبو قلابة .... 1\737, 7\P77, 737, 737 أبو لهب ......۲/۱۰۲، ۲۰۲، ۲۹۲ أبو محذورة .....١٧٦/١ أبو محمد .....١ ٨٤/١ ، ٥٩٦ أبو محمد الجوزي ..... ٢/ ٤٥٣ أبو مسعود .....١/ ٦٥ أبو موسى الأشعري .....أبو موسى الأشعري 1/34, 5+3, 433, 505, 7/377,

PAT, A33, 010, 510 أبو هريرة .....

1/17, 27, 17, 07, 57, 17, 10, 70, 70, 30, 97, 11, 79, 79, ٥٩، ٣٠١، ٧٣١، ١٤١، ١٥١، ١٢١، 751, 351, 771, 707, 307, 507, 717, 017, 917, .77, 077, 777, 707, 807, . 77, 377, 777, 877, 797, 9.73, 777, 777, 737, 777, 777, 277, 773, 133, 003, 773, 

7.0, 770, 770, 070, 770, 920, 735, 785, 767, 77, 71, 73, 13, 00, 10, 0V, YA, 3P, V·I, 111, 211, 171, 771, 771, 371, P71, 3.7, 0.7, 117, 017, VVY, VAY, 3.7, A/7, F/7, /77, F37, P37, 107, A07, 057, 5V7, 0P7, A03, 0P3, AP3, 170, VY0

أبو يزيد عمرو بن سلمة الجرمي .. ١/ ٢٤٣ أبو يوسف .... ۱۷٦/۱، ۲/ ۱۳۲، ١٤٥، 3.7, 727

أبي بن كعب .....أبي بن كعب

أحمد بن حنبل .....أحمد بن حنبل 1/77, 77, P7, 73, 73, 70, 70, 30, PO, AF, 3A, VP, 1.1, 111, .11, 731, 701, 751, 351, 371, ٥٧١، ٢٧١، ٧٨١، ٠٠٢، ٤٠٢، ٧٠٢، A.7, P.7, W17, 177, T77, V77, •77, 177, 777, 177, 777, 737, 337, 177, 177, 177, 077, 177, AAY, 197, 397, 097, 597, W.T. ٣٠٧، ٣٠٩، ٣١٥، ٣١٨، ٣٢٦، ٣٣٠، | أسامة بن زيد ..... ۱۳۳، ۳۳۳، ۱۰۳، ۲۰۳، ۳۰۳، ٤۰۳،

| TPT, T.3, .13, A13, 173, A73, P73, 703, 753, 573, PV3, 7A3, 193, 793, 993, 7.0, 3.0, 0.0, 710, V10, A10, 770, A70, P70, 730, 140, 340, 040, TAO, VAO, ٠٩٥، ٤٩٥، ٥٠٢، ٢٠٦، ١٦٠، ٥١٦، ۷۳۲، ۸۳۲، ۲۵۲، ۷۵۲، ۸۵۲، ۹۵۲، 177, VII, AII, YVI, AVI, IAI, AAF, PAF,  $Y \setminus YI$ , QY, FY, PY14, 13, 43, 30, 00, 14, 34, ٥٧، ٨٧، ٩٧، ٨٩، ٩٠، ٩٤، ٤٠، ٥٥، ٢٠١، ١١٨، ١١٩، ٢٢٠، ١٢٤، 171, 771, 771, 371, 271, 531, 101, 301, 101, 011, 791, 9.7, 117, 717, 717, 377, 077, 577, ۷۳۲، ۰۵۲، ۵۵۲، ۰۸۲، ۷۸۲، ۲۰۳، 7.7, 0.7, 1.7, 177, 777, ٥٢٣، ٥٥٣، ٣٥٣، ٢٥٣، ٥٢٣، ٢٢٣، 197, 4.3, 713, 113, 073, 433, 703, 153, 753, 553, 483, 770, 170, 071

1/400, 312, 755, 7/041, 141, ۷۵۳, ۸۵۳, ۱۲۳, ۷۲۳, ۲۷۳, ۱۳۸, ۱۸۱, ۲۵۲, ۳۵۲, ۵۵۲, ۲۸۲, ۳۸۲,

| ۹۶۳، ۲۷۰، ۲۷۳                            | 371, 571, 781, 181, 481, 481,    |
|------------------------------------------|----------------------------------|
| أسماء بنت أبي بكر                        | 137, 737, 737, 107, PFT, •77,    |
| ١/٢٢٣، ١٩٤، ٢٥٢، ١٥٢                     | PAY, •• 7, 7.7, 577, 113, 053,   |
| أصحمة                                    | 383, 583, 800, 710, 310, 770,    |
| ٥٢٢/٢، ٤٢٧/١                             | ۱۱۱، ۱۳۸، ۲۵۲، ۲/۳۳، ۹۸، ۱۰۱،    |
|                                          | 391, 977, 577, 137, 377, 737,    |
| أم حبيبة أم المؤمنين                     | ٥٧٣، ٢٧٦، ٧٣٧، ٣٤٩، ٣٢٤، ٥٦٤،    |
| 1/171, 103, 7/1.7, 7.7, 7.7,             | 0.0 (899                         |
| ודץ, אדץ                                 | أيوب عليه السلام٧ ٢ ٣٩١          |
| أم حبيبة بنت جحشأم                       |                                  |
| أم سعد۲/۱۱۱                              | بالأمالية بالأما                 |
| أم سلمة أم المؤمنين                      | بريدة بن الحصيب الأسلمي          |
| /\PP, \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | ١/ ١٦ ، ١٣٦ ، ٢٣٧ ٢/ ١٥٣ ، ٥٥٥ ، |
| 1.7, 7.7, 007, 777, 373                  | ٤٨٨                              |
| أم شريك٢٥٢/٢ ، ٢٥٣، ٢٥٧                  | بریرة۲ ۲۷، ۷۲، ۷۲، ۸۷، ۸۷،       |
| أم عطية الأنصارية                        | 140 (148 (188                    |
| /\ \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\  | بشير۲ ۱۰۶، ۱۰۶                   |
| 777                                      | بلال بن الحارث١/٢٥٦، ٥٦٨         |
| أم قيسأ ١ ٨٤/١                           | بلال بن رباح ۱/۱۷۳، ۱۷۶، ۱۷۵،    |
| أم كلثوم بنت أبي بكرأم كلثوم بنت         | 771, AY1, PY1, •A1, 1A1, •YT,    |
| أم يحيى بنت أبي إهابأم                   | 7A7, VA7, 315, 7/7P              |
| أنس بن سيرينأ ١٩١/١                      | بلال بن عبد الله بن عمر١٦٧/١     |
| أنس بن مالك ١/ ٥٥، ٥٦، ٢١، ٨٦،           |                                  |

ت

تقى الدين المقدسي ......ا۲۱/۱

ثابت البناني ..... ثابت بن الضحاك الأنصارى ..... ٢/ ٤٠٢ ثعلب .....۱/ ٥٨٥ / ۲ ٤٧٩/٢ ثوبية ......۲/۱۰۲، ۲۰۲، ۲۹۲

جابر بن زید .....۲۱ ۲۲۶ جابر بن سمرة ..... ٢/ ٣٥١ جابر بن عبد الله ..... 1/00 3.13 7113 7713 4013 3A1, AA1, 3P1, A+7, AFT, V+T, P. 7, 117, 717, VIT, 177, 177, · 73 , 773 , 053 , 110 , 710 , 770 , ۱۷۵، ۱۱۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۱۲۲، ٠٨٢، ١٨٢، ٢٨٢، ٨٨٢، ٢/٧٣، ٥٥، PO, TV, VV, PV, • A, 1A, T/1, ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۲۰، ۱۳۱، ۱۳۲، ۱۳۱، VOI, 007, TAT, VAT, 107, 133, 733, P70

جبريل عليه السلام ..... 1/ 171, 110, 1/ 171

جعفر بن أبي طالب ..... ٢/ ١٧٩، ٣٠٩، ٠١٦، ١١٦، ٢١٦

حذيفة .....١/١١، ٧٧، ٣٦٣، ٢/ ٧٧٥ حفصة أم المؤمنين ..... 1/00, . 17, . 17, . 10, حكيم بن حزام ..... ١١/٢، ٥٥، ٦٥ حماد بن زید ..... ۲/۳۲۰ ۴٤٣ حمزة بن عبد المطلب ..... 11.95, 7/597, 8.7, 717

حمزة بن عمرو الأسلمي ..... 1/ V+0, X+0, 710

حمل بن النابغة ..... ٢/ ٣٣١، ٣٣٢، ٣٣٣



خالد بن الوليد ... ١/ ٤٧٢، ٤٧٣، ٥٧٢، T.T. 7/ .31, 733, 333, 033 خالد بن سعيد .....٢١/٢ ، ٢٢٢ خالد بن عبد العزيز آل سعود ..... ١/ ٥٧٢ خلاد بن رافع .....۱ ۱۰۸/۱ ، ۲۳۲، ۲۵۳

| زید بن ثابت ۱/۱۵۲، ۶۹۶، ۲/۳۶،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| £V00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | داود الظاهري                       |
| زيد بن حارثة۲۸۲/۲ ،۳۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١ / ٣٣، ٢٣، ٥٥، ٢٧١، ٢٢٢، ٢٣٢،     |
| w w                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٥٠٣، ٩٩٤، ٢/٧٥١، ٤٢٢، ٥٥٢،         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 7.7, 0.7                           |
| سالم بن عبد الله ٢/ ٣٣١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | داود بن الحصين                     |
| سالم مولی ابي حذيفة۲/ ۳۰۳، ۳۰۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | داود عليه السلام ١/ ٥٣١، ٥٣٢، ٥٣٥٥ |
| سبيعة الأسلمية ٢/ ١٦٩/، ٢٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | دحية بن خليفة الكلبي               |
| سراقة بن مالك ١/ ٦٥٦، ١٥٧، ٦٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | خ ک                                |
| سعد بن أبي وقاص ٢/ ١٣٢، ١٦٨،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ذو اليدين١/ ٢٧٤، ٢٧٥، ٢٧٧، ٢٩٤     |
| PF() • V() (V() YV() AV() PV()                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3                                  |
| ۱۹۱، ۲۷۹، ۱۸۲، ۲۷۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | رافع بن خدیج ۱۳۲، ۱۳۱، ۱۳۲،        |
| سعد بن الربيع١٧٩، ١٧٩،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۱۳۳، ۱۳۲، ۱۳۲، ۱۳۷، ۶۲۰            |
| سعد بن خولة ٢٥٨/٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رافع بن ظهير                       |
| سعد بن مالك ١٣٢/٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ربيعة ١/٥٥، ٢٧٥، ٢٩١/٣             |
| سعد بن عبادة۲/ ٤١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | رفاعة القرظيرا۲۲، ۲۲۲              |
| سعيد بن المسيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | رکانة۲۲۳، ۲۲۵                      |
| (\\frac{17}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}\frac{1}{7}\frac{1}{7}\frac{1}\frac{1}\frac{1}\frac{1}\frac{1}\frac{1}\frac{1}\frac{1}\frac{1}\frac{1}\ | رياض هلال                          |
| سعید بن جبیر۱/۱۲۸، ۱۸۷۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | j                                  |
| سعید بن عبید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | زمعة بن الأسود ٢٨٠٠/٢              |
| سعید بن منصور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | زید بن أرقم۱/ ۲۹۳، ۲۹۶، ۹۶ ا       |

| سهلة بنت سهيل۲/۲ ،۳۰۰ ، ۳۰۵                     | سعید بن یزید                   |
|-------------------------------------------------|--------------------------------|
| سودة بنت زمعة٢/ ٢٧٩، ٢٨٠، ٢٨١                   |                                |
|                                                 | / / FT, T3, PO, VTY, 337, OVY, |
| سيبويه۱/ ۱۷۳۳                                   | ۲۳۲، ۱۵۳، ۱۸۳، ۲۰۰، ۲۸۵، ۸۸۵،  |
| ش                                               | ۱۳۲، ۷۸۲، ۲/۳۳۱، ۵۵۲، ۲۰۳،     |
| شریح ۲/ ۱۳۹                                     | \$0Y , YO\$                    |
| شريك                                            | سفيان بن عيينة                 |
|                                                 | 1/435, 7/71, 527, 427          |
| شيخ الإسلام أحمد بن تيمية                       |                                |
| 1/V, VY, YO, PO, AF, FV, OA,                    | سلمة بن الأكوع                 |
| ۷۲، ۱۰۱، ۱۹۱، ۳۵۱، ۱۲۲، ۱۷۵،                    | ۱/ ۲۵۱، ۲۷۳، ۲/ ۹۸۱            |
| . , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,         | سلمة بن شبيب                   |
| • 77, • 77, 77, 77, 77, 77, 77, 78, 78, 78, 78, | سلمة بن صخر البياضيستة         |
| 397, 097, 797, 30%, 00%, V.W.                   |                                |
| .17, 917, .77, 777, 777, 777,                   | سليك الغطفانيا۲۹۰، ۳٦٧         |
| ۵۳۲، ۵۶۳، ۹۶۳، ۲۵۳، ۵۵۳، ۸۵۳،                   | سليمان عليه السلام             |
| POT, 05T, •PT, 1PT, 7PT, 0PT,                   | ۲/ ۱۹۵۰ ، ۱۹۹۰ ، ۲۹۳           |
| 7.3, 3/3, 073, A73, 733, ·03,                   | سليمان الصالح البسام           |
| 703, WA3, 1P3, YP3, PP3, 3.0,                   | سليمان بن إبراهيم البسام       |
| ٨١٥، ١٢٥، ٣٣٥، ٧٤٥، ٥٧٥، ١٨٥،                   | ·                              |
| 3A0, VAO, AA0, .PO, 1.5, 315,                   | سمرة بن جندب ۱۵۲/۱، ۳٦٤، ٤٤٥   |
| ۸۱۲، ۱۲۲، ۲۲۲، ۳۳۲، ۳۳۲، ۱۹۲۱                   | سهل بن أبي حثمة                |
| ۸٥٢، ٥٧٢، ١٨٢، ٢/٩، ٣٠، ١٤،                     | ۱/۱۷۱۶، ۱۱۶۸ ۲/۷۶، ۳۲۰         |
| ٥٤، ١٥، ٤٧، ٢٧، ٨٨، ٩٠، ٥٩،                     | سهل بن سعد الساعدي             |
| 1113 - 713 7713 0713 3313 0313                  | 1/757, 770, 7/271, 793         |

#### ص

صالح بن خوات ......۱/۱۱۱، ۱۸۱۸ صفیة بنت حیي أم المؤمنین ...... ۱/ ۵۵۷، ۲۳۷، ۲۳۲، ۲۳۷

#### ض

ضمضم بن قتادة ...... ٢/ ٢٧٧ ضميرة ............ // ١٩٧

#### ط

#### و

عائشة أم المؤمنين ..... ١/ ٢٩، ٤٩، ٧٧، ٧٢، ٧٣، ٧٧، ١١٧،

111, 171, 771, 371, 371, 431, P31, 701, 7V1, F.Y, V.Y, 7YY, 377, 007, FFY, VAY, AAY, VPY, ٥١٣، ٥٢٣، ٠٣٣، ١٣٣، ٣٣٣، ٤٣٣، 034, 834, 804, 884, 1.3, 4.3, 773, 103, 703, 303, 1P3, VP3, V.O, 710, V10, A10, P10, VY0, 170, 030, 700, 700, 300, 170, 740, P.T. TYT, AYT, PYT, 15T, 735, 705, 305, 005, 705, 705, 775, 375, 7/95, . 7, 17, 77, TP, 3P, 7.1, 071, 331, 311, 011, 117, 377, 077, 007, PYY, YAY, WAY, FPY, APY, PPY, 1.7, 7.7, 3.7, 0.7, 757, 057, PFT, FVT, VAT, 113, P13, YY3, 279

عبادة بن الصامت ...\/ ٢٥٩، ٢٨، ٨٩ ، ٨٩ ، ٨٩ ، ٨٩ ، ٩٨ عباس محمود العقاد ...... ١٤/١ عبد الخالق عظيمة ...... ١/١٤ عبد الرحمن الصالح البسام ...... ١/١٠٠ عبد الرحمن بن أبي بكر ..... ١/٢٧،

عبد الرحمن بن أبي بكرة .....٢ ٢٧ ٤

عبد الرحمن بن أبي عمر ..... ٢٠/٢ عبد الرحمن بن الزبير ..... / ٢٢١، ٢٢٢ عبد الرحمن بن سمرة ..... ٢/ ٣٨٩ عبد الرحمن بن أبي نعم .....١٨٥١ عبد الرحمن بن عوف ..... 1/110, 7/377, 137, 737, 077, 5 YY , TV 7

عبد الرحمن بن ناصر السعدي .... ١٢/١، 70, VP, · 11, 177, 10, 7/ V3, ٧٩، ١٨، ٤٤، ٩٩، ١٢٠، ٢٤١، 117, 7.7, 077, 577, 787, .73, OYA

عبد الرحمن بن يزيد النخي .....١ / ٦٦٩ عبد الرزاق عفيفي .....ا عبد العزيز المحمد السليمان البسام ١٥/١ عبد القادر الجيلاني .....١٩ عبد اللَّه بن عمر .....١/ ٣٦، ٥٩، ٩٨، (111) +31, 7\$1, 701, 801, 751, ٠٧١، ٥٧١، ٠٨١، ٢٨١، ٧٨١، ٩٨١، P77, • 77, 177, 337, 0V7, 1P7, ۷۹۲، ۲۲۹، ۳۳۰، ۲۳۳، ۳۳۳، ۲۵۳، ۷۵۲، ۱۲۲، ۵۲۲، ۹۲۲، ۷۷۲، ۸۲۱،

130, 250, 140, 240, 270, 040, 715, 315, 015, 175, 375, 075; 775, 775, 775, 735, 705, 175, VVF, PVF, 1AF, VAF, 7/11, 71, 17, 77, 07, 83, 70, 00, 70, PA, 3P, PTI, TTI, TTI, 131, 101, 771, 771, 371, 781, 17, 117, 937, 007, 777, 077, 3.7, 777, 007, 757, 557, 577, 787, TPT, A+3, A03, AF3, 1A3, TA3, Y.O. 7.O. 3.O. 7.O. A.O. P.O. 070 (017 (011 (010

عبد الله بن الزبير .....١/٢٢٧، ٩٩٥، 1.5, 17, 27, 27, 7, 733

عبد الله بن أم مكتوم ..... 1/111, 7/707, 707, 307, 007

عبد الله بن عباس ٢٦/١... ٢٥، ١٢٠، 031, 401, 071, ..., 1.7, 4.7, V3Y, 0VY, 0AY, FAY, AAY, 1PY, · 77, 777, 777, 107, 707, • 73, AT3, 153, 783, A10, P10, .70, V50, 000, 700, 700, 7.5, P15, 775, 015, 775, 775, 775, 735, 797, 013, 183, 183, 470, 170, 185, 105, 105, 105, 405, 405,

775, 115, 1767, 177

عطاء ..... ۱/ ۱۷۱ ، ۱۳۲ ، ۲۰۳ ، ۳۸۰ ، ۸۸۰ ، ۸۸۰ ، ۸۳۲ ، ۷۲۲ ، ۷۸۲ ، ۲/۳۱ ، ۲۲۲ ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ ، ۲۷۳ ، ۳٤٤

عقبة بن الحارث ..... عقبة بن عامر .....عامر ۲۰۸/۲، ۲۱۰ عقيل بن أبي طالب .....عقيل بن أبي عكرمة .....١ / ٥٨٣ ، ٨٨٥ ، ٢/ ٢٥٥ عكرمة بن عمار .....عكرمة بن على الأزدي .....ا ٣٣١/١ على بن أبي طالب ..... 701, 077, 577, 337, 577, 087, ٥٩٢، ١٩٢، ٢٣٠، ١٦٤، ٥٤٢، ٣٥٢، 305, 505, 785, 7/41, 911, 771, 111, 717, 377, 007, 597, 7.7, 0.7, 0.7, .17, 577 على بن يحيى بن خلاد .....١٢٣٦

على جبر .....على جبر عمار بن ياسر .....عمار بن ياسر عمر بن الخطاب .... ١/ ٢٥، ٩٨، ١٤٥، 731, 101, mol, vol, hol, 3Al, 177, 337, PF7, 377, 077, .77, VOT, AOT, .AT, 113, 003, 7V3, 370, 700, 740, 415, 415, 075, ۱۳۲، ۲۳۲، ۷۸۲، ۱۹۰، ۲/۵۸، ۹۸، ٩١١، ١٢٤، ١٣٠، ٣٣١، ١٤١، ١١٩ 731, 731, 031, 731, .01, 101, rr1, 3V1, 3YY, 0YY, rYY, 3YY, 077, 937, 007, 077, 3.7, 977, · 77, 0 77, 5 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 7 77, 197, 4P4, 3P4, V·3, L13, PL3, 773, 073, 773, 7.0 عمر بن عبد العزيز ..... 7/ 771, 077, 057, 577 عمران بن حصين ...... 1/1.1 077 377 177 175 7/ 277 عمرو بن الزبير .....عمرو بن الزبير عمرو بن العاص .......... ١٩٢/ كعب بن مرة ......... ١٩٢/١ عمرو بن أمية الضمري ....... ٢/ ٥٠٧ | كنانة بن أبي الحقيق ........ ٢٣٦/٢

عمرو بن سعيد بن العاص ..... ١/ ٥٩٨، 7.1 ,099

عمرو بن شعیب ..... ۲/ ۷۹، ۳۱۲، ۳۲۳



فاطمة بنت الرسول ... ١/٦٥٦، ٢/٣٠٩، \*17, PFT, .VT

فاطمة بنت أبي حبيش ..... ١١٨،١١٧/١ فاطمة بنت الأسود بن عبد الأسد ..... 779/4

فاطمة بنت الشاطئ ..... ٢٣٧/٢ فاطمة بنت قيس .....فاطمة بنت 7 707, 707, 307, 707 -

ق

قتادة .... ١/ ٥٣٥، ٢/ ٢٠٣، ٢٧٦، ٢٢٥

كريب .....

کعب بن عجرة ... ۱/۳۱۷، ۳۲۰، ۹۹۳، 390, 090, 790 كعب بن مالك الأنصاري .....٢/٢١٢

( )

| ماعز بن مالك ٢/ ٣٥١، ٣٥٣، ٣٥٤   |
|---------------------------------|
| مالك بن الحويرث ١/ ١٧٥، ٣٤٣     |
| مجاهد بن جبر۱/۳۱، ۵۹، ۲۳۸،      |
| ۷۸۶، ۲/۳۰۱، ۲۷۳                 |
| مجزز المدلجي ٢٨٢/٢              |
| محمد أبو سيادا۱۳/۱              |
| محمد الصالح البسام              |
| محمد بن إبراهيم بن معتق١٤/١     |
| محمد بن إسحاق٢ ٢٢٤              |
| محمد بن الحسن ٢/ ١٣٥            |
| محمد بن الحنفية                 |
| محمد بن عبد العزيز المطوع١٢/١   |
| محمد بن عبد العزيز بن مانع ١٢/١ |
| محمد بن علي العبيد              |
| محمد بن فوزان الحارثي١/ ٧١٥     |
| محمد بن مالك                    |
| 1/71, 7.5, 7/251, 137, 177      |
| محمد بن مسلمة ۲/ ۱۲۶، ۳۲۹، ۳۳۰  |
| محمد حسين الذهبي                |
| محمد حسين نصيف                  |

| محمد خلیل هراس۱۱۸۱               |
|----------------------------------|
| محمد سرور الصبان                 |
| محمد عبد الحليم                  |
| محمد قندیل                       |
| محمد متولي الشعراوي١٤/١          |
| معاذ بن جبل ۱/۱۵۲، ۲۰۷، ۲۲۸،     |
| V·Y, 707, 707, P13, 153, 753,    |
| PF0, 7/711, VI3, 3P3             |
| معاذة١٢٤/١                       |
| معاوية بن أبي سفيان ١/ ٣٣٩، ٣٤٠، |
| 137, 783, 783, 775, 775, 77      |
| ۳۳۲، ۲۵۲، ۳۵۲                    |
| مغيث۲ ۱۸٤                        |
| مليكة                            |
| ميمونة ۱/ ۹۲، ۹۷، ۲۰۰، ۲/ ۲۵۵،   |
| ٤٤٥                              |
|                                  |

(ن

## فهر للسائل لأصولية

| رقم الصفحة   | المسألة                                                       |
|--------------|---------------------------------------------------------------|
|              | استحباب البداءة باليمين في كل ما كان من باب التكريم والتزين،  |
| ٥٠/١         | وما كان بضدها استحب فيه التياسر                               |
| AY / 1       | الأصل بقاء الأشياء المتيقنة على حكمها                         |
| 14./1        | الأصل عدم الوجوب                                              |
| ٤٥٣/٢        | الأصل في الأشياء الطهارة                                      |
| 178/4        | البينة ما أبان الحق وأظهره                                    |
|              | المأمورات إذا وقعت على خلاف مقتضى الأمر لم يعذر فيها          |
|              | بالجهل، بخلاف المنهيات، فقد فرقوا في ذلك. فعذروا في           |
| ۳۸۳/۱        | المنهيات بالنسيان والجهل                                      |
| 1/0 ، ٨٥ / ١ | المشقة تجلب التيسير                                           |
| 981/4        | أن ترك الاستفصال في مقام الاحتمال ينزل منزلة العموم في المقال |
| 1 • / ٢      | أن الأصل في المعاملات، وأنواع التجارات والمكاسب الحل والإباحة |
| ٤٢٠/٢        | أن المأخوذ بالعقد الفاسد يجب رده على صاحبه ولا يملك           |
|              | أن جميع صفات العبادات من الأقوال والأفعال إذا كانت مأثورة     |
| <b>447/1</b> | أثرا يصح التمسك به لم يكره شيء من ذلك، بل يشرع ذلك كله        |
| ۲/۳، ه       | إذا ترجحت المصلحة على المفسدة وغمرتها، اغتفرت المفسدة لذلك    |
| ۲٦/٢         | إن الأصول لا تستند ولا تؤصل، إلا من نصوص الشارع               |
| 477/7        | إن البينة على المدعي واليمين على من أنكر                      |

| رقم الصفحة       | المسألة                                                      |
|------------------|--------------------------------------------------------------|
| 19./1            | إن الحكم لا يلزم المكلف إلا بعد بلوغه                        |
| . 40. 14/4       | إن النهي يقتضي الفساد                                        |
| ۲۲، ۲۳، ۲۳،      |                                                              |
| ٠١٨٣،٢١٠         |                                                              |
| 117, 113         |                                                              |
| 77/7             | إن خبر الشارع الثابت مقدم على قياس الأصول                    |
|                  | إن خبر الواحد الثقة - إذا حفت به قرائن القبول - يصدق ويعمل   |
| 19./1            | به، وإن أبطل ما هو متقرر بطريق العلم                         |
| ۱۲۰ ،۷۰/۱        | إن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح                          |
| 7/75             | إن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح                          |
|                  | إن من فعل شيئًا لظنه وجود سببه، فتبين عدم وجود السبب، فإن    |
| <b>74 / 43 7</b> | فعله لاغ لا يعتد به، ويرجع بما ترتب على ظنه الذي لم يتحقق    |
| ٤٩٠ ، ٨٢ /١      | بقاء ما كان على ما كان                                       |
| <b>720/7</b>     | تأخير البيان عن وقت الحاجة لا يجوز                           |
| 107/1            | حمل المطلق على المقيد                                        |
| 174.174/1        | فالضرر لا يزال بالضرر                                        |
| £VY /Y           | فالوسائل لها أحكام المقاصد                                   |
|                  | لا بد في وقوع الوعيد من وجود أسبابه وانتفاء موانعه. فإذا رتب |
|                  | الوعيد على فعل شيء، كان فعله سببا من أسباب الوعيد الموجب     |
|                  | لحصوله. فإن انتفت الموانع من ذلك وقع، وإن عارض السبب         |
| ٤٠٤/٢            | مانع اندفع موجب السبب بحسب قوة المانع وضعفه                  |

#### فهرس المسائل الأصولية

| رقم الصفحة  | المسألة                                                  |
|-------------|----------------------------------------------------------|
| 174/7       | لا ضرر ولا ضرار                                          |
|             | لا يجوز الحكم إلا بالقانون الشرعي، الذي رتب، وإن غلب على |
| 1/173       | الظن صدق المدعي                                          |
| 174/4       | ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب                         |
| ٤٧٦،١٧٤/٢   | من تعجل شيئا قبل أوانه عوقب بحرمانه                      |
| ٥٧٥/١       | والأصل براءة الذمة إلا بدليل موجب                        |
| 177/7       | والأصل في حق المسلم المنع                                |
| ٣٠٧ ، ٥٠ /٢ | يثبت تبعا، ما لا يثبت استقلالا                           |





### فهرِ الموضوعات انجزه الٺاينے

| الصفحة                                               | الموضوع                                                     |
|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| 0                                                    | المعاملات                                                   |
| 9                                                    | كتاب البيوع                                                 |
| لبيع وبيان مدته                                      | مشروعية خيار المجلس فِي ا                                   |
| البيوع ۱۷                                            | ١- باب ما نهى اللَّه عنه من                                 |
| يع الآخر وعن تلقي القادمين لبيع سلعهم وعن النجش . ٢٠ | النهي عَنْ بيع البعض على بـ                                 |
| ة وبيان معناه                                        | النهي عَنْ بيع حبل الحبل                                    |
| يحرمة                                                | قاعدة في المعاملات الم                                      |
| ة قبل بدو صلاحها ۴۳                                  | ٢- باب النهي عَنْ بيع الثمرة                                |
| ٣٧                                                   | النهي عَنْ بيع المزابنة .                                   |
| حريـم ثمنه، وتحريـم البغـاء والعرافـة، والتنجيم،     | النهي عَنْ بيع الكلب وتــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ير الجن ٢٩                                           | وضرب الحصى، وتحض                                            |
| مهر البغي وكسب الحجام                                | بيان حكم ثمن الكلب و                                        |
| ٤٣                                                   | ٣- باب بيع العرايا وحكمه                                    |
| ر                                                    | ٤- باب بيع النخل بعد التأبي                                 |
| يع الطعام قبل قبضه ٥٣                                | ٥- باب نهي المشتري عَنْ بي                                  |
| ٥٩                                                   | ٦- باب تحريم بيع الخبائث                                    |
| ٦٥                                                   | ٧- السلم وبيان شروط صح                                      |

| الصفحة                                                  | الموضوع                |
|---------------------------------------------------------|------------------------|
| ٦٩                                                      | ٨- باب الشروط فِي البي |
| بائع لنفسه نفعا معلوما فِي الشيء الَّذِي يبيعه ٧٦       | بيان حكم اشتراط ال     |
| شرطان فِي بيع ٢٩                                        | معنى حديث لا يحل       |
| ام الشروط فِي البيع ٨١                                  | فائدة ــ فِي بيان أقس  |
| مسر لأهمل الباديةة وعن النجش وعن خطبة الرجل على         | النهي عَنْ بيع الحاذ   |
| ل المرأة طلاق ضرتها ٨٣                                  | خطبة أخيه وعن سؤا      |
| Λ٤                                                      | ٩- باب الربا والصرف    |
| لذهب والفضة بالفضة والذهب بالفضة أو العكس ٥٨            | حكم البيع الذهب با     |
| الأشياء المتحدة فِي الجنس                               | حكم ربا الفضل فِي      |
| ٩٣                                                      | حكم بيع العينة .       |
| ضة مؤجلا                                                | حكم بيع الذهب بالف     |
| فِي الأجناس المختلفة                                    | حكم البيع بالتفاضل     |
| الأوراق البنكية                                         | اختلاف العلماء في      |
| 1.1                                                     | ١- باب الرهن           |
| 1.0                                                     | ١١- باب الحوالة        |
| ضاء الدين وتحريم مطالبة المعسر ومشروعية الحوالة ١٠٧.    | تحريم المماطلة في ق    |
| ه عند رجل قد أفلس                                       | ۱۲– باب من وجد سلعت    |
| 110                                                     | ١٣- باب الشفعة         |
| شفعة؟                                                   | فائدة _ متى تسقط ا     |
| سقاط الشفعة وبيان الأشياء الَّتِي تثبت فيها الشفعة ١١٨. | تحريم التحيل على إ     |

#### فهرس الموضوعات

| الصفحة                            | الموضوع                                   |
|-----------------------------------|-------------------------------------------|
| 171                               | ١٤- باب أحكام الجوار                      |
| 170                               | ١٥- باب الغصب                             |
| 179                               | ١٦- باب المساقاة والمزارعة                |
| وم والنهي عَن الشروط الفاسدة ١٣٧٠ | ١٧ - باب فِي جواز كراء الأرض بالشيء المعل |
| 181                               | ۱۸– باب الوقف                             |
| 101                               | ١٩ - باب الهبة                            |
| ١٥٠                               | حكم العائد فِي هبته                       |
| 100                               | ٢٠- باب العدل بين الأولاد فِي العطية .    |
| 109                               | ۲۱- باب هبة العمرى                        |
| ١٦٣                               | ٢٢ باب اللقطة                             |
| ١٦٧                               | ٢٣- باب الوصايا                           |
| عا                                | بيان المقدار الَّذِي تجوز الوصية به شر    |
| ١٧٥                               | ۲۲- باب الفرائض                           |
| 177                               | بيان أسباب الإرث                          |
| ١٧٦                               | موانع الإرث                               |
| 1VA                               | خلاصة عَن الإرث وكيفيته                   |
| ين المسلم والكافر                 | حكم بيع بيوت مكة وامتناع التوارث ب        |
| ١٨٥                               | النهي عَنْ بيع الولاء وهبته               |
| عدم البقاء إذا أعتقت وهي تحت عبد، | للأمة الخيار فِي البقاء فِي عصمة زوجها أو |
| صدقة من الفقير المتصدق عليه ١٨٦٠  | وبيان جواز قبول الهدية لمن لا تحل له الـ  |

| الصفحة           | الموضوع                                        |
|------------------|------------------------------------------------|
| 191              | كتاب النكاح                                    |
| 199              | ١- باب المحرمات فِي النكاح                     |
| لمرأة وخالتها    | الجمع بين الأختين وبين المرأة وعمتها وا        |
| Y.o              | جواز نكاح الكتابية                             |
| Y•V              | ٢- باب الشروط فِي النكاح                       |
| 717              | نكاح المتعة                                    |
| 710              | ٣- باب ما جاء فِي الاستئمار والاستئذان         |
| با غيره ٢٢١.     | ٤- باب لا ينكح مطلقته ثلاثا حتى تنكح زوج       |
| ، دفعة واحدة     | اختلاف العلماء فيمن أوقع الطلاق الثلاث         |
| 779              | ٥- باب عشرة النساء                             |
| 777              | القول فِي العزل                                |
| 777              | ٦- باب النهي عَن الخلوة بالأجنبية              |
| ۲۳۰              | ٧- باب الصداق                                  |
| اقًاا            | اختلاف العلماء فِي جواز جعل العتق صد           |
| Y & V            | كتاب الطلاق                                    |
| بض               | اختلاف العلماء فِي وقوع الطلاق فِي الح         |
| س العدة أو لا٠٠٠ | اختلاف العلماء هل للبائن نفقة وسكنى زو         |
| Yov              | ١- باب العدة                                   |
| على زوج۲۲۱       | ٢- باب تحريم إحداد المرأة أكثر من ثلاثة إِلَّا |
| 77               | ٣- باب ما تجتنبه الحاد                         |

#### فهرس الموضوعات

| الصفحة      | الموضوع                                    |
|-------------|--------------------------------------------|
| 771         | كتاب اللعان                                |
| YV1         | حكمته التشريعية                            |
|             | ١- باب لحاق النسب                          |
| YAV         |                                            |
| ي ۲۹۱       |                                            |
|             | كتاب الرضاع                                |
|             | اختلاف العلماء فِي قــدر الرضاع المح       |
| ٣٠٢         |                                            |
| <b>*•v</b>  |                                            |
|             | كتاب القصاص                                |
| ٣١٥         |                                            |
| <b>Ψ</b> ξ1 | كتاب الحدود                                |
| ٣٤١         | حكمتها التشريعية                           |
| ٣٤١         |                                            |
|             | ١- باب حد السرقة                           |
|             | اختلاف العلماء فِي قدر النصاب الَّذِي يو   |
|             | ٢- باب فِي إنكار الشفاعة فِي الحدود والنهي |
| ٣٧٢         | هل يقطع جاحد العارية أو لا                 |
| ٣٧٣         | ٣- باب حد الخمر                            |
| ٣٧٩         | ٤- باب التعزير                             |

| الموضوع                                 | الصفحة     |
|-----------------------------------------|------------|
| اختلاف العلماء فِي المراد بكلمة الحدود  | ٣٨٠        |
| فوائد منقولة عَنْ شيخ الإسلام ابن تيمية | TAT        |
| كتاب الأيمان والنذور                    | <b>TAV</b> |
| ١- باب الأيمان                          | <b>TAV</b> |
| ۲- باب النذر                            | ٤٠٥        |
| كتاب القضاء                             | ٤١٧        |
| كتاب الأطعمة                            |            |
| فوائد فِي الورع                         |            |
| الاختلاف فِي أكل لحوم الخيل             | ££7        |
| ١- باب الصيد                            | ٤٥١        |
| ٢- باب الأضاحي ٢٠٠٠٠٠٠٠٠                | ٤٦٣        |
| فوائد فِي الأضحية من كلام ابن تيمية     | £٦٦        |
| كتاب الأشربة                            | ٤٦٩        |
| كتاب اللباس                             | ٤٧٥        |
| كتاب الجهاد                             | £AV        |
| طبيعة الحرب فِي الإسلام                 | £AV        |
| كتاب العتق                              |            |
| الإسلام دين العزة والكرامة والمساواة .  |            |
| ١- باب بيع المدبر                       | 079        |
| قائمة بمصادر تخريج الأحاديث             | ٥٣٣        |

#### فهرس الموضوعات

| الصفحة        | لموضوع                |
|---------------|-----------------------|
| ٥٣٥           | لفهارس                |
| ٥٣٧           | فهرس الأيات           |
| ٥٥١           | فهرس الأحاديث         |
| ٥٨٣           | فهرس أسماء الكتب      |
| ٥٨٩           | فهرس الأعلام          |
| ٦٠٩           | فهرس المسائل الأصولية |
| 717           | فهرس الموضوعات        |
| 96X9 96X9 96X |                       |



فى تَهْذِيبُ شِيحٍ عُدةِ الطالبُ وَمَعَـهُ الإختيار إلى اتجليّة في المسّائِل الخلافيّة

تهذيب وتأليف الشيخ

المراب المراب المرابع المرابع

(A1657 - A1767)

عُضَوُ هَيَنَة كِارالعُلْمَاء بِالسَلَاة

أَشْرَفَ عَلَىٰ لِمُراجَعَةِ وَالطَّلَاعَةِ بِسَمَّا بِسِيَّ البِسَرِّ البِسَرِّ البِسَرِّ البِسَرِّ

طبعة *جديدة* نَنْضِمَّزُاضَافَات َ قِنْقِيحَال َّكَهَا المُؤَلِثُ وَنُنشرِ لِلمَرَةِ الأوْلى



## بَضِيحُ الْحُكَامِينَ الْمُحَالِقُكَامِينَ الْمُحَالِقُكَامِينَ الْمُحَالِقُكَامِينَ الْمُحَالِقُكَامِينَ الْمُحَالِقُولُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقِ الْمُحَالِقُ الْمُعِلَّ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُلِمُ الْمُحِمِّلِ الْمُحَالِقُ الْمُحِلِي الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحِمِي الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقُ الْمُحَالِقِ الْمُحِلِي الْمُحِلِي الْمُحِمِلِي الْمُعِلِي الْمُحِلِي الْمُ

قوبلت هذه الطبعة على شخين خطيتين إحداها: نسخة العلامة علالبالطبل <u>طالبيت</u> والاخرى: نسخة م<u>ب الهريم الواعظ</u>

تهذيب وتأليث الشيخ

المركوبي أوالواني أوالوالينا

(A1257 - A1757)

عُضْوُ هَيْئَةُ كِارالعُلَمَاءٌ بالسَلكة

أشرَفَ عَالِمَ لَهِ مَعْدَةِ وَالطَّنَاعَةِ بِسَاكُ بِسِي السِّنِ البَسَلِ

طبعة *جديدة* نَنَضِمَّزُاضَافَات َ قِنقِيَحَاثَ كَهَا المُؤَلِثُ وَتُنشرِ لِلمَرَّةِ الأوَّلِ





لموفف الدين بن فدامه عبار مدين محدين فدامهٔ المفد كي مخيلي

> حَاشِيَة رموح ٥١ م

المراج ال

(FITTA - ATTET)

عُضَوُ هَيَنَةَ كِارالعُلَمَاءٌ بِالسَّلَكَةُ

أشرض على لمراجعة والطياعة

بساكن البساكالبسا

طبعة *جديدة* نَنَضِمَّ <u>ُاضَافَات وَ</u>نَقِيحَانَةً كَهَا النَوْلِفُ وَتُنشر لِلمَرَةِ الأَوْلِي



لِلنشرُوالنوزيع

# المنابر في الفرال

تأليف أي سرع على أحرثه مجدرت على لواحدي التوناسة ١٦٨ هـ

رواية بدرالدين بنصر محدين عبار سالارغياني التوناسنة ده هه

> مقق نصومہ دفرج اُمادیڈ وعلق علیہ (کھکٹوکہ ماہرکیا ہے) (ایکٹوکہ ماہرکیا ہے)

