

أعترها رُبو (لمِسِيجِي بن مختر (َل جِيي (لرميي عفا الله عنه بمنه وكرمه

#### شارك في مراجعة الكتاب

أبو حمزة محمد بن صالح آل حرز الله أبو حذيفة محمود بن محمد الشيخ

# حقوق الطبع محفوظت للمؤلف

#### علي بن مختار آل علي الرملي، ١٤٤٢ هـ

#### فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الرملي، علي بن مختار آل علي

حاشية الرملي على كتاب الأجوبة المفيدة عن أسئلة المناهج الجديدة لفضيلة الشيخ

العلامة صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان / علي بن مختار آل علي الرملي.

المدينة المنورة، ١٤٤٢ هـ

٤٦٤ ص؛ ٢٤×٢٧ سم

ردمك: ٤-٠٤٠-٣-٦٤٤٠

١- العقيدة الإسلامية - أسئلة وأجوبة أ.العنوان

ديوي ٣٤٠,٧٦ توري

رقم الإيداع ١٤٤٢/٣٧٤٨

ردمك: ٤- ٦٠٤٠- ٣- ٦٠٤٠

الطبعة الأولى ١٤٤٢ هـ - ٢٠٢١م

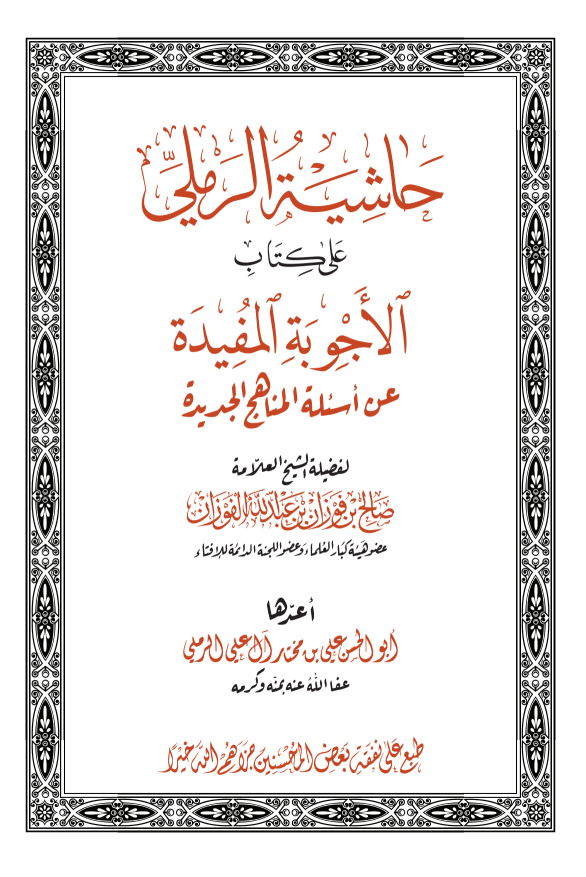
#### الناشر

#### مكتبة منارة التوحيد

المملكة العربية السعودية - المدينة النبوية

مقابل البوابة الجنوبية للجامعة الإسلامية

جوال رقم: ۲۳۷۸٤۰٥۲٥۲۹۰۰







## مُعَنَّمُ اللهُ

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، أما بعد:

[تعريف موجز بالكتاب الأصل ومؤلفه] فهذا الكتاب هو أجوبة من الشيخ صالح بن فوزان الفوزان -حفظه الله وبارك في علمه-، والشيخ معروف عند طلبة العلم، وليس مثلي من يعرف به، فهو الشيخ الذي بلغ صيته المشارق والمغارب، وانتفع الكثير من الخلق بعلمه، وهو من أعلم أهل الأرض في هذا الزمن.

وقد عُرضت عليه هذه الأسئلة، وهي أسئلة منهجية، فأجاب عنها -جزاه الله خيرًا- بأجوبة نافعة مفيدة فيها نصح وتوجيه وإقامة حجة على العباد، فجزاه الله خيرًا على هذه النفائس التي نفع الله بها العباد، وكنت قد علقت على أجوبته ببعض التعليقات التي توضحها وتزيدها بيانًا وتفصيلًا ببيان أسباب الأسئلة في صوتيات لبعض الطلبة الذين لم يعرفوا أسبابها وبعض الأحداث التي وقعت من الحزبيين، فقام أخونا هاني السعافين بالاعتناء بها، بعد أن قامت زوجي أم الحسن بنت بسام الصادق بتفريغها.

[تعريف موجز بهذا الكتاب] وقال الأخ هاني بعد حمد الله: وهذا الكتاب مجموعة من التعليقات المنهجية لفضيلة شيخنا أبي الحسن الرملي على كتاب الأجوبة المفيدة، وهو كتاب يحوي مجموعة من الأسئلة التي أجاب عنها الشيخ صالح الفوزان، والتي طُرحت على الشيخ حفظه الله-في دروس صيف عام ١٤١٣ بمدينة الطائف، وغير ذلك من الدروس



والمحاضرات واللقاءات في أماكن مختلفة كما ذكر ذلك المعتنى بالكتاب الشيخ جمال بن فريحان الحارثي(١)، وقد أسميتُ الكتاب «حاشية الرملي على الأجوبة المفيدة»، وقد تضمن الكتاب بيان منهج السلف الصالح، والتحذير من الفرق التي خالفت هذا المنهج في القديم والحديث، وركّز علىٰ كثير من المسائل المنهجية المعاصرة وعلاجها بما يتوافق مع الكتاب والسنة بفهم السلف الصالح.

وكان عملى في هذا الكتاب: دمج الكتابين معًا، وتصحيح النص، وتخريج الآيات والأحاديث والآثار من مصادرها، فأسأل الله أن يجعله في ميزان حسناتنا، وأن يوفق الشيخين إلى ما يحبه ويرضاه إنه ولى ذلك والقادر عليه. انتهى ا

> [تنبيه علىٰ خطأ وقع في الصوتية

ولما أردنا طباعة الكتاب عَدَّلتُ بعض ما وقع في الكتاب من ربع مي السولية تم تصحيحه هنا خطأ كقولي: «عندما خرجت عائشة رَجِينًا لقتال على رَبُطُّهُمَّهُ»، وهذا خرجت للصلح لا للقتال.

وقد راجعه الابن حسام بن خليل أبو الرُّب الفلسطيني قبل دفعه للصف والطباعة، وقام بعمل ما يلي:

١- أعاد صياغة الكلام؛ ليتناسب مع كونه كتابًا مطبوعًا؛ إذ المسموع المفرغ ليس كالمطبوع المُحَرَّر.

٢- ألحق كل تعليق عَقِب سؤاله مباشرة، وخصوصًا من السؤال الرابع والأربعين فما بعده؛ ذلك أنني كنتُ في هذه الأسئلة فما بعدها

<sup>(</sup>١) الأجوبة المفيدة ص٦.



أعلق في الصوتية الواحدة على ثلاثة أسئلة وربما أكثر بحسب الأسئلة ومواضيعها.

٣- أثبت نص ما ذكرته أثناء التعليق بمعناه من أقوال أهل
 العلم.

٤- قام بتصحيح بعض الحواشي، وتعديل بعضها، وإضافة البعض الآخر، فما كان من إضافته أو كان أكثرها من تعديله ختمها بقوله: (حسام).

٥- وضع عناوين للأسئلة معتمدًا في ذلك على ما أتطرق إليه من مواضيع في التعليق عليها، واعتمد في بعضها على ما كنت أكتبه من عناوين حين رفع الدرس.

٦- وضع عناوين جانبية للفقرات.

٧- وضع ثبتًا بالمصادر والمراجع؛ ليسهل على من أراد أن يراجع شيئًا مما أحيل إليه في الكتاب الوقوف على الطبعات المحال إليها في الحواشي، وقام بتقسيم هذه المراجع على حسب الفنون تقسيمًا مجملًا مُرتبًا إياها على الترتيب الهجائي إلا الكتب الستة فإنه ذكرها على حسب الترتيب المشهور عند أهل الحديث، وكذلك شروح البخاري ومسلم فإنه بدأ بشروح البخاري مرتبة على الترتيب الهجائي، ثم شروح مسلم كذلك.

 $\Lambda$  صنع فهرسًا للموضوعات ذكر فيه العناوين الرئيسة التي وضعها وجعلها داخل معقوفين هكذا: [..]، وذكر تحتها موضوع الأسئلة التي تحت كل عنوان، وذكر كذلك بعض ما كان من العناوين



الجانبية مما قد يكون في غير مظانه بين قوسين هكذا: (..)؛ ليسهل الرجوع إليه.

والله الموفق.

ک کتبه

أبو الحسن علي بن مختار آل علي الرملي / / ربيع الأول/ ١٤٤٢ هجري الموافق ٢٠٢٠/١٠/١٠





سا: بماذا تنصحون الإخوة الأفاضل الذين يشتركون في المراكز الصيفية إذا تعارض وقت دروس المشايخ والعلماء مع وقت المراكز؛ فهل يحضرون الدروس، أم يبقون في المراكز؟ مع التفصيل؛ لكثرة الكلام في هذا الموضوع بين الشباب؟

ج/ المقصود بالمراكز: تهذيب الطلاب وتعليمهم.

فالذي أراه: أن ينسِّق القائمون على المراكز أوقاتها؛ فيُحْضِروا منسوبيها إلى المساجد للمحاضرات والدروس؛ لأن حضور المحاضرات جزء من عمل المراكز، بدل ما تأتي بالمحاضر لهم في المراكز تذهب بهم إلى المحاضر في المسجد، وهذا أفضل؛ لأن حضورهم في المسجد، وفي بيت من بيوت الله، يسمعون فيه العلم؛ أفضل من بقائهم في المراكز.

فالحاصل: أنّه يجب على القائمين على المراكز أن ينسقوا البرامج، بحيث يجعلون لحضور المحاضرات في المساجد وقتًا من



برامجهم، ولا يحصل تعارض البرامج مع المحاضرات، وهذا من جملة مقاصد المراكز -كما ذكرنا-.



### حاشية الرملي

[الأصل الذي أنشئت المراكز من أجله]

هذا السؤال متعلق بالمراكز الصيفية، وهي مراكز أنشئت أساسًا من أجل تربية الأولاد والشباب وتعليمهم، فبدل أن يضيع الأولاد في الصيف عند عُطل المدارس في الشوارع أو يُضَيِّعوا أوقاتهم كلها في اللعب واللهو، اجتهد بعض طلبة العلم في إنشاء المراكز الصيفية؛ لاحتواء هؤلاء الشباب، وتربية النشء وتعليمهم دين الله الحق، فَيُعَلِّمُون العقيدة الصحيحة ويتعلمون الفقه وكيف يتعبدون لله وَأَلِهُ، ويُحَذَّرون من أهل البدع والطوائف المنحرفة؛ كي لا ينزلقوا في تلك المتاهات، هذه هي الغاية الأساسية التي كان ينبغي أن تقام عليها هذه المراكز.

> [لا مانع من جمع المراكز بين الترفيه المباح والأصل الذي أنشئت له]

ولا مانع من أن تجمع هذه المراكز ما بين ترفيه الأولاد؛ كي لا يحصل الملل بسبب تكثيف المواد الدراسية والتشديد على الشباب من ناحية الالتزام بمسيرة واحدة؛ فيحصل لهم ترفيه بشيء من الرياضات، كالسباحة، ولعب كرة القدم وما شابه، مع بقاء الأصل وهو التربية [إذا تعارضت والتعليم، / وعندما تتعارض هذه المراكز مع دورات أهل العلم فالأصل دروس العلماء هو تربية الأولاد على تعلم العلم الشرعي، وعلى معرفة العلماء والجلوس في مجالس العلماء وليس العكس، هذا هو الصواب في هذه المراكز وهذا ما كان ينبغي أن يكون، وهو ما وَجَّه إليه الشيخ صالح -حفظه الله وبارك فيه- القائمين على هذه المراكز.

السمسراكسز مس فالأصل هو حضور دروسهم]



على المراكز

ولكنَّ الذي حصل أنَّ الحزبيين كالإخوان المسلمين ومن سار على [سطرة الحزبين نهجهم ممن تفرع عنهم كالسرورية والقطبيين سيطروا على هذه المراكز واستغلالهم لها] واستغلوها في السيطرة على الشباب، وهؤلاء الشباب نشء جديد، والناشئ الجديد إذا وقع بين يدي حزبي تحزب؛ لأنّه لا يعرف من الدين شيئًا، وعندما يُعَلِّمه هذا الحزبي الحزبية وتتمكن من قلبه يصعب جدًا أن يتخلص منها؛ لذلك قال أيوب بن أبي تميمة السختياني -أحد أئمة السلف- وغيرُه: «إِنَّ مِنْ سَعَادَةِ الْحَدَثِ وَالْأَعْجَمِيِّ أَنْ يُوَفِّقَهُمَا اللَّهُ لِعَالِم مِنْ أَهْلِ السُّنَّةِ»(١)؛ لأنّ الحدث جديدُ عهدٍ بالعلم لا يعرف شيئًا، والأعجمي كذلك؛ فإن لغته تمنعه من التعلم بشكل سليم، فحين يبدأ بالتعلم إذا وقع بين يدى عالم سنة علمه السنة وعلمه الحق وعلمه الطريق الصحيح وحذره من طرق الضلال، فكان ذلك له وقاية من البدع والانحرافات -بإذن الله-، وإذا وقع بين يدي مبتدع انحرف عن طريق الحق ولم يَرُدُّه إلا ربنا ﷺ، فهو وحده الذي ينجيه من ذلك -إن شاء-.

فالحاصل أنَّ هؤلاء الحزبيين سيطروا على هذه المراكز الصيفية واستغلوها؛ لنصب الشراك والمصائد للشباب من أجل أن يستغلوهم ومن أجل أن يُنَشِّئوهم على هذه الحزبية -وهذا ما حصل-؛ / فصاروا [من أساليب

الحزبيين في خـــداعـــهـ للشباب: إعطائهم الشيء القليل النادر من العلم الشرعى؛ ليبقوا مرتبطين بهم]

<sup>(</sup>١) رواه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة (٦٦/١)، وروىٰ عن عبدالله بن شوذب كَنْهُ أنه قال: «إِنَّ مِنْ نِعْمَةِ اللَّهِ عَلَىٰ الشَّابِّ إِذَا نَسَك أَنْ يُوَاخِيَ صَاحِبَ سُنَّةٍ يَحْمِلُهُ عَلَيْهَا»، وساق بعده -تصديقًا له- بإسناده إلى يوسف ابن أسباط كَلَّهُ أنه قال: «كان أبي قدريًا وأخوالي روافض فأنقذني الله بسفيان»، وقد روىٰ أَثَرَ ابنِ شوذب ابنُ بطة في الإبانة الكبرىٰ (١/ ٢٠٤)، وقال بعده: وَعَنْهُ مِنْ طَرِيق: «مِنْ نِعْمَةِ اللَّهِ عَلَىٰ الشَّابِّ وَالْأَعْجَمِيِّ إِذَا نَسَكَا أَنْ يُوَفَّقَا لِصَاحِب سُنَّةٍ يَحْمِلُهُمَا عَلَيْهَا؛ لِأَنَّ الْأَعْجَمِيَّ يَأْخُذُ فِيهِ مَا سَبَقَ إِلَيْهِ». (حسام)



يعطون الشباب من المسائل العلمية الشيء القليل النادر، الذي يستطيعون به أن يلبسوا عليهم بأنهم يأخذون شيئًا من الدين؛ لأن هذا الناشئ أرسله والداه لكي يتعلم الدين في مكان لا يمل فيه ولا يضجر، في مكان تكون فيه الأيدي أمينة عليه -هكذا يظنون- ولا يعلمون ما يدور في داخل هذه المراكز؛ لأن هذا الذئب الحزبي جاءهم على صورة حمل وديع، وإنسان لطيف يريد الخير لهم ولابنهم، لكنه في الحقيقة قد أضمر لهم سوءًا وشرًا في تربية ابنهم على حزبيته.

فصارت طريقة هؤلاء الحزبيين: أنهم يجمعون الشباب الصغار في هذه المراكز، / ويركزون على أشياء يعرفون من العامة أنهم يركزون عليها ويريدونها، بغض النظر عن كونها نافعة أو غير نافعة للأولاد، لا يهتمون لهذا، وإنما الذي يهمهم أن يقنعوا الآباء بأن يُبْقوا أبناءهم عندهم، ويقنعوا الابن أن يبقى عندهم، ولذلك تجد الحزبيين من الإخوان وغيرهم يركزون في المراكز الصيفية علىٰ تعليم التجويد وعلىٰ تحفيظ بعض ما جاء في القرآن؛ لعلمهم بحب الناس لذلك، ومن طرق مكرهم في ذلك -التي رأيتها بعيني، وسمعتها بأذني- أنهم يأتون بالطالب الذي حفظ أكثر القرآن -وهو جاهز- فيأخذونه ويُحَفِّظُونَه جزءًا أو جزأين، ثم يظهرونه أمام الناس على أنه حفظ القرآن عندهم؛ من أجل أن يغتر الناس بهذا ويدخلوا أبناءهم عندهم، فالعامة -جزاهم الله خيرًا- يحبون القرآن ويحبون حفظه، لكنهم يعتقدون أنَّ حفظ القرآن أسمىٰ ما يمكن أن يطلبه طالب العلم، وهذا من تلبيس الحزبيين الذين يُمَكِّنون هذه المعاني في نفوس الناس.

[مسن مسكسر الحزبيين: أنهم يسركنون على أشياء يركز عليها العامة ويريدونها، ولا يسهست بكونها نافعة للأولاد أم لا]



ولا شك أن حفظ القرآن من أعظم ما يتقرب به العبد إلى الله، [الأهم من حفظ القرآن: فهمه والعمل وأن معرفة التجويد شيء طيب، لكنَّ التلبيس عليٰ الناس بأن الدين هو به، وهذا لا يبالي به الحزبيون أصلًا] مجرد حفظ القرآن هذا أمر باطل؛ فهذا من الدين، لكن الأهم منه أن تفهم القرآن وتعمل بما فيه، وهذا ما لا يركز عليه الحزبيون ولا يبالون به أصلًا؛ لأن الناشئ إذا تعلم ذلك نفر منهم، وعلم أنهم مُلِّبسُون، وأنهم كذبة، وأنهم خَدَعَة يريدون أن / يستغلوه في الوصول إلىٰ الكراسي فهذه [غابة الحزبيين السوصسول إلسى هي غايتهم، فالمراكز الصيفية اليوم على هذا إلا ما رحم ربي من السلطة] المراكز التي استلمها رجل ناصح سني لا يريد بعمله إلا أن يتقرب إلىٰ الله ﷺ وينصح للناس، وهذا نادر للأسف.

> وغالب المراكز الموجودة اليوم في أيدى الحزبيين، ويقومون بتربية هذا الناشئ على الحزبية: الولاء والبراء على حزبهم، وغاية حزبهم الأصلية هي الوصول إلى الكراسي ومنازعة الحكام، هذا الذي يهمهم، لا تهمهم الأخرة، بل تهمهم الدنيا والسيطرة عليها، وعملهم كله أو أكثره يَنْصَبُّ في هذه الجهة، وهذا الكلام أخذناه من كتبهم ومن تصرفاتهم وأعمالهم.

وقد وجُّه الشيخ -جزاه الله خيرًا- إلىٰ أن هذه المراكز ينبغي أن يكون بينها وبين برامج أهل العلم من الدعوة والتعليم تنسيق؛ حتى تؤدي غرضها الأساسي وهو تعليم النشء وتربيتهم تربية صحيحة على الكتاب والسنة وعلىٰ منهج السلف الصالح ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ أَنَا أَنصِحُ أُولِياء [نصِبحة مِامة الأمور أن يتقوا الله في أبنائهم، وألَّا يرسلوا ولدهم إلى مركز صيفي حتىٰ يعلموا من هو القائم عليه، وما هو منهجه، وما الذي يريده من

لـــلآبــاء؛ كـــي لا يُــــَّــخَــطَّــفَ

الأبناء]



وراء هذا التدريس، فإذا علموا أن سُمْعَته طيبة من الناحبة الدينية ومن الناحية المنهجية ومن الناحية الأخلاقية عندئذ يأمنونه على ابنهم [الحزبيون ربما ويرسلونه عنده، / وإياك والاستهانة بهذا؛ فإن الأمر خطير؛ فالقضية تتعلق بالأفكار؛ فأنت تخشىٰ إن وضعت ابنك بين يدي هؤلاء الذئاب أن يحولوه إلى سلاح ضدك وضد الدين، ولعلكم سمعتم بذاك الذي تقرب إلىٰ الله بذبح أمه وأبيه، وأخته وأخيه في السعودية، من أين جاء بهذه الأفكار؟! يُكَفِّر عائلته، ويذبحها، ويتقرب إلى الله بالذين أوصىٰ الله ﷺ ببرهم حتىٰ وإن جاهداه علىٰ أن يشرك بالله شيئًا، لماذا وصل إلى هذا الانحراف؟ لأنهم سلموه إلى هذه الذئاب.

> [لا تضع ابنك إلا عند سلفي واضح يربط ابنك بعلماء السنة كالعلامة الفوزان]

حبوليوا النبك

سلاحًا عليك]

فحذار حذار -بارك الله فيكم- وانتبهوا من هذه المراكز الصيفية حتىٰ تُصَفّىٰ وَتُنَقَّح، ونعلمَ أن الذين فيها نَصَحة وليسوا غششة، ليسوا من الحزبيين بل هم من السلفيين الصافين، الذين يتبعون الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح رفي ، ويرتبطون بعلماء السنة كهذا الإمام الشيخ صالح الفوزان ومن هم مثله من علماء الأمة النَّصَحَة.





# كر س٢: المراكز الصيفية يُقام فيها التمثيل، والأناشيد، ما رأيكم في ذلك؟

ج/ يجب على القائمين على المراكز الصيفية أن يمنعوا منها الأشياء التي لا فائدة فيها، أو فيها مضرة على الطلاب، وأن يعلموهم القرآن، والسنة، والأحاديث، والفقه، واللغة العربية، وفي هذا غنية وشغل للوقت عن الأشياء الأخرى، وكذلك تعليمهم العلوم التي يحتاجونها في دنياهم كالخط، والحساب، والمهارات المفيدة، أما الأشياء التي يسمونها ترفيهية فهذه في الواقع لا ينبغي أن تكون في البرامج؛ لأنها تقتطع جزءًا من الوقت بلا فائدة، بل ربما تشغلهم وتنسيهم الفائدة التي جاءوا من أجلها، ومن ذلك: التمثيليات، والأناشيد؛ فإنه مجرد لهو ولعب، وتدرّب الطلاب على متابعة والمسرحيات والأغاني التي تُبُث في وسائل الإعلام المختلفة.



## حاشية الرملي

هذا السؤال يتعلق بما يقام في المراكز الصيفية من التمثيل والأناشيد، وهي من أنواع الترفيه التي يقوم بها بعض القائمين على المراكز الصيفية.

وهنا أمران لابد من التنبيه عليهما:

الأول: حكم المسألة في ذاتها.

والثاني: حكم المسألة بالنظر إلى ما تؤدي إليه من مصلحة أو مفسدة.

[أمران لابد من النظر فيهما عند بيان الحكم الشرعي]



وذلك أن العلماء ينظرون إلى المسائل من هاتين الجهتين، أما بعض الذين لم يمارسوا الفقه ولم يتعلموا على أيدي العلماء فلربما ركزوا على الأمر الأول، ولم ينتبهوا إلى الأمر الثاني، فيفوتهم المقصد من السؤال، أو ما يؤدي إليه من مفاسد بعد ذلك.

فموضوع التمثيل والأناشيد ننظر إليه من جهتين:

الجهة الأولى: ما حكم التمثيل والأناشيد في ذاتها؟ ثم بعد ذلك ننظر إلىٰ ما تُوصل إليه والهدف الذي تقام من أجله.

> [حكم التمثيل في ذاته]

فأما حكم التمثيل: فقد أفتى غير واحد من أهل العلم بتحريمه، ومنهم الشيخ عبد العزيز بن باز كُلُهُ، وقالوا: التمثيل لا يخلو من كذب؛ فإما أن يكون الشخص يمثل صورة غير واقعية -خيالية أصلًا-، أو أن يكون ممثلًا لشخصية واقعية، وهو في هذه الحالة لابد وأن تقع منه حركات وتصرفات أو أقوال لم تصدر من ذاك الذي مَثَّل صورته، فيكون قد وقع في الكذب في هذه الحالة، فلذلك حرموا التمثيل لذات التمثيل.

[حكم الأناشيد إن صحبتها الموسيقيٰ]

وأما الأناشيد: فهذه إن كان معها موسيقىٰ فلا شك في تحريمها؛ لأن الموسيقىٰ محرمة بنص حديث النبي على: «ليكونن من أمتي أقوام يستحلون الحر والحرير والخمر والمعازف»(٢)، وهذا الحديث لم يضعفه

<sup>(</sup>۱) ولفضيلة الشيخ العالم المجاهد عبد السلام بن برجس آل عبد الكريم كَلَّهُ رسالة أسماها بـ «إيقاف النبيل على حكم التمثيل» فراجعها -إن شئت-. (حسام)

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري معلقًا بصيغة الجزم (٥٩٠) من حديث أبي عامر أو أبي مالك الأشعري رفي الله وقد وصله ابن حبان، والطبراني، والإسماعيلي عن هشام ابن عمار، وصححه جمع من الحفاظ كالبخاري، وابن حبان، والإسماعيلي، =

إلا ابن حزم (١) -فيما أعلم وتبعه أصحاب الأهواء؛ لأنه وافق أهواءهم، وفي مثل هذه المسائل نختبر صاحب الهوى من صاحب الحق، فلو لم يكن صاحب هوى لما ترك علماء الأمة جميعًا ومعهم الدليل الصحيح، وذهب إلى قول ابن حزم الذي شذ في قوله هذا وخالف الحق، وضعّف الحديث بطريقة تدل على ضعفٍ في هذا العلم، خاصةً وأن علماء الأمة قد بَيّنوا حجتهم في ذلك بشكل واضح بحيث لا يبقى معه لبس ولا خلط، فمن ترك هذه الحجة مع هؤلاء الأثمة وذهب إلى قول ابن حزم دل ذلك على أنه رجل صاحب هوى يميل إلى هواه، وبهذا يُعْرَف المبتدع من السني، ولذلك قال النبي عنه المبتدع من السني، ولذلك قال النبي من المنه وتركوا النبي من ترك هذه العلم وتركوا فهؤلاء قد اتبعوا المتشابه من الأخبار وأقوال أهل العلم وتركوا

\_\_\_\_

<sup>=</sup> وابن الصلاح، والنووي، وابن تيمية، وابن القيم، وابن كثير، والعسقلاني، وابن الوزير الصنعاني، والسخاوي، والأمير الصنعاني، ذكرهم الشيخ الألباني في كتاب تحريم آلات الطرب (ص٨٩)، ولمزيد فائدة راجع كتابه هذا.

وقوله: يستحلون: معناه: يعتقدون حلها لشبهة عندهم أو معاندة.

والحِر -بتخفيف الرَّاء-: فرج الْمَوْأَة، قيل: أُصله حِرح، فحذفت الْأَخِيرَة تَخْفِيفًا، وَالْمعْنَىٰ: يسْتَحلُّونَ الزِّنَا، قاله ابن حجر في الفتح.

والمعازف: تشمل جميع آلات الملاهي إلا ما استثني منها، وهو الدُف، وقيَّده بعض العلماء للنساء وفي مناسبات معينة.

<sup>(</sup>۱) وقد رد العلماء على ابن حزم تضعيفه لهذا الحديث، انظر مقدمة ابن الصلاح (ص٦٧-٦٨)، وشرح النووي على مسلم (١٨/١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: البخاري (٤٥٤٧)، ومسلم (٢٦٦٥) من حديث عائشة رضيًا، واللفظ لمسلم.

[حكم الأناشيد الممططة كالغناء]

أما إذا كانت هذه الأناشيد لا تحتوى على موسيقى ولكنها مثل الغناء في تمطيطها، فهذه أيضًا حرمها أهل العلم؛ لأنها من الغناء الذي حلف ابن مسعود وقرر غيرُه من الصحابة والسلف را أنه المقصود في قول الله -تبارك وتعاليٰ-: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُوَ ٱلْحَكِيثِ لَيُضِلُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوّا أَوْلَيِّكَ لَمُمُّ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾ [لُقُتُمُانَ : ٦].

> [مـن أسـبـاب تحريم الغناء أنه القرآن، وإليل إشغال القلب واللسان بغيره]

أما إذا كانت الأناشيد لا تحتوي على هذا ولا ذاك، فحينئذِ ننظر يؤدي إلى هجر إليها من الجهة الثانية: من جهة ما تؤدي إليه، فإذا أدت إلى هجر القرآن -وهو من أسباب تحريم الغناء أصلًا-، وإلىٰ إشغال القلب واللسان بغير كتاب الله على الله وذلك أن الإنسان إذا غلا فيها فإنها تؤدي إلى هذا المعنىٰ ولابد، فعندئذ تصبح محرمة لما أدت إليه.

> [إذا استعملت الأناشيد لتهييج عواطف الشباب فإنها تصير محرمة]

[الحرزبيون يستعملون عواطف الشباب]

وكذلك تَحْرُمُ إذا اسْتُعْملت لتهييج عواطف الشباب الناشئ من أجل ملء قلوبهم بالأفكار التكفيرية، وملئها غيظًا وحقدًا على المسلمين، ثم بعد ذلك ملء عقولهم بتكفير المسلمين وتهييجهم من أجل القتل وسفك الدماء، / وهو السبب الذي استعمل الحزبيون التمثيل والأناشيد الأناشيد لنهبيج من أجله، فإنهم يستعملونها لدغدغة عواطف الشباب، ولتصوير ما يريدون من تهييج وتثوير لهم على حكوماتهم وعلى المسلمين أيضًا، ولو سألت أحدًا من الذين انحرفوا مع الخوارج والتكفيرين من الإخوان وغيرهم فقلت له: عندما خرجت تقاتل المسلمين من حكام أو محكومين، ما الذي أخرجك؟ سيقول لك: أثّرت فيّ الأناشيد، هذه

<sup>(</sup>١) ذكره الطبري (١٨/ ٥٣٨-٥٣٨) تحت تفسير قوله -تعالى -: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُوَ ٱلْحَكِيثِ لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ﴾ [لْقُتْكُمْأَنُّ: ٦] عــن ابــن مـــــعــود وابن عباس وجابر ﷺ ومجاهد وعكرمة كلهم يقولون: لهو الحديث: الغناء.

هي كلمة كثير منهم ممن تاب ورجع إلى الله على فهم يستعملون هذه الطرق لسحب الشباب وتهييجهم واستخدام عواطفهم من أجل تحقيق مآربهم.

العاطفة بضوابط

والعاطفة -كما هو معلوم- إذا لم تُضْبَط بضابط الشرع أفسدت الابد من تقبيد كالثور الهائج إذا لم تُحْكِم إمساكه ورَبْطَه هاج وانفلت فأفسد، أما إذا الشرع] أحكمت رَبْطُه وقَيَّدته جيدًا رَوْضَّته واستفدت منه، فكذلك العاطفة، فالعاطفة الجيَّاشة والغَيْرة الشديدة إذا لم تُضْبَط بضوابط الشرع خرجت عن المراد فأفسدت، وهذا ما يستعمله الحزبيون في المراكز الصيفية مع الشباب الناشئ، ويستخدمون التمثيل والأناشيد لهذه الأغراض.

> وقد نبه الشيخ -جزاه الله خيرًا- علىٰ أن مثل هذه الأعمال حتىٰ لو سلمنا أنها من المباحات فإنه لا فائدة من ورائها، وهذا حق، لكنها عند هؤلاء من ورائها فائدة كبيرة، وهي استغلال هؤلاء الشباب وتحريك عواطفهم من أجل إيصالهم إلى الغاية التي يريدون، ووجه الشيخ -جزاه الله خيرًا- إلى إشغال الطلبة بما ينفعهم في دينهم ودنياهم.

الرياضة المباحة

ولا بأس أن يكون هناك رياضة كلعبة كرة القدم، أو السباحة؛ الابأس سن فإنها تعود عليهم بالمنفعة، وتُبْعدُ عنهم الملل، بشرط ألا تكون هي بشروط] المقصود الأساسي، وألا تُصرف الأوقات كلها أو أكثرها في مثل هذا، بل تكون في بعض الأوقات؛ من أجل إزاحة الملل عن الطالب، وفي نفس الوقت فإنه يستفيد فائدة دنيوية في جسده وصحته، ويبقىٰ نشاطه معه؛ فالنشاط الجسدي يعين علىٰ النشاط الفكري.







ك س٣: أرجو التوضيح: ما المقصود بفقه الواقع؛ لأنه قد أطلق هذا اللفظ، وأريد به لفظ لغوي، لا لفظ شرعى؟

ج/ يقولون: من الصعب توضيح الواضح، الفقه المطلوب والفقه المرغّب فيه هو الفقه في الكتاب والسنة، هذا هو الفقه المطلوب، أما الفقه اللغوي فهو من المباحات، ما هو أمر مطلوب من الناس، تتفقه في اللغة: تعرف معنىٰ الكلمة ومشتقاتها وحروفها، وكذا، وكذا، هذا يسمىٰ فقه اللغة، مثل: كتاب «فقه اللغة» للثعالبي وغيره، هذا من الأمور المكمّلة، ومن تعلّم اللغة.

أما الفقه إذا أُطلق كما في قوله تعالىٰ: ﴿ لِيَـنَفَقَهُواْ فِي الدِّينِ ﴾ [التَّوَيِّنِ: ١٢٢]، وقوله ﷺ: «من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين»(١)، وقوله ﷺ: ﴿ فَالِ هَتُولاَةِ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴾ [النَّسَيِّا إِذَ ١٧]، ﴿ وَلَكِنَّ الْمُنَفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ [المَنَافِقُونَ؛ ٧] إلىٰ غير ذلك.

المراد بذلك: الفقه في الدين بمعرفة الأحكام الشرعية، هذا هو المطلوب، وهذا هو الذي يجب على المسلمين الاهتمام به وأن يتعلموه.



لكن ليس المقصود بفقه الواقع عند هؤلاء فقه اللغة، وإنما المراد به عندهم: الاشتغال بأمور السياسة والتهييج السياسي، وصرف الأوقات والهمم إليه.

أما فقه الأحكام فيسمونه: فقه الجزئيات، وفقه الحيض والنفاس، تهجينًا له وتنفيرًا منه ومن الاشتغال به.



## حاشية الرملي

[سبب إيراد فقه الواقع في هذا الكتاب المنهجي]

هذا السؤال يدور حول فقه الواقع والمراد منه، فما هو فقه الواقع؟ ولماذا جاء السؤال عنه في هذا الكتاب المنهجي؟

والجواب عن هذا أن يقال: إن فقه الواقع هو إحدى المصائد والشّرَاك التي ينصبها الحزبيون ليصطادوا بها الشباب، ويسحبونهم من بين أيدي العلماء، فلهذا جاء ذكره في هذا الكتاب.

[معنى فقه الواقع عند الحزبيين وفي ماذا يستخدمونه؟] وأما فقه الواقع عند الحزبيين فإنهم يطلقونه على معرفة السياسة، ومعرفة أعمال ولاة الأمور، والتدخل فيها، ومعرفة ما يفعله الكفار ببلاد الإسلام من تقتيل وتدمير وهكذا، واستخدام هذا لتهييج الشباب وتثويرهم على حكامهم، وعلى أهاليهم، وعلى المسلمين؛ لأجل تهيئتهم للانقلابات، هذا هو فقه الواقع عند القوم، فالاشتغال بالسياسة وبالجرائد والمجلات وما يحصل من قبل السياسيين هو المعني عندهم بفقه الواقع.



وأما الفقه في الشرع: فهو معرفة الأحكام الشرعية عمومًا في كل شيء، ولا يختص الأمر بشيء دون غيره، سواء كان في العقيدة، أو في الآداب، أو في المعاملات، أو في النوازل المعاصرة، فهذا كله داخل تحت الأحكام الشرعية، لكن الحزبيين استعملوا هذا الاصطلاح -فقه الواقع- من أجل صيد الشباب من بين أيدى العلماء، وإلهائهم عن العلم الشرعى الصحيح الذي يناسبهم.

ففقه الواقع كما ذكر الشيخ -حفظه الله- وغيره من أهل العلم يريد الحزبيون من ورائه اقتناص الشباب وإشغالهم بهذا الأمر، وفي المقابل يحذرون الشباب من العلماء بحجة أنهم لا يشتغلون بالواقع ولا يفقهونه بخلافهم هم.

فمن ذلك مثلًا: ما قاله عبد الرحمن عبد الخالق في الشيخ

بدُمون أنهم الشنقيطي -وهو شيخه أصلًا-، فإنه كان يقول للشباب: «الشيخ الشنقيطي كَلُّهُ مكتبة متنقلة، لكنها قديمة تحتاج إلى تصحيح وتنقيح»، فانظر إلى هذا الكلام الخبيث، وتأمل حال الطالب عندما يسمع هذا الكلام، ماذا سيفهم منه؟ سيفهم مباشرة أن هذا الرجل الشيخ العلامة محمد الأمين الشنقيطي لا يعرف من العلم إلا ما كان في الكتب، ولا يعرف ما الذي يدور حوله، وما الذي يجرى في الساحة، هذا مقصوده وبذلك يتمكن من قطع الشباب عن هذا العالم؛ وذلك أن طالب العلم الناشئ الذي لا يعرف في الأمور الشرعية شيئًا، لكن عنده حرقة

على المسلمين، وعنده عاطفة جياشة ناحية الإسلام، لا يريد هذا العلم

الموجود في الكتب فقط؛ بل يريد علمًا يطبقه تطبيقًا واقعيًا، هذا ما

[من أمثلة صدهم عن العلماء لا يفقهون الواقع]

يشعر به الشباب، فعندما يسمعون أن محمد الأمين الشنقيطي عبارة عن مكتبة متنقلة تحوي كتبًا قديمة لا تمس الواقع يحصل عندهم نُفْرة عن هذا العالم وعن أمثاله، ويُقْبِلون على هذا المتكلم الذي ينتقد هذا العالم؛ إذ إنه ما انتقده إلا أن عنده ما هو مفقود، بمعنى أنه هو الذي يعرف فقه الواقع، وأما الشيخ محمد الأمين الشنقيطي فلا يزيد عن كونه مكتبة قديمة تحتاج إلى تصحيح وتنقيح، فمن الذي سيصححها وينقحها؟ عبد الرحمن عبد الخالق، هذا المعنى الذي يُفْهم من سياق كلامه، ولذلك كانت مجالس سفر الحوالي ومن شابهه من الحزبيين في وقت وجود مثل الشيخ ابن عثيمين وغيره مليئة بطلبة العلم وبالشباب؛ لأنه وجود مثل الشيخ ابن عثيمين وغيره مليئة بطلبة العلم وبالشباب؛ لأنه الساحة ويحصل في الواقع، فجذب الشباب.

فهذه هي طريقتهم وهذا هو أسلوبهم: يظهرون للشباب أنهم هم الذين يفقهون الواقع، وأن هؤلاء المشايخ القدامي عندهم علم قديم لا يمس الواقع الذي نعيشه؛ وذلك أنهم لا يستطيعون إنكار علمهم، فلذلك يقولون مثل هذا الكلام ليصلوا مع الشباب أن علم هؤلاء المشايخ غير مناسب لهم، ثم يشغلون الشباب بالسياسة، وبالقيل والقال الذي لا ينال منه الشاب بعد ذلك إلا التثوير والتهييج، فيهيئونه ويجهزونه للحظة المناسبة عندهم كما يقولون هم بأنفسهم في كتبهم وصوتياتهم.

فخلاصة الموضوع: أن فقه الواقع عند الحزبيين: هو الاشتغال بالسياسة وبالحكام وأعمالهم، ويريدون من ذلك قطع الشباب عن العلماء، وتعليق الشباب برؤوس الحزبيين، وتهييجهم، وتثويرهم،



وإعدادهم للحظة المناسبة التي يهيئونها لتدمير بلاد المسلمين وإشعال الفتن والنار فيها كما حصل بعد ذلك، وسيأتي -إن شاء الله- ذكر ذلك بالتفصيل.







#### نشأتها، وحقيقة دعوتها]

ك سك: نسمع كثيرًا عما يسمى بالجماعات الإسلامية في هذا العصر في مختلف أنحاء العالم، فما أصل هذه التسمية؟ وهل يجوز الذهاب معهم ومشاركتهم إذا لم يكن لديهم بدعة؟

ج/ الرسول على أخبرنا وبين لنا كيف نعمل، ما ترك شيئًا يقرِّب أمته إلى الله إلا وبيَّنه، وما ترك شيئًا يبعدهم عن الله إلا وبيَّنه -عليه الصلاة والسلام-، ومِن ذلك هذه المسألة، قال على: «فإنه من يعش منكم فسيرىٰ اختلافًا كثيرًا»، لكن ما هو العلاج عند حدوث ذلك؟ قال: «فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسَّكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور؛ فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة»(١).

فهذه الجماعات من كان منها على هدي الرسول على والصحابة، وخصوصًا الخلفاء الراشدين والقرون المفضلة، فأي جماعة على هذا المنهج فنحن مع هذه الجماعة؛ ننتسب إليها، ونعمل معها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وابن ماجه (٤٢) من حديث العرباض بن سارية رضي الألباني في الإرواء (٢٤٥٥)، والسلسلة الصحيحة (٩٣٧) و(٢٧٣٥).



وما خالف هدي الرسول على فإننا نتجنبه وإن كان يتسمى (جماعة إسلامية)، العبرة ليست بالأسماء، العبرة بالحقائق، أما الأسماء فقد تكون ضخمة، ولكنها جوفاء ليس فيها شيء، أو باطلة -أيضًا-.

وقال رسول الله على: «افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة، وستفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة»(١) قلنا: من هي يا رسول؟ قال: «من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۳۹۹۲)، والطبراني في الكبير (۷۰/۷۰)، وابن أبي عاصم في السنة (۱/۷۰)، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة (۱۱۳/۱) من حديث عوف بن مالك رفيه، والحديث له شواهد كثيرة عن أنس بن مالك، ومعاوية بن أبي سفيان، وسعد بن أبي وقاص، وعبد الله بن عمرو بن العاص، وعمرو بن عوف المزني، وجابر بن عبد الله، وأبي أمامة، وأبي هريرة، وابن مسعود -رضي الله عنهم أجمعين-، وقد احتج به الأئمة، وصححه الألباني في السلسة الصحيحة (۱۶۹۲)، وصحيح الجامع (۱۰۸۲).

<sup>(</sup>۲) هذه الزيادة أخرجها العقيلي في الضعفاء (۷۸٥)، والطبراني في الصغير (۷۲٤) من حديث أنس بن مالك وفيها عبدالله بن سفيان، قال العقيلي: لا يتابع على حديثه، وأخرجها الترمذي (۲٦٤١) وقال: «هذا حديث حسن غريب مفسر لا نعرفه مثل هذا إلا من هذا الوجه»، والحاكم (٤٤٤)، والمروزي في السنة (٥٩)، والآجري في الشريعة (٢/٣٠، ٣٠٨)، وابن بطة في الإبانة الكبرى (٢٩٥)، والآجري من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص وفيه عبد الرحمن بن زياد ابن أنعم الإفريقي، قال الذهبي في ميزان الاعتدال (٢/٢٩٤): «قال أحمد: ليس بشيء، نحن لا نروي عنه شيئًا، وقال النسائي: ضعيف، وقال الدارقطني: ليس بالقوي، وقال عبد الرحمن بن مهدي: ما ينبغى أن يروى عن الإفريقي حديث، وقال ابن عَدِي: عامة حديثه لا يتابع عليه»، وقال الحاكم: لا تقوم به حجة،



الطريق واضح، الجماعة التي فيها هذه العلامة نكون معها، من كان على مثل ما كان عليه الرسول والسحابه؛ فهم الجماعة الإسلامية الحقة.

أما من خالف هذا المنهج وسار على منهج آخر فإنه ليس منا ولسنا منه، ولا نتسب إليه ولا ينتسب إلينا، ولا يُسَمَّىٰ جماعة، وإنما يُسَمَّىٰ فِرقَة من الفِرَق الضَّالة؛ لأن الجماعة لا تكون إلا علىٰ الحق، فهو الذي يجتمع عليه الناس، وأما الباطل فإنه يُفَرِّق ولا يجمع، قال تعالىٰ: ﴿ وَإِن نُولَوْا فَإِنَا هُمَ فِي شِفَاقً ﴾ [البَّنُ عَنَّ : ١٣٧].



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يدور حول الجماعات الإسلامية في هذا العصر في مختلف أنحاء العالم، وأصل هذه التسمية، وحكم الذهاب معهم ومشاركتهم فيما هم فيه، وكان بودي أن يكون هذا السؤال هو أول

<sup>=</sup> وعليه فالزيادة ضعيفة، وقد ضعفها الشيخ مقبل على سندًا كما في كتابه المصارعة (ص٢٥٢)، وأما معناها فصحيح، قال تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَشَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ، مَا تَوَلَّى وَنُصَالِهِ، جَهَنَّمٌ وَسَآءَتُ مَصِيرًا﴾ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَشَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ، مَا تَوَلَّى وَنُصَالِهِ، جَهَنَّمٌ وَسَآءَتُ مَصِيرًا﴾ [النَّلُيُلُإِنِ ١١٥] والمؤمنون الذين كانوا حين نزلت هذه الآية إنما هم الصحابة فهم الجماعة، قال الإمام البربهاري في شرح السنة (ص٣٥): «والأساس الذي تبنى عليه الجماعة هم أصحاب محمد على رحمهم الله أجمعين وهم أهل السنة والجماعة فمن لم يأخذ عنهم فقد ضل وابتدع وكل بدعة ضلالة والضلال وأهله في النار».



سؤال، ثم بعد ذلك تأتي الشبهات التي تتعلق بها هذه الجماعات ويصيدون بها الشباب.

[تعدد الجماعات لا أصل له في الشرع]

وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- بجواب فصَّل فيه في هذه المسألة، وتتميمًا للفائدة نقول:

إنه بالنسبة لتعدد الجماعات، فإن هذا لا أصل له في الشرع؛ وذلك أن الواجب على المسلمين أن تكون كلمتهم وجماعتهم جماعة واحدة، وهذا ما ربَّىٰ عليه النبيُّ عليه أصحابه في ، وقد بيّن عليه من خلال الأدلة الشرعية الكثيرة: أن الأصل والواجب أن يكون المسلمون جماعة واحدة تجتمع على كتاب الله وعلى سنة رسول الله علي ،

[بيان النبي ﷺ أن الاختسلاف واقع ولابد]

فإذا عَلِمْتَ أن الواجب أن تكون جماعة المسلمين واحدة فاعلم أنه على قد بيّن أن الأمة لن تلتزم بهذا الواجب، وأنها ستفترق إلى فرق وجماعات، فقال كما في حديث العرباض بن سارية وللهيئة الذي ذكره الشيخ في جوابه: «فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيرَىٰ اخْتِلَافًا كَثِيرًا»(١)، أي أن الاختلاف سيوجد ولابد، وقال -عليه الصلاة والسلام-: «وَالَّذِي أَنْ مُنْ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَتَفْتُرِقَنَّ أُمَّتِي عَلَىٰ ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، وَاحِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ، وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ»، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: «الْجَمَاعَةُ»(٢) وفي رواية «ما أنا عليه وأصحابي»(٣)، فتبين منه أن جماعة واحدة هي التي ستبقىٰ علىٰ الحق، وعلىٰ الطريق المستقيم، ويؤيد هذا

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۵.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه ص٢٦.

ما جاء عنه ﷺ أنه خطَّ خطًا مستقيمًا، ثم خط على جانبيه خطوطًا، ثم قال: «هَذَا صِرَاطُ اللهِ مُسْتَقِيمًا، وَهَذِهِ السُّبُلُ عَلَىٰ كُلِّ سَبِيل مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُو إِلَيْهِ» ثُمَّ قَرَأً: «﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ ۖ وَلَا تَنَيِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعَظ: ١٥٣]»(١)، فتبين بهذا أن طريقًا واحدًا هو طريق الحق، وأنَّ الطرقَ الأخرى طرقُ ضلال.

من الاختلاف]

فإذا تبين هذا فاعلم أن النبي علي قله حذّر من الاختلاف، ومن [تحنير النبي على دعاة الضلال، كما جاء في حديث حذيفة صَيْفٍ، قُلْتُ: فَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الخَيْر مِنْ شَرِّ؟ قَالَ: «نَعَمْ، دُعَاةٌ إِلَىٰ أَبْوَابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا» قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، صِفْهُمْ لَنَا؟ فَقَالَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا»(٢)، فهذا كلام واضح وصريح، وتحذير شديد من أمثال هؤلاء، ومن خالف النهج الذي أخبرنا به النبي عليه فهو منهم، فعلىٰ العبد أن يَحذُرهم؛ فإن لهم مكرًا وكيدًا عظيمًا؛ كي يوقعوا بالشاب ويصطادوه ويرموا به في أحضان أهل الضلال.

> فإذا علمت أن النبي عَيْكِ قد بيَّن الداء وحذر منه فاعلم أنه عَيْكِ قد بيَّن الدواء -إذ لا يمكن أن يترك النبي عَلَيْ أمته دون بيان؛ فقد جاء ليبين ويوضح أمر الدين، وأمر الشريعة بشكل واضح، كما قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنفَكُّرُونَ ﴾ [النَّكَانَ: ٤٤]- فإنه عِنْ بعد أن ذكر تفرق أمته كما في حديث العرباض ابن

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في الكبري (١١١٠٩)، وأحمد (٤١٤٢)، والدارمي في مسنده (۲۰۸) من حدیث عبد الله بن مسعود رفظینه.

<sup>(</sup>۲) متفق عليه: البخاري (٣٦٠٦)، ومسلم (١٨٤٧).



الحق]

سارية صلى قال: «فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ، [حقيقة جماعة تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ»(١)، / فبهذا يتبين أن طريق الحق هو الطريق الذي كان عليه النبي عليه النبي عليه وأصحابه، وهذا يؤكده قول الله -تبارك وتعالىٰ- في كتابه الكريم: ﴿ وَالسَّيِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِينَ وَٱلْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ [التَّوَكُّبُمُ: ١٠٠]، فبيَّن ربنا -تبارك وتعالى - في هذه الآية أن الذين يتبعون المهاجرين والأنصار سيصلون إلى مرضاة الله والجنة، وقال -سبحانه-: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْر سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ، مَا تَوَلَّى وَنُصَّاهِ، جَهَنَّمُّ وَسَآءَتُ مَصِيرًا﴾ [النِّئنيَّالي: ١١٥]، فهذا يدل علىٰ أنَّ اتباع سبيل المؤمنين واجب، والمؤمنون الذين كانوا علىٰ عهده ﷺ عند نزول هذه الآية إنما هم أصحاب رسول الله ﷺ، فإذا علمنا هذا علمنا أن طريقهم وما كانوا عليه هو الطريق الحق الواجب اتباعه، وبهذا تعلم أن النبي عليه قد بيَّن لنا حقيقة هذه الجماعة ووضح طريقها بشكل لا لبس فيه ولا خفاء؛ ﴿ لِيَهْالِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَتَ عَنْ بَيِّنَةً ﴾ [الأَفَتُ\*الِنُ: ٤٢].

فبهذا كله تتضح لنا أمور:

الأول: أن الجماعة -جماعة الحق- واحدة.

الثاني: أن هذه الجماعة هي المتبعة لما كان عليه أصحاب رسول الله ﷺ والسلف الصالح رضي من التابعين وأتباع التابعين ومن سار على هذا المنهج.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۵.



الثالث: أن هذه الأمة ستفترق ولايد، كما قال -عليه الصلاة والسلام- وكما أخبر.

[سمة أهل الحق -التي تفرقهم عن بقية الفرق- اتباع كتاب الله وسنة رســولــه ﷺ وفهمهما بفهم السلف الصالح]

وقد أخبر النبي ﷺ أن طائفة الحق باقية إلى قيام الساعة، فقال: «لَا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَىٰ الْحَقِّ، لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ حَتَّىٰ يَأْتِيَ أَمْرُ اللهِ وَهُمْ كَذَلِكَ»(١)، وهذه الطائفة يمكن معرفتها وتمييزها عن غيرها بما ذكرناه لك؛ فإنها تمتاز بأنها تتبع كتاب الله وسنة نبيه ﷺ ومنهج السلف الصالح رفي ، فليس عندهم إمام يأخذون بأقواله ويوالون ويعادون عليها إلا محمد عليه، وليس عندهم دستور يعقدون الولاء والبراء عليه إلا كتاب الله -تبارك وتعالى - وسنة نبيه عليه ، هذا الذي يفرقهم عن بقية الجماعات، وهذا الضابط الفاصل في الأمر، / عندهم [عقيدة أهل السنة علماء يحبونهم ويحترمونهم ويعلمون أنهم هم الذين يرشدونهم إلى الطريق، لكنهم يعلمون أنهم بشر يخطئون ويصيبون، فلا يأخذون بقول واحد منهم فيجعلون قوله كقول النبي عَلَيْ ، بل ولاؤهم وبراؤهم لكتاب الله وسنة النبي علي وعلى منهج السلف الصالح على، هذه طريقتهم بخلاف الحزبيين الذين سنتحدث عنهم الآن، فهذه كلها مقدمة لما سنذكره عن الحزبيين.

فى علمائهم، ومنفارقتهم للحزبيين فيها]

> فكما قلنا: الفرق والطوائف كثيرة، وقد ذكر في الحديث أنها اثنتان وسبعون فرقة، وقد ذكرها أهل العلم في كتب الاعتقاد وفي كتب الفرق، والذي يهمنا الآن أن نتحدث عن أربع فرق، هذه الأربع التي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٩٢٠) من حديث ثوبان ظلطية، وأخرجه البخاري (٧٣١١) من حديث المغيرة بن شعبة رضي اللهظ: «لا يَرَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ حَتَّىٰ يَأْتِيَهُمْ أَمْرُ اللَّهِ وَهُمْ ظَاهِرُونَ».



كثرت في هذا العصر الذي نعيش فيه، حتى إننا في قديم الزمان وفي بداية أمرنا لما أفقنا على ما حولنا من أمور الدعوة وجدنا في الساحة مَنْ حولنا من الشباب أربعة أقسام: جماعة الإخوان المسلمين، وجماعة التبليغ، وأتباع سيد قطب من السروريين والتكفيريين الذين انشقوا عن الإخوان، والسلفيين، فكان الشباب الذين هم أكبر منَّا سنًّا يقولون لنا: عندكم أربع جماعات -هكذا يقولون-: جماعة التبليغ، جماعة الإخوان، جماعة الجهاد -هكذا يسمون القطبيين-، والسلفيون.

وكان قد حصل خلط في هذا الأمر، فأنا -مثلًا- عندما كنت في ليبيا في المنطقة الشرقية كان يوجد خلط عند الشباب في هذا الأمر، فكانوا يظنون أن هذا كله خير، وكل جماعة من الجماعات تؤدي إلىٰ الجنة، هكذا كانت قناعاتهم، ولا يخفاكم كيف كان الوضع هناك، كان القذافي وكان الضغط، فشريط الشيخ الألباني -مثلًا- كان يُهَرَّب تهريبًا، وإلىٰ الآن -إلىٰ يومنا هذا- لازال الحال علىٰ ما هو عليه في هذه الفرق الأربع، فالشاب الآن إذا أراد أن يستقيم وجد أمامه إما هذه الفرق الأربع، أو من يواليها ويدافع عنها كالمميعة مثلًا.

ولعله لا يخفىٰ عليكم أن النبي عليه قال: «إن الله يبعث لهذه على بدأربعة الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها»(١)، وفي هذا العصر حصل التجديد على يد أربعة، وهم: الشيخ الألباني في بلاد الشام، والشيخين ابن باز وابن العثيمين في السعودية، والشيخ مقبل الوادعي في اليمن، وكان لدعوة هؤلاء الأربعة أثر عظيم في العالم أجمع، وهذا

[في هذا العصر حصل التجديد علماء]

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٢١٩) من حديث أبي هريرة ﴿ الله عَلَيْهُ، وصححه الألباني في الصحيحة (٥٩٩). (حسام)

لا ينكره ذو عينين -مع أن دعوة الإخوان، ودعوة جماعة التبليغ، ودعوة جماعة سيد قطب كانت موجودة لكنها ضعيفة-، فلما وجد أثر دعوة هؤلاء الأئمة الأربعة، وانتشرت في العالم، وكثر الشباب جدًا باتباعها بدأ اللبس يحصل عند كثير من الشباب بسبب هذه الجماعات، ومن هنا جاء هذا السؤال من قِبَل السائل، فصار الشاب عندما يستقيم يجد حوله فرقًا، وكل منها يزعم أنه على السنة وأنه يدعو إلى الله رَهُلاله، فتصيب الشباب حيرة، لكن لما كان لهؤلاء الأئمة أثر في قلوب الناس، وجعل الله -تبارك وتعالى- لدعوتهم بركة، كان الشباب يتبعونهم ويأخذون بأقوالهم، فماذا فعل القطبيون والسروريون عندما جاؤوا إلىٰ السعودية وكيف أثّروا؟

السعودية؟]

فأنتم تعلمون أن حزب الإخوان المسلمين أصله في مصر ثم بدأ اكسف ج ينتشر من هناك، كما أنه لا يخفاكم أن من طريقتهم في دعوتهم الثورات المسلمون إلى والانقلابات، فقاموا بعمل ثورة في مصر في عهد جمال عبد الناصر، وعملوا ثورة في سورية في عهد حافظ الأسد في حماة، فأدت ثورتهم هذه إلىٰ أن شُردوا وعُذبوا وقُتلوا وفَروا من البلاد التي هم فيها، ففروا إلى الأردن والسعودية وغيرها من البلاد، فاستقبلتهم السعودية وسمحت لهم بالعمل في جامعاتها فاختلطوا بشبابها، عملوا في مجال التدريس -أخطر مجال على أفكار الشباب وأهم مجال-، ومن هؤلاء محمد قطب أخو سيد قطب، فبدؤوا يربون الشباب علىٰ أفكارهم، وأخرجوا مثل سفر الحوالي وأشباهه من رؤوس التكفير ورؤوس القطبية، فصار لهم وجود، لكن كانت دعوة الأئمة الأربعة أعظم من دعوتهم وأقوىٰ، فأرادوا أن يلبسوا على الشباب فدخلوا في الدعوة السلفية، سواء ممن كان من الإخوان المسلمين أصلًا، أو ممن انشق عنهم وأخذ عن أئمتهم مثل محمد سرور زين العابدين، وأسامة بن لادن وغيرهم، فإن هؤلاء انشقوا عنهم وصاروا يريدون أن ينشؤوا جماعات مستقلة، فمحمد سرور زين العابدين هذا أدخل نفسه في الدعوة السلفية؛ كي يلبس على الشباب ويخرجهم منها، وهذا ما حصل بالفعل وكذلك غيره أيضًا، فخلطوا ما بين دعوة الإخوان والدعوة السلفية للتلبيس على الشباب، وصاروا يسمون أنفسهم بالسلفيين حتى صارت الحرب في بعض البلاد على السلفية من ورائهم، هذه القصة.

[كيف تميز هؤلاء عن أهل السنة وظهرت حقيقة دعوتهم؟]

ولما قامت حرب الخليج الثانية في التسعين أظهر هؤلاء القوم وجوههم الحقيقية، وبدؤوا في الصراع مع أهل السنة ومع مشايخ السنة، هذه هي قصة هذه الفرق الموجودة اليوم في الساحة، وبهذا عُرِفت حقيقتهم وتميزوا عن أهل الحق.

[علماء أهل السنة لهم الفضل في بيان حال هؤلاء]

وممن يذكر له الفضل في هذا المقام حقيقة في كشف هؤلاء القوم وكشف حقيقتهم الشيخ ربيع بن هادي المدخلي؛ لذلك تجدهم جميعًا يبغضونه ويرمونه عن قوس واحدة؛ لأنه كشف ضلالهم بحق، ولا ننسى كذلك جهود الشيخ الألباني، وجهود الشيخ مقبل الوادعي، وجهود مشايخ السنة جميعًا ومنهم المؤلف الشيخ صالح الفوزان في كتابه هذا، فعلماء السنة -بفضل الله- ما تركوا نصيحة ينصحون بها للأمة إلا نصحوا وبينوا.

ومن أصول جماعة الإخوان أن عندهم عشرة نقاط يوالون ويعادون عليها ويعدونها دستورًا لهم.

[الإخوان يوالون ويعادون علىٰ عشر نقاط هي دستورهم]



[القطبيون يوالون ويعادون على ما يقرره سيد فطب ولا يقبلون الكلام فيه مع أن عنده شرًّا مستطيرًا]

وأما القطبيون فإنهم يوالون ويعادون على ما يقرره سيد قطب من مسائل التكفير والخروج؛ لأنه هو مجدد دين الخوارج في العصر الحالى، فعندهم سيد قطب هذا شيء لا يُمس مع أن هذا الرجل عنده من الضلال في العقائد الشيء العظيم لكن هذا كله يُغَضُّ الطرف عنه؛ لأنه يؤصل منهج الخروج على الحكام وتكفير من هم تحت الحكام ويسمى المساجد معابد جاهلية (١)! لذلك تجدهم يفجرون المساجد، أرأيت قومًا يفجرون المساجد ويدعون أنهم مسلمون؟ عجيب!

يوالون ويعادون على ما يقرره محمد إلياس الكندهلوي]

وأما جماعة التبليغ فإنهم يتخذون محمد إلياس مؤسس الجماعة اجماعة التبليغ كالنبي بالنسبة لهم -لا أقول نبيًا لكن كالنبي- يوالون ويعادون على ا كلامه ويجعلون كلامه هو أصل دينهم، وإن كان كلامه هذا مبتدعًا ومخالفًا لشريعة الله، فعندهم ست نقاط يوالون ويعادون عليها وهي دستورهم.

هذه هي حزبيتهم وهذا معنى الحزبية وهو الذي نريده هنا.

فالحزبية: عقد الولاء والبراء علىٰ غير الكتاب والسنة، إما علىٰ [معنى الحزية] شخص أو علىٰ كلام لشخص، فمن يضع لنفسه دستورًا غير الكتاب والسنة يوالي ويعادي عليه فهو حزبي، ومن والي وعادىٰ علىٰ أرض فهو حزبي، أي شيء يوالي ويعادي عليه غير الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح رفي فهو حزبي خالف جماعة الحق وانشق عنها وفرقها بتحزبه وبدعته التي أتني بها.

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن (٣/ ١٨١٦).



المسلمون يرفعون -كـذبًا وزورًا-؛ مآربهم]

هذا الأمر يجب أن تعلموه جيدًا، فما ذكرناه الآن في تعليقنا على هذا السؤال هو الفيصل الفارق وهو السبب الرئيس في الحرب بيننا وبين [الإخصوان أهل البدع، / فالإخوان المسلمون لا يرفعون رأسًا بشريعة الله، شعار الشربعة لا بتوحيد ولا بسنة ولا بشيء من الشريعة إلا أنهم يأخذون من الشريعة للِلوصول إلى ما يعينهم على الوصول إلى غرضهم، وهو الوصول إلى عرش الحكم، هذا الذي يريدونه ويسعون إليه، ثم بعد ذلك إذا جاءتهم أي مسألة شرعية يُسَخِّرُونها في سبيل ذلك، وعندهم قاعدة الغاية تبرر الوسيلة، هذا منهج الإخوان المسلمين، وعندهم دعوة إلى وحدة الأديان الكفرية، فتجدهم مع اليهودي والنصراني إخوة كما يقولون هم بأنفسهم، وهذا كفر بواح -نسأل الله العافية-؛ فإنه تكذيب لكتاب الله، وينشرون الآن بين الناس بأن اليهودي والنصراني ليسا كافِرَيْن، وهذا تكذيب لله في كتابه صراحة، فمن اعتقد هذا منهم فهو كافر أيًا كان.

> [ملخص مناهج الثلاث]

فالإخوان جمعوا بلاء الفرق والطوائف والجماعات فهم نسخ مصغرة عن فرق سابقة، وأما القطبيون فإنهم أخذوا عقيدة الخوارج السابقين فهم خوارج العصر، وأما جماعة التبليغ فإنها جماعة صوفية أساسًا، ولكنها صوفية عصرية كما سماها الشيخ الألباني كَلَّهُ، إلا أن هذه الأحزاب توالى وتعادى على دستور عندها، ثم بعد ذلك إذا كنت معهم في هذا الدستور فأنت أخوهم حتى وإن خالفتهم في العقيدة، حتى وإن كنت يهوديًا أو نصرانيًا عند الإخوان فلا مشكلة؛ لذلك يوجد في حزب الإخوان المسلمين نصاري، وأما جماعة التبليغ إذا كنت صوفيًا، أو كنت غير صوفي لا يهمهم، المهم في الموضوع أن توالي وتعادى



علىٰ الدستور الذي وضعه محمد إلياس هذه مناهج القوم وهذا دينهم.

[ما يميز أهل السنة السلفيين عن هذه الفرق]

أما أهل السنة والجماعة فدستورهم كتاب الله وسنة رسول الله ﷺ ومنهج السلف الصالح ﷺ، هذا هو الفارق بيننا وبينهم، وأرجو بذلك أن أكون قد وضحت الصورة الموجودة في الساحة والفرق الموجودة حاليًا.

بيان حال هؤلاء إليها والإفادة

وختامًا فإنني أنصح -وبشدة- بقراءة كتاب الشيخ أحمد النجمي [كنب هامة في (المورد العذب الزلال)؛ فإنه تكلم عن هذه الفرق المعاصرة جميعًا، يُنْصَع بالرجوع وكذلك بكتب الشيخ ربيع، وخصوصًا كتاب (جماعة واحدة لا جماعات في الرد علىٰ عبد الرحمن عبد الخالق)؛ فإنه نفيس في هذا الباب، وأما القطبية فكتاب (القصة الكاملة) -وإن كنت لا أعرف مؤلفه- لكنني قرأته فوجدته كتابًا نفيسًا في بابه قد بذل فيه مؤلفه جهدًا كبيرًا في جمع كلام القطبيين من كتبهم وصوتياتهم، فهو قائم على الدليل، كما أن ديننا كله من أوله إلى آخره يقوم على الدليل.







#### وضابط نسبة الشخص أو الجماعة إليها]

## ع س٥: أيهما أشد عذابًا: العصاة أم المبتدعة؟

ج/ المبتدعة أشد؛ لأن البدعة أشد من المعصية، والبدعة أحب إلى الشيطان من المعصية؛ لأن العاصي يتوب، أما المبتدع فقليلًا ما يتوب؛ لأنه يظن أنه على حق، بخلاف العاصي؛ فإنه يعلم أنه عاص وأنه مرتكب لمعصية، أما المبتدع فإنه يرى أنه مطيع وأنه على طاعة؛ فلذلك صارت البدعة –والعياذ بالله– شرًا من المعصية، ولذلك يحذر السلف من مجالسة المبتدعة؛ لأنهم يؤثّرون على من جالسهم، وخطرهم شديد.

لا شك أن البدعة شر من المعصية، وخطر المبتدع أشد على الناس من خطر العاصي، ولهذا قال السلف: «اقتصاد في سنة خير من اجتهاد في بدعة»(١).



<sup>(</sup>۱) أخرجه المروزي في السنة (۸۹)، وابن بطة في الإبانة الكبرى (۱/ ٣٢٠)، واللالكائي في شرح أصول الاعتقاد (۹۹/۱) من قول ابن مسعود راه وأخرجه المروزى (۱۰۰)، واللالكائي (۱/ ۹۹) من قول أبي الدرداء راه الله الكروزي (۱۰۰)،

#### حاشية الرملي

هذا السؤال موضوعه عن أيهما أشد عذابًا العصاة أم المبتدعة؟

[البدعة أشد من المعصمة]

وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- بأن المبتدعة أشد عذابًا من العصاة، وأن البدعة أسوأ من المعصية، وهذا ما عليه السلف الصالح رفي وكلامهم كثير في مثل هذا، ومنه ما قاله سفيان الثوري: «الْبِدْعَةُ أَحَبُّ إِلَىٰ إِبْلِيسَ مِنَ الْمَعْصِيَةِ، الْمَعْصِيَةُ يُتَابُ مِنْهَا، وَالْبِدْعَةُ لَا يُتَابُ مِنْهَا ﴾(١)، فهذا وجه من أوجه المفارقة ما بين البدعة والمعصية.

وضابطها]

فإذا عرفنا هذا فلابد من أن نعرف حقيقة البدعة، فنقول: البدعة: [تعريف البدعة هي أي عبادة تتقرب بها إلى الله ولا أصل لها في الكتاب ولا في السنة ولا كان عليها السلف الصالح عليها، سواء كانت عبادة قولية أو عملية أو اعتقادية، فأي عبادة تتقرب بها إلىٰ الله لا أصل لها في شرع الله فهي ىدعة.

#### وهذه البدع خطرها من وجوه:

الـــدعــة أنــه بخلاف المعصية]

الوجه الأول: على المبتدع نفسه، فإنه قد ارتكب ضلالة وذنبًا [من مخاطر عظيمًا؛ ذلك أن البدعة ذنب لا يتاب منه، فإن المبتدع غالبًا لا يتوب إلا لا يتاب منها أن يشاء الله أمرًا؛ وذلك لأنه يظن نفسه على حق، فهو بهذا من ﴿ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱللَّدُنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ [الْكَهْفِنُ: ١٠٤]، فلا يتوب، من ماذا يتوب وهو يتقرب إلى الله بهذا العمل ويظن نفسه علىٰ خير؟! لن يتوب إلا أن يشاء الله أمرًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه اللالكائي في شرح أصول الاعتقاد (١/ ١٤٩)، والهروي في ذم الكلام وأهله (٥/ ١٢١). (حسام)

أما صاحب الذنب، صاحب المعصية -والمقصود بالمعصية هنا ما كانت دون الكفر، ولم تكن بدعة كالزنا والسرقة وما شابه-، فإنه يعلم من نفسه أنه مرتكب لذنب وأن ما يفعله لا يرضي الله وينهي كل شيء، فهذا يوم ويرجع إلىٰ الله في أي لحظة ويستغفر ويتوب وينتهي كل شيء، فهذا هو الوجه الأول من خطر البدعة.

[البدعة تغيير في دين الله وهذا من أعظم الخطر]

وأما الوجه الثاني: فَيَكُمُن في كون البدعة تغييرًا في دين الله وهذه أخطر، وأما المعصية فليس فيها تغيير في دين الله في أصلها؛ إذ أن الدين محفوظ والكل يقول لك هذا حلال وهذا حرام، لكن البدعة تغيير في دين الله وإحداث لدين جديد لا يحبه الله ولا يرضاه ولا يريده، فكما أن الله أراد منا أن نعبده فإنه أراد منا كذلك أن نعبده كما يُحِبُ ويرضى، لا أن نعبده ونتقرب إليه بأهوائنا، فلما شَرَع صلاة الظهر أربع ركعات عَلِمْنا من ذلك أنه لا يحب أن تقام إلا أربع ركعات، لا خمسًا ولا ثلاثًا، وهكذا سائر العبادات، فإذا شرع لنا عبادة ما دل ذلك على أنه يحب أن نتقرب إليه بها، أما ما لم يشرعه فمعنى ذلك أنه لا يحب أن نتقرب إليه بها وإن ظننا أنها حسنة، فالبدعة خطرها الأكبر أنها تغيير في دين الله.

ولهذا انظروا إلى الأقوام الذين فتحوا أبواب البدع، ولم يحاربوها وتقربوا إلى الله بها، انظروا إلى الشيعة والصوفية فهما مثالان عظيمان لذلك، فإنهم فتحوا أبواب البدعة على أنفسهم، وصاروا يرتكبون أنواع البدع إلى أن صار عندهم دين جديد تمامًا، حتى إنك لا تكاد أن تجد عندهم من دين الله الذي شرعه في كتابه وفي سنة نبيه ولا الشيء القليل النادر، فهذه خطورة البدع، أن يصير هناك دين جديد يُتَعَبدُ لله به

ويذهب الدين القديم الذي شرعه الله على لسان نبيه عَلِيه، فهذا أعظم مخاطر البدعة؛ ففيه ضياع لدين الله ١١٨ الذي أمر الله -تبارك وتعالى-بحفظه وإقامته، والولاء والبراء عليه، فأما المبتدع فلا يرفع بذلك رأسًا؛ فإنه يغير ويبدل في شريعة الله كما يشاء ويشرع ما يريد من عنده حتى يصير عنده دين جديد، ويتبع في ذلك المتشابهات ويتعلق بها اتباعًا لهواه.

[الابتداع يلزم منه تخوين النبي ﷺ

وأما الوجه الثالث: فهو ما قاله الإمام مالك كَلَّهُ: «مَن ابْتَدَعَ فِي الْإِسْلَام بِدْعَةً يَرَاهَا حَسَنَةً، فقد زَعَمَ أَنَّ مُحَمَّدًا عَلَيْ خَانَ الرِّسَالَةَ؟ لِأَنَّ اللَّهَ يَقُولُ: ﴿ٱلْيُوْمَ أَكُمَلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المَّاانِكَةِ: ٣]، فَمَا لَمْ يَكُنْ يَوْمَئِذٍ دِينًا، فَلَا يَكُونُ الْيَوْمَ دِينًا»(١) وهذا حق، فمن أين أتى المبتدع بهذه العبادة الجديدة؟ فإنها لو كانت مشروعة لجاء بها النبي عليه، فكونه لم يأت بها، والمبتدع يقول: هي مشروعة يلزم منه أن محمدًا عَلَيْ خان الرسالة ولم يبلغها.

[من ابتدع فإنه قد جعل نفسه مشرعًا

وأما الوجه الرابع: فهو ما قاله الشافعي كَلُّلهُ: "من استحسن فقد شرع»(٢) فمتىٰ استحسنت عبادة جديدة فقد شرعت شريعة جديدة، فتكون مع الله ١١٤٪

<sup>(</sup>١) رواه عنه بسنده ابن حزم في الإحكام في أصول الأحكام (٥٨/٦)، وذكره الشاطبي في الاعتصام (١/ ٦٥).

<sup>(</sup>٢) أقدمُ من عزاه إلى الشافعي كلَّه فيما وقفت عليه هو أبو المعالى الجويني (٢٧٨) في كتابه «نهاية المطلب في دراية المذهب» (١٨/ ٤٧٣)، ثم بعده الغزالي (ت٥٠٥) في كتابيه المنخول (١/ ٣٧٤)، والمستصفىٰ (١/ ٤٠٩)، ثم تناقله الناس بعده، قال العطار في حاشيته على شرح المحلى على جمع الجوامع (٢/٣٩٥): «أُشْتُهرَتْ هَذِهِ الْعِبَارَةُ عَنْ الْإِمَامِ الشَّافِعِيِّ كَلْللهُ وَنَقَلَهَا الْغَزَالِيُّ فِي مَنْخُولِهِ وَغَيْرِهِ وَلَكِنْ قَالَ الْمُصَنِّفُ فِي الْأَشْبَاهِ وَالنَّظَائِرِ أَنَا لَمْ أَجِدْ إِلَىٰ الآنَ هَذَا فِي كَلَامِهِ نَصًّا =

بذلك قد جعلت نفسك مشرعًا بدل رب العالمين -تبارك وتعالى- فإن التشريع لله، فهذه لوازم تلزم الذي يبتدع في دين الله.

> [أهل السنة أشد الناس حربًا للبدعة؛ ليحافظوا على دين الله نز ل]

فمن هذا كله يكمن خطر البدعة، ولذلك تجدون أن أهل السنة أشد الناس حربًا للبدعة وأهلها، وما هذا منهم إلا للمحافظة على ا على بين الله وشرعه صافيًا نقيًا، فلو أن سلفكم الصالح رفي الله يحاربوا البدعة ولا المبتدعة، لم يكن الدين ليصلكم صافيًا نقيًا صحيحًا كما أنزله الله على نبيه على كما هو الحال اليوم؛ لأن الكل إذا سكت ولم يبين واستحسن الجميع البدعة والمخالفات في كل زمن من الأزمان فإنك مع تقَدُّم الزمان ستجد أشياء جديدة، وسيغير دين الله ولا يبقى منه شيء، فنصير نحن والشيعة والصوفية سواءً.

> [قيام العلماء بالتحذير من المبتدعة من أَجَلِّ نعم الله علينا]

لكن من نعمة الله علينا وفضله رَ الله علينا وفضله والله الله علماء السلف على من جهاد واجتهاد في حفظ هذا الدين ومحاربة البدعة والمبتدعة، وَصَلَّنا الدين صافيًا نقيًا، فواجبنا نحن الآن أن نقوم بما قام به سلفنا الصالح رفيه، وبما أوجب الله علينا من حفظ هذا الدين ومحاربة البدعة والمبتدعة؛ كي يبقى الدين صافيًا نقيًا، فلابد أن نفتش في أنفسنا أيهما أعظم في نفوسنا وأولىٰ عندنا: حفظ دين الله والحرص

وَلَكِنْ وَجَدْتُ فِي الْأُمِّ أَنَّ مَنْ قَالَ بِالْإِسْتِحْسَانِ فَقَدْ قَالَ قَوْلًا عَظِيمًا وَوَضَعَ نَفْسَهُ فِي رَأْيهِ وَاسْتِحْسَانِهِ عَلَىٰ غَيْرِ كِتَابِ وَلَا سُنَّةٍ مَوْضِعَهَا فِي أَنْ يَنْبَعَ رَأْيَهُ إِلَخْ اهـ، وكلام الشافعي الذي أشار إليه تجده في الأم (٦/ ٢٠٠).

وقوله: (شرع) قال المحلى في شرح جمع الجوامع: «بتَشْدِيدِ الرَّاءِ»، وقال العطار في حاشيته عليه: «جَزَمَ بِهِ الزَّرْكَشِيُّ وَغَيْرُهُ أَيْضًا، قَالَ الْعِرَاقِيُّ: وَلَا مَعْنَىٰ لِلْجَزْم بِتَشْدِيدِهَا، وَٱلَّذِي أَحْفَظُهُ بِالتَّحْفِيفِ، وَيُقَالُ فِي نَصْبِ الشَّرِيعَةِ شَرَعَ بِالتَّخْفِيفِ، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِدِ. نُوحًا﴾ [اللِّشُؤَلِكِنْ: ١٣] اهـ» (حسام)

عليه وإبقاءه صافيًا نقيًا؛ كي يصل لمن بعدنا كما وصلنا، أم حب الرجال وتعظيم الرجال؟ لابد أن يكون الأول هو الأعظم عندنا في نفوسنا، وهو الذي أمرنا الله به، وأما الرجال فإن الرجل يحيى ويموت، لكن الدين هو الباقي.

[من الفوارق بيننا وبين المميعة: أنهم يرون أن المبتدع أحسن من العاصي]

وهذه المسألة -مسألة المقارنة بين المعصية والبدعة، وأن البدعة أشد من المعصية-، هي من الفوارق بيننا وبين المميعة، فالمميعة -وإن كانوا يرون في البدعة أنها شديدة- إلا أن المبتدع عندهم أفضل حالًا من العاصى، وهذا الواقع الذي نشاهده؛ لأن المبتدع عندهم معذور دائمًا، فإنهم يقولون عنه أنه اجتهد فأخطأ، هذه كلمتهم؛ فلذلك يوالونه ويحبونه ويجالسونه ويدافعون عنه، ويحاربون السنى الذي يحذر منه ومن طريقته، فهذه من الأصول الفارقة بيننا وبين المميعة.

موطن الاتباع

فهؤلاء حقيقة إما أنهم لم يفهموا معنى الاتباع الذي يجب علينا [من اجتهد في أن نأخذ به والذي أوجبه الله علينا والذي هو أصل منهجنا، أو أنهم لايعدًا فهموه ولكن أرادوا التلبيس على من حولهم؛ إذ كيف يجتمع الاتباع مع الاجتهاد في المسائل التي يجب فيها الاتباع؟ فلا يجوز لأحد أن يجتهد في هذه المسائل؛ فإنه مأمور بالاتباع، فلا يصح أن يقال -مثلًا-: اجتهد الأشعري في نفي الصفات فأخطأ، ألم يؤمر الأشعري بأن يتبع كتاب الله وسنة رسوله ومنهج السلف الصالح عَلَيْهُ؟ ألم يؤمر الخارجي بأن يتبع كتاب الله وسنة رسوله ومنهج الصحابة ﴿ فَلَمَّاذَا خَالْفَ ذَلُكُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَالَمُ اللّ وذهب يجتهد؟ فهؤلاء قد اجتهدوا في موطن يجب عليهم فيه الاتباع فخالفوا المنهج الذي أمروا به، فليسوا معذورين.

[الممعة مبتدعة]

فهذا من أعظم الفوارق بيننا وبين المميعة، وحقيقة أمرهم أنهم ليسوا متبعين؛ بل هم مبتدعة يوالون المبتدعة، ويناصرونهم، ويحبونهم بزعم أنهم مجتهدون وأخطأوا، وقاعدتهم هذه في حد ذاتها مُبْتَدعة.

ويقال لهم: هل السلف لم يعلموا أن المبتدعة اجتهدوا وأخطأوا؟ فلماذا حاربوهم؟ ولماذا شنعوا عليهم؟ ولماذا أجمعوا على وجوب بغضهم ومفارقتهم والتحذير منهم؟

وقد نقل هذا الإجماع البغوي في كتابه شرح السنة(١)، بغض أهل البدع وأبو عثمان الصابوني في كتابه عقيدة السلف وأصحاب الحديث (٢)، والتحلير منهم وآثار السلف في ذلك كثيرة طافحة تجدها في كتاب اللالكائي، وفي كتاب الآجري، وفي كتاب الخلال، وفي كتاب عبد الله بن أحمد في السنة وغيرها كثير، فراجعوها، واحذروا -بارك الله فيكم-.

فخلاصة الأمر: أن البدعة أشد من المعصية، وأخطر على دين الله، وأن المبتدع مخالف لأمر الله له بالاتباع؛ فإنه أمره بالاتباع فخالفه فذهب واجتهد بغض النظر عما في قلبه، هل اجتهد اتباعًا لهواه أم لم يتبع هواه لا علاقة لنا بهذا، نحن لنا بظاهره فقد اجتهد في موطن وجب عليه فيه الاتباع فَضَلُّ، هذا ما ندين الله به، وهو الذي كان عليه سلفنا الصالح يَقْطُهُمْ.

[أهل السنة محمعون عليل ومفارقتهم والتشهير بهم]

<sup>(</sup>١) قال رَفِيْهُ في شرح السنة (١/ ٢٢٧): «وَقَدْ مَضَتِ الصَّحَابَةُ وَالتَّابِعُونَ وَأَتْبَاعُهُمْ، وَعُلَمَاءُ السُّنَّةِ عَلَىٰ هَذَا مُجْمِعِينَ مُتَّفِقِينَ عَلَىٰ مُعَادَاةِ أَهْلِ الْبِدْعَةِ، وَمُهَاجَرَتِهِمْ» اهـ.

<sup>(</sup>Y) قال كلَّهُ في عقيدة السلف أصحاب الحديث (ص٣١٥-٣١٦): «واتفقوا مع ذلك علىٰ القول بقهر أهل البدع، وإذلالهم وإخزائهم، وإبعادهم وإقصائهم، والتباعد منهم ومن مصاحبتهم ومعاشرتهم، والتقرب إلى الله ﷺ بمجانبتهم ومهاجرتهم» اهـ.

# كر س٦: هل من انتملي إلى الجماعات يعتبر مبتدعًا؟

ج/ هذا حسب الجماعات، فالجماعات التي عندها مخالفات للكتاب والسنة يُعتبر المنتمى إليها مبتدعًا.



### حاشية الرملي

هذا السؤال عن حكم من انتمىٰ إلىٰ الجماعات، والأصل عندنا في هذا -بارك الله فيكم- هو قول النبي على: "وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيدِو لَتَفْتَرِقَنَّ أُمَّتِي عَلَىٰ ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، وَاحِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ، وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ»، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: "الْجَمَاعَةُ" (ا) وفي رواية: "ما أنا عليه وأصحابي (٢)، وقوله -عليه الصلاة والسلام- في حديث العرباض: "فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيرَىٰ اخْتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِعُدِي فَسَيرَىٰ اخْتِلَافًا كثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِعُدِي وَسُنَّتِي وَسُنَّةٍ الْخُلَفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ، تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ» (٣)، فإن النبي عَنَى قد بيّن في هذين الحديثين أن الفرق الضالة ستوجد ولابد، وأن النبي عَنَى قد بيّن في هذين الحديثين أن الفرق الضالة ستوجد ولابد، وأن جميعها في النار، وأن فرقة الحق واحدة، وبين ما ستوجد ولابد، وأن جميعها في النار، وأن فرقة الحق واحدة، وبين ما هي هذه الفرقة، فقال: "الجماعة" (١)، وفي رواية: "ما أنا عليه وأصحابي "٥).

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص۲٥.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه ص٢٦.

<sup>(</sup>٥) تقدم تخریجه ص٢٦.

[ضابط السني]

وفي الحديث الثاني قال: «فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ، تَمسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ»(١)، فصار الضابط عندنا في كون الشخص من أهل السنة: هو أن يتقيد بكتاب الله وبسنة رسوله علي وبمنهج السلف الصالح على، ولا يكفى أن يقول أنا على الكتاب والسنة فقط؛ لأن كل واحدة من الفرق الموجودة الآن أو غالبها تقول نحن على الكتاب والسنة، لكنهم يفسرون الكتاب والسنة بأهوائهم وبما يحلو لهم، فما هو الضابط في معرفة الحق في ذلك؟ هو الرجوع [من خالف أصلًا إلى ما كان عليه الصحابة ومن اتبعهم بإحسان فقط، / هذا هو الأصل واحمة من العظيم الذي تفرعت عنه بقية الأصول التي من خالف منها أصلًا واحدًا صار مبتدعًا ولم يكن من أهلها، كما بين ذلك الإمام أحمد في رسالته أصول السنة فقال: «ومن السنة اللازمة التي من ترك منها خصلة ولم يقبلها ويؤمن بها لم يكن من أهلها»(٢)، فتبين عندنا أن هناك أصولًا

واحدًا من أصول

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص٢٥.

<sup>(</sup>٢) أصول السنة للإمام أحمد (ص٤٣)، وشرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكائي (١/ ١٧٦) وفيه: «لم يقلها» بدل «ولم يقبلها»، ونحو قول الإمام أحمد ما قاله على بن المديني كلُّه كما في اعتقاده الذي ساقه اللالكائي (١/ ١٨٥)، ومن ذلك ما قاله سفيان بن عيينة كلُّه كما في اعتقاده الذي ساقه اللالكائي بإسناده (١/ ١٧٥): «السنة عشرة فمن كن فيه فقد استكمل السنة، ومن ترك منها شيئًا فقد ترك السنة» ثم ذكر هذه الخصال، ومنه ما قاله البربهاري في شرح السنة (ص١٢٨): «ولا يحل لرجل مسلم أن يقول: فلان صاحب سنة حتىٰ يعلم منه أنه قد اجتمعت فيه خصال السنة، لا يقال له صاحب سنة حتى تجتمع فيه السنة كلها»، ومنه ما قاله ابن بطة في الإبانة الصغري (ص١٩١) بعدما ذكر جملة من الأحاديث والآثار في التحذير من البدعة، والحث على التمسك بالسنة: «ونحن الآن ذاكرون شرح السنة ووصفها، وما هي في نفسها، وما الذي إذا تمسك به العبد ودان الله به سُمِّي بها، واستحق الدخول في أهلها، وما إن خالفه أو شيئًا منه دخل في جملة من عبناه وذكرناه وحذرنا منه من أهل البدع والزيغ. . » اهـ (حسام)



للسنة والجماعة بها يكون الشخص سنيًا وبها يكون مبتدعًا، هي الضابط وهي الميزان؛ فإن أخذ بها واعتقدها وعمل بمقتضاها فهو سني، وإن خالف أصلًا واحدًا منها فهو مبتدع، هذا مقتضى كلام الإمام أحمد، وقد جمع علماء السلف عليه الأصول في كتب الاعتقاد.

المحكم الذي من

وقال نعيم بن حماد، وهو من علماء السلف ﷺ: "مَنْ تَرَكَ حَدِيثًا مَعْرُوفًا فَلَمْ يَعْمَلْ بِهِ، وَأَرَادَ لَهُ عِلَّةً أَنْ يَطْرَحَهُ فَهُوَ مُبْتَدَعٌ (١) حديث معروف؛ أصل واحد، /هذا الحديث المعروف ما أوصافه؟ الصحة، [ضوابط الحديث فيعرف عند السلف بأنه صحيح لا علة له، كحديث الجارية التي سألها رده كان مبتدَّا النبي ﷺ: «أين الله»، قالت: في السماء، قال: «أعتقها فإنها مؤمنة»(٢) فهذا الحديث صحيح عند السلف ودلالته التي يدل عليها واضحة وصريحة قال بها السلف على الله والا معارض صحيح لهذا الحديث، أما الشبهات فلا عبرة بها، فبهذه الضوابط فإن الحديث يعتبر حديثًا محكمًا ومن خالفه فقد خالف أصلًا من أصول أهل السنة والجماعة، فحديث الجارية حديث صحيح لا غبار على صحته أبدًا عند السلف بغض النظر عن المبتدعة الذين يضعفونه من أجل أن يتخلصوا منه، بل إن المبتدعة القداميٰ ما كانوا يضعفونه وإنما كانوا يحرفونه، فلما تجرأ الناس عليٰ دين الله، وصار الأمر سهلًا صاروا يضعفونه مؤخرًا.

خلاصة هذا أن الحديث صحيح لا غبار عليه عند السلف، [العبرة بصحة -وهذا هو الضابط: كونه صحيحًا عند السلف بغض النظر عن الخلف السلف والمبتدعة فهؤلاء لا ننظر إليهم-، وأن دلالته على أن الله في العلو

الفقيه والمتفقه (١/ ٣٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٥٣٧) من حديث مُعَاوِيَةَ بْنِ الْحَكَم السُّلَمِيِّ-رضي الله عنه-.

لا خلاف فيها بين السلف رفي ، وكتبهم مسطرة ، وكلامهم واضح ، والحديث صريح ولا معارض صحيح له، وإنما هي شبهات عند أهل البدع بتنصيص السلف على ولسنا نحن الذين نحكم في هذه، بل هم الضابط في الذين يحكمون فنرجع إليهم؛ لأن الله على أمرنا باتباعهم؛ / لذلك من رد هذا الحديث وهو حديث معروف عند السلف ولم يعمل به وأراد له علة فهو مبتدع، هذا الضابط في وصف الشخص بأنه مبتدع سواء كانت القضية قضية عقائدية أو غير عقائدية، فإذا كان عندى حديث محكم لا غبار عليه والسلف قد نصوا على دلالته وأخذوا به فإن مخالفته تعتبر بدعة، أما المسائل الاجتهادية فإنها معلومة عند السلف كما أن الأصول معلومة، فما عليك إلا أن تتعلم حتى تعرفها.

وصف الشخم بأنه مبتدع]

[ضابط وصف الجماعة بأنها مبتدعة]

فإذا اجتمعت جماعة على أصل مخالف لهذه الأصول؛ فهي فرقة ضالة مبتدعة، لا يجوز الانتماء إليها، ومن انتمى إليها كان من أهلها، هذا حكم الله على الناس: كل من انتمى إلى جماعة فهو منها، ويأخذ أحكامها ﴿وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمٌّ ﴾ [المَّاإِيَّزَةِ: ٥١]، فهذا حكم الله وليس حكمنا، فالحب والبغض والانتماء يعطيك حكم الجماعة التي تنتمي إليها، بهذا يكون الشخص مبتدعًا، وتكون الفرقة فرقة مستقلة عن بقية الفرق، فجماعة الإخوان المسلمين مثلًا وضعوا لهم أصولًا فاسدة بتفسيراتهم، وجماعة التبليغ كذلك، واجتمعوا عليها، ووالوا وعادوا عليها، فصاروا بذلك فرقًا ضالة، والسرورية كذلك، والقطبية كذلك، هذا هو الضابط.

وهنا أنبه على أمر أخير وهو عندما تنظر في الأصل الذي يقرره المبتدع أو المبتدعة، لا تركز فقط على اللفظ، بل افهم ما الذي يريده

[الواجب فهم كلام المبتدعة علىٰ ما يريدونه

من هذا اللفظ، فمثلًا عندما تمر بك كلمة من أصول المعتزلة التوحيد، والعدل، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فأنت عندما تقرأ هذه الألفاظ فإنه لا منكر فيها في ظاهر ما مر معك في كتاب الله وفي سنة رسول الله عِلى الله عِلى الله على الفاظ طيبة كلها، وقد حث الشرع عليها، فقد حث علىٰ التوحيد، وعلىٰ العدل، وعلىٰ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لكن لابد أن ترجع إلى تفسيرهم لهذه الكلمات ولا تفهم مباشرة ما تعرفه أنت من دلالات الشرع، وإنما افهم ماذا يريدون منها، فالمعتزلة -مثلًا- يريدون من التوحيد عندما يذكرونه نفي الصفات عن الله، ويريدون بالعدل نفي خلق الله لأفعال العباد، ويريدون من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر منازعة السلاطين والحكام، والخروج عليهم، وهذا الأصل موجود عند الخوارج أصلًا، ومنهم الإخوان والسرورية، وهو الذي يعتمده القطبيون -جماعة سيد قطب- جميعًا مؤخرًا، عندهم الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر أصل، ويريدون به منازعة السلطان الحاكم المسلم.

سألة منازعة

وسيأتي -إن شاء الله- رد خاص علىٰ هذه المسألة، لكن بشكل ارد مجمل في مجمل نقول: أمر الله -تبارك وتعالى - بالأمر بالمعروف والنهى عن ولاة الأمور] المنكر، لكن هل قال لك اخرج على الحاكم الظالم الفاسد كي تنهي عن المنكر؟ أم علمك وبيّن لك أن تنكر في قلبك ولا ترضي بما يفعل من منكرات، ولا تقره عليها، ولا تعينه عليها، ولكن لا تنزع يدًا من طاعة؟ هناك أكثر من مائة حديث (١) تبين لك هذه الأحكام، وأن ولي

<sup>(</sup>١) ولفضيلة الشيخ العلامة محمد بن عبد الوهاب الوصابي العبدلي اليماني كلُّهُ محاضرة ذكر فيها هذه الأحاديث، فليراجعها من أحب. (حسام)

الأمر له حكم خاص في كيفية نهيه عن المنكر؛ لأن إعلان النهي عن المنكر معه يؤدي إلى منكر أعظم، وقد نص أهل العلم ومنهم السلف رَجُّ على أن إزالة المنكر إذا كانت ستؤدى إلى منكر أعظم؛ فإن هذه الإزالة تكون منكرة في نفسها، ويحرم عليك أن تفعلها، هذه هي أصول أهل السنة وهي أصول منضبطة.

> [رد فرية الإخوان الكذبة بأن أهل

ولكن الإخوان الكذبة -وهم كذبة؛ يتقربون إلى الله بالكذب-السنة بوالون يحاولون أن يلبسوا على الناس، وأن يفهموهم أن أهل السنة -أهل الحديث، السلفيين- يوالون الظلمة -هكذا يروجون بين العامة-وينصرونهم على الظلم، وهذا باطل -أعوذ بالله- وكذب، نحن ننكر ما يفعله الحكام من ظلم ومن فساد في الأرض ومن عدم تحكيم شريعة الله، هذا كله ننكره، ونقول أنه محرم ولا يجوز، ولكننا نتقيد بشرع الله في معاملتنا معهم، فنحن لسنا أصحاب أهواء ولسنا أصحاب دنيا، ولو أردنا أن نتبع أهواءنا لاتخذنا الطريق الذي أنتم عليه؛ لأن هذا هو طريق الهوي، وهو الذي يحقق الرغبات الدنيوية؛ لذلك تجدون معكم وخلفكم الهمج الرعاع، أما من يريد الدين ويتبع كتاب الله وسنة رسول الله على باطل، تريدون لأنه يعلم أنكم على باطل، تريدون الدنيا والكراسي، هذا همكم الأكبر، أما نحن فهمنا رضا الله الله لا نبالي بكم ولا بما تقولون، والحكام عندنا لا نغلو فيهم ولا نقصر.

وقد أخبر النبي علي وبيَّن: أن أول ما ينقض من الإسلام الحكم(١)، وأنه سيأتي حكام لا يحكمون بشريعة الله ومع ذلك لم يقل

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٢١٦٠)، وابن حبان (٦٧١٥) من حديث أبي أمامة الباهلي ﴿ عَلَيْهُ، وصححه الألباني في صحيح الترغيب (٥٧٢).



لنا اخرجوا عليهم، بل إن النصوص مليئة بالصبر عليهم؛ لأن الخروج عليهم يؤدي إلى مفاسد عريضة.

#### 

# الجماعات كحكم عام؟ الجماعات كحكم عام؟

ج/ كل من خالف جماعة أهل السنة فهو ضال، ما عندنا إلا جماعة واحدة هم أهل السنة والجماعة، ومن خالف هذه الجماعة فهو مخالف لمنهج الرسول على الله المنهج الرسول المنهب ا

ونقول -أيضًا-: كل من خالف أهل السنة والجماعة فهو من أهل الأهواء، والمخالفات تختلف في الحكم بالتضليل أو بالتكفير حسب كبرها وصغرها، وبعدها وقربها من الحق.



## حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه صاحبه: ما رأيكم في الجماعات كحكم عام؟

وقد علمنا مما سبق أن جماعة الحق واحدة، وأن الطريق المستقيم طريق واحد، وقد بين هذا ربنا -تبارك وتعالى - في كتابه الكريم، وبينه نبينا في سنته وشرحه ووضحه بشكل لا يبقى معه أي لبس، فقد خط النبي في حطا مستقيمًا ثم خط على جانبيه خطوطًا، ثم قال: «هَذَا صِرَاطُ اللهِ مُسْتَقِيمًا»، فدل أنه طريق واحد، ثم قال: «وَهَذِهِ السُّبُلُ عَلَىٰ عُلَىٰ صَرِاطُ مَسْتَقِيمًا»، فدل أنه طريق واحد، ثم قال: «وَهَذِهِ السُّبُلُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ مَسْتَقِيمًا عَلَىٰ مُسْتَقِيمًا عَلَىٰ مُسْتَقِيمًا عَلَىٰ مُسْتَقِيمًا عَلَىٰ اللهِ اللهِ مُسْتَقِيمًا عَلَىٰ عَلَىٰ اللهِ مُسْتَقِيمًا عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهِ مُسْتَقِيمًا عَلَىٰ اللهِ اللهِ مُسْتَقِيمًا اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ مُسْتَقِيمًا عَلَىٰ اللهِ ال

فَاتَبِعُوهُ وَلاَ تَنَبِعُواْ السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِوْ ﴾ [الانغطان: ١٥٣] (١) فأفرد الله الطريق، فقال: ﴿ صِرَطِى ﴾؛ لأنه طريق واحد، وجمع سبل الضلال، فقال: ﴿ وَلاَ تَنَبِعُواْ السُّبُلَ ﴾؛ لأنها طرق كثيرة مختلفة، وبين ذلك النبي عَلَيْ أيضًا في الحديث الآخر الذي قال فيه: ( وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيدِهِ لَتَفْتُرِقَنَّ أُمَّتِي عَلَىٰ ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، وَاحِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ، وَاجِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ، وَاجِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ، وَاجْدَةٌ فِي الْجَنَّةِ، وَاجْدَةً فِي الْجَنَّةِ، وَاجْدَةً فِي الْجَنَّةِ، وَاجْدَةً فِي الْجَنَّةِ، وَالْجَمَاعَةُ الله عَلَىٰ قَلْل الله عليه وأصحابي (٣)، فتبين بهذه النصوص وغيرها من النصوص أن طريق الحق واحد، وأن الجماعة الناجية عند الله عَلَىٰ والطائفة المنصورة واحدة، كما قال –عليه الصلاة والسلام –: (لَا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَىٰ الْحَقِّ (٤)، فهي طائفة واحدة.

[السواجسب الاجتماع علىٰ الحق لا مجرد الاجتماع]

وهذا أمر ظاهر لا خفاء فيه، فمن أخذ بأصول هذه الطائفة فهو من أهلها، كما ذكر الإمام أحمد ونعيم بن حماد فيما تقدم من الكلام (٥)، ومن خالف أصلًا واحدًا من هذه الأصول فهو مبتدع ضال مخالف لهذه الطائفة، ومُفَرِّق لجماعة المسلمين؛ لأن الله المن أمرنا أن نجتمع على هذا الطريق، ولم يأمرنا بمجرد الاجتماع فقط والْحَظِ الفرقَ بين فهم كثير من عامة الناس وفهم الحزبيين، وبين ما أراده الله الله من الاجتماع على على أمرنا بمجانه أراد منا أن نجتمع على

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۹.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>۳) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه ص٣١.

<sup>(</sup>٥) انظر: ص٤٦ و٤٧.

التفريق بين الحق

الحق، وليس أي اجتماع، قال: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبِّلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ [[لَاغِبُرَانَك: ١٠٣]، أي عن حبل الله، فالمعنىٰ تمسكوا بحبل الله، الذي هو كتابه وسنة نبيه عَيْلَة ، شريعته التي كان عليها السلف الصالح رهي ، تمسكوا بها، واجتمعوا عليها، ولا تتفرقوا عنها، هذا هو الاجتماع المطلوب، أما الاجتماع على الحق والباطل فهو اجتماع مرفوض، / فعندما جاء النبي علي الله وريش كانوا مجتمعين ففرقهم على الحق، [الدين قائم على فرق بين الحق والباطل، وسمى عمر بالفاروق؛ لأنه فرق بين الحق والباطلاً والباطل، والقرآن سمى فرقانًا؛ لأنه فرق بين الحق والباطل، فالتفريق بين الحق والباطل مطلوب، والتمييز بين الحق والباطل، وأهل الحق وأهل الباطل واجب شرعيّ ومطلب مرعيّ؛ ﴿ لِيَهْالِكَ مَنْ هَلَكَ عَنُ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَمَىٰ عَنْ بَيِّنَةً وَإِنَّ اللَّهَ لَسَجِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [الأَفَنَّا إِلَّى: ٤٢] بـخـــلاف طريقة المميعة وغيرهم ممن يحاولون جمع الناس، سواء كان على الطريق المستقيم أو على طرق الضلال -نعوذ بالله من ذلك-.

منهج السلف]

فالقصدُ أن الواجب أن يكون الشخص على منهج السلف [الواجب انباع الصالح رَبُّهُم ، وأن يكون مع هذه الطائفة المنصورة والفرقة الناجية على أصولهم وعلى طريقهم، فمن خالفهم في أصل واحد، فليس منهم، وأي جماعة تجتمع على أصل مخالف لأصول أهل السنة والجماعة فهي فرقة من الفرق الضالة، لا يجوز للمسلم أن ينتمي إليها، ومن انتمي إليها فهو من أهلها ويأخذ حكمها، فإن كان هذا الأصل الذي خالفت فيه تعتبر مخالفته كفرًا فإنه يُكَفَّر، وإن كانت مخالفته تُعَدُّ بدعة يُبَدُّع، ويكون مبتدعًا.

فهذه طريقة الحكم على الجماعات وعلى الأفراد: أن ننظر إلى الحكم على الجماعات أصولهم، فإن وافقت أصول أهل السنة والجماعة كانوا من أهلها، وإن

والأفسراد إنــ يكون بالنظر إلى أصولهم]



خالفت أصول أهل السنة والجماعة لم يكونوا من أهلها حتى ولو في أصل واحد، فالقضية ليست قضية عدد، واحد أو اثنين أو ثلاثة أو أربعة كما يقول بعض رؤوس الفرق المعاصرين: لا يخرج الشخص من السلفية حتىٰ يخالف أصلين ثلاثة أربعة، لا أدري إلىٰ أين ينتهي العدد معهم، وقد رد الإمام أحمد هذا القول(١)، فمن خالف أصلاً واحدًا من أصول أهل السنة والجماعة فهو مبتدع، فإن كان أصلهم هذا الذي خالفوا فيه قد دلت أدلة الشرع علىٰ أن مخالفته كفر فَتُكفَّر الجماعة، ويحكم عليها بأنها جماعة كافرة، وأما إذا كانت مخالفة هذا الأصل بدعة فيحكم علىٰ الجماعة بأنها مبتدع، كجماعة الإخوان، وجماعة النها مبتدع، وجماعة الإخوان، وجماعة التبليغ، وجماعة القطبية، وجماعة السرورية وما شابه.

ومن أراد التفصيل في معرفة أصول هذه الجماعات وما الذي خالفت فيه أهل السنة والجماعة فليرجع إلى كتب أهل السنة التي صُنفت في هذا الباب، ومن أهمها كتاب (المورد العذب الزلال) للشيخ النجمي؛ فإنه قد بين أصول هذه الجماعات التي فارقت بها أهل السنة والجماعة، والله أعلم.



<sup>(</sup>١) وقد تقدم قوله في الصحيفة (٤٦)، وتقدم النقل عن علي بن المديني، وسفيان ابن عيينة، والبربهاري، وابن بطة -رحمهم الله- في الحاشية هناك. (حسام)





## في تعاملهم مع المبتدعة، ووجوب اتباعهم فيه]

# ﴿ هِل تُخَالَط الجماعات أم تُهجر؟

ج/ المخالطة إذا كان القصد منها دعوتهم -ممن عندهم علم وبصيرة - إلى التمسك بالسنة، وترك الخطأ فهذا طّيب، وهو من الدعوة إلى الله، أما إذا كان الاختلاط معهم من أجل المؤانسة معهم، والمصاحبة لهم، بدون دعوة، وبدون بيان؛ فهذا لا يجوز.

فلا يجوز للإنسان أن يخالط المخالفين إلا على وجه فيه فائدة شرعية، من دعوتهم إلى الإسلام الصحيح، وتوضيح الحق لهم لعلهم يرجعون، كما ذهب ابن مسعود صلحه اللى المبتدعة الذين في المسجد، ووقف عليهم، وأنكر عليهم بدعتهم (١).

وابن عباس الله الخوارج، وناظرهم، ودحض شبههم، ورجع منهم من رجع (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي في مسنده (۲۱۰)، وصححه الألباني في السلسة الصحيحة ضمن حديث (۲۰۰۵).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۲۰۳۷)، وأحمد في المسند (۳۱۸۷) مختصرًا، والنسائي في الكبرى (۸۰۲۲)، وعبد الرزاق في المصنف (۱۸۶۷)، والحاكم في المستدرك (۲۲۵۲) مطولًا، وقال: صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، وقد حسن إسناده الألباني في صحيح سنن أبي داود (٤٠٣٧).



فالمخالطة لهم إذا كانت على هذا الوجه فهي مطلوبة، وإن أصروا على باطلهم وجب اعتزالهم ومنابذتهم، وجهادهم في الله.



# حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه صاحبه: هل تخالَطُ الجماعات أم تهجر؟ وقد أجاب الشيخ -حفظه الله- بالتفصيل في المسألة، ونحن نرجع في ذلك إلى ما قرره السلف الصالح في فمنهجنا هو منهج السلف، فنعرض هذه المسألة على السلف في ، فما حكم مخالطة الجماعات المبتدعة المخالفة لمنهج أهل السنة والجماعة؟

[أقسام المبتدعة وحكم كل قسم]

هنا عندنا أصل -بارك الله فيكم- في التعامل مع المبتدعة عمومًا، وذلك أننا نقسم المبتدعة إلى قسمين:

قسم من عامة الناس، لكنهم مع هؤلاء المبتدعة، فهؤلاء يُتَرَفَّقُ بهم ويصبر عليهم وينصحون؛ حتى يكون التأثير من قِبَل أهل الحق عليهم.

وأما القسم الثاني: فهم أصحاب شبهات، إذا جالستهم أثّروا عليك بشبهاتهم وألقوها في قلبك، فربما يعلق شيء منها في قلبك فتضل، فمثل هؤلاء خطيرون جدًا علىٰ دينك، وهجرهم واجب في الشرع؛ وذلك أن السلف في كلامهم كانوا يحذرون أشد التحذير من مجالسة أهل البدع ومخالطتهم ومصاحبتهم؛ لأن الأمر كما ذكرنا -بارك الله فيكم- ربما ألقىٰ عليك المبتدع شبهة فتضل.



مجانبة المبتدعة حديث الدجال]

والأصل في هذا عندنا حديث الدجال؛ فقد جاء في الحديث الأصل نب عند أبي داود وغيره من حديث عمران بن حصين رضي قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ سَمِعَ بِالدَّجَّالِ فَلْيَنْأَ عَنْهُ، فَوَاللَّهِ إِنَّ الرَّجُلَ لَيَأْتِيهِ وَهُوَ يَحْسِبُ أَنَّهُ مُؤْمِنٌ فَيَتَّبِعُهُ، مِمَّا يَبْعَثُ بِهِ مِنَ الشُّبُهَاتِ»(١) وفي رواية: «مما يرى من الشبهات»(٢)، فالدجال تكون معه شبهات، فإذا رآها الشخص وهو يحسب أنه مؤمن، أي أنه يعتمد على إيمانه، فبدل أن يفر منه؛ خشية أن تلتبس عليه شبهاته فيقع في الضلال يذهب ويسمع منه ويرى، وعنده شبهات قوية، فينحرف هذا الشخص معه، وهكذا الحال مع أهل البدع جميعًا، قال: «مَنْ سَمِعَ بِالدَّجَّالِ فَلْيَنْأَ مِنْهُ»، فمن سمع منكم بضال مبتدع صاحب شبهات فلينأ منه وليهرب وليفر وليبتعد عنه، لا أن يقترب منه ويجالسه ويصاحبه؛ لأن هذه الشبهات تؤثر على القلوب وأنت لا تأمن على قلبك؛ فقلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن يقلبها كيف يشاء (٣).

من المبتدعة]

وقد حذرنا النبي عَلَيْ من المبتدعة أشد التحذير؛ لعظم خطرهم [تحذير النبي على علىٰ الدين، قال النبي ﷺ: «إِذَا رَأَيتُمُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ، فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّىٰ اللهُ فَاحْذَرُوهُمْ»(٤) ولم يقل اذهبوا وجالسوهم، وجاء في الحديث الآخر: أن حذيفة بن اليمان سأل النبي ﷺ: فَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الخَيْرِ مِنْ شَرِّ؟ قَالَ: «نَعَمْ، دُعَاةٌ إِلَىٰ أَبْوَابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا » قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، صِفْهُمْ لَنَا؟ فَقَالَ: «هُمْ مِنْ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٣١٩).

<sup>(</sup>٢) هذا اللفظ عند الحاكم (٨٦١٥)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٣٧٤٥٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٦٥٤) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص على الله (حسام)

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه ص١٧.

جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا»(١) فحذر النبي عَلَيْ من هؤلاء، وقال -عليه الصلاة والسلام- في الخوارج: «إِنَّ مِنْ ضِئْضِئِ هَذَا قَوْمًا يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لَا يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ، يَقْتُلُونَ أَهْلَ الْإِسْلَام، وَيَدَعُونَ أَهْلَ الْأَوْتَانِ، يَمْرُقُونَ مِنَ الْإِسْلَام كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، لَئِنْ أَدْرَكْتُهُمْ لَأَقْتُلَنَّهُمْ قَتْلَ عَادٍ»(٢)، فهذا تحذير من الخوارج، وهي فرقة من فرق الضلال والبدع، حَذَّرَنَاهم النبي عَلَيْهُ؛ لعظم خطرهم وقوة شبهاتهم على الناس، وخاصة أنهم يُظْهرون للناس العبادة والزهد والتقوى، وبهذا تكون الأمور أشد في خداع الناس والتلبيس عليهم، فلذلك خصهم النبي عَلَيْهُ بذكر هذه الأوصاف الخاصة التي ينخدع المسلمون بها.

> [احذر أن تغتر بما يظهره أهل

وأهل البدع اليوم يستعملون القرآن؛ لخداع الناس، فيفتحون البدع من عبادة مراكز لتحفيظ القرآن -زعموا - وللتجويد وما شابه، فيستخدمون الأشياء التي تميل نفوس الناس إليها، ولكن الحقيقة من وراء ذلك هي أنهم يربونهم على الحزبية، وعلى منازعة الحكام، ويستعملونهم حطبًا للوصول إلى الكراسي -هذه الحقيقة-، فهؤلاء كذلك عندهم عبادة، يظهرون لك العبادات والطاعات فتغتر بهم وتنخدع، فلذلك نبه النبي ﷺ وهو الناصح الأمين على ذلك؛ حتى لا تنخدع بمثل هذا، فذكر هذه الأوصاف، فهي أوصاف تحذيرية، فاحذر أن تنخدع بمثل هذا، قال: «لَئِنْ أَدْرَكْتُهُمْ لَأَقْتُلَنَّهُمْ قَتْلَ عَادٍ»(٢) مع أنك تحقر صلاتك إلى

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۹.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: البخاري (٣٣٤٤)، ومسلم (١٠٦٤) من حديث أبي سعيد الخدري رَضِيُّةٍ.

صلاتهم وقراءتك إلى قراءتهم، لكن هذه القراءة لا تجاوز حناجرهم؛ لأنهم لا يتأولون القرآن كما يتأوله السلف، يعنى لا يفسرونه كتفسير السلف بل يفسرونه على أهوائهم ومرادهم ويعملون به بناء على ذلك، فالبدعة خطيرة جدًا على الدين والدنيا، فلا تَسْتَخَّفُوا بالبدع كما يفعل المميعة، ولا تستخفوا بمجالسة أهل البدع؛ لأنهم يؤثرون عليكم، فتحذيرات النبي عَلَيْلًا دالة على ذلك.

نسى السحسذر والتحنير من البدع وأهلها]

وأما آثار السلف في هذا فكثيرة، وكثيرة جدًا، ومنها أثر [من آثار السلف ابن سيرين أنه جاءه رجلان من أهل الأهواء وأرادا أن يكلماه، قال: ولا كلمة، قالوا: نقرأ عليك آية، قال: ولا آية، قال: تقومان عني أو لأقومنّ، لا يجالسونهم، فقالوا له: يا محمد ما منعك أن يقرؤوا عليك آية؟ ما المشكلة مع آية يقرؤونها، هي آية من القرآن؟ قال: «إني كرهت أن يقرآ آية فيحرفانها فيقر ذلك في قلبي»(١)، فهذا محمد ابن سيرين -وهو من هو- يقول هذا الكلام، فلا تغشَّ نفسك بنفسك وتظن أنك قادر على مواجهة الشبهات، إياك أن تفعل كما فعل الذي قد وثق بإيمانه فذهب إلى الدجال فوقع في شبهاته، احذر على نفسك؛ فإن سلامة دينك لا يعدلها شيء أبدًا، فمهما ظننت من مصالح ومفاسد فلن تجد أعظم من مصلحة حفظ دينك، فاجعل هذا ميزانًا ثابتًا في حياتك، فما يحفظ عليك دينك وينجيك من خطر زواله أو نقصه اجعله المقدم عندك في حياتك كلها، ومن ذلك عدم مخالطة أهل البدع ومجالستهم، فإنه أَمْرٌ قد أجمع السلف على تحريمه، وأجمعوا كذلك على

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في مسنده (٤١١)، والآجري في الشريعة (١/٤٤١)، وابن بطة في الإبانة الكبري (٢/ ٤٤٥)، واللالكائي في شرح أصول الاعتقاد (١/ ١٥١).



وجوب هجر أهل البدع وبغضهم ومفارقتهم، وقد نقل هذا الإجماع البغوي في شرح السنة، وأبو عثمان الصابوني في عقيدة السلف أصحاب الحديث(١)، والآثار عن السلف في هذا كثيرة، انظروها في شرح السنة للَّالكائي، وفي الشريعة للآجري وغيرها من الكتب التي اعتنت بنقل مذهب السلف في العقيدة، هذا هو ديننا.

> [محانبة المبتدعة وعدم مجالستهم المميعة]

واعْتَبر بالمميعة فإنهم لما فتحوا علىٰ أنفسهم مجالسة أهل البدع ومخالطتهم من ومخالطتهم ونقضوا هذا الأصل الذي عندنا؛ تأثروا بهم وأحبوهم المنقوضة عند وأخذوا عنهم، وصاروا يوالون ويعادون فيهم، فحاربوا أهل الحق -أهل السنة- لأجلهم، وصاروا يدافعون عن المبتدعة ويصفون أهل السنة بالغلاة؛ لأنهم مَيَّعوا فصاروا يرون الحق غلوًا، والميزان الذي بيننا وبينهم الذي نتحاكم إليه هو كتاب الله وسنة رسول الله عليه ومنهج السلف الصالح رضي الذي يزعمون أنهم عليه كذبًا وزورًا، فلقد رأيناهم وسمعنا كلامهم في مجالستهم لأهل البدع وتأثرهم بهم ودفاعهم عنهم، بل زادوا علىٰ ذلك فصاروا يُبْغِضون أهل السنة لكلامهم في أهل البدع، فهذه من الأصول المنقوضة عندهم، والتي خالفونا فيها -وما زلنا ننبه علىٰ أصولهم التي خالفوا فيها أهل السنة والجماعة؛ حتىٰ لا يغتر الناس بهم-، فنحن نعيش في وسطهم؛ لذلك نحن من أعلم الناس بهم في هذا الزمن، والله المستعان.

هذا التفصيل الذي ذكرته هو الذي عليه السلف الصالح رهي، فتمسكوا به فالأمر مهم وجاد ففيه حفظ دينك يا عبد الله، وسلامة دينك لا يعدلها شيء، احفظ حديث الدجال هذا الذي ذكرناه لك جيدًا،

<sup>(</sup>١) تقدم نقلهما في حاشية ص٤٤.



وضَعْهُ نصب عينيك دائمًا، وكلما رأيت مبتدعًا عنده شبهات يلقيها على الناس فتذكر هذا الحديث وفر منه ليسلم لك دينك.

بجادلة أهل البدع

ويستثنى من ذلك: إقامة الحجة على أهل البدع، وقد توسع [ما بسنثني من بعض الشباب في هذه القضية فصاروا يذهبون ويجالسون بعض أصحاب ومخاصمتهما الشبهات، وأولئك يلقون عليهم الشبهات ولا يستطيعون ردها، ووالله تأتيني رسائل كثيرة ومكالمات، كلمت فلانًا وقال لى كذا وكذا، كيف نرد، كيف نجيب، لماذا؟ لماذا تضع نفسك في هذا المقام؟ أنت لست أهلًا لمثل هذا؛ فهذا خاص بالعلماء الذين يعرفون كيف يردون الشبهات، هل ذهب إلى الخوارج -الذين خرجوا على على ابن أبى طالب- رجل من عامة الناس أو من أنصاف المتعلمين ليقيم عليهم الحجة ويبين لهم المحجة؟ لا، من الذي ذهب؟ حبر من أحبار الأمة إمام قد دعا له النبي عليه بالعلم، هذا الذي ذهب وناقشهم، وبين لهم الحق بأدلته، لستَ أنت يا مسكين، لا تحسن الظن بنفسك وبعلمك واترك هذا المجال لأهله، لا تُعَرِّض دينك للخطر.

> واليوم الأمر مختلف والحمد لله فالعلم بيّن واضح منتشر في كل مكان، فالذي يريده يبحث عنه وسيجده، والمُعْرض عنه لا حيلة فيه، ماذا نفعل له؟ نذهب نلقمه العلم تلقيمًا؟ ما نحتاج، ما كلفنا الله بهذا، كلف الله العلماء بالبيان والنصح ونشر الخير بين الناس، وهم قائمون بحمد الله علىٰ قدم وساق بهذا العمل، يكون في مدينة ما طالب علم مبتدع، العلم فيها منتشر، وتقول أريد أن أذهب وأقيم عليه الحجة، هذا لا يحتاج لإقامة حجة؛ فالحجة قائمة وبينة بالنسبة له، فلو أنه أراد الحق لاتبعه، بل إن منهم من يأخذ كلام أهل العلم من أهل السنة وأهل



التوحيد فينشرونه ويردون عليه أيضًا، فالأمر منتهِ مع أمثال هؤلاء، أما في حال أنك وجدت مجموعة خرجت ببدعة جديدة واحتجنا أن نرد على هذه البدعة فإننا نرسل إليها عالمًا حبرًا متمكنًا لا تنطلي عليه الشبهات في غالب الظن -وإلا فلا يوجد أحد يسلم في الحقيقة-، فيذهب ويكلمهم أو يرسل إليهم رسالة، ويكفى هذا، وكلما وجدت طريقة لسلامة دينك فهي الأولىٰ.

ويستثني من ذلك ما لو اضطر شخص أمام السلطان أن يناظر مبتدعًا لبيان الحق من الباطل للسلطان من أجل أن ينصر الحق فعندئذ نقول له أنت مضطر لابد لك من أن تقوم في هذا المقام، أو وُجد شخص حصل عليه تلبيس واضطربت عنده الأمور ويريد أن يعرف الحق فهذا نرشده إلى عالم من العلماء يذهب ويجلس معه ويناقشه حتى يبين له الحق من الباطل هذه حالات استثنائية، وقد ذكرها الآجري كَلِّللهُ في الشريعة (١)، هذا هو الذي يُجالس ويناظر، من أجل إقامة الحجة عليه، [تنبه ولا تخدع أو لإظهار الحق من الباطل، / وليس معنى ذلك أن نكون له جلساء وأصحابًا وأصدقاء دائمًا، بل مجلس أو مجلسان على قدر ما تقتضيه الحاجة وينتهي الأمر، هذا ما كان عليه سلفنا الصالح ﷺ، والله أعلم.

نفسك]



<sup>(</sup>١) فإنه قد بَوَّبَ بابًا فقال: باب ذم الجدال والخصومات في الدين، وساق فيه الآثار في ذلك ثم قال: «مَنْ كَانَ لَهُ عِلْمٌ وَعَقْلٌ، فَمَيَّزَ جَمِيعَ مَا تَقَدَّمَ ذِكْرِي لَهُ مِنْ أَوَّلِ الْكِتَابِ إِلَىٰ هَذَا الْمَوْضِعِ عَلِمَ أَنَّهُ مُحْتَاجٌ إِلَىٰ الْعَمَلِ بِهِ، فَإِنْ أَرَادَ اللَّهُ بِهِ خيرًا لَزِمَ سُنَنَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَمَا كَانَ عَلَيْهِ الصَّحَابَةُ ﴿ وَمَنْ تَبِعَهُمْ بإحْسَانٍ مِنْ أَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ فِي كُلِّ عَصْرٍ، وَتَعَلَّمَ الْعِلْمَ لِنَفْسِهِ؛ لِيَنْتَفِيَ عَنْهُ الْجَهْلُ، وَكَانَ مُرَادُهُ أَنْ يَتَعَلَّمَهُ لِلَّهِ تَعَالَىٰ، وَلَمْ يَكُنْ مُرَادُهُ أَنْ يَتَعَلَّمَهُ لِلْمِرَاءِ وَالْجدَالِ وَالْخُصُومَاتِ، =

= وَلَا لِدُنْيَا، وَمَنْ كَانَ هَذَا مُرَادُهُ سَلِمَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَىٰ مِنَ الْأَهْوَاءِ وَالْبِدَعِ وَالضَّلَالَةِ، وَاتَّبَعَ مَا كَانَ عَلَيْهِ مَنْ تَقَدَّمَ مِنْ أَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ الَّذِينَ لَا يُسْتَوْحَشُ مِنْ ذِكْرِهِمْ، وَسَأَلَ اللَّهَ تَعَالَىٰ أَنْ يُوفَّقَهُ لِذَلِكَ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: فَإِنْ كَانَ رَجُلٌ قَدْ عَلَّمَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ عِلْمًا، فَجَاءَهُ رَجُلٌ يَسْأَلُهُ عَنْ مَسْأَلَةٍ فِي الدِّينِ، يُنَازِعُهُ فِيهَا وَيُخَاصِمُهُ، تَرَىٰ لَهُ أَنْ يُنَاظِرَهُ، حَتَّىٰ تَثْبُتَ عَلَيْهِ الْحُجَّةُ، وَيَرُدَّ عَلَيْهِ قَوْلُهُ؟

قِيلَ لَهُ: هَذَا الَّذِي نُهِينَا عَنْهُ، وَهُوَ الَّذِي حَذَّرَنَاهُ مَنْ تَقَدَّمَ مِنْ أَثِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ.

فَإِنْ قَالَ: فَمَاذَا نَصْنَعُ؟

قِيلَ لَهُ: إِنْ كَانَ الَّذِي يَسْأَلُكُ مَسْأَلَتَهُ مَسْأَلَةَ مُسْتَرْشِدٍ إِلَىٰ طَرِيقِ الْحَقِّ لَا مُنَاظَرَةً، فَأَرْشِدُهُ بِأَلْطَفِ مَا يَكُونُ مِنَ الْبَيَانِ بِالْعِلْمِ مِنَ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ، وَقَوْلِ الصَّحَابَةِ، فَأَرْشِدْهُ بِأَلْطَفِ مَا يَكُونُ مِنَ الْبَيَانِ بِالْعِلْمِ مِنَ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ، وَقَوْلِ الصَّحَابَةِ، وَقَوْلِ الصَّحَابَةِ، وَقَوْلِ الصَّحَابَةِ، وَقَوْلِ الصَّحَابَةِ، وَقَوْلِ الْمُسْلِمِينَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَإِنَّ كَانَ يُرِيدُ مُنَاظَرَتَكَ، وَمُجَادَلَتَكَ، فَهَذَا النِّذِي كَرِهَ لَكَ الْعُلَمَاءُ، فَلَا تُنَاظِرُهُ، وَاحْذَرْهُ عَلَىٰ دِينِكَ، كَمَا قَالَ مَنْ تَقَدَّمَ مِنْ أَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ إِنْ كُنْتَ لَهُمْ مُتَّعًا.

فَإِنْ قَالَ: فَنَدَعُهُمْ يَتَكَلَّمُونَ بِالْبَاطِلِ، وَنَسْكُتُ عَنْهُمْ؟

قِيلَ لَهُ: سُكُوتُكَ عَنْهُمْ وَهِجْرَتُكَ لِمَا تَكَلَّمُوا بِهِ أَشَٰدُّ عَلَيْهِمْ مِنْ مُنَاظَرَتِكَ لَهُمْ، كَذَا قَالَ مَنْ تَقَدَّمَ مِنَ السَّلَفِ الصَّالِحِ مِنْ عُلَمَاءِ الْمُسْلِمِينَ».

ثم ساق بعض الآثار فيما ذكره أثم قال:

«أَلَمْ تَسْمَعْ رَحِمَكَ اللَّهُ إِلَىٰ مَا تَقَدَّمَ ذِكْرُنَا لَهُ مِنْ قَوْلِ أَبِي قِلاَبَةَ: لَا تُجَالِسُوا أَهْلَ الْأَهْوَاءِ وَلَا تُجَادِلُوهُمْ، فَإِنِّي لَا آمَنُ أَنْ يَغْمِسُوكُمْ فِي الضَّلَالَةِ، أَوْ يَلْبِسُوا عَلَيْكُمْ فِي الظَّهْوَاءِ وَلَا تُجَادِلُوهُمْ، فَإِنِّي لَا آمَنُ أَنْ يَغْمِسُوكُمْ فِي الضَّلَالَةِ، أَوْ يَلْبِسُوا عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ بَعْضَ مَا لُبُسَ عَلَيْهِمْ، أَو لَمْ تَسْمَعْ إِلَىٰ قَوْلِ الْحَسَنِ وَقَدْ سَأَلَهُ رجل عَنْ مَسْأَلَةٍ فَقَالَ: أَلَا تُنَاظِرُنِي فِي الدِّينِ؟ فَقَالَ لَهُ الْحَسَنُ: أَمَّا أَنَا فَقَدْ أَبْصَرْتُ دِينِي، فَإِنْ كُنْتَ أَنْتَ أَصْلَلْتَ دِينَكَ فَالْتَمِسُهُ، أَو لَمْ تَسْمَعْ إِلَىٰ قَوْلِ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ: مَنْ جَعَلَ دِينَهُ غَرَضًا لِلْخُصُومَاتِ أَكْثَرَ التَّنَقُّلَ».

ثم قَالَ: «فَمَن اقْتَدَىٰ بِهَؤُلاءِ الْأَئِمَّةِ سَلِمَ لَهُ دِينُهُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَىٰ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلَّ: فَإِنِ اضْطَّرَّنِي فِي الْأَمْرِ وَقْتًا مِنَ الْأَوْقَاتِ إِلَىٰ مُنَاظَرَتِهِمْ وَإِثْبَاتِ الْحُجَّةِ عَلَيْهِمْ أَلَا أَنَاظِرُهُمْ؟

قِيلَ لَهُ: الْإضْطِرَارُ إِنَّمَا يَكُونُ مَعَ إِمَامٍ لَهُ مَذْهَبٌ سُوءٌ، فَيَمْتَحِنُ النَّاسَ وَيَدْعُوهُمْ

إِلَىٰ مَذْهَبِهِ، كَفِعْلِ مَنْ مَضَىٰ فِي وَقْتِ أَحْمَدَ بْنِ حَنْبَلِ: ثَلاَثَةُ خُلَفَاءَ امْتَحَنُوا النَّاسَ، وَدَعَوْهُمْ إِلَىٰ مَذْهَبِهِمُ السُّوءِ، فَلَمْ يَجِدِ الْعُلَمَاءُ بُدًّا مِنَ الذَّبِّ عَنِ الدِّينِ، وَأَرَادُوا بِذَلِكَ مَعْرِفَةَ الْعَامَّةِ الْحَقَّ مِنَ الْبَاطِلِ، فَنَاظَرُوهُمْ ضَرُورَةً لَا اخْتِيَارًا، فَأَثْبَتَ اللَّهُ بِذَلِكَ مَعْرِفَةَ الْعَامَّةِ الْحَقَّ مِنَ الْبَاطِلِ، فَنَاظَرُوهُمْ ضَرُورَةً لَا اخْتِيَارًا، فَأَثْبَتَ اللَّهُ تَعَالَىٰ الْمُعْتَزِلَةَ تَعَالَىٰ الْمُعَتَزِلَةَ وَفَضَحَهُمْ وَعَرَفَتِ الْعَامَةُ أَنَّ الْحَقَ مَا كَانَ عَلَىٰ طَرِيقَتِهِ، وَأَذَلَّ اللَّهُ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَفَضَحَهُمْ وَعَرَفَتِ الْعَامَةُ أَنَّ الْعَلْمِ مِنْ أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ مِنْ مِخْنَةٍ تَكُونُ وَأَرْجُو أَنْ يُعِيذَ اللَّهُ الْكَرِيمُ أَهْلَ الْعِلْمِ مِنْ أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ مِنْ مِخْنَةٍ تَكُونُ أَبْدًا».

ثم ذكر طرفًا من مناظرة أبي عبد الرحمن عبد الله بن محمد بن إسحاق الأذرمي لابن أبي دؤاد بحضرة الواثق ثم قَالَ: "وَبَعْدَ هَذَا نَأْمُرُ بِحِفْظِ السُّنَنِ عَنْ رَسُولِ اللّهِ عَيْقَ، وَسُنَنِ أَصْحَابِهِ وَقُولٍ أَيْمَةِ الْمُسْلِمِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانٍ، وَقَوْلٍ أَيْمَةِ الْمُسْلِمِينَ مِثْلُ مَالِكِ بُنِ أَنَس، وَالْأَوْزَاعِيِّ، وَسُفْيَانَ الثَّوْرِيِّ، وَابْنِ الْمُبَارِكِ وَأَمْثَالِهِمْ، وَالشَّافِعِيِّ، وَأَخْرَى عَنْ الْمُبَارِكِ وَأَمْثَالِهِمْ، وَالشَّافِعِيِّ، وَأَخْرَى عَلَىٰ طَرِيقَةِ هَوُلاءِ مِنَ المُعَلَمَاءِ، وَيُنْبَذُ مَنْ سِوَاهُمْ، وَلا يُنَاظِرُ، وَلا يُجَادِلُ وَلا يُخَاصِمُ، وَإِذَا لَقِيَ صَاحِبَ الْعُلَمَاءِ، وَيُنْبَذُ مَنْ سِوَاهُمْ، وَإِنْ حَضَرَ مَجْلِسًا هُوَ فِيهِ قَامَ عَنْهُ، هَكَذَا أَدَّبَنَا مَنْ مِضَى مِنْ مِنْ مِنْ مَنْ مِنْ اللهِ عَنْهُ، هَكَذَا أَدَّبَنَا مَنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مَنْ مِنْ اللهِ قَامَ عَنْهُ، هَكَذَا أَدَّبَنَا مَنْ مَنْ مِنْ مَنْ مِنْ مَنْ مِنْ مَنْ مَنْ مِنْ اللهَ آثَارًا في ذلك، ثم قال:

«فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: هَذَا الَّذِي ذَكَرْتَهُ وَبَيَّنتَهُ قَدْ عَرَفْناهُ، فَإِذَا لَمْ تَكُنْ مُنَاظَرَتُنَا فِي شَيْءٍ مِنَ الْأَهْوَاءِ الَّتِي يُنْكِرُهَا أَهْلُ الْحَقِّ، وَنُهِينَا عَنِ الْجِدَالِ وَالْمِرَاءِ وَالْخُصُومَةِ فِيهَا، فَإِنْ كَانَتْ مَسْأَلَةٌ مِنَ الْفِقْهِ فِي الْأَحْكَامِ، مِثْلُ الطَّهَارَةِ وَالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ وَالصِّيَامِ وَالْحَجِّ وَالنَّكَاحِ وَالطَّلَاقِ، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ مِنَ الْأَحْكَامِ، هَلْ لَنَا مُبَاحٌ أَنْ نُناظِرَ فِيهِ وَالْحَجِّ وَالنَّكَاحِ وَالطَّلَاقِ، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ مِنَ الْأَحْكَامِ، هَلْ لَنَا مُبَاحٌ أَنْ نُناظِرَ فِيهِ وَلَيْحَامِ، أَمْ هُوَ مَحْظُورٌ عَلَيْنَا؟ عَرِّفْنَا مَا يَلْزَمُ فِيهِ، كَيْفَ السَّلَامَةُ منه؟

قِيلَ لَهُ: هَذَا الَّذِي ذَكَرْتَهُ مَا أَقَلَّ مَنْ يَسْلَمُ مِنَ الْمُنَاظَرَةِ فِيهِ، حَتَّىٰ لَا يَلْحَقَهُ فِيهِ فِتْنَةٌ وَلَا مَأْثُمٌ، وَلَا يَظْفَرُ فِيهِ الشَّيْطَانُ.

فَإِنْ قَالَ: كَيْفَ؟

قِيلَ لَهُ: هَذَا قَدْ كَثُرَ فِي النَّاسِ جِدًّا فِي أَهْلِ الْعِلْمِ وَالْفِقْهِ فِي كُلِّ بَلَدٍ، يُنَاظِرُ الرَّجُلُ الرَّجُلَ الرَّجُلَ الرَّجُلَ يُرِيدُ مُغَالَبَتَهُ، وَيَعْلُو صَوْتُهُ، وَالِاسْتِظْهَارُ عَلَيْهِ بِالِاحْتِجَاجِ، فَيَحْمَرُ لِذَلِكَ وَجْهُهُ، وَتَنْتَفِخُ أَوْدَاجُهُ، وَيَعْلُو صَوْتُهُ، وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا يُحِبُّ أَنْ يُخْطِئَ صَاحِبُهُ، وَهَذَهُ الْعُلَمَاءُ وَهَذَا الْمُرَادُ مِنْ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا خَطَأٌ عَظِيمٌ، لَا تُحْمَدُ عَوَاقِبُهُ وَلَا يَحْمَدُهُ الْعُلَمَاءُ =

مِنَ الْعُقَلَاءِ؛ لِأَنَّ مُرَادَكَ أَنْ يُخْطِئَ مُنَاظِرُكَ: خَطَأٌ مِنْكَ، وَمَعْصِيَةٌ عَظِيمَةٌ، وَمُرَادُهُ
 أَنْ تُخْطِئَ خَطَأٌ مِنْهُ وَمَعْصِيَةٌ، فَمَتَىٰ يَسَلَمُ الْجَمِيعُ؟!

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: فَإِنَّمَا نُنَاظِرُ لِتَخْرُجَ لَنَا الْفَائِدَةُ.

قِيلَ لَهُ: هَذَا كَلَامٌ ظَاهَرٌ، وَفِي الْبَاطِنِ غَيْرُهُ.

وَقِيلَ لَهُ: إِذَا أَرَدْتَ وَجْهَ السَّلَامَةِ فِي الْمُنَاظَرَةِ لِتَطْلُبَ الْفَائِدَةِ، كَمَا ذَكَرْتَ، فَإِذَا كُنْتَ أَنْتَ حِجَازِيًّا، وَالَّذِي يُنَاظِرُكَ عِرَاقِيًّا، وَبَيْنَكُمَا مَسْأَلَةٌ، تَقُولُ أَنْتَ: حَلَالٌ، وَيَقُولُ هُوَ: بَلْ حَرَامٌ، فَإِنْ كُنْتُمَا تُرِيدَانِ السَّلَامَةَ، وَطَلَبَ الْفَائِدَةِ، فَقُلْ لَهُ: وَيَقُولُ هُوَ: بَلْ حَرَامٌ، فَإِنْ كُنْتُمَا تُرِيدَانِ السَّلَامَةَ، وَطَلَبَ الْفَائِدَةِ، فَقُلْ لَهُ: رَحِمَكَ اللَّهُ هَذِهِ الْمَسْأَلَةُ قَدِ اخْتَلَفَ فِيهَا مَنْ تَقَدَّمَ مِنَ الشِّيُوخِ، فَتَعَالَ حَتَّىٰ نَتَنَاظُرَ وَحِمَكَ اللَّهُ هَذِهِ الْمَسْأَلَةُ قَدِ اخْتَلَفَ فِيهَا مَنْ تَقَدَّمَ مِنَ الشِّيوُخِ، فَتَعالَ حَتَّىٰ نَتَنَاظُرَ فِيهَا مِنَا صِحَّةً لَا مُعَالَبَةً، فَإِنْ يَكُنِ الْحَقُّ فِيهَا مَعَكَ اتَبَعْتُكَ وَتَرَكْتُ قُولِي، وَإِنْ يَكُنِ الْحَقُّ فِيهَا مَعَكَ اتَبَعْتُكَ وَتَرَكْتُ قُولِي، وَإِنْ يَكُنِ الْحَقُّ فِيهَا مَعَكَ اتَبَعْتُكَ وَتَرَكْتُ قُولِي، وَإِنْ يَكُنِ الْحَقُّ فِيهَا مِنَا مَعْكَ اتَبَعْتُكَ وَتَرَكْتُ قُولِي، وَإِنْ يَكُنِ الْحَقُ فِيهِا مِنَا مَعِي اتَّبَعْتَنِي وَتَرَكْتَ قَوْلَكَ، لَا أُرِيدُ أَنْ تُخطِئَ، وَلَا أَعَالِبُكَ، وَلَا تُعَالِبُكَ، وَلَا تُعَالِبُكَ، وَلَا أَعَلَى هَذَا فِي النَّاسَ.

فَإِذَا قَالَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا: لَا نُطِيقُ هَذَا، وَصَدَقَا عَنْ أَنْفُسِهما.

قِيلَ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا: قَدْ عَرَفْتَ قَوْلَكَ وَقَوْلَ صَاحِبِكَ وَأَصْحَابِكَ وَاحْتِجَاجَهُمْ، وَأَنْتَ فَلَا تَرْجِعُ عَنْ قَوْلِكَ، وَتَرَىٰ أَنَّ خَصْمَكَ عَلَىٰ الْخَطَاِ، وَقَالَ خَصْمُكَ كَذَلِكَ، وَأَنْتَ فَلَا تَرْجِعُ عَنْ قَوْلِكَ، وَتَرَىٰ أَنَّ خَصْمَكَ عَلَىٰ الْخَطَاِ، وَقَالَ خَصْمُكَ كَذَلِكَ، فَمَا بِكُمَا إِلَىٰ الْمُجَادَلَةِ وَالْمِرَاءِ وَالْخُصُومَةِ حَاجَةٌ إِذَا كَانَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْكُمَا لَيْسَ يُرِيدُ الرُّجُوعَ عَنْ مَذْهَبِه، وَإِنَّمَا مُرَادُ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْكُمَا أَنْ يُخْطِئَ صَاحِبُهُ، فَأَنْتُمَا يُرِيدُ الرُّجُوعَ عَنْ مَذْهَبِه، وَإِنَّمَا مُرَادُ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْكُمَا أَنْ يُخْطِئَ صَاحِبُهُ، فَأَنْتُمَا آثِهُ الْعُلَمَاءَ النُعْقَلَاءَ عَنْ مِثْلِ هَذَا الْمُرَادِ.

فَإِذَا لَمْ تُجْرَ الْمُنَاظَرَةُ عَلَىٰ الْمُنَاصَحَةِ، فَالسُّكُوتُ أَسْلَمُ، قَدْ عَرَفْتَ مَا عِنْدَكَ وَمَا عِنْدَهُ وَعَرَفَ مَا عِنْدَهُ وَمَا عِنْدَكَ، وَالسَّلَامُ.

ثُمَّ لَا تَأْمَنُ أَنْ يَقُولَ لَكَ فِي مُنَاظَرَتِهِ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَتَقُولَ لَهُ: هَذَا حَدِيثٌ ضَعِيفٌ، أَوْ تَقُولَ: لَمْ يَقُلْهُ النَّبِيُ ﷺ، كُلُّ ذَلِكَ؛ لِتَرُدَّ قَوْلَهُ، وَهَذَا عَظِيمٌ، وَكَذَلِكَ يَقُولُ لَكَ النَّبِيُ عَلَيْهُ، وَكَذَلِكَ يَقُولُ لَكَ اللَّهُ عَازَفَةٍ وَالْمُغَالَبَةِ.

وَهَذَا مَوْجُودٌ فِي كَثِيرٍ مِمَّنْ رَأَيْنَا يُنَاظِرُ وَيُجَادِلُ حَتَّىٰ رُبَّمَا خَرَقَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْض. هَذَا الَّذِي خَافَهُ النَّبِيُ ﷺ عَلَىٰ أُمَّتِهِ، وَكَرِهَهُ الْعُلَمَاءُ مِمَّنْ تَقَدَّمَ وَاللَّهُ أَعْلَمُ». (الشريعة ٢-٤٥٠-٤٦٤).

وبوب في آخر الكتاب فقال: باب ذكر هجرة أهل البدع والأهواء ثم ذكر وجوب =



# المخالفة لمنهج أهل السنة والجماعة؟

ج/ نحن نحذًر من المخالفين عمومًا، ونقول: نلزم طريق أهل السنة والجماعة، سواء كانت مخالفته كبيرة أو صغيرة؛ لأننا إذا تساهلنا في المخالفة ربما تتطور الأمور وتتضخم؛ فالمخالفة لا تجوز أبدًا.

ويجب لزوم طريقة أهل السنة والجماعة في الكبيرة والصغيرة.



## حاشية الرملى

في هذا السؤال يسأل السائل عن التحذير من الفرق المخالفة لمنهج أهل السنة والجماعة وهل في ذلك بأس أم لا؟ فأجابه الشيخ -جزاه الله خيرًا- بأننا نحذر عمومًا من جميع من يخالف الكتاب والسنة.

«فَإِن قَالَ قَائِلٌ: فَلِمَ لَا أَنَاظِرَهُ وَأَجَادَلَهُ وَأَرُدَّ عَلَيْهِ قَوْلَهُ؟
قَالَ لَهُ: لَا نُؤْدَ نُ عَلَيْهِ قَوْلَهُ؟

هجرتهم وعدم جواز مناظرتهم ومجادلتهم إلى أن قال:
 مناز تَالَ تَالِينَ إِن اللهِ مناظرتهم ومجادلتهم إلى أن قال:

قِيلَ لَهُ: لَا يُؤْمَنُ عَلَيْكَ أَنْ تَنَاظِرَهُ وَتَسْمَعَ مِنْهُ كَلَامًا يُفْسِدُ عَلَيْكَ قَلْبَكَ، وَيَخْدَعَكَ بِبَاطِلِهِ الَّذِي زَيَّنَ لَهُ الشَّيْطَانُ فَتَهْلِكَ أَنْتَ.

إِلَّا أَنْ يَضْطَرَّكَ الأَمْرُ إِلَىٰ مُنَاظَرَتِهِ، وَإِثْبَاتِ الحُجَّةِ عَلَيْهِ بِحَضْرَةِ سُلْطَانٍ أَوْ مَا أَشْبَهَهُ لِإِثْبَاتِ الحُجَّةِ عَلَيْهِ بِحَضْرَةِ سُلْطَانٍ أَوْ مَا أَشْبَهَهُ لِإِثْبَاتِ الحُجَّةِ عَلَيْهِ، فَأَمَّا لِغَيْرِ ذَلِكِ فَلَا.

وَهَذَا الَّذِي ذَكَرْتُهُ لَكَ مَقُولُ مَنْ تَقَدَّمَ مِنْ أَئِمَّةِ المُسْلِمِينَ وَمُوَافِقٌ لِسُنَّةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ (٣/ ٢٥٤٠)، وللإمام أبي عبد الله ابن بطة كلام نفيس في هذا في إبانته الكبرى -لم أشأ أن أنقله؛ لئلا يطول الكتاب- فليرجع إليه من أحب النظر فيه ومطالعته، وهو في (٢/ ٥٤٠-٥٤٥). (حسام)



وقد تقدم معنا معرفة من هم أهل البدع وما هو شرهم على دين الله وعلى أهل الإسلام، وعرفنا أيضًا فيما مضى وجوب بغض أهل البدع وتركهم وهجرهم، ومعنا هنا مسألة وجوب التحذير من أهل البدع.

[أدلسة وجسوب التحذير من أهل الأهواء والبدع] وأصل هذا الحكم الشرعي -أعني: وجوب التحذير من أهل البدع ما جاء عن النبي على فقد جاء في الحديث أن النبي على قال: «إِذَا رَأَيْتُمُ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ، فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّىٰ اللهُ فَاحْذَرُوهُمْ»(۱)، فهذا تحذير النبي على من أهل البدع.

وقال أيضًا -عليه الصلاة والسلام- كما في حديث حذيفة ابن اليمان على عندما سأله بعد الخير الذي فيه دخن فقال: فهل بعد ذلك الخير من شر؟ فقال على: «نَعَمْ، دُعَاةٌ إِلَىٰ أَبْوَابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا» قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، صِفْهُمْ لَنَا؟ فَقَالَ: «هُمْ مِنْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا» قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، صِفْهُمْ لَنَا؟ فَقَالَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا» (٢)، فذكرهم النبي على للتحذير منهم، ثم الأصرح من هذا كله وفيه التحذير من الأشخاص المعينين حديث الخوارج الذي قال فيه النبي على في الشخص المعين: «إِنَّ مِنْ ضِنْضِئِ الخُورَاجِ الذي قال فيه النبي على في الشخص المعين: «إِنَّ مِنْ ضِنْضِئِ هَذَا قَوْمًا يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لَا يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ يَقْتُلُونَ أَهْلَ الْإِسْلَامِ، وَيَدَدُ مَن الشخص وحذر من الذين يأتون من بعده على طريقته.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۱۷.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲۹...

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص٥٨.



وجاء عن النبي عَلَيْهُ أن فاطمة بنت قيس رَفِّهُمَّا جاءت وقالت له: خطبنى معاوية وأبو جهم، فقال لها -عليه الصلاة والسلام-: «أما معاوية فصعلوك لا مال له»، ففسر معنى الصعلوك بأنه فقير لا مال له، قال: «وأَمَّا أَبُو جَهْم فَرَجُلٌ ضَرَّابٌ لِلنِّسَاءِ، انْكِحِي أُسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ (١٠)، فهنا النبي على قلا قد بيَّن لها ما تحذره المرأة عند الزواج، فأيهما أولى في التحذير؟ التحذير من رجل لا مال عنده، أو رجل يُكْثِر ضرب النساء لمصلحة امرأة، أم التحذير لمصلحة دين الله؟ والتحذير من بدعة تفسد الدين على المسلمين؟ فهذه هي الأدلة الشرعية من السُّنَّةِ التي تدل على وجوب التحذير من البدعة وأهلها.

> [إجـماع أهـل السنة علي

أما الإجماع فقد قال ابن تيمية كِلْلهُ: "فإن بيان حالهم -أي أهل وجوب التحذير من أهل البدع] البدع- وتحذير الأمة منهم واجب باتفاق المسلمين "(٢)، فلا يأتينك أحد من المميعة أو من غيرهم من أهل البدع والضلال فيلبس عليك ويقول لك هذه غيبة، وسيأتي -إن شاء الله- الرد علىٰ هذه الشبهة.

> [كتب السلف طافحة بالتحذير من أهل البدع صحة الإجماع]

[أمثلة علىٰ تحذير بأعيانهم]

لكن قبل ذلك ينبغى أن نعلم أن هذا الاتفاق الذي نقله مما يدل على ابن تيمية كَلْنُهُ توجد آثار كثيرة في كتب السلف رفي في التحذير من أهل البدع تدل على صحته، /من ذلك أن سعيدًا بن جبير -أحد طلبة السلف من ابن عباس رَجِينًا - رأى أيوب السختياني جالسًا مع طَلْقِ بنِ حَبِيبٍ وكان المستدعة مرجمًا من أهل البدع، فقال سعيد لأيوب: «إني رأيتك جالسًا مع طلق؟

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٤٨٠) من حديث فاطمة بنت قيس ﴿ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّ

<sup>(</sup>٢) انظر مجموع الفتاوي (٢٨/ ٢٣١).



قال: نعم، قال: لا تجالس طلقًا فإنه مرجئ (۱)، فانظر -بارك الله فيك- حذره منه مع ذكره الدليل أن الرجل مرجئ؛ لذلك لا تجالسه.

وجاء عن الحسن البصري<sup>(۱)</sup>، وعبد الله بن عون، ويونس ابن عبيد وغيرهم من السلف أنهم حذروا من عمرو بن عبيد المعتزلي<sup>(۱)</sup>، وحذر طاووس بن كيسان من معبد الجهني<sup>(1)</sup>، وحذر الإمام الشافعي من حفص الفرد<sup>(۱)</sup>، وحذر الإمام أحمد من الكرابيسي<sup>(۱)</sup> ومن ابن أبى دؤاد<sup>(۱)</sup>، وغيرهم كثير من السلف عني وآثارهم كثيرة.

وأعلى الآثار في ذلك عن السلف ما جاء عن عمر ابن الخطاب وعلى الآثار في حادثة صبيغ بن عِسْل، وهو أحد رؤوس قومه وساداتهم، لكنه كان يكثر من السؤال عن المتشابه من القرآن، فبلغ عمر في ذلك فأمسكه وضربه وقال له: لو وجدتك محلوقًا لضربت عنقك -أي لقتلتك-(١)؛ لأن النبي على قد ذكر أن الحَلْقَ علامةُ الخوارج

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في السنة (۱/ ۲۰۲)، والخلال في السنة (۱/ ۳۳/۵) (۳۳/۵)، والآجري في الشريعة (۱/ ۲۸۱)، وابن بطة في الإبانة الكبرى (۲/ ۳۸۹)، والهروي في ذم الكلام وأهله (٤/ ۳۲٤). (حسام)

<sup>(</sup>٢) الضعفاء للعقيلي (٣/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٣) أورد هذه الآثار اللالكائي في شرح أصول الاعتقاد (١٣/٤-٨١٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه اللالكائي في شرح أصول الاعتقاد (٢٦٣/٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الآجري في الشريعة (١/ ٥٠٨)، واللالكائي في شرح أصول الاعتقاد (٢/  $^{7}$ 

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في السنة (١/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٧) أخرجه الخلال في السنة (٥/١١٧، ١١٨).

<sup>(</sup>٨) أخرجه الدارمي في مسنده (١٤٦، ١٥٠)، والآجري في الشريعة (١/ ٤٨١ - ٤٨٤)، وابن بطة في الإبانة الكبرى (١/ ٤١٤)، واللالكائي في شرح أصول الاعتقاد (٤/٣/٤).



في ذلك الزمن(١١)، في أول خروجهم، والخوارج قد أمر النبي عليه بوحي من الله بقتلهم (٢) -ويقتلهم ولاة الأمر طبعًا-، ولكنه ضربه وأدبه وأمر بهجره، فانصرف الناس عنه حتى تأدب، وإنما أمر بهجره وحذر من [المبندع أنكل مجالسته؛ لأن البدعة داء ومرض معد، / فكما تفر من صاحب المرض المرض المعدى المعدى خشية أن يعديك ففر من صاحب البدعة فإنه أشد وأنكي ؛ فإنك إن جالسته ستنتقل بدعته إليك وتفسد معه وتُضَيِّعَ دينك ودنياك فلذلك كان السلف يشددون في هذا الأمر ويحذرون منهم.

وأشد من صاحب كالجرب والجذام والطاعون]

فهذه بعض الآثار التي تدل على التحذير من أهل البدع وهي كثيرة كما ذكرنا لكم، فمن أرادها فليتتبع تراجم رؤوس هؤلاء الضَّلَّال من أهل البدع ولينظر كلام السلف فيهم.

> [رد شبهة أن التحذير من المبتدعة يعد غيبة محرمة]

[ضابط يجمع ما يجوز من الغيبة]

وأما الشبهة التي يذكرونها من أن هذا من الغيبة، فهذا كذب، صحيح أن الغيبة هي ذكرك أخاك بما يكره لكن هناك استثناءات في الشرع لهذا، / ويجمع ذلك: أن تذكره بما يكره لمصلحة شرعية معتبرة؛ لذلك نقل أهل العلم الاتفاق على جواز ذكره بما يكره عند النصيحة في النكاح (٣)، فإذا جاءك شخص وقال لك: جاءني فلان وطلب يد ابنتي، فما رأيك به؟ فإنه يجب عليك عندها أن تبين ما فيه مما تعلم عنه ولا تخفى عنه شيئًا؛ لأن هذا نصيحة والدين النصيحة، والنصيحة واجبة، فإذا أخفيت عنه شيئًا فأنت غاش له، والنبي عَلَيْ يقول: "وَمَنْ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٠٦٥). (حسام)

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: البخاري (٣٦١١)، ومسلم (١٠٦٦) من حديث على ابن أبى طالب رضيطه (حسام)

<sup>(</sup>٣) انظر مجموع الفتاوي (٢٨/ ٢١٩، ٢٢٠).



غَشَّنَا فَلَيْسَ مِنَّا»<sup>(۱)</sup>، فليس هذا من الغيبة، وإن كان من ذِكْرِكَ له بما يكره، لكنه مستثنًى مخصوص بالجواز بالنصوص الشرعية كحديث فاطمة بنت قيس رفي المن فهو واضح في هذا، والأحاديث التي ذكرناها واضحة في وجوب ذكر أهل البدع بما فيهم حتى وإن كانوا يكرهون ذلك فالدين النصيحة.

وقد جاء رجل إلى الإمام أحمد يقال له أبو تراب النخشبي وسمع الإمام أحمد يتكلم في الرجال ويقدح فيهم، فقال للإمام أحمد: "يا شيخ لا تغتب العلماء"، فالتفت إليه فقال له: "ويحك هذه نصيحة، ليس هذا غيبة")، وقال محمد بن بندار السبّاك الجرجاني له: "إنه ليشتد عليّ أن أقول: فلان ضعيف، فلان كذاب"، فقال أحمد: "إذا سكتّ أنت وسكتُ أنا، فمتى يعرف الجاهل الصحيح من السقيم؟"

فبهذا يتبين أن هذا من النصيحة وليس من الغيبة، ولذلك قال أهل العلم:

القدح ليس بغيبة في ستة متظلم، ومعرف، ومحذر ولمظهر فسقًا، ومستفتٍ ومن طلب الإعانة في إزالة منكر

فهذه ستة ذكرها أهل العلم، يجمعها ما ذكرنا سابقًا، وهو أن كل ما فيه مصلحة شرعية معتبرة جازت الغيبة فيه -إن صحت التسمية-.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٠١).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص ٦٨.

<sup>(</sup>۳) تاریخ بغداد (۳۱۲/۱۲).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الخطيب في كتابه الكفاية في معرفة أصول علم الرواية (١/١٦٧). (حسام)



[التحذير من المبتدعة واجب كفائي]

فهذا ما يتعلق بالتحذير من أهل البدع، ونكون بذلك علمنا وجوب التحذير من أهل البدع وأنه من النصيحة، فإذا سكتت الأمة جميعًا عن أهل البدع ولم يحذروا منهم فإنهم آثمون، فإن ظهر شخص مبتدع يدعو إلى بدعته ويفسد في دين الله والمسلمون جميعًا ساكتون لا يبينون حاله فهم آثمون، وإن قام واحد وبين حاله بالأدلة وأظهر أمره للناس ونصح فقد أسقط الواجب عن الأمة -إن حصلت به الكفاية-؟ ذلك أن هذا العمل واجب كفائي، فإذا قام به البعض سقط الإثم عن الباقين، وسقط الوجوب عنهم كذلك، فهذا حكم التحذير من أهل البدع، فهو من النصيحة للإسلام والمسلمين.

[لابد في التحذير

لكن لابد من التنبه إلى أن هذه المسألة ترجع إلى النية، فإن من أهل البدع أن تعلق وقصدك فعلًا التحذير من أهل البدع نصحًا لله ولكتابه تكون النبية كانت نيتك وقصدك فعلًا التحذير من أهل البدع نصحًا لله ولكتابه وللمسلمين فأنت قائم علىٰ باب من أبواب الجهاد عظيم، وفارس مغوار تخوض المعارك نصرة لدين الله، وأما إذا كان قصدك من ذلك التشفي، أو حب الرياسة والصدارة، أو الحسد الذي دب في قلبك على فلان، أو أي معنى من المعانى الشخصية فإنك تكون قد ارتكبت إثمًا عظيمًا ودخلت في مفازة من مفاوز الضلال، قال ابن دقيق العيد: «أعراض المسلمين حفرة من حفر النَّار، وقف علىٰ شفيرها طائفتان من النَّاس: المحدثون والحكام»(١)، فالأمر خطير -بارك الله فيكم- فلا تتساهلوا في الطعن في الأعراض حتى تتأكدوا من أن فلانًا من الناس قد قال أو فعل بدعة، فتتأكد من أنها بدعة أولًا، ثم تتأكد من أنه قالها أو فعلها بالفعل ولم يُكْذُب عليه، ولم يكن الناقل مخطئًا أو واهمًا، فإذا تأكدت من هذا كله عندئذِ تتكلم بما تدين الله به.

<sup>(</sup>١) الاقتراح في بيان الاصطلاح (ص٦١).





#### والهدف منه، وبيان بطلانه، ورد شبهات أهله]

ا کے س، ۱: هل یلزمنا ذکر محاسن من نحذًر منهم؟

ج/ إذا ذكرت محاسنهم فمعناه أنت دعوت لاتباعهم، لا، لا تذكر محاسنهم.

اذكر الخطأ الذي هم عليه فقط؛ لأنه ليس موكولًا إليك أن تزكى وضعهم، أنت موكول إليك بيان الخطأ الذي عندهم من أجل أن يتوبوا منه، ومن أجل أن يحذره غيرهم، والخطأ الذي هم عليه ربما يذهب بحسناتهم كلها إن كان كفرًا أو شركًا، وربما يرجح على حسناتهم، وربما تكون حسنات في نظرك، وليست حسنات عند الله.



# حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: هل يلزمنا ذكر محاسن من نحذر منهم؟

وهذه المسألة صارت تعرف في وقتنا الحاضر بمنهج الموازنات، [بيان المقم الموازنات] فما المقصود بمنهج الموازنات؟



منهج الموازنات يعنى أن توازن بين الحسنات والسيئات، فإذا أردت أن تحذر من مبتدع وتقول مثلًا: فلان مبتدع خارجي، احذره، ابتعد عنه، فإنه يجب عليك ويلزمك أن تذكر محاسنه مع تحذيرك منه، فكما قلت هو خارجي لابد أن تقول عنه أيضًا: هو رجل صالح، يصلى يصوم يزكي، رجل يفعل الخير، يصل الرحم إلىٰ آخره، هذا ما يُلْزمُنَا به أهل البدع، وهذا معنى منهج الموازنات: أن توازن بين الحسنات والسيئات فتذكر حسناته كما ذكرت سيئاته.

> [منهج الموازنات التخلص من فائدة المبتدعة]

وهذا المنهج منهج مبتدع، ابتدعه أهل البدع حتى يتخلصوا من فائدة التحذير؛ فإنهم لما رأوا أن أهل السنة في تحذيرهم منهم قد نَفَّرُوا المتحنير من الناس عنهم وَقَبلَ الناس من أهل السنة كلامهم فيهم أرادوا أن يدافعوا عن أنفسهم وعن من هم مثلهم، فاخترعوا هذا المنهج؛ ليبطلوا فائدة التحذير، وذلك أنهم حاولوا في بداية الأمر أن ينفروا الناس عن التحذير من أهل البدع فقالوا هذا من الغيبة وما شابه، فلما جُوبهوا بالأدلة التي ذكرناها في التعليق على السؤال السابق حاولوا بطريقة أخرى -وهكذا مكر أهل البدع مستمر لا ينتهى- فاخترعوا هذه البدعة الجديدة، وهي أنك إذا أردت أن تحذر من شخص لابد أن تذكر محاسنه؛ حتى لا يبقى ا لتحذيرك قيمة؛ فأنت عندما تحذر من الشخص إنما تريد بذلك من الناس أن يحذروا منه، وأن يخافوا على دينهم منه، وأن يبتعدوا عنه؛ حتى لا يقعوا في مصيبته ولا يصابوا بمصابه، فعندما تأتي وتقول لهم: فلان مبتدع، لكنه رجل صالح وطيب، فما فائدة التحذير منه بعد ذلك؟ لم يعد للتحذير فائدة؛ لأن الناس ستقول -وخاصة عوامهم-: ما شاء الله، إذا كان عنده كل هذه الحسنات خلاص هذه السيئة ليست مهمة ضعها



وراء ظهرك، كما نسمع حتى من أهل البدع هذا الكلام، ومن المميعة بالذات، يقولون هذا الكلام: تهدرون كل محاسنه من أجل سيئة واحدة؟

فعندما تكون هذه القاعدة عند الناس أو عند العامة أو عند غيرهم، ثم يسمعون منك التحذير ويسمعون منك الثناء والمدح، ماذا ستكون النتيجة؟ لا فائدة من التحذير، هذا الذي يريدون أن يصلوا إليه.

الموازنات]

ولْيُعْلَم أن منهج الموازنات منهج باطل بسنة النبي على وبمنهج [بيان بطلان منهج السلف الصالح عَيْنِهِ، فإنه لما جاءت فاطمة بنت قيس عَلَيْهُا إلى النبي عَلَيْهُ وسألته عن معاوية وعن أبي جهم ﴿ قَالَ لَهَا عَيْكُ: ﴿ أَمَّا مُعَاوِيَةُ فَصُعْلُوكُ لا مال له، وأَمَّا أَبُو جَهْم فَرَجُلٌ ضَرَّابٌ لِلنِّسَاءِ (١)، هل ذكر محاسنهم؟ لم يذكر مع أنهم صحابة، معاوية رضي الله كاتب الوحى ومع ذلك لم يذكر النبي عَلَيْ محاسنه في هذا المقام؛ لأن المقام مقام تحذير وليس مقام مدح، هناك فرق بين المقامات، فالسائل إنما سألك عنه حتى يعلم ما عنده، هل يأخذ عنه أم يحذر منه؟ فأنت تذكر ما فيه وتحذر منه، أما كونه مسلمًا يصلى يصوم يزكى، فهذا هو الأصل في كل مسلم، فلا داعي لذكره، بل المهم أن تذكر ما الذي يجب عليه أن يحذره منه وأن يبتعد عنه بسببه، هذه سنة النبي عَلَيْقٍ، والأدلة علىٰ هذا كثيرة، وأما الآثار عن السلف في هذا فأكثر من أن تحصر (٢).

وأصحاب هذا المنهج أصبحوا يستدلون عليه بدليلين:

الدليل الأول: وهو حديث الخوارج، قالوا: انظروا كيف أن النبي عَيْدٌ قال: «يَحْقِرُ أَحَدُكُمْ صَلَاتَهُ مَعَ صَلَاتِهِمْ، وَصِيَامَهُ مَعَ صِيَامِهِمْ، الداحضة]

[رد شــبـهـات أصحاب هذا المنهج المُبْتَدَع واستدلا لاتهم

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص.٦٨.

<sup>(</sup>٢) ولشيخنا -حفظه الله- مقالة بعنوان: «منهج الموازنات» ذكر فيها بعض آثار السلف في ذلك، وهي موجودة على شبكة الدين القيم فراجعها -إن أحببت-. (حسام)



يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ، لَا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ»(١)، قالوا: هنا قد ذكر النبي على اللهم محاسن، صلاة وصيام وقراءة من أحسن ما يكون، وحذر منهم؛ إذن جَمعَ بين الحسنات والسيئات، فيقال لهم: هذا القول باطل، وهو خطأ في الاستدلال ناتج عن هوى حقيقة؛ لأن بعض الذين استدلوا يعرفون أن هذا لا يصلح للاستدلال، لكن هكذا يفعل الهوى بصاحبه، فيصبح ينتقى أي شبهة دليل ويتعلق بها، فهذه طريقتهم، ألم يقل النبي عَلَيْهُ: "إِذَا رَأَيْتُمُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ، فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّىٰ اللهُ فَاحْذَرُوهُمْ»(٢)؟ لأن هذه علامة أهل البدع، أنهم يتعلقون بالمتشابهات ويتركون المحكمات، فتجد أحدهم يترك الأدلة الواضحة الصريحة ويذهب إلى أدلة تحتمل، مع أن هذا لا يحتمل أصلًا، فالنبي عَلَيْ إنما ذكر هذه الأوصاف للذم والتحذير لا للمدح، نعم الصلاة والصيام وقراءة القرآن شيء يمدح عليه فاعله، لكن لما لم يكن نافعًا لهم صار مذمةً لا مدحًا، ألم يقل النبي على: «يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ، لَا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ»(١)؟ فمعنىٰ ذلك أنهم لا ينتفعون به، وإنما هي مجرد قراءة فقط من دون فائدة، هذا هو ظاهر حالهم، فذكر النبي عَلَيْ هذه الأشياء للتحذير لا لبيان الحسنات، وهذه فائدة مهمة لك يا عبد الله فإذا رأيت المبتدع عنده حسنات وفضائل فلا تغتر بها ولا تنخدع بها، فهذا معنى كلام النبي ﷺ، فأنت تخيَّل نفسك أنك أمام خارجي، وانظر في حاله التي ذكرها النبي عَلِيَّةِ: صيام وقيام ودموع في الليل، ماذا سيكون حالك؟

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: البخاري (۳۲۱۰)، ومسلم (۱۰۲۶) من حديث أبي سعيد الخدري رضي المخدري المخد

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه۱۷.



ستقول: ما شاء الله، هذا يستحيل أن يكون خارجيًا أو يكون على منهج باطل، ستغتر وتنخدع وتضيع، فلهذا حذرك النبي على من هذا، فإذا كان الرجل على بدعة فلا تغتر بأي عمل يعمله بعد ذلك من الصالحات، ولا تنخدع، فمن الناس من يعمل وعمله هذا لا فائدة منه، كما ذكر النبي على في الخوارج.

وبهذا يتبين لك أنه لا دليل لهم على منهج الموازنات، فهذا ذُكِر للتحذير لا لبيان المحاسن، فقراءة القرآن والصلاة والصيام تكون حسنة ونافعة إذا كانت من غير بدع، وصاحبها على السنة فحينئذ تكون مما يمدح به الشخص، لكنها إذا لم تكن على السنة لا تكون نافعة، بمعنى أن صاحبها لا يُمدح ولا يُثنى عليه ولا يُتبع، وليس معنى ذلك أنها تكون باطلة عند الله ولا يُت تكون بدعته بدعة مكفرة، والذي يهمنا هنا أن نعلم أننا إذا رأينا مبتدعًا وعلمنا منه البدعة ألا نغتر بعد ذلك بأعماله الصالحة، وإن رأيناه على عمل صالح(۱).

وأما دليلهم الثاني الذي يستدلون به: وهو أن بعض العلماء عندما ترجم للرواة من أهل البدع وغيرهم ذكر المحاسن والسيئات، أو أن بعض العلماء أحيانًا يذكر محاسن وسيئات لبعض الرواة، وهذا ما أجبنا عنه سابقًا وقلنا: المقام يختلف، فأنت عندما تتكلم في الشخص لماذا

<sup>(</sup>۱) جاء في طبقات الحنابلة (۱/ ۱٤٩-١٥٠) عن الإمام أحمد أن رجلًا ذكر عنده الحارث المحاسبي فقال: يروي الحديث، ساكن خاشع، من قصته، فغضب الإمام أحمد، وجعل يحكي: «لا يغرك خشوعه ولينه، ويقول: لا تغتروا يُنَكِّسُ رأسه؛ فإنه رجل سوء، ذاك لا يعرفه إلا من قد خبره، لا تكلمه، ولا كرامة له، كل من حدث بأحاديث رسول الله على وكان مبتدعًا تجلس إليه؟ لا، ولا كرامة، ولا نُعْمَة عين». (حسام)



تتكلم فيه؟ فإن كان تحذيرًا من مبتدع فهذا لن تجد السلف على ذكر محاسنه أبدًا، أما إذا كان للترجمة كما فعل الذهبي في السير فهنا تذكر ما له وما عليه؛ لأنك تترجم له، فكونك تترجم يعني أنك تذكر شيئًا من سيرته وتُعَرِّف الناس به فقط، هذا هو المراد، وليس المراد في هذا المقام التحذير، إنما المراد التعريف به فقط، فهذا المقام يختلف، فأنت إنما تتكلم في الراوي من أجل الرواية، لا لأجل البدعة والتحذير من البدعة؛ لأن الرجل قد يكون ثقة في نفسه لكن في حفظه بعض الشيء، فتجد العلماء يقولون الرجل صالح وعابد وطيب لكن عنده كذا؛ حتى يميزوا لك الأمور وتكون واضحة عندك فتعلم هل تقبل روايته أم لا تقبل، فهذا المقام مقام آخر غير المقام الأول.

[سبب الكلام في الشخص هو الذي يبين لك متى يجوز ذكر الحسنات ومتى لا يجوز]

[شبهة داحضة]

وبهذا تعلم أن سبب الكلام في الشخص هو الذي يبين لك متى يجوز ذكر الحسنات ومتى لا يجوز، فإذا تكلمت فيه للتحذير من البدعة، فاذكر السيئات فقط، وإلزامك بذكر المحاسن في هذا المقام منهج مُبْتَدع؛ لرد فائدة التحذير.

وبقي أمر أخير أريد أن أنبه عليه، وهو أنه قد يقول قائل: هل تهدرون محاسن المبتدع الذي وقع في بدعة واحدة، كل هذه الخيرات التي عنده والدعوة وكذا تهدرونها لأجل مفسدة واحدة؟ فيقال له: لا تستهن بالمسألة، فالمسألة الواحدة تخلدك في نار جهنم، والمسألة الواحدة تدخلك نار جهنم أحقابًا من الزمن، والمسألة الواحدة تجعلك فاسقًا في الحياة الدنيا، والمسألة الواحدة توجب عليك حد القتل وحد الرجم، هذه المسألة الواحدة التي ربما استهان بها البعض، وهذه كلها أحكام شرعية أدلتها في الكتاب والسنة كثيرة، هل أهدر الله ملى كل هذه الحسنات من أجل مسألة واحدة؟ نعم، هل هذا ظلم؟ لا، بل هو عين الحسنات من أجل مسألة واحدة؟ نعم، هل هذا ظلم؟ لا، بل هو عين



العدل، فهذه المسألة عندما تَعْظُم يعظم أمرها، وعندما تكثر مفسدتها يعظم حكمها، فتبطل معها أو تضعف معها بقية الحسنات.

قال: «يخرج من ضغضئ هذا أقوام يحقر أحدكم صلاته إلى صلاتهم ...» (٢) الحديث، فحذر النبي على من هذا الرجل مع أنه مسلم يصلي، ومع ذلك حذر منه، ضعفت حسناته كلها أمام البدعة التي سيرتكبها من يأتي من بعده، فالخوارج سيئتهم استباحة دماء المسلمين، وهذه سيئة واحدة، لكن ماذا قال النبي على المؤن أَدْرَكْتُهُمْ لَأَقْتُلَنَّهُمْ قَتْل عادي ما ذكر -عليه الصلاة والسلام- من صلاتهم وصيامهم وقراءتهم للقرآن، قال: «لَئِنْ أَدْرَكْتُهُمْ لَأَقْتُلَنَّهُمْ قَتْل عَادٍ» وقال: «هم كلاب أهل النار» فأين ذهبت هذه الحسنات التي تتحدثون عنها؟

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢١٤)، وأحمد (٢٤٨٩٢) وهذا لفظه. (حسام)

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۷٦.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص٥٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٣٠٠٠)، وابن ماجه (١٧٦) من حديث أبي أمامة وأخرجه ابن أبي أوفى وأخرجه ابن ماجه أيضًا (١٧٣)، وأحمد (١٩١٣٠) من حديث ابن أبي أوفى والمابي وصححه الألباني في صحيح الجامع (٣٣٤٧).



فانتبهوا -بارك الله فيكم - لهذه البدعة الجديدة التي ظهرت، يقول لك: انظر إلى حسناته وأعماله، لا هذا خطأ، فمع الكفر تحبط جميع الحسنات ولا تنفع، ومع البدعة إذا كانت كفرية كذلك، وأما إذا كانت البدعة فسقية فتضعف هذه الحسنات، والذي يهمنا في هذه الدنيا أن نحافظ على دين الله صافيًا نقيًا، وأن نحافظ على عقائد المسلمين سليمة من الضلالات، هذا ما أوجب الله علينا، وهذا ما أوجب الله على المسلمين، أن يحذروا من أهل البدع كي يبقوا على الصراط المستقيم، ولكي يبقى الصراط المستقيم، ولكي يبقى الصراط المستقيم واضحًا صريحًا صافيًا ليس فيه غبش؛ ولكي يبقى الصراط المستقيم واضحًا عَنْ بَيِنَةً وَإِنَ الله لسَمِيعً عَنْ بَيِنَةً وَالِنَ الله لله عليه عَبْش؛ عَلَيْ مَنْ حَتَ عَنْ بَيِنَةً وَإِنَ الله للسَمِيعً صافيًا نقيًا، وأن نُعرِّف الناس بأئمته، وأن نُحذَرهم ممن ينحرف بالناس عنه من أهل البدع والضلال، هذا هو ديننا، وهذا ما نحن عليه اتباعًا لسلفنا الصالح على الصالح







کے سا۱: جماعة التبلیغ –علیٰ سبیل المثال– یقولون: نحن نرید أن نسیر علیٰ منهج أهل السنة والجماعة، ولكن بعضهم قد یخطئ؛ فیقولون: كیف تحكمون علینا وتحذّرون مِناً؟

ج/ جماعة التبليغ كتب عنهم من ذهبوا معهم ودَارَسُوهم، وكتبوا عنهم الكثير، وشخصوا الأخطاء التي عندهم؛ فعليكم أن تقرؤوا ما كُتب عنهم؛ ليتبين لكم الحكم في هذا.

الحمد لله، الله أغنانا عن اتباع فلان وعلان، فعندنا طريق أهل السنة والجماعة نلزمه، ولا علينا من جماعة تبليغ أو غير تبليغ، هذا لسنا بحاجة إليه؛ فماذا بعد الحق إلا الضلال.

أما حقيقتهم فقد كتب عنهم كتابات كثيرة، اطلعوا عليها تعرفوا، والذين كتبوا عنهم ممن ذهبوا معهم، وسافروا معهم، وخالطوهم، وكتبوا عنهم عن معرفة وعن بينة.





# حاشية الرملي

هذا السؤال يدور حول جماعة التبليغ وما هم عليه من باطل.

[حقيقة الدعوة إلكى الكسه وضابطها]

وقبل أن ندخل في جماعة التبليغ يجب أن نعلم أن الدعوة إلىٰ الله على من أعظم القرب إلىٰ الله على ويجب علينا كذلك أن نفهم الدعوة إلىٰ الله جيدًا؛ حتىٰ لا تلتبس علينا الأمور، فالدعوة إلىٰ الله هي التي قال الله فيها: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النِّحَالِّن: ١٢٥]، ﴿قُلْ هَاذِهِ، سَبِيلِيّ أَدْعُوٓا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [يُولُمُنْفَئَا: ١٠٨]، فالدعوة الذي يوصل إلى الله عَيْكَ ، تدعو الناس إلى هذا ، والطريقُ الذي يوصل إلىٰ الله قد بيناه في التعليقات السابقة، فالطريق المستقيم هو الطريق الذي كان عليه أصحاب النبي ﷺ، فهذا الصراط وهذا الطريق هو الذي ندعو الناس إليه، ونتحاكم معهم بناء عليه، فنحكم عليهم بناء علىٰ هذا، فنقول لكل من جاء بطريقة أو أراد أن يتعبد بعبادة: اعرض عبادتك هذه علىٰ كتاب الله وعلىٰ سنة رسول الله ﷺ وعلىٰ منهج السلف الصالح صليه كي نعلم أن هذه الطريقة طريقة صحيحة أم طريقة مبتدعة وإن ظننتَ أنها حسنة، هذه هي القاعدة عندنا وهذا هو الضابط.

وكون دعوتنا إلى الله فمعناه أننا لا ندعو إلى أنفسنا، ولا ندعو إلى حزب من الأحزاب، وهذا أمر مهم، فلابد أن تكون دعوتنا لله وحده فقط.



نفسك هل تدعو إلىٰ نفسك أم إلىٰ شرع الله؟]

ولعل سائلًا يسأل فيقول: كيف أعرف إن كانت دعوتي إلى الله [كيف تمنحن أم إلىٰ نفسى؟ فيقال له: انظر إلىٰ نفسك، هل تُعَلِّق الناس بنفسك؟ هل تغضب إذا تركك أحد وذهب مع أنه باق على الطريق المستقيم؟ أم تفرح وتبقىٰ فَرحًا ويعجبك هذا: أن الرجل ما زال على الطريق المستقيم حتى وإن ذهب من عندك؟ فإذا كنت لا تراه على خير إلا إذا أقبل عليك، وتراه علىٰ شر إذا تركك مع أنه علىٰ الطريق المستقيم، فمعنىٰ هذا أنك تدعو إلىٰ نفسك ولا تدعو إلىٰ الله ﷺ، وإذا كنت تنتظر منه أن يجلب عليك المنافع، أو أن تستفيد منه في هذه الدنيا، وتريد أن تُكَتِّل وتجمع الناس حولك فأنت تدعو إلىٰ نفسك ولا تدعو إلىٰ شرع الله، أما إذا كنت تدعو الناس ليتمسكوا بكتاب الله وبسنة رسول الله علي وبمنهج السلف الصالح رفي ، وتفرح إذا رأيت الشخص يتمسك بهذا الطريق سواء كان عندك أو عند غيرك من أهل السنة، فأنت حينئذ تدعو إلى الله لا تدعو إلى نفسك، وإن كنت كذلك لا تنتظر من الناس منفعة في هذه الدنيا، فلا تريد أن تكون رئيس حزب، أو رئيس جماعة يوالى الناس عليك ويعادوا عليك، وإنما تريد من الناس أن يتمسكوا بشرع ربهم وأن ينتهجوا هذا النهج المستقيم، وتريد أن يبقى هذا النهج صافيًا نقيًا فعندئذ تكون داعيا إلىٰ الله ﷺ.

كانت دعوتك

ولعلك أن تقول: كيف أعرف إن كنتُ أدعو إلى حزب أم إلى اكيف تعرف إن منهج صحيح مستقيم؟ فيقال لك: إذا كان همك أن يدخل الناس في حزية أم لا؟] الحزب، وكنت توالى وتعادى على ذلك فأنت حزبي لا تدعو إلى الله وإنما تدعو إلى الحزب، وإذا كنت لا تدعو أحدًا إلى أن يبايع أو يوالي ويعادي على أصول وضعتها أنت من عندك، وإنما تريدهم أن يتمسكوا



بكتاب الله وبسنة رسول الله عليه ويعرفوا منهج السلف الصالح ويتمسكوا به فعندئذ تكون داعيًا إلى الله تدعو إلى الطريق المستقيم.

[حكم التحزب]

فهذا الفارق إذا عُرفَ عندك عرفت معنى جماعة التبليغ، وحزب الإخوان وغيرهم، الذين قد بنوا أحزابًا داخل جسم هذه الأمة فانشقوا وانفصلوا عنها وفرقوها، والله ﷺ قد حرَّم هذا فقال: ﴿وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ (أَنَّ) مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ﴾ [اللهُ فِوْرُنُ: ٣١-٣٢]، وقـال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ [الانتخال: ١٥٩]، فالتحزب محرم في دين الله، وجماعة التبليغ وجماعة الإخوان جماعات حزبية، وهم يعلنون بهذا ولا ينكرونه، فتجد أن عندهم أمراء وعندهم دستور ويبايعون أمراءهم على هذا الدستور ويوالون ويعادون عليه، وعندما ترىٰ أصولهم التي وضعوها في الدستور أول شيء عليك أن تفعله هو أن تفسر هذه الكلمات التي وضعت في الدستور بناء علىٰ تفسيرهم، لا بناء علىٰ ما تفهم أنت من شريعة الله الصحيحة؛ حتى لا تنخدع، فعندما تمر على الأصل الأول عند جماعة التبليغ كلمة (لا إله إلا الله محمد رسول الله) تقول هذا عظيم ماذا في ذلك؟ لكن ادخل في عمقهم واعرف ماذا يعنون بهذا، فبعضهم يعنى وحدة الوجود، وهذا ما نقله عنهم البعض، فعندما يقولون لك: أخرج اليقين الفاسد من قلبك وأدخل اليقين الصحيح يعنون هذا، والبعض قال: إن جُلُّ ما يعنون بذلك توحيد الربوبية، أي أنهم لا يرفعون رأسًا بتوحيد الألوهية الذي بُعث النبي ﷺ وبقية الأنبياء به؛ لذلك تجد فيهم الشرك وعبادة القبور على قدم وساق؛ لأن جماعة [بين الصوفية وجماعة التبليغ يبايعون على أربع طرق صوفية، / والطرق الصوفية هذه يقوم

التبليغ يقوم على: الشرك والبدعة]



دينها على أمرين، وهذان الأمران هما اللذان يقوم عليهما دين جماعة التبليغ أيضًا، وهما: الشرك والبدعة.

التبليغ: محمد

فجماعة التبليغ أُنشِئَت أساسًا من قِبَل محمد إلياس، ومحمد إلياس مذا كان دينه دينًا جديدًا سواء كان في العقيدة أو في السلوك أو في السباس الكندهلوي] المنهج، كل ذلك عنده شيء جديد، فهو على طريقة من الطرق الصوفية التي تقوم على عبادة القبور، وفي الأسماء والصفات ماتُريدي على عقيدة أبي محمد الماتريدي، والماتريدية مرجئة في الإيمان.

> وأما طريقته في التبليغ والدعوة فطريقة محدثة جديدة كذلك، أحدثها هو ويزعم أنها إلهام من الله ١١١١ أنها ، يعنى يجعل نفسه كالنبي، فيتلقى الأحكام الشرعية أو بعضها من رب العالمين مباشرة ويأتيه إلهام بها .

> وأما في الفقه فهم أحناف متعصبون جدًا، يعنى إذا جاءتهم النصوص الشرعية يتحاكمون إلىٰ أبى حنيفة لا إلىٰ النبي عَلَيْ أو إلىٰ شريعته، هذا الذي يقوم عليه دين جماعة التبليغ.

جماعة التبليغ؟]

وعندما يخرج التبليغي للدعوة فإنه يدعو إلى حزبه؛ ذلك أن اللي ماذا تدعو همهم هو أن يجمعوا الناس ويكتلوهم تحت رايتهم، فعندما يقول لك التبليغي -مثلًا-: إكرام المسلم -وهذا أصل من أصولهم- فإنه يعنى بالمسلم المسلم الذي معه على حزبه، أما من أنكر عليه وخالفه فهذا يعاديه ويبغضه، وأما الذي لا يعاديه أو الذي لا ينكر عليه فهذا يتلطف به إلىٰ أن يسحبه إلىٰ حزبه، هذه طريقة جماعة التبليغ، وهذا هو معنىٰ الحزبية.



[الحكمة من تحريم الحزبية]

والحزبية إنما حرمها ربنا -تبارك وتعالى - لأنها تشتيت وتفريق للأمة؛ إذ يصبح الولاء والبراء عند الحزبي على حزبه فقط، فإذا كان ذاك المسلم -الذي هو خارج حزبه مسلمًا تقيًا صالحًا أقرب إلى الله عن ممن هو في حزبه فإنه يبغضه ويكرهه؛ لأنه ليس من حزبه وأما الفاسد العاصي أو الفاسق أو حتى الكافر إذا كان من ضمن حزبه فهو أخوه وحبيبه، فهذا معنى الحزبية: الولاء والبراء على الحزب وليس على الإسلام.

[الولاء والبيراء إنما هو علىٰ الإسلام فقط]

وأما نحن، فالولاء والبراء في ديننا إنما هو على الإسلام فقط، لا على الأرض، أو الدستور، أو الحزب، أو القومية، أو الجنسية أو أي شيء آخر، إنما هو الإسلام -والإسلام فقط-، هذا الذي نوالي ونعادي عليه، بخلاف المناهج والطرق الأخرى، وهذا معنى أن تكون مسلمًا بحق على الطريق المستقيم.

[حقيقة جماعة التبليغ وأصولهم]

والكلام في جماعة التبليغ يطول، لكن باختصار هم قوم لا يرفعون رأسًا بشرع الله ودينه الحق القائم على التوحيد وعلى السنة وعلى الطاعة.

ومن أصولهم أيضًا: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فماذا يعنون بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر -ونحن نرى جماعة التبليغ لا يرفعون رأسًا أبدًا بالنهي عن المنكر، ولا ينكرون شيئًا من المنكرات؛ بل فيهم كثير من المنكرات-؟ عندهم معنى خاص بهذا، وهو يتعلق بحزبهم.

ومن أصولهم: الصلاة، وقد التقيتُ شخصيًا بواحد من جماعة التبليغ في مسجدنا وكان عمره يتجاوز ستين سنة، فكان يصلي بجانبي،



فرأيته لا يحسن أن يصلي، وصلاته لا علاقة لها بالسنة أبدًا، بل إنه أخل ببعض الأركان فصلاته باطلة، فلكم أن تتخيلوا: رجل كبير ومع جماعة التبليغ، فأردت أن أعرف هذا الأصل -إقامة الصلاة- الذي عندهم، فقلت له: أسألك، قال: تفضل، قلت: كم لك في جماعة التبليغ؟ قال لي: خمس عشرة سنة، وهو فَرح ومفتخر بهذا الشيء، فقلت: سبحان الله! خمسة عشرة سنة مع جماعة التبليغ ولا يحسن أن يصلي!

فجماعة التبليغ يخرجون من أجل أن يكون هذا المدعو في جماعتهم فقط، هذا هو أصلهم، نحن نخرج وندعو إلى الله، لكن من هو الله الذي تدعون إليه؟ أين شريعة الله التي تدعون الناس إليها؟ هو حزبهم فقط، وإلا فأين تعليم الناس التوحيد؟ وأين تحذيرهم من الشرك؟ وأين تعليمهم السنة وهدي النبي عليه؟ أين تحذيرهم من البدع؟ دينهم كله قائم علىٰ البدع، فكيف يحذرون الناس من البدع؟!

[دعاة التبليغ يخرجون للدعوة وهم جهال لا يفقهون دين الله] ثم من الذي يخرج للدعوة عندهم؟ الجهال -وهم كلهم جهال-؟ لأنهم لا يهتمون بالعلم، فالعلم عند جماعة التبليغ ضعه خلف ظهرك، ففاقد الشيء لا يعطيه، من أين سيعطي وكيف سيعطي وهو لا يعرف توحيدًا ولا سنة، ولا يعرف شركًا ولا بدعة، حتىٰ يحذر الناس منها؟ هذا هو دين جماعة التبليغ، وهذه هي أصولهم.

ربما يقول لي قائل: أنت تفتري عليهم يا شيخ، هذا ليس عندهم، أقول لك: سهل، قد أُلِّفَت كتب جُعِلت مصادرها من كتبهم، ومن كلامهم، وكلام التائبين منهم، تشرح لك ما ذكرت، وأنا أعزوك إليها



وهكذا أكون قد أقمت عليك الحجة، وبينت لك الحق من الباطل، فلن يبقي عندك عذر أمام الله سَيُلالة .

> [كتب هامة في الرد على جماعة

وهذه الكتب هي: كتاب القول البليغ في التحذير من جماعة النبليغ وبيان التبليغ للشيخ حمود التويجري، وهو أحسن كتاب صنف في هذا الباب؟ لأنه كتاب جامع يذكر لك المصادر، فارجع إلى المصادر بنفسك وتأكد بنفسك حتى لا يبقى لك عذر بعد ذلك.

وهذه طريقة أهل السنة في الرد علىٰ البدع، فإنهم لا يفترون علىٰ أحد، ولا يكذبون على أحد؛ إذ لا مصلحة لهم في هذا، فليس عندهم حزب ولا أغراض شخصية ولا دنيوية والحمد لله، والذي عرفناه عن علماء السنة هو الزهد في الدنيا ووضعها خلف ظهورهم، وهذه سيرهم تشهد بذلك، فمهما افتري عليهم المفترون وكذب عليهم الكاذبون فإن الله عنا الله الله الله عليه الأمر، فتراهم يذكرون البدع من أصول أصحابها ويقول الواحد منهم ارجع إلى كتابه، أو ارجع إلى صوتيته، أو اذهب وانظر بنفسك حتى تعلم حقيقة ما نقوله عنهم.

والكتاب الثاني: هو كتاب السراج المنير في تنبيه جماعة التبليغ على أخطائهم للشيخ محمد تقى الدين الهلالي المغربي.

وأما الكتاب الثالث: فهو كتاب جماعة التبليغ في شبه القارة الهندية، تعريفها وعقائدها، تأليف سيد طالب الرحمن الباكستاني، وسماه كذلك؛ لأن مؤسسها وأصل انتشارها إنما كان من الهند، لا كدعوة محمد ﷺ التي خرجت من مكة والمدينة، لا بل خرجت من



الهند، ونقل عنهم بعض الكلام الذي يزعمون فيه أن أمراءهم وأئمتهم مثل الأنبياء، يعنى كأنها ديانة جديدة -كأنها أقول $\binom{(1)}{}$ .

فهذه الكتب ذكرت لك ما يُنتَقَدُ على جماعة التبليغ من أصولهم، ومن كتبهم، ومن صوتياتهم؛ حتى تتأكد بنفسك ولا يبقى لك عذر، فلهذا السبب نُحَذِّر من جماعة التبليغ؛ لأنهم لا يرفعون رأسًا لا بكتاب الله ولا بسنة رسول الله ولا بهدي السلف الصالح في انما هو الدين الذي اخترعه أئمتهم وجاء به مشايخهم فقط، يوالون ويعادون عليه، ويحبون ويبغضون فيه، هذا ما عندي في هذا المقام، والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) عقب الشيخ بهذه الكلمة؛ حتى لا يتوهم متوهم أن الشيخ يكفرهم، ولئلا يحملها صاحب مرض على هواه.





# ومعنى كونها في النار]

ك سالا: هل هذه الجماعات تدخل في الاثنتين وسبعين فِرقَة الهالكة؟

ج/ نعم، كل من خالف أهل السنة والجماعة ممن ينتسب إلى الإسلام في الدعوة، أو في العقيدة، أو في شيء من أصول الإيمان؛ فإنه يدخل في الاثنتين وسبعين فرقة، ويشمله الوعيد، ويكون له من الذم والعقوبة بقدر مخالفته.



## حاشية الرملي

[الحديث الذي فيم ذكر هنذه الفرق]

هذا السؤال يدور حول حديث الافتراق ودخول هذه الجماعات فيه، وهذا الحديث الذي يقصده السائل أخرجه أبو داود وغيره عن النبي على قال: « «افْتَرَقَتِ الْيَهُودُ عَلَىٰ إِحْدَىٰ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، فَوَاحِدَةٌ فِي الْبَيْ الْبَعُونَ فِي النَّارِ، وَافْتَرَقَتِ النَّصَارَىٰ عَلَىٰ ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، الْجَنَّةِ، وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ، وَوَاحِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ، وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيدِهِ فَإِحْدَىٰ وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ، وَوَاحِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ، وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيدِهِ لَتَفْتَرِقَنَّ أُمَّتِي عَلَىٰ ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، وَاحِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ، وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ لَيْ وَسَبْعُونَ فِي الْجَنَّةِ، وَالْجَنَّةِ، وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ



فِي النَّارِ»، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: «الْجَمَاعَةُ» »(١)، وفي رواية قال: «ما أنا عليه وأصحابي» (٢).

هذا هو الحديث، وأهم أمر نحتاجه في فهم هذا الحديث هو التفرقة ما بين أهل الحق وأهل الباطل، فإن أهل الباطل هؤلاء قد ذمهم النبي عَلَيْهُ وبيَّن أنهم يستحقون دخول نار جهنم، وبيَّن أن أهل الحق إذا سلكوا هذا المسلك -أي ما كان عليه النبي ﷺ وأصحابه ﴿ اللهِ عَلَيْهِ وَاصْحَابُهُ ﴿ وَالْتَرْمُوا اللَّ به فإنهم لا يستحقون دخول النار لأجل هذه المسألة، وبين أن ترك هذا المسلك هو سبب الفرقة والاختلاف.

أصول أهل السنة والجماعة فهو من الفرق الهالكة]

وكنا قد بيَّنَّا الضابط في جعل الشخص من أهل السنة [من جالف والجماعة، وبيَّنَّا متىٰ يخرج عن أهل السنة والجماعة في التعليقات السابقة، فمن خالف أصول أهل السنة والجماعة مما كان عليه السلف الصالح رياتي فهو من الفرق الهالكة وليس من أهل السنة، فيكون مستحقًا للعقاب، فلذلك يحرص المرء إذا أراد النجاة أن يكون متبعًا لكتاب الله ولسنة رسول الله على ولمنهج الصحابة ومن اتبعهم بإحسان، وبذلك يكون من الفرقة الناجية، من الطائفة المنصورة، من أهل السنة والجماعة، من أتباع السلف الصالح عليه، السلفيين، من أهل الحديث، فإن هذه كلها أسماء لجماعة واحدة، وقد وردت السنة ووردت الآثار عن السلف بهذه التسميات؛ فلذلك تَسَمَّىٰ بها أهل السنة والجماعة.

فعليه بلزوم أصول أهل السنة وتَعَلَّمِها]

فمن أراد النجاة فليلزم أصول أهل السنة والجماعة وليتعلمها، [من أراد النجاة وليدرس كتب الاعتقاد -إذا كان قادرًا على الوصول إلى كتب السلف-

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲٦.

كشرح السنة للالكائي، أو الشريعة للآجري، أو السنة للخلال، أو السنة لعبد الله ابن الإمام أحمد، أو التوحيد لابن خزيمة أو ما شابه هذه الكتب، فليدرسها وَلْيَعْكُف عليها وَلْيُكْثِر من النظر فيها، فإن لم يكن قادرًا علىٰ ذلك فليستعن بكتب علماء السنة المتأخرين الذين ساروا علىٰ نهج الأولين كالعقيدة الواسطية لابن تيمية، فهذه العقيدة كتبها ابن تيمية علىٰ منهج السلف الصالح، وقد كان يقول: «أما الاعتقاد فلا يؤخذ عني، ولا عمن هو أكبر مني، بل يؤخذ عن الله، ورسوله عَلَيْهُ، وما [مما يميز أهل أجمع عليه سلف الأمة»(١)، وما قاله حق لاشك فيه، / وهذا مما يميز السنة عن غيرهم جهم مع أهل السنة والجماعة أنهم ليس عندهم إنسان مقدس منزه عن الخطأ بعد النبي ﷺ، فهم يحبون علماءهم ويحترمونهم ويعرفون لهم قدرهم، لكنهم في جميع مسائل الدين لا يأخذون إلا ما دل عليه الدليل الشرعي، ولا يتعصبون لأي أحد منهم كائنًا من كان؛ فالحق لا يعرف بالرجال، فكما قال الإمام مالك -وقوله هذا يعده أهل السنة قاعدة لهم-: «كل أحد يؤخذ من قوله ويرد إلا صاحب هذا القبر»(٢)، يعنى النبي عليه،

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتاوي (٣/ ١٦١).

<sup>(</sup>٢) أقدم من نسبها إلى مالكِ -فيما وقفتُ عليه- هو أبو شامة المقدسيُّ في كتابه: «خطبة الكتاب المؤمل للرَّد إلى الأمر الأول» (ص١٣٦)، قال الألباني كَلْلهُ في صفة الصلاة (ص٤٤): "نسبة هذا إلى مالك هو المشهور عند المتأخرين، وصححه عنه ابن عبد الهادي في «إرشاد السالك» (٢/٧٢)، وقد رواه ابن عبد البر في «الجامع» (٢/ ٩١)، وابن حزم في «أصول الأحكام» (٦/ ١٤٥ و ١٧٩) من قول الحكم بن عتيبة ومجاهد، وأورده تقى الدين السبكي في «الفتاويٰ» (١٤٨/١) من قول ابن عباس متعجبًا من حسنه، ثم قال:

<sup>«</sup>وأخذ هذه الكلمة من ابن عباس مجاهدٌ، وأخذها منهما مالك رهي واشتهرت عنه».

قلت: ثم أخذها عنهم الإمام أحمد، فقد قال أبو داود في «مسائل الإمام أحمد» =

فليس عندهم عالم منزه عن الخطأ، فالنبي عَلَيْ هو فقط الذي لا يخطئ في التشريع؛ لأنه معصوم عن الخطأ في التشريع، فكلامه وحي من الله يأخذون عن النبي ﷺ كل شيء ولا يأخذون عن أي شخص معين بعده كل شيء أبدًا؛ لأنهم بشر يخطئون ويصيبون، يُدْركون أشياء وتفوتهم أشياء، حتى الصحابة كان الواحد منهم أحيانًا يُفتى في أشياء وتفوته أحاديث فيفتى بخلافها؛ لأنها فاتته ولم تصله، والعلماء جميعًا على هذه الطريقة، لكن علينا أن نلزم منهج السلف الصالح، فما كان عليه أصحاب النبي عَلَيْهُ واتفقوا عليه، وما اتفق عليه السلف الصالح عَيْنَ ولا يعرف فيه بينهم خلاف، فإننا نلتزم به ولا نخرج عنه؛ كي نكون من الفرقة الناجية.

[هل تدخل الفرق الكافرة في الثنتين أم لا؟]

وأما الفِرَق الأخرىٰ فاختلف أهل العلم، هل يدخل فيها من هو في الأصل ينطق بالشهادتين لكن ارتكب بدعة مكفرة، فكان كافرًا، مثل والسبعين فرقةً غلاة الجهمية، وغلاة الصوفية الذين يعبدون القبور، وغلاة الشيعة الذين يكفرون الصحابة ويعبدون القبور ويَدُّعون أن القرآن محرف، هل هؤلاء يدخلون في ما قاله النبي عليه من أن هذه الأمة ستفترق إلى ثلاث وسبعين فرقة، أم أن هؤلاء غير داخلين أصلًا؛ لأنهم كفار وليسوا من أمة محمد ﷺ؛ فإن النبي ﷺ قال: «لَتَفْتَرقَنَّ أُمَّتِي»<sup>(١)</sup> فميز وفَرَّقَ بين

<sup>(</sup>ص٢٧٦): «سمعت أحمد يقول: ليس أحد إلا ويؤخذ من رأيه ويترك، ما خلا النبي ﷺ " اهـ، وقد رواه بعضهم حديثًا مرفوعًا عن النبي ﷺ ولا يصح، انظر المقاصد الحسنة (٨١٥). (حسام)

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲٦.

افتراق اليهود والنصاري وافتراق أمته عليه؟ قال بعض أهل العلم: المراد بالأمة أمة الإجابة، يعنى أمة النبي على أي المسلمين فقط، فيكون المراد بذلك على هذا التفسير أن الفِرَق الكافرة لا تدخل في هذا الحديث أصلًا؛ فلا تعد من الثنتين والسبعين فرقة؛ وإنما تعد من الثنتين والسبعين فرقة الفرق المسلمة: كالخوارج، والمرجئة، والقدرية غير الغلاة؛ لأن الغلاة كفار كَفَّرَهم الإمام الشافعي وأحمد وغيرهما('')؛ لأنهم ينكرون علم الله، أما غير الغلاة فليسوا كفارًا فيدخلون في هذه الفرق، والصحيح أن المقصود بهذه الأمة هم المسلمون فقط، أما الفِرَقُ التي تَكْفر فلا تعد من الثنتين والسبعين فرقة.

> [معنئ دخول الاثنتين والسبعين فرقة النار]

وأما معنى دخولهم النار فهو أنهم إذا ماتوا على ذلك فإنهم يستحقون دخول النار، وهم مع ذلك تحت مشيئة الله إن شاء عذَّبهم وإن شاء لم يعذبهم، فإن عذبهم فأدخلهم النار ابتداءً فإنهم لا يُخلدون فيها؟ يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآةً ﴾ [النِّلَكَالْةِ: ٤٨]، هذا حُكمهم في الآخرة، وأما حكمهم في الدنيا فهو أنهم من أهل الضلال ومن الذين يستحقون دخول نار جهنم في الآخرة.

> [لا يلزم من كثرة عدد الفرق أكثر الأمة]

ولا يلزم بعد هذا كله أن يكونوا هم أكثر الأمة حتى وإن كَثُر عدد الهالكة أن يكونوا الفرق، فيمكن -مثلًا- أن تكون فرقة واحدة عددها عشرة آلاف، ويمكن أن تكون اثنتان وسبعون فرقة كل فرقة فيها خمسة، فأيهما يكون أكثر؟ الفرقة الواحدة تكون أكثر من الثنتين والسبعين فرقة، وبهذا يتضح بطلان

<sup>(</sup>١) وقد عقد اللالكائي في شرح أصول السنة فصلًا في بيان كفرهم ومن قال به من أهل العلم (٤/ ٧٨١).



ما ظنه بعض أهل العلم من أنه يلزم من ذلك أن أكثر الأمة في النار؛ هذا باطل وليس بصحيح؛ لأن كونها اثنتين وسبعين فرقة لا يلزم من ذلك أن تكون أكثر من الفرقة الواحدة كما مَثَّلنا لكم مثالًا يدل علىٰ ذلك.

والذي يهمنا في هذا المقام من هذا الحديث أن نفهم أن هناك فرقًا تستحق عذاب جهنم، وهناك فرقة واحدة هي الناجية من هذا، وأن هذه الفرقة هي التي التزمت بما كان عليه النبي على وأصحابه الكرام ولم تخرج عن تلك الأصول التي كان يلتزمها هؤلاء -رضي الله عنهم وأرضاهم-، نسأل الله أن يثبتنا وإياكم على هذا الطريق وأن يجنبنا البدع والضلالات، آمين.







# السلفي يعتبر متحزِّبًا؟ هل من تسمَّىٰ بالسلفي يعتبر متحزِّبًا؟

ج/ التسمِّي بالسلفية إذا كان حقيقة لا بأس به، أما إذا كان مجرد دعوىٰ؛ فإنه لا يجوز له أن يتسمَّىٰ بالسلفية وهو علىٰ غير منهج السلف.

فالأشاعرة -مثلًا- يقولون: نحن أهل السنة والجماعة، وهذا غير صحيح؛ لأن الذي هم عليه ليس هو منهج أهل السنة والجماعة، كذلك المعتزلة يسمون أنفسهم بالموحدين.

# كلٌ يَدَّعى وصلًا لليلى وليلى لا تُقِر لهم بذاكا

فالذي يزعم أنه على مذهب أهل السنة والجماعة يتبع طريق أهل السنة والجماعة ويترك المخالفين، أمَّا أنه يريد أن يجمع بين (الضب والنون) -كما يقولون-، أي: يجمع بين دواب الصحراء ودواب البحر؛ فلا يمكن هذا، أو يجمع بين النار والماء في كِفَّة؛ فلا يجتمع أهل السنة والجماعة مع مذهب المخالفين لهم كالخوارج، والمعتزلة، والحزبيين ممن يسمونهم: (المسلم المعاصر)، وهو الذي يريد أن يجمع ضلالات أهل العصر مع منهج السلف، ف (لا يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أولها).

فالحاصل أنه لابد من تمييز الأمور وتمحيصها.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: هل من تسمى بالسلفى يعتبر متحزبًا؟

بالسلفية]

والمراد بالتسمى بالسلفية: أن تقول عن نفسك: أنا سلفي، فهل [المراد بالتسم هذا جائز أم أنه يعتبر من ألوان التحزب الموجودة اليوم في الساحة؟ فالأول يقول: أنا إخواني، والآخر يقول: أنا تبليغي، والثالث يقول: أنا سلفي، فهل يعد هذا من التحزب؟ هذا مقصود السؤال، / وإنما نشأ هذا [منشأ هذا السؤال لأن بعض دعاة الضلالة يحاول أن يُقْحم هذه التسمية مع التسميات الحزبية الأخرىٰ؛ كي يُشْعر الناس بأنها فرقة ضالة كبقية الفرق، ولذلك فإنك تسمع في هذه الأيام من يقول: دعونا من هذه التفرقات: إخواني، تبليغي، سلفي إلىٰ آخره، وهذا تلبيس وتضليل لعباد الله.

السؤال]

وقبل أن نتكلم عن حكم التسمى بالسلفية لابد أن نعرف أولًا ما [حقيقة السلفية] هي السلفية، فنقول: السلفية إنما هي اختصار ولفظ مُعَبِّر عن معنى، فما هو هذا المعنى؟ فالسلفية اختصار لبيان منهجك الذي تسير عليه في دينك، ما هو منهجك؟ منهجي اتباع كتاب الله وسنة رسول الله ﷺ ومنهج السلف الصالح من الصحابة والتابعين ومن اتبعهم بإحسان؛ هذا هو منهجى، فبدل أن أسرد لك هذه المقالة كاملة عندما تقول لي: أنت علىٰ أي منهج؟ أقول لك: أنا سلفي، فاختصر لك هذا كله بهذه الكلمة.

فهذه التسمية هي اختصار لهذا المعنى، فهي بيان لمنهج تسير [السلفية تعبير عن عليه، بيان لطريقة السلف الصالح رفي التي تتبعها، فكأنك عندما تقول: انتماء لحزب]

أنا سلفي، تقول: أنا برىء من جميع فرق الضلال، وأنا على الطريق المستقيم الذي كان عليه النبي عليه وأصحابه الكرام ومن اتبعهم بإحسان، هذا معنىٰ قول القائل: أنا سلفي، فعندما تقول أنا سلفي فأنت إنما تعبر عن هذا المعنى، وهي بنفس معنى كلمة أنا من أهل السنة، أو من أهل السنة والجماعة، أو أنا من الطائفة المنصورة، أو أنا من الفرقة الناجية، أو أنا من أهل الحديث؛ لأن هذه الألقاب جميعها تدل على منهج واحد، وعلى طريقة واحدة، فهي مُعَبِّرة عن منهج لا عن انتماء إلى حزب أو إلى فرقة من الفرق الاثنتين والسبعين، بل هي تعبير عن اتباع [التسمي بالسلفية منهج النبي عَلِيه وأصحابه الكرام، / فهي مفخرة يفتخر بها العبد؛ لأنه علىٰ طريق الحق، لكن بشرط أن يكون القائل قد قالها بصدق، وأن يكون صادقًا في اتباعه لهذا المنهج، فإن كان متبعًا للنبي عِيْكِيْ ولأصحابه الكرام بصدق بحيث يضع خطواته في هذه الحياة الدنيا على نفس آثار خطواتهم فعندئذ يحق له أن يتسمى بهذا الاسم، وحينها يكون هذا الاسم مفخرة له، وأما إن كان كاذبًا فلا يحل له أن يتسمى به.

وقد كثر الكذابون -لا كثرهم الله- الذين ينسبون أنفسهم إليه، الانتساب إلى وسبب ذلك أن الله على جعل هذا المنهج هو المنهج الحق ولذلك يُقْبِل عليه الناس الذين يريدون دين الله الحق وليست لهم أهواء في مخالفته، فعندما رأىٰ أهل البدع إقبال الناس عليه أرادوا أن يلبسوا عليهم وأن يخدعوهم؛ فلذلك يظهرون لهم أنهم هم أصحاب هذا المنهج، وقد مَثَّلَ الشيخُ بالأشاعرة، فمن هم الأشاعرة؟ الأشاعرة فرقة من فرق المتكلمين، فمن هم المتكلمون؟

[سبب كثرة الكذابين في هنذا المنهج المبارك]



# المتكلمين]

المتكلمون هم فرق ضالة انحرفت عن شريعة الله في باب [مقيمة أسماء الله وصفاته بالأخص، وإلا فإنها قد انحرفت في بقية العقائد أيضًا أو في كثير منها، ويتفاوتون في ذلك ما بين مقل ومستكثر، لكنهم جميعًا اتفقوا على الانحراف في باب الأسماء والصفات.

> وهم في هذا الباب يتفاوتون أيضًا، فبعضهم ينفي أسماء الله وصفاته كلها عنه فيكفر بها ويكذب بها ولا يؤمن بأن الله رحمن رحيم كريم . . إلى آخره من أسماء الله -تبارك وتعالى - وصفاته، وبعضهم ينفى الصفات دون الأسماء، وبعضهم يثبت الأسماء وبعض الصفات، وقد بني هؤلاء المتكلمون عقيدتهم هذه على الحكم على الله بعقولهم، فهذا هو دينهم، ما الذي يجوز على الله وما الذي لا يجوز عليه؟ هل يجوز أن أقول: إن لله يدًا؟ هل يجوز أن أقول: إن الله علا على عرشه؟ هل يجوز أن أقول: إن الله -تبارك وتعالى - يأتي، وينزل إلى الله السماء الدنيا؟ هذا كله يقولونه لك، وقاعدتهم في هذا أن يقولوا: نعرض هذا كله على عقولنا فإن قبلته آمنا به، وإن رفضته كذبنا به، فالحاكم عندهم إنما هو العقل، وهذه القاعدة -أعنى: تقديم العقل على نصوص الشرع- متفق عليها بينهم.

والجماعة في والصفات]

وأما أهل السنة فيقولون: ما ثبت في كتاب الله وفي سنة [عقيدة أهل السنة رسول الله ﷺ وما كان عليه السلف الصالح فإننا نؤمن به ونصدق؛ بُـابُ الأسماء فإن الله أعلم بنفسه منا، فالله هو الحاكم في الأمر، فما أخبرنا به عن نفسه فإننا نؤمن به، فإن أخبرنا بأن له يدًا، قلنا: له يد، وإن أخبرنا بأنه يأتي، قلنا: يأتي، وإن أخبرنا بأنه عالِ عليٰ عرشه، قلنا: هو عال عليٰ عرشه، وإن أخبرنا بأنه يُجِب ويُبْغِض، قلنا: هو يحب ويبغض، ثم هم



يقولون في هذا كله بأنه ليس كالبشر ولا كالمخلوقين، وإنما هي صفات تليق به -تبارك وتعالى-، فهذه هي عقيدة أهل السنة والجماعة التي أتوا بها من كتاب الله وسنة رسول الله ومنهج السلف الصالح، فهم الذين يستحقون -بهذا وبغيره- أن يسموا أهل سنة وجماعة؛ لأنهم تمسكوا بالسنة واجتمعوا عليها، وهم الذين يستحقون أن يتسموا بأهل الحديث؛ لأنهم أخذوا بالقرآن والسنة؛ فالقرآن يسمى حديثًا والسنة تسمى حديثًا فهم أهل الحديث، وهم الذين يستحقون أن يسموا الطائفة المنصورة أو الفرقة الناجية؛ لأنهم الذين قال فيهم النبي على: «ما أنا عليه وأصحابي»(۱)، «فَعَلَيْكُمْ بِسُنَتِي وَسُنَةِ الْخُلَفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ، فهم الذين تمسكوا بهذا كله، فهم الذين يستحقون هذه التسمية.

فمن حكم بإنصاف بينهم وبين الأشاعرة سيعلم أن تسمية الأشاعرة لأنفسهم -وهم يثبتون بعض الصفات التي يزعمون أن عقولهم دلت عليها، وينفون أكثرها- أهل سنة وجماعة تسمية باطلة؛ لأننا عندما تحاكمنا إلى شرع الله في هذا ورجعنا إليه وجدناهم يحكمون على صفات الله وهم بعقولهم لا بالسنة، بل إنهم رفضوها في هذا الباب ولم يؤمنوا بها، فكيف يكونون أهل سنة وجماعة؟! وإنك لتعجب منهم عندما يصفون أنفسهم ويصفهم بعض أهل الضلال بهذا الوصف، أنّى لكم هذا؟!

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲۵.

فإن كنت تريد أن تكون من أهل السنة والجماعة -وهذا الذي نحبه لنا ولك- فكن، لكن كن صادقًا في ذلك، وذلك بأن تُحَكِّم الكتاب والسنة علىٰ نفسك في كل صغيرة وكبيرة، فبهذا تكون من أهل السنة والجماعة، وإياك أن تكون كالأشاعرة وغيرهم من العقلانين إذا وافقتُ السنةُ عقلك وهواك أخذتَ بها، وإن خالفتْهُما تركتها، هذا باطل، وهذا الكلام الذي نقلته عنهم كله موجود ومسطر في كتبهم ولم نأت بشيء من عندنا، فلا يصح ألبتة أن يدعى أحد أن الأشاعرة من أهل السنة والجماعة وهم يُقَدِّمون العقل علىٰ النقل، ويضربون بالنقل -الذي هو الكتاب والسنة- عُرْضَ الحائطِ ويضعونه خلف ظهورهم ثم بعد ذلك تأتى وتقول: هو من أهل السنة والجماعة، كيف هذا؟! لا يصح، كما لا يصح اليوم أن تسمى حزبيًا سلفيًا فتقول: هو سلفي، أو خارجيًا من الخوارج فتقول: هو سلفي، من أين جاءته السلفية وهو لم يتقيد بمنهج السلف الصالح -إما في العقيدة، أو في المنهج، أو في الدعوة- وإنما اتبع هواه وترك هذا؟ ولكنه يقول: أنا سلفي تلبيسًا على الناس وخداعًا لهم؛ حتىٰ يسحب أقدامهم إليه، / فانظروا -مثلًا- إلىٰ الدواعش وجماعة [الدواعش القاعدة ومن شابههم من الخوارج يقولون لك: نحن سلفيون، نقول وأشبهاهم خوارج لهم: تعالوا فلنعرض ما تفعلونه من سفك دماء المسلمين وتفجير مساجدهم واستباحة دماء حتى أئمة المساجد على الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح، هل يتوافق معه أم يخالفه؟! سنجده يتوافق تمامًا مع الخوارج ومنهجهم، فأنتم إذن خوارج، هذه هي تسميتكم الصحيحة.

والقاعدة وليسسوا م السلفية في شيء]

> فنحن لا يهمنا ماذا تسمى نفسك، وإنما الذي يهمنا أن نعرض أقوالك وأعمالك على منهج السلف، فنرىٰ هل أنت صادق في تسميك

[العبرة بالحقائق لا بالمسميات]



بالسلفية أم أنك كاذب في ذلك، فبهذا يكون الفصل في الأمور، فلا نَكْذِب علىٰ أحد، ولا نخدع أحدًا أبدًا، بل نبين ونوضح كل شيء؛ ليكون كل شيء واضحًا صافيًا نقيًا، ثم بعد ذلك كل واحد يختار لنفسه، فنحن علينا البيان ﴿ إِنَّ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبُلَاغُّ ﴾ [الشُّورَكِا: ٤٨]، هذا هو الواجب علينا: أن نبين ونوضح الطريق، ونوضح ما الذي يشوش على هذه الطريق، ثم بعد ذلك أنت تختار لنفسك ما شئت، هذه وظيفتنا أن نبين لك الصادق في تسميته والغشاش الكذاب الذي يريد أن يخدعك، بعد ذلك أنت اختر لنفسك، فنحن لا ننتظر منك درهمًا ولا دينارًا، وليس عندنا جماعة أو حزب حتى يقول لك الواحد منا: تعال اجتمع معى على هذا الحزب، أو اجعلني رئيسًا لك أو قائدًا، أو كن تابعًا لي، فهذا كله ليس عندنا، ولكن خذ الحق وسِرْ عليه هذا ما نوصيك به فقط، ونسأل الله أن يعينك ويوفقك ويثبتك، فلا ننتظر منك شيئًا، فهذه طريقتنا وهذا منهجنا الذي أخذناه عن علمائنا ومشايخنا الصادقين -نحسبهم والله حسيبهم-، وهم أخذوه عن مشايخهم وعلمائهم، وهكذا إلى ا النبي ﷺ، فبحمد الله هذا إسنادنا وهذه طريقتنا، فأهل السنة الذين يتبعون منهج السلف الصالح بحق وصدق مشايخهم معروفون، ومنهجهم معروف ولله الحمد.

وبهذه المناسبة فإني أوصيكم جميعًا بأن تعرضوا كلامي وكلام غيري على الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح، وأن يكون مبتغاكم في ذلك الحق -دين الله الصافي النقي-، فأنا أسمي نفسي سلفيًا، وأسمي نفسي من أهل الحديث، وأسمي نفسي من أهل السنة والجماعة الطائفة

المنصورة الفرقة الناجية؛ لأنني أعمل جهدي كله كاملًا من أجل أن أبقى على هذا الطريق، وأن نلقى الله عليه، وأن نوضح هذا الطريق ونصفيه للناس، وأن نرشدهم إليه وأن نحذر الناس مما يخالفه ومن الذين يحاولون أن يغشوا ويخدعوا الناس ويلبسوا عليهم أمر دينهم، هذا ديننا وهذا ما أمرنا الله به، وهذا ما نحاول أن نبينه، نمشي في ذلك على نفس خطى مشايخنا وطريقتهم من اتباع منهج السلف الصالح في فسأل الله لنا ولكم التوفيق، والسداد، والثبات على الحق والهدى.

بقيت ملاحظة أخيرة لابد من التنبيه عليها، وهي:

أنك عندما تسمي نفسك سلفيًا ربما تكون في بيئة لا تعرف عن أله هذه التسمية إلا ما عليه أهل البدع من الخوارج والحزبيين ومن شابههم، أفلذلك لا تكتفِ بمجرد أن تسمي نفسك سلفيًا في ذلك الوقت وفي ذلك المكان، بل بين للناس ما معنى هذه الكلمة، ووضح لهم أنك بريء من تلك الفئة وذاك الحزب الذي عُرِف في الأذهان أنه هو الذي يحمل هذا الاسم؛ فالسلفية في بعض البلاد لا تُعْرَف أصلًا؛ لأن الدعوة فيها شبه ميتة إلا ما ندر من الأفراد، ولما حدثت الحوادث السياسية التي تجذب انتباه كثير من الناس، ويهتمون بها أكثر من دينهم عرفوا السلفية من خلال هذه الفئة الضالة الفاسدة فانطبع في أذهانهم أن كلمة سلفي تدل على هذا الشخص أو على هذه الفرقة فعندئذ تحتاج أن تبين وتوضح عندما يسألك أحد من هذه البلاد: هل أنت سلفي؟ تقول له: ماذا تريد بالسلف؟ إن أردت اتباع الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح فنعم أنا

سلفى، أما إن أردت طريقة الخوارج التي ارتسمت في ذهنك بأنها هي

[قد لا يكفي أن تسمي نفسك سلفيًا في بعض الأزمسان أو البيلدان بيل لابيد مسن تفصيل وبيان]



السلفية فهذا باطل ولا يجوز تسميتها بالسلفية، لا تُطْلِق على نفسك أنك سلفي وتمضي؛ لأنك تريد أن تفهم ما الذي في ذهنه حول السلفية، فهذا مهم جدًا، والله أعلم والحمد لله.







### وما ينبغي أن يكون عليه الداعي من العلم والعمل]

ك الله تحتاج إلى العلم المعلوم أن الدعوة إلى الله تحتاج إلى العلم الشرعي؛ فهل هذا العلم هو حفظ الكتاب والسنة؟ وهل يكفي العلم الذي يدرس في المدارس والجامعات للدعوة إلى الله؟

ج/ العلم هو حفظ النصوص وفهم معانيها؛ فلا يكفي حفظ النصوص فقط، لا يكفي أن الإنسان يحفظ نصوص القرآن والأحاديث، لابد من معرفة معانيها الصحيحة، أما مجرد حفظ النصوص بدون فهم لمعانيها؛ فهذا لا يؤهل للدعوة إلى الله على النصوص بدون فهم لمعانيها؛

أما ما يدرَّس في المدارس إذا كان فيه حفظ للنصوص وفهم لمعانيها؛ فهو كافٍ.

أما إذا كان حفظًا للنصوص دون فهم للمعاني؛ فهذا لا يؤهل للدعوة، لكن بإمكان هذا أن يُحَفِّظ الناس النصوص التي حفظها، ويلقِّنهم إياها دون شرح لمعانيها، أو يقرأها عليهم، ويُسمعهم إياها.





### حاشية الرملي

[الدعوة تقوم علىٰ أمرين]

[الأم\_\_\_ الأول: العلم]

الصحيح النافع]

[الدعوة بجهل لا نفع فيها]

هذا السؤال يدور حول الدعوة إلى الله وحقيقة العلم الذي يؤهل صاحبه لذلك؛ ذلك أننا مأمورون في الدعوة إلى الله بأمرين:

الأمر الأول: الدعوة إلى الله بعلم، ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمُوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُّ ﴾ [النِّيَالْ: ١٢٥]، والحكمة هي ما نزل على النبي عَلَيْ من الوحى كتابًا وسنة، فلابد أن تدعو إلى الله احقيقة العلم بعلم، /وهذا العلم حتى يكون نافعًا لابد أن يكون عندك الآية أو الحديث وأن تعرف معناها وأن تؤدي وتبلغ الآية والحديث مع معناها، فالآية وحدها من غير أن يُفْهَم معناها أو الحديث وحده من غير أن يُعْرَف المعنى المراد منه، ما فائدته اليوم وهي محفوظة؟ فأنت حملت آية لا تفهمها ونقلتها لإنسان لا يفهمها أيضًا، وهو في حقيقة الأمر بحاجة إلى فهم معناها، إذن فالبلاغ الصحيح يكون للعلم الصحيح وهو أن تكون عندك الآية أو الحديث وأن تفهم معناها فتؤديها بلفظها ومعناها، فإما أن تحفظ الآية أو الحديث، وإما أن تحفظ المسألة الشرعبة وتنقلها وتؤديها بدليلها، هكذا تكون قد بلغت ما أنزل علي ا محمد ﷺ؛ فمعنىٰ قوله: «بَلِّغُوا عَنِّى وَلَوْ آيَةً»(١) أن توصل الآية لغيرك بمعناها، وبهذا يكون العلم نافعًا لك ولغيرك.

أما الدعوة إلى الله بجهل فلا نفع فيها؛ ذلك أن فاقد الشيء لا يعطيه، فأنت مأمور بدعوة الناس إلى التوحيد والسنة والطاعة، وتحذيرهم من الشرك والبدعة والمعصية التي هي ضد الثلاثة الأولى،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٦١) من حديث عبد الله بن عمرو ﷺ.

فإذا كنتَ فاقدًا لهذه الأشياء التي هي معاني النصوص الشرعية -التي أريدت أصلًا من النصوص الشرعية-، ولم تكن عالمًا بها فكيف ستؤديها؟ إلى ماذا ستدعو وأنت لا تعلم شيئًا؟

[دعوة جماعة التبليغ قائمة على

[الدليل على أن جماعة التبليغ بالخروج]

وهذا من الأشياء التي أُخِذَت علىٰ جماعة التبليغ، فإن دعوتهم قائمة علىٰ الجهل ناهيك أن عملهم من أوله إلىٰ آخره مليء بالبدع؛ الجهل والبدع الجهل والبدع لأنهم لا يهتمون بالعلم ولا يهتمون بالسنة، حتى مجالس قراءة كتاب رياض الصالحين التي يفعلونها فإنهم يقولون: إنما هي للتبرك فقط، وليست للتعلم، فهم لا يهتمون بالعلم وإنما المهم عندهم والأصل الأصيل هو الخروج فقط، / فهو عندهم عبادة، كما أنك تذهب وتصلي الخروج للدعوة ركعتين فكذلك الخروج عندهم، فكونك تخرج ثلاثة أيام فهذه عبادة التبليغ مبادة مستقلة عندهم، والحقيقة أن الخروج ليس عبادة في ذاته، ثم إن الخروج والدعوة إلى الله إنما هو على العلماء وليس على جميع المسلمين؛ لأن هذا هو ما وجدنا عليه النبي عَلَيْهُ، والصحابةُ الذين كانوا يخرجون ويسافرون ويقطعون المسافات من أجل إبلاغ الرسالة إنما هم العلماء؟ لأن عندهم علمًا يبلغونه، أما هذا فجاهل فاقد للشيء فلماذا يخرج، وماذا يفعل؟ هو يتعبد بهذا الخروج، وهذه بدعة جديدة، / والدليل علىٰ أنهم يتعبدون بذلك: أنهم يُعَيِّنُونَ ثلاثة أيام أو أربعين يومًا، ثم يستدلون على ذلك العدد، فهو دين جديد شرعه محمد إلياس، والواجب عليك أن تنظر ما الذي كان عليه النبي عَلَيْهُ والصحابة فتَتَّبعَه؛ لأن نبيك هو محمد بن عبد الله القرشي الهاشمي عليه وليس محمد إلياس، فانظر طريقته في الدعوة إلى الله وسِرْ عليها، هكذا تكون داعيًا إلى الله ﷺ.



أما جماعة التبليغ فهمهم هو الخروج ودعوة الناس إلى حزب التبليغ فقط، هذا هو المهم أن تخرج معهم، ليس مهمًا ماذا تفعل بعد ذلك في دينك، فلا يهمهم لا توحيد ولا سنة ولا شيء من هذه الأمور، وما الذي يدخلك الجنة أو يدخلك النار؟ أليس التوحيد والشرك؟ والسنة والبدعة؟ والطاعة والمعصية؟ هذا هو الذي يدخلك الجنة أو النار.

[الأمر الثاني: أن تـكـون دعـوتـك ىحكمة]

والأمر الثاني: أن تكون دعوتك إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، فلابد أن يكون أسلوبك في طريقة الدعوة إلى الله طيبًا فتدعو بكلمة طيبة ورفق ولين، هذا هو الأصل في الدعوة، وخصوصًا في زمننا هذا، وقد نص على ذلك الشيخ ابن باز كلَّهُ، قال كلُّهُ: «هذا العصر عصر الرفق والصبر والحكمة، وليس عصر الشدة»(١)، فالناس قد بعدوا عن دين الله كثيرًا في هذا الزمن، واشتغلوا بدنياهم، والفتن قد عصفت بهم من كل جانب -فتن الشهوات وفتن الشبهات-، والإيمان في القلوب قد ضَعُف جدًا حتى إن كثيرًا من الناس إذا مرت بهم فتنة قلبتهم على ا أعقابهم، فهذا موجود وبكثرة، فأنت بحاجة إلىٰ أن تترفق بالناس وتلين لهم، لا نقول لك: تنازل عن الدين، بل نقول: ارفق بهم ولِنْ لهم حتى تجد الذي أمامك صادًا عن دين الله، صاحب هوى لا يريد الحق، قد مات قلبه فعندئذ تتحول من الرفق واللين إلى الشدة كما فعل موسى عَلَيْهُ؛ فإن الله عَهِلَ أمره في دعوته لفرعون بالرفق، فقال له: ﴿فَقُولًا لَهُ قُولًا لَّيِّنا﴾ [طَّنْنَ: ٤٤]، ابدأا معه بالرفق واللين، فلما فعل موسىٰ ذلك ووجد من فرعون الكبر والعناد، قال له: ﴿وَإِنَّي لَأَظُنُّكُ عَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ لَأَظُنُّكُ يَنفِرْعَوْنُ مَثْبُورًا﴾ [الإشِرَاغِ: ١٠٢]، أي: هالكًا، فاشتد معه وغَلَّظ عليه في

مجموع فتاوی ومقالات متنوعة (٨/ ٣٧٦). (حسام)

الكلام، فهذا التغليظ وهذه الشدة تناسب صاحب الهوى المعاند، وأما أصل دعوتك والغالب عليها فيجب أن يكون الرفق واللين ورحمة الناس، فالفتن عظيمة كبيرة، والحق ثقيل على نفوس الناس، فلا تزده ثقلًا بأسلوبك وطريقة معاملتك للناس، ولكن كن رفيقًا لينًا هينًا مع الناس رحيمًا بهم، وليكن قلبك راغبًا بالفعل أن يوفق الله هؤلاء العباد إلى طاعته وأن ينجوا عند الله والله والشيئة فهذا ما أمرت به، ولو كُنتَ فَظًا غِيلِظَ ٱلْقَلِّبِ لَانفَضُّوا مِنْ حَوْلِكُ فَاعَفُ عَنْهُم وَاسْتَغْفِر هُمُ وَسَاوِرُهُم فِي ٱلْأَمْرِ فِي الله الله الله المناس الدعوة أساسيات لنجاح الداعية.

[من أهم ما تستفيد منه هذين الأمرين: سنة السنجي المحاداة العلماء]

وفي النهاية فأنت لابد أن تتعلم قبل أن تسير في مسيرة الدعوة، تتعلم النصوص الشرعية بألفاظها ومعانيها، وتتعلم أسلوب إيصالها للناس، وهذا تستفيده من سنة النبي في وطريقته، ومن مجالستك للعلماء والتخلق بأخلاقهم وأساليبهم في التعامل مع الناس، فالناس طباع مختلفة وأشكال وألوان، كل واحد يناسبه نوع من التعامل، ولكي تتعلم هذه الأشياء فإنك تحتاج أن تتابع سنة النبي في وأن تجالس العلماء وتتعلم منهم، وإياك أن تسيء الظن بهم إذا رأيت شيئًا يخالف ما في عقلك، بل أحسن الظن بهم ما دام الأمر فيه متسع للاجتهاد، وسل عما أشكل عليك؛ فبسؤالك هذا تزيل الشبهة إذا بقيت عندك شبهة، وفي نفس الوقت تتعلم، فإن إحسان الظن بالشيخ واجب عليك إذا كان أهلًا لإحسان الظن به وتستفيد، أسأل الله لنا ولكم التوفيق.





كر سه ١: قد يتوهم البعض أن الدعوة إلى الله لا يقوم بها إلا العلماء على الإطلاق، وأنه لا يلزم غيرهم القيام بالدعوة فيما علموه؛ فما توجيه فضيلتكم في ذلك؟

ج/ هذا ليس بتوهم، هذا حقيقة، الدعوة لا يقوم بها إلا العلماء.

وأنا أقول هذا، لكن هناك أمور واضحة يعرفها كل إنسان؛ فكل إنسان يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر بحسب معرفته، فيأمر أهل بيته بالصلاة وبالأمور الواضحة، هذا مفروض حتى على العامة يأمرون أولادهم بالصلاة في المسجد، والرسول على يقول: «مروا أولادكم بالصلاة لسبع، واضربوهم عليها لعشر»(۱)، وقال على: «كلكم راع، وكلكم مسؤول عن رعيته»(۱)، هذه تسمى رعاية، وهذه تسمى أمرًا بالمعروف ونهيًا عن المنكر، قال على: «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه»(۱).

فالعامي مطلوب منه أن يأمر أهل بيته وغيرهم بالصلاة، والزكاة، وطاعة الله، وتجنُّب المعاصي، وأن يطهر بيته من المعاصي، ويربي أولاده على الطاعة، هذا مطلوب منه وإن كان عاميًا؛ لأن هذا يعرفه كل أحد، هذا أمر واضح.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٩٥، ٤٩٦) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رفي المرواء (٢٤٧).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: البخاري (٨٩٣)، ومسلم (١٨٢٩) من حديث عبد الله بن عمر الله عم

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٤٩) من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله المعالم ا



أما الفتاوي، وبيان الحلال والحرام، وبيان الشرك والتوحيد؛ فهذا لا يقوم به إلا العلماء.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: قد يتوهم البعض أن الدعوة إلى الله لا يقوم بها إلا العلماء على الإطلاق، وأنه لا يلزم غيرهم القيام بالدعوة فيما علموه، فما توجيه فضيلتكم في ذلك؟ فأجابه الشيخ -جزاه الله خيرًا- بهذا الجواب الذي عندكم.

ويمكن تلخيص الإجابة عن هذه المسألة بتقسيم الدعوة إلى اتنقسم الدعوة قسمين:

إلىٰ قسمين: قسم خاص بالعلماء، وقسم يقوم به

القسم الأول: الدعوة إلى الله في جميع أمور الدين عقيدة ومنهجًا عامة المسلمين] وفقهًا وأخلاقًا وتعليم الناس التوحيد والسنة وشريعة الله ١١١٥ وهذه الدعوة خاصة بالعلماء؛ لأن الذي يعلم تفاصيل هذه المسائل إنما هم العلماء، ولذلك كان النبي عليه عندما يرسل أحدًا للدعوة إلى الله فإنه إنما يرسل العلماء، فقد أرسل معاذ بن جبل ضِّ اللي اليمن، ومعاذ كان فقيهًا عالمًا، وهكذا كان يفعل النبي عَلَيْكُ، ولم يكن يرسل جاهلًا لا يعلم شيئًا من أمور الدين إلا ما يحتاجه هو ويقول له: اذهب وادع إلى الله كما تفعل جماعة التبليغ، وإذا قرأت سيرة النبي عَلَيْكُ فلن تجده فعل ذلك -عليه الصلاة والسلام- ولا أمر أصحابه بهذا، وإنما كان يُخْرج العلماءَ للدعوة إلى الله، ومن ذلك حادثة قتل السبعين من القراء فهؤلاء إنما 



كانوا قديمًا يسمون العالم قارئًا(۱)، وهكذا كان الحال في عهد السلف الصالح ولل لا يخرج للدعوة إلا العلماء؛ لأن الدعوة يجب أن تكون بعلم، فإذا كان الشخص جاهلًا فاقدًا للشيء فإنه لا يعطيه، فلا يصح أن يخرج للدعوة بجهل، ويدعو الناس إلى الضلال، وهذا ما يحصل من جماعة التبليغ، يدعون الناس إلى التحزب، ويدعونهم إلى مشاركتهم في البدع والخرافات، لا يدعونهم إلى التوحيد والسنة؛ لأنهم لا علم لهم نذلك.

القسم الثاني: الدعوة في الأمور التي يعلمها كل مسلم من وجوب الصلاة ووجوب الصيام ونحو ذلك، فهذه يجب على كل مسلم أن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر وينصح للمسلمين الذين من حوله في بيئته، فيصلح أهل بيته، ويعتني بهم، وينصح جاره، وينصح صاحبه في العمل، هذه هي دعوة العامة؛ لأن هذا الأمر يعلمه كل أحد، فيأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، وإذا علم أن شخصًا من حوله يجهل مسألة هو يعلمها، يُعَلِّمُه إياها، لكن يقتصر فقط على نقل كلام أهل العلم، ولا يُعلِّم إلا ما تعلم، ولا يفعل كحال الناس اليوم، إذا طُرحت مسألة علمية تجد جميع من في المجلس -إلا من رحم الله- يفتي فيها، وإذا مناتهم: هل سمعتم فيها شيئًا من أهل العلم؟ فلن تجد أحدًا منهم يقر بهذا إلا ما ندر، وهذا كله بسبب ضعف الوازع الديني عندهم، وضعف إيمان العباد، وقلة ورعهم، وتهاونهم بالوقوع في الحرام؛ لأن من أعظم الحرام أن تفتي بغير علم؛ لأنك عندما تتكلم في شرع الله وفي

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح الباري لابن حجر (۹/ ٤٧)، وعمدة القاري (۲۹/۲۵)، وإرشاد الساري (۲۹/۲۵)، وشرح النووي على مسلم (۲۱/۹۲).



دين الله فإنك تتكلم عن الله وتُوقِع عنه -تبارك وتعالى-، فإذا كنت لا تعلم ما هو مراد الله، وإنما تتكلم بالجهل فهذا أمر خطير، وهو من أعظم ما تقع فيه جماعة التبليغ، نسأل الله العافية والسلامة.

فالمسألة فيها تفصيل، على التفصيل الذي ذكرنا، وهو خلاصة جواب الشيخ صالح الفوزان -حفظه الله-، وهو الحق -إن شاء الله-، والله أعلم.

[أدلة التفصيل الذي ذكرناه]

ولْيعُلَم أن الأدلة التي وردت في الدعوة إلىٰ الله تدل على ما ذكرنا، فقوله -تبارك وتعالىٰ-: ﴿ آدُعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِكَ وَالْمَوْعِظَةِ وَكَدِلْهُم بِالنِّقِ هِى اَحْسَنُ ﴾ [الفَيَلِيُ: ١٢٥] يدل على أنه لابد أن يكون عنده يكون عند الداعي حكمة: وهي العلم بالكتاب والسنة، وأن يكون عنده كذلك أسلوب حسن في الدعوة إلىٰ الله ﴿ وقال: ﴿ قُلُ هَذِهِ سَبِيلِي كَذلك أسلوب حسن في الدعوة إلىٰ الله ﴿ وَمَا أَنَا مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ وقال: ﴿ قُلُ هَذِهِ سَبِيلِي الله وَمَا أَنَا مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ وقال: ﴿ قُلُ هَذِهِ سَبِيلِي الله وَمَا أَنَا مِن المُشْرِكِينَ ﴾ أي: على علم وعلى نور، وليس بجهل، ايُوسُنَى الله أنا ومن اتبعني، فكلنا ندعو إلىٰ الله، لكن كل علىٰ حسب ما آتاه الله من العلم، وعلىٰ هدي النبي ﴿ وطريقته، لا علىٰ طريقة القرشي الهاشمي، فإن كان لك نبي آخر فخذ سنتك عنه، فمحمد إلياس ليس نبيًا لنا، وإنما اخترع دينًا جديدًا من عنده وسماه إلهامًا، ويزعم أن الله قد ألهمه هذا الدين، وهو في الحقيقة إلهام من الشيطان وليس من الله، لكن اختلط عليه الأمر -إن كان صادقًا أنه قد رأىٰ شيئًا-.





# ك س١٦: جماعات الدعوة كثرت الآن، والدعاة إلى الله كثروا، ولكن الاستجابة قليلة؛ فما السِّرُ في ذلك؟

ج/ نقول:

أولًا: نحن لا نشجّع على كثرة الجماعات في الدعوة وغيرها، نحن نريد جماعة واحدة صادقة، تدعو إلى الله على بصيرة.

أما كثرة الجماعات، وكثرة المناهج؛ فهذا مما يسبب الفشل والمنزاع، والله تعالى يقول: ﴿وَلَا تَنْزَعُواْ فَنَفْشُلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ﴾ [الأَفْنَا إلى: ٢٤]، وقسسال على: ﴿وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاَخْتَلَفُواْ ﴾ [النَّفْنَا إلى: ٢٠٥]، وقال -جال ذكره-: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبَلِ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ﴾ [النَّغِيْلَ: ١٠٥]،

نريد جماعة واحدة تكون على المنهج الصحيح والدعوة الصحيحة، حتى ولو تفرَّقت في البلدان؛ فإن مرجعها واحد، ويراجع بعضها بعضًا؛ فيستمد بعضها من بعض، هذا هو المطلوب.

أما كثرة الجماعات التي ليست على منهج واحد فمآلها الاختلاف.

ثانيًا: لا شك أن في إخلاص الداعية تأثيرًا على المدعو؛ فإذا كان الداعية مخلصًا في نيته وكان يدعو على المنهج الصحيح، وعلى بصيرة وعلم فيما يدعو إليه، فإن هذا يكون له تأثير على المدعو، أما إذا لم يكن مخلصًا في دعوته، وإنما يدعو إلى نفسه، أو يدعو إلى حزبية، أو إلى جماعة منحرفة، أو إلى عصبية -حتى ولو كان يتسمّى بالإسلام-؛ فإن هذا لا ينفع بشيء، وليس من الدعوة للإسلام بشيء.



وكذلك إذا كان يدعو الناس إلى كتاب الله وسنة رسول الله والكن لا يعمل بما يدعو إليه؛ فهذا -أيضًا- مما ينفّر الناس عنه، والله تعالى يعلم ما في القلوب، ويعلم ما يفعل الإنسان في أيِّ مكان؛ فإذا كان يبارز الله بالمخالفة إذا خلى، وإذا ظهر للناس يدعوهم إلى الخير وهو بخلافه؛ فهذا لا يؤثر شيئًا، ولا يقبل منه؛ لأن الله لم يجعل في دعوته بركة، وانظر إلى الدعاة المخلصين؛ ماذا أثمرت دعوتهم، وهم أفراد، ولهم أضداد؟ أمثال: شيخ الإسلام ابن تيميّة، وتلامذته، وشيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب، وغيرهم، وانظر إلى كثرة الدعاة اليوم، وكثرة الجماعات الدعوية، وقِلّة آثارهم، وقِلة نفعهم؛ لتعلم أن العبرة بالكيفية لا بالكمية.



# حاشية الرملي

هذا السؤال يدور حول كثرة الجماعات التي تقوم بالدعوة وقلة أثرهم وتأثيرهم، وقد سبق وأن تحدثنا عن موضوع تعدد الجماعات والذي هو أحد أسباب عزوف كثير من الناس عن اتباع الحق وصدهم عنه، وهو سبب تفرق هذه الأمة وتشتتها وضعفها الذي هي فيه الآن، فهذا ما يخص الجماعات، وقد تقدم الكلام علىٰ هذا الأمر.

وأما ما يخص الداعية، فعندنا أمران:

الأمر الأول يتعلق بالداعية، والأمر الثاني لا يتعلق به، وإنما هو بيد الله ﷺ، واستجابة الناس للدعوة تتوقف علىٰ هذين الأمرين.



[قبول الناس للحق وسيرهم بيد الله وحده]

[وظيفة الداعية تبليغ دين الله

علبه إنما هو يهدى من يشاء ويضل من يشاء، فالهداية ليست بأيدينا وليست من عملنا، أعنى هداية التوفيق، أي: أن يوفق الله على عبده لاتباع الحق، فهذه بيد الله وحده وليست بيد الداعية، / وأما الداعية فوظيفته كما قال الله ١١٤ ق كتابه الكريم: ﴿إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ﴾ [الشُّورَيُ: ٤٨]، فوظيفة الداعية البلاغ، أي: تبليغ الرسالة ودعوة الناس إلى الحق فقط، وأما قَبُولهم هذا الحق واتباعهم له فهذا بيد الله على فلا علاقة للداعية به، والداعية إنما جعله الله سببًا فقط، فكيف يكون هذا السبب نافعًا مؤثرًا -بإذن الله-؟

> [أسباب نجاح السداعيسة فسح دعو ته]

فالداعية حتى يكون ناجحًا، ويُقْبلَ الناس -الذين أراد الله لهم الهداية- على دعوته فيكون سببًا لذلك، هناك أمور أوجبها الله-سبحانه وتعالى - عليه حتى تكون دعوته نافعة، وهي:

أولًا: العلم؛ ففاقد الشيء لا يعطيه؛ فلابد أن يدعو الناس بعلم. ثانيًا: الأسلوب الذي هو طريقة دعوة الناس.

وهذان الأمران قد تحدثنا عنهما في الأسئلة السابقة.

ثالثًا -وهو الأهم-: الإخلاص، وذلك بأن يخلص العمل لله ١٤١١)، فالداعية إذا كان مخلصًا أُثَّرت كلمته في الناس وسمعوها، بغض النظر اهتدوا أم لا، لكنها تكون مسموعة ولها تأثير في النفوس، وأنتم تشعرون بهذا، فعندما تأتيك كلمة واحدة من عالم لا يكون لها ذلك الأثر الذي يكون عندما تسمعها من عالم آخر، فبسبب إخلاص هذا له أثر وله دور. فانظروا -مثلًا- إلىٰ البركة التي جعلها الله-سبحانه وتعالىٰ- في دعوة الأئمة الأربعة: الشيخ عبد العزيز بن باز، والشيخ محمد بن صالح العثيمين، والشيخ ناصر الدين الألباني، والشيخ مقبل الوادعي -رحمهم الله رحمة واسعة-، فهؤلاء المشايخ الأربعة هم مجددو الدين في هذا العصر، فانظروا البركة التي جعلها الله-سبحانه وتعالى- في دعوتهم، قد عمت الأرض بالكامل، وهدىٰ الله-سبحانه وتعالىٰ- من شاء، وانتشرت دعوة السنة انتشارًا عظيمًا، وأقيمت الحجة على العباد، وقَبلَ دعوتهم الكثير من الناس، وتجد لكلمتهم أثرًا في نفوس كثير من الناس أكثر من غيرهم، فالإخلاص له دور كبير في أثر دعوتك.

الأيام]

وهذا الأمر هو مزلة الأقدام اليوم، فإنك تجد كثيرًا من الدعاة [الإخلاص في -حتى من الذين يزعمون أنهم على السنة وعلى منهج السلف الصالح- الأقدام في هذه بينهم نزاعات على الرياسة وعلى الصدارة وعلى تجميع الشباب وتكتيلهم حولهم، وهذا موجود في الساحة الآن، وهذا النزاع على الرياسة وعلى تجميع أكبر قدر ممكن من الشباب يؤدي بهذا الداعية إلى التنازع مع إخوانه من المشايخ؛ لأن كل واحد يريد أن يخطف الشباب إلى جهته فتنتج عن ذلك النزاعات والاختلافات، والتفرق في أبناء المنهج الواحد، وهذا واقع اليوم نراه ونشاهده، ومن عنده علم يعرف ما هو سبب التنازع بين زيد وعمرو، ومع التنازع فإنه يؤدي أحيانًا إلى الحسد أيضًا، فتجد الواحد منهم يحسد أخاه عندما يجد حوله كثيرًا من الشباب؛ لأنه يريد هذه الرياسة وهذه الصدارة فيحصل منه حسد للطرف الآخر، والحسد يولد مفاسد عظيمة، منها: الكذب، وهذه من أعظم المفاسد التي يؤدي إليها الحسد؛ فالحاسد لابد أن يكذب من أجل أن



يشفي ما في صدره على المحسود، فيكذب ويلفق له الأكاذيب ويذهب يبحث ويفتش -وهو يزعم أنه يبحث من أجل أن يحمي الشريعة، ولكنه في الحقيقة حاسد يريد أن يُسْقِطَ المحسود من أجل أن يأخذ مكانه-، وهذا الداء موجود اليوم -وبكثرة- للأسف(۱)؛ لذلك كان من المهم التركيز عليه، وهو مع ذلك مخل بالإخلاص.

رسالة مقتبسة من مجموع فتاوى ابن تيمية اسمها (أمراض القلوب وشفاؤها)، و(مختصر منهاج القاصدين) لابن قدامة، و(إغاثة اللهفان) لابن القيم، قال ابن القيم: ولما كان القلب لهذه الأعضاء كالملك المتصرف في الجنود، الذي تصدر كلها عن أمره، ويستعملها فيما شاء، فكلها تحت عبوديته وقهره، وتكتسب منه الاستقامة والزيغ، وتتبعه فيما يعقده من العزم أو يحله، قال النبي و ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله»، فهو ملكها، وهي المنفذة لما يأمرها به، القابلة لما كان يأتيها من هديته، ولا يستقيم لها شيء من أعمالها حتى تصدر عن قصده ونيته، وهو المسؤول عنها كلها؛ لأن كل راع مسؤول عن رعيته؛ كان الاهتمام بتصحيحه وتسديده أولى ما اعتمد عليه السالكون، والنظر في أمراضه وعلاجها أهم ما تنسك به الناسكون. اه (إغاثة اللهفان ١/٦)» (حسام)

<sup>(</sup>۱) ولشيخنا -حفظه الله- نصيحة كتبها يحسن إيرادها، قال -حفظه الله-: «أنصح طلبة العلم بالاهتمام بمعرفة أمراض القلوب وطرق شفائها وأدويتها، والإكثار من القراءة في هذا الباب.

ومن الكتب المهمة فيه:



[كيف تكون مخلصًا في دعوتك؟]

يقال له: ضع في بالك ثلاثة أدلة احفظها واستحضرها دائمًا واستحضر معناها؛ كي توطن نفسك عليها:

فأما الدليل الأول فهو قوله تعالىٰ: ﴿قُلُ هَلاهِۦ سَبِيلِيٓ أَدْعُوٓا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيُّ وَسُبَحَنَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [يُولُمُنْفَ): ١٠٨]، وقــولــه: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۗ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النِّيَانَ: ١٢٥]، فقد أمر الله على فيهما بالدعوة إلى الله فأنا أدعو إلىٰ الله استجابة لأمر الله، هذا الأمر الأول، فإذا حققت هذا المعنىٰ في قلبك، ولم يكن لك مقصود دنيوي في دعوتك، فلا تريد جمع المال من الناس، ولا تريد الرياسة والصدارة -فهما أعظم داءان على طلبة العلم في مقاصدهم-، وإنما تريد طاعة الله في ذلك؛ وذلك أن الله أمر بالدعوة، فليكن في نفسك دائمًا أنك تدعو إلى الله على وإلى سبيله الذي هو الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح، ولا تدعو إلى نفسك، فلا يهمك أن يجتمع الشباب حولك ويتكتلوا عندك، ولا يهمك أيأتون أم يذهبون، بل المهم عندك أن ينتفعوا بكلامك حتى يكون لك الأجر بهذا، وتكون سببًا في هدايتهم، فلا تغضبُ عندما تجد أحد طلبتك ذهب إلىٰ عالم آخر من علماء السنة يستفيد منه، حتىٰ لو ترك درسك وذهب إلىٰ درسه، فلا مشكلة عندك؛ لأنك تريد لهم الهداية وهي إن شاء الله متحققة عندك أو عند العالم الآخر، فلابد من معالجة نفسك من ضد هذه المعانى؛ لأنك ستجدها في نفسك كداء، فلابد أن تعالج نفسك أولًا بأول، واعلم بأن صراعك مع نيتك يبقى دائمًا إلى أن تموت، قال



سفيان الثوري كَنْشُ: «ما عالجت شيئًا أشد علي من نيتي، إنها تَقَلَّبُ عليً »(١)، فالإخلاص صعب وليس سهلًا، ولذلك فإنك تحتاج دائمًا أن تكون في جهاد واستغفار وتوبة وتصحيح نية ما دمت تعمل.

وأما الدليل الثالث فهو قول النبي ﷺ: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلامِ سُنَةً حَسَنَةً، فَلَهُ أَجْرُهَا، وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيْءٌ (أَنْ يَنْقُصَ مِنْ التي كان يفعلها النبي ﷺ، فإذا أجُورِهِمْ شَيْءٌ (١٠)، والسنة الحسنة هي التي كان يفعلها النبي الله من الله أميت بين الناس، أو وجد شخص لا يعلمها فعلمته هذه السنة يكون لك هذا الأجر العظيم، فإذا عَلَّمَهَا لغيره واستفاد الناس من هذا التعليم كان لك أجرهم جميعًا ما دام يُنْشَر هذا العلم الذي علمته وينتفع به.

فاحرص على هذه المعاني في دعوتك، وعالج نيتك ليل نهار عليها، وجَرِّد قلبك تمامًا من المنافع الدنيوية المالية أو الرياسية، جرد

<sup>(</sup>۱) الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع للخطيب البغدادي (۱/۳۱۷)، وهو كذلك عند أبي نعيم الأصفهاني في حلية الأولياء وطبقات الأصفياء (۷/٥) بلفظ: «ما عالجت شيئًا قط أشد على من نفسى، مرة على ومرة لى». (حسام)

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: البخاري (٢٩٤٢)، ومسلم (٢٤٠٦) من حديث سهل بن سعد ﷺ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٠١٧) من حديث جرير بن عبد الله البجلي رضي الله البحلي المنافقة.



نفسك ونظف قلبك من هذا المعنى في دعوتك إلى الله، وانظر بعد ذلك، فإذا أراد الله على هداية الخلق على يديك هداهم، فلا يلزم حتى وإن كنت مخلصًا وكنت على علم، وكان أسلوبك حسنًا كما أُمِرْتَ وحققت كل شيء في الداعية بالمعنى الصحيح لا يلزم بعد ذلك أن تحصل الغاية وهي الهداية؛ لأن الهداية بيد الله يهدي من يشاء ويضل من يشاء.

والدليل على هذا حديث النبي على: "عُرِضَتْ عَلَيّ الْأُمَمُ، فَرَأَيْتُ النّبِيّ عَلَيْ وَمَعَهُ الرّبُل وَالرّبُك وَالرّبُك وَالنّبِيّ لَيْسَ مَعَهُ النّبِيّ عَلَيْ وَمَعَهُ الرّبُك وَالرّبُك وَالرّبُك وَالنّبِيّ لَيْسَ مَعَهُ النّبِيّ عَلَيْ وَمَعَهُ الرّبُك وَالرّبُك وَالنّبِيّ لَيْسَ مَعَهُ النّبِيّ عَلَيْ الله عَليه عليك الما أولًا.

وأن تدعو إلى الله بعلم ثانيًا.

وأن تكون حكيمًا في الدعوة إلى الله ﷺ ثالثًا.

فإذا حققت هذا كله فقد عملت بما أوجب الله عليك، وعليك بالدعاء كي ينفع الله ﷺ بك ويعود هذا النفع عليك، نسأل الله لنا ولكم التوفيق والسداد.



<sup>(</sup>١) متفق عليه: البخاري (٥٧٥٢)، ومسلم (٢٢٠) من حديث ابن عباس ﴿





## 🚄 س١٧: هل مناهج الدعوة إلى الله توقيفية، أم اجتهادية؟

ج/ مناهج الدعوة توقيفية، بيَّنها الكتاب والسنة وسيرة الرسول عَلَيْ، لا نحدث فيها شيئًا من عند أنفسنا، وهي موجودة في كتاب الله وفي سنة رسوله عَلَيْهِ، وإذا أحدثنا ضِعنا وضَيَّعنا.

قال ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رَدُّ»(١).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: البخاري (۲۲۹۷)، ومسلم (۱۷۱۸) من حديث عائشة رسياً، واللفظ لمسلم.



## حاشية الرملي

السؤال بالمنهج]

هذا السؤال يقول فيه صاحبه: هل مناهج الدعوة إلى الله توقيفية [علاقة هذا أم اجتهادية؟ فلماذا جاء هذا السؤال في هذا الموطن؟

> والجواب عن ذلك أن يقال: لأن أهل البدع يبتدعون مناهج جديدة يسمونها وسائل للدعوة، فيخترعون طرقًا حديثة في الدعوة إلى الله ويبتدعون في دين الله أشياء جديدة باسم وسائل الدعوة إلى الله ١ فيدخلون المنهج في ضمن الوسيلة ويُخلِّطون الأمور ببعضها؛ تلبيسًا على الناس من أجل أن يسوِّقوا ضلالاتهم؛ ولهذا كان بيان الحق واجبًا في هذا الباب.

بالمنهج ومعنى كونه توقيفيًا] ولعلنا قبل أن نتحدث عن الوسائل نبدأ بالحديث عن المناهج لأنه الأمر الأهم:

فالمناهج واحدها منهج، والمنهج لغة: الطريق الواضح البَيِّن (١)، والمراد به هنا: طريقة النبي على في الدعوة إلى الله، ما الذي كان يفعله النبي ﷺ كي يدعو الناس إلى الله؟ وكيف كانت طريقته؟ هذا الأمر توقيفيّ، ونعني بقولنا توقيفيّ أنه موقوف علىٰ ما ورد في كتاب الله وفي محدثة؛ لأن النبي عليه قال: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ»، وقال: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدُّ»(٢)، وكلا اللفظين

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (٨/ ٧١٤). (حسام)

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه قريبًا.



صحيح، فالأمر إذن توقيفي (١)، وقد بيَّن الشيخ -جزاه الله خيرًا- أن منهج الدعوة يؤخذ من هدي النبي عَلَيْ في الدعوة إلى الله وهو في مكة ثم وهو في المدينة ثم ما ورد في أدلة الكتاب والسنة من ذلك، هكذا تؤخذ المناهج في الدعوة إلى الله، فكيف كان منهج النبي عليه في الدعوة إلى الله؟

> [مثال يستبين من الدعوة إلى الله]

من المعلوم أن حياة النبي ﷺ كلها كانت في الدعوة إلى الله من النبي ﷺ في أول ما بعث إلى أن مات، ولكن لا بأس بأن نضرب مثالًا واحدًا على ذلك -فإنه كما قيل: بالمثال يتضح المقال-: وهو قصة إرسال النبي عليه معاذًا إلى اليمن فإن أول ما يستفاد منها أن النبيُّ عَيُّ أرسل عالمًا ولم يرسل جاهلًا، فنقول: إن من هدى النبي عليه السال العلماء للدعوة إلىٰ الله لا الجهال، فمن حَرص علىٰ إرسال الجهال فهو مبتدع قد ابتدع دينًا جديدًا؛ لأن فاقد الشيء لا يعطيه، فلماذا يخرج ويتعبد بهذا الخروج؟ فهذا أمر محدث، وهذا دَيْدَنُ جماعة التبليغ يُخْرِجُون الجهال بل إنهم لربما أخذوا بعض الناس من الشارع ليخرجوا معهم وهم لا يعلمون شيئًا، ثم يقومون أمام الناس ويتكلمون مع أنهم لا يفهمون شيئًا، فماذا سيعطون؟ لا شيء إلا المقدمة التي أعطاهم إياها محمد إلياس وسنَّها لهم: إن فلاحنا ونجاحنا، وأما نحن فمقدمتنا التي سنَّها لنا محمد بن عبد الله القرشي الهاشمي -عليه الصلاة والسلام-: إن الحمد لله، فهذا الفرق بيننا وبينهم حتى في دقائق الأمور فإننا نتبع فيها هدي

<sup>(</sup>١) ولفضيلة الشيخ العالم المجاهد عبد السلام بن برجس آل عبد الكريم كلله رسالة أسماها بـ «الحجج القوية علىٰ أن وسائل الدعوة توقيفية» فراجعها -إن شئت-. (حسام)

النبي عَيْكِيٌّ وما كان عليه، فإياك واحذر كل الحذر أن تتخذ نبيًا غير نبيك؛ سواء أقررت أنه نبى أو اتخذته متبوعًا، فهذا الأمر لا ينبغى أن يحدث منك إلا مع محمد بن عبد الله القرشي الهاشمي عَلَيْهُ؛ فهو الذي يؤخذ منه كل شيء، وأما جماعة التبليغ فإنهم قد أحدثوا مناهج جديدة في الدعوة إلىٰ الله يتعبدون ويتقربون إلىٰ الله بها؛ لأن الذي سنَّ لهم هذه المناهج هو محمد إلياس، وأما نحن فمنهجنا نأخذه من محمد ابن عبد الله عَلَيْهُ فهذا فرق ما بيننا وبينهم، نحن ندعو إلى سبيل الله وهم يدعون إلى سبيل محمد إلياس، هذا كذلك فرقٌ بيننا وبينهم، فجماعة التبليغ الآن يخرجون ثلاثة أيام، ويخرجون أربعين يومًا وعندما تأتى وتحاجهم يقولون لك: هذا ترتيب، فيقال لهم: لماذا تستدلون على هذه الأوقات بأدلة من الكتاب والسنة؟ -مع أن الأدلة التي يستدلون بها لا علاقة لها بالموضوع نهائيًا لكنهم يستدلون بها-، فكونكم تستدلون يعنى أن هذا الأمر تعبدي عندكم، ثم إنكم كذلك لا تغيرونه بل تَبْقَوْن عليه دائمًا فلو كان مجرد ترتيب وتنظيم لغيرتموه، وعندكم أشياء أخرى ا تتعبدون بها، من ذلك: أنكم تضعون واحدًا في المسجد وتسمونه (الدينمو)(١)، ووظيفته أن يدعو الله الله الكي يوفقكم في خروجكم ودعوتكم، فهذه كلها عبادات جديدة ما أنزل الله بها من سلطان.

فالنبي عندما أرسل معاذًا أرسل عالمًا ولم يرسل جاهلًا؟ فالخروج لدعوة الناس يكون من عالم، ويسير فيه علىٰ دين النبي ولا يُحِدث في خروجه هذا دينًا جديدًا، بل يخرج ويدعو كما كان

<sup>(</sup>١) آلة كهربائية، تشبيهًا له بالجهاز الذي يبقىٰ متحركًا حركة مستمرة لا يتوقف، وتتوقف عليه حركة غيره من الآلات.



النبي ﷺ يدعو الناس، وكما خرج معاذ ﴿ اللهِ اليمن فإن النبي ﷺ حين أرسله قال له: «إِنَّكَ تَقْدَمُ عَلَىٰ قَوْم أَهْلِ كِتَابٍ»(١) هذا الأمر الأول، ويستفاد منه أن على الداعية أن يحرص على فهم البيئة التي سيذهب ليدعو إلى الله فيها ومعرفة أحوال المَدْعُوِّين ؟ حتى يعرف كيف يخاطبهم وإِلَامَ يدعوهم (٢)، ثم قال له: «فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَىٰ أَنْ يُوحِّدُوا اللَّهَ تَعَالَىٰ»(١)، فهذا يدل علىٰ أن هناك أولويات في الدعوة [من أهم الأمور إلى الله، فهذا هو منهج النبي عليه أن ندعو إلى الأهم فالمهم، / ونتدرج في دعوة الناس، وهذا أمر مهم للغاية ينبغي تَفَهُّمُه، فلا تأت للناس مباشرة وتقول لهم: قراءة سورة الفاتحة بدعة، وهو لا يفهم ما هي البدعة، ولكنه يفهم أن البدعة ليست شيئًا طيبًا، بل سيئًا، وهذا صحيح، ولكن عندما تأتي وتقول له: قراءة سورة الفاتحة بدعة، ماذا سيقول لك؟ سيقول أنت تحارب ديننا، ومعه حق في هذا؛ لأنه لم يفهم ما الذي تريده؛ لأن أسلوبك خطأ.

في الدعوة التدرج

ومن ذلك ما يفعله بعض الشباب عندما ينزلون عند أناس الكثيرون، وبيان فتجدهم يبدؤون مباشرة بالتحذير من أهل البدع، فيقولون: فلان مبتدع،

[تحذير من خطأ بسقسع فسيس

<sup>(</sup>١) متفق عليه: البخاري (١٤٥٨)، ومسلم (١٩) من حديث ابن عباس ﷺ.

<sup>(</sup>٢) قال القرطبي كَلْشُه في شرحه لهذا الحديث: «وإنما نبهه على هذا ليتهيأ لمناظرتهم، ويعد الأدلة لإفحامهم؛ لأنهم أهل علم سابق»، [المفهم (١/ ١٨١)]، وقال الشيخ سليمان بن عبد الله آل الشيخ كلُّه في تيسير العزيز الحميد بعدما نقل كلام القرطبي (١/ ٣٠٢): «قلت: وفيه أن مخاطبة العالم ليست كمخاطبة الجاهل، والتنبيه على ا أنه ينبغي للإنسان أن يكون على بصيرة في دينه، لئلا يبتلي بمن يورد عليه شبهة من علماء المشركين، ففيه التنبيه على الاحتراز من الشبه، والحرص على طلب العلم». اه (حسام)



فلان ضال، فلان احذر منه، فلان ابتعد عنه، فهذا الذي يسمعه يصدم، فيقول: ما هذا؟ هؤلاء الذين نراهم علماء الأمة، كيف تتكلم فيهم؟! وقد يكون لا يعرف هذا المُحَذِّر أصلًا، أو ربما يعرفه معرفة سطحية، أو لا يعرف أنه عالم، فماذا ستكون النتيجة؟ ألم يخبره بهذا ليحذر من أهل البدع؟ لكنه بأسلوبه هذا لم يحذره من أهل البدع، وإنما حذره من نفسه؛ لأنه بذلك سينفر منه ومن دعوته، فلم يصل إلى مبتغاه، فالواجب أن يكون عنده أسلوب صحيح، وأن يبدأ من الأعلىٰ بأن يُعَلِّم الناس أولًا ما هو منهج أهل السنة والجماعة، ويعلمهم ويحثهم على اتباع الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح، ويربيهم على ذلك بتكرار الآيات والأحاديث التي تأمرهم باتباع هذا المنهج، ثم بعد ذلك يبين لهم أن في الدين شيئًا اسمه بدعة حذر منها النبي عَلَيْهُ، ويشرح لهم ما هي البدعة، فإذا فهموا واستوعبوا المنهج، وعلموا معنى البدعة، وعرفوا أنه يدعو إلىٰ دين الله الحق عندئذٍ سيتقبلون منه، فلابد أولًا أن يشرح لهم المنهج، ويعرفهم بالبدعة وأن هناك مبتدعة في الساحة موجودون قد حذر منهم النبي عليه وقال عنهم: «دُعَاةٌ إِلَىٰ أَبْوَابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا»(١) إلىٰ آخر ما ذكرنا من منهج أهل السنة، فيتدرج معهم حتىٰ يستوعبوا ما هو منهج أهل السنة والجماعة، ويستوعبوا البدعة وخطورتها، ويعرفوا أن بينهم مبتدعة وبينهم علماء سنة يجب أن يفرقوا بينهم، بعد ذلك كله يبدأ بذكر الأسماء مع أنه في الغالب لن يحتاج أن يبدأهم بذلك؛ لأنهم سيأتونه بأنفسهم ويسألونه -وهذا الذي يحصل معي عندما أحدث الناس بهذه الطريقة-: ما رأيك بفلان؟ ما حال فلان؟

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۹.



فبهذه الطريقة يسير معهم فيعلمهم المنهج الحق، ويحذرهم من الباطل، فإذا وثقوا به فإنهم بعد ذلك سيتقبلون منه، ويكون بذلك قد اتبع منهجًا صحيحًا وهو منهج النبي في التدرج مع الناس في دعوتهم إلى الحق، فانظر ماذا قال لمعاذ، بل انظر كيف نزلت الشريعة أصلًا، ثلاث عشرة سنة والنبي في مكة يدعو إلى كلمة التوحيد، وفي آخر سنة شُرعت الصلاة، الأهم فالمهم، هكذا نتدرج مع الناس في دعوتنا إلى الله.

فانظر إلىٰ حال الناس الذين تعيش بينهم تجد أن أعظم أمر من أمور الدين قد حصل فيه الخلل عندهم، فأول شيء تحتاج أن تعلم الناس المنهج الصحيح: اتباع الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح، اسرُدْ عليهم الأدلة ليل نهار وعلَّقهم بالسلف الصالح، عرفهم بمالك وسفيان، عرفهم بالأوزاعي وبعبد الله بن المبارك؛ حتى يعلموا أن هؤلاء هم أئمتنا، عَرِّفهم بمحمد بن سيرين، وسعيد بن المسيب، والزهري، عرفهم بالصحابة الكرام قبل كل هذا، اذكر سيرهم عندهم ومناقبهم وفضلهم؛ حتىٰ تُمَكِّن هذا الأمر في نفوسهم، فبذلك تكون قد رسمت لهم منهجًا واضحًا صافيًا نقيًا، ثم بعد ذلك تبدأ بما بعده، هكذا تكون الدعوة بشكل صحيح وسليم، أرسل النبي ﷺ معاذًا إلى اليمن وقال له: «فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَىٰ أَنْ يُوَحِّدُوا اللَّهَ تَعَالَىٰ»(١)، فالتوحيد أولًا وقبل كل شيء، ثم تبين لهم المنهج، والناس في زمننا هذا -ولله الحمد- يحبون كتاب الله ويعظمونه، بل وكثير منهم يحب السنة ويعظمها، فابدأ معهم من هنا، وعَلِقهم أكثر وأكثر بالكتاب والسنة، واذكر لهم الأدلة من الكتاب والسنة علىٰ لزوم اتباع الكتاب والسنة

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه قريبًا.

ومنهج السلف الصالح، في كل مناسبة تمر بك، في دروسك ومحاضراتك، اذكر لهم هذا وكرره عليهم، فالتكرار يرسخ هذه المعلومات في نفوسهم، فكما قيل: ما تكرر تقرر، ثم بعد ذلك تبدأ بالأشياء التي حصل فيها خلل بين الناس في مجتمعك، فالأهم قضايا التوحيد ثم المهم بعد ذلك، وكل إنسان بيئته تختلف عن البيئة الأخرىٰ.

جماعة الإخوان عن منهج النبي عَلَيْهُ في الدعوة إلى الله]

وقد ذكرنا منهج جماعة التبليغ مثالًا على المناهج المخترعة وبيّنًا [بيان انحراف وجه ذلك من منهجهم، ومن المناهج المخترعة كذلك منهج الإخوان والقطبيين جميعًا، فإنهم يدعون إلى الله بالخروج على الحاكم ومنازعة الحكام علىٰ الكراسي، ويزعمون أنهم بهذه الطريقة يسعون لنشر الدين وتحكيم شريعة الله رب العالمين، وهذا المنهج ليس من منهج النبى عَلَيْهُ، بل إن النبى عَلَيْهُ قد حذر من هذا الأمر؛ لأن ورائه من المفاسد ما الله به عليم، وقد رأيتم اليوم رأي العين نتيجة منازعة الحكام على الكرسي في زمن كهذا الزمن الذي نعيشه.

> ومما يبين أنه ليس من منهج النبي عليه أنه لما جهر بالدعوة في مكة لم ينازع الحكام فيها، ولم يرفع سيفه ويبدأ بحربهم للسيطرة على الحكم، ثم بعد ذلك يلزم الناس بالإسلام -كما يدعو إليه الإخوانيون والقطبيون-؛ لأن هذا لا ينفع، بل ليس من ورائه إلا المفاسد العظيمة، ولا شك أن الحاكم له دور كبير في إصلاح المجتمعات وفي إفسادها، وهو أمر معروف معلوم لا شك فيه؛ لكن الإصلاح لا يكون بإزالته، فإن إزالته لا تزيد الأمر إلا سوءًا وفسادًا في الأرض -وخصوصًا في زمننا-؛ فإنه لن يترك لك الكرسي ويقول لك: تعال تفضل احكم بما شئت، بل سيسفك الدماء ويفسد الأرض حتى يزيلك من أمامه، وهذا هو



الواقع؛ لذلك حذر النبي عَلَيْ من الخروج على الحاكم، مع علم النبي عليه وإخباره أن أول ما يُنقض من أمور الإسلام الحكم (١)، ومع ذلك لم يأمرنا بالخروج عليهم ما لم نر كفرًا بواحًا، بل حتى لو رأينا كفرًا بواحًا يجب علينا أن نُقَدِّر المصالح والمفاسد؛ لأن النبي ﷺ رأىٰ كفرًا بواحًا وهو في مكة ومع ذلك لم يأمره الله بالجهاد؛ لأنه لا قدرة لهم في ذلك الوقت على الجهاد، فلم يكن عندهم عدة ولا عتاد ولا قدرة علىٰ هذا الأمر، إلىٰ أن خرج وهاجر إلىٰ المدينة وهدىٰ الله-سبحانه وتعالى - الأنصار على وصارت عندهم قدرة -ولو شيئًا قليلًا -، المهم أنه وجد أصل القدرة وأصل التمكين، مع إعداد الأمر الأهم، وهو الإعداد الديني، فاليوم أين المجتمعات الدينية التي ستقاتل بها؟ هذا حالهم كما ترون في سورية، وفي ليبيا، وفي غيرها، أول ما يسقط الحكم -إن سقط-، بل حتى قبل أن يسقط الحكم تجد الناس انقسموا فرقًا وطوائف، وتنازعوا فيما بينهم، وانظروا إليهم في سورية، فكيف ستقيم حكمًا شرعيًا إسلاميًا بأمة متنازعة متفرقة كهذه الأمة؟ بل إن الكثير منهم إنما هم أصحاب مصالح دنيوية هذا الذي يهمهم بالدرجة الأولى قبل كل شيء، مثل بعض الفرق الموجودة الآن في سورية، يقاتلون لإطالة أمد الحرب في الداخل، وهم ممن ينازع الكفرة ويحارب الكفرة، ولكنهم يحاربون لإطالة مدة الحرب، لا لإنهائها والدفاع عن دماء المسلمين، لأنهم مستفيدون من هذه الحرب، ولسان حالهم يقول: قد حَصَّلْنا من الجاه والمال ما لم نحصله أيام السلم، إذن فلتبق الحرب مستمرة فهذا أحسن، وهذه ليست فرقة ولا اثنتين ولا ثلاثة، عداك عن

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص٥٠.



أصحاب الرياسة والصدارة الذين يريدون أن يُكَتِّلوا ويجمعوا جيشهم وجماعتهم، فرق، وطوائف، وجماعات، أين نحن؟ هذا هو ما حذر منه النبي عَلَيْهُ، لكن الهوى هو الذي يقود الإخوان والقطبيين إلى هذا الطريق؛ لأن في ذلك تحقيقًا لدنياهم التي يريدون.

هذا ما يتعلق بالمناهج، فالواجب اتباع سنة النبي عَلَيْهُ في ذلك، فننظر كيف كان يدعو وهو في المدينة وهو في مكة وما الذي النبي عَلَيْ وكيف وجهه ربه -تبارك وتعالى - وأمره، كذلك قول الله -سبحانه وتعالىٰ-: ﴿أَدُّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ﴾ [النِّيَالِيُّ: ١٢٥]، فأنت تدعو إلىٰ الله لا إلىٰ نفسك، ولا إلىٰ حزبك، ولا إلىٰ جماعتك، ولا إلىٰ حاكمك، ولا إلى رضا الناس، وإنما تدعو إلى الله والي وإلى دينه وشريعته، إلى ما يحبه ويرضاه مما شرعه في كتابه وفي سنة نبيه عِيْكِيٍّ، بالحكمة والموعظة الحسنة: الأسلوب والطريقة في مخاطبة الناس ودعوتهم، وقد تقدم الحديث عن هذا.

والتفصيل في

وأما الوسائل التي تستعين بها علىٰ أمور دعوتك كمكبرات [وسائل الدعوة الصوت، والإذاعات، والصحف، والمجلات، والتنقل بالسيارات، حكمها ومواقع التواصل الاجتماعي الموجودة اليوم، والجوالات وما شابهها من الأجهزة، فهذه كلها وسائل، فما كان منها مباحًا فلا بأس باستخدامه، وما كان منها محرمًا فلا يجوز استخدامه؛ لأنه إذا حرُّمت الوسيلة حرُّم استعمالها في الدعوة، وعندنا من الوسائل ما يكفي ويغني، فالواجب أن نعرضها على شرع الله أولًا، فإذا كانت مباحة فلا بأس بها، مثل مكبرات الصوت، والجرائد والمجلات إذا كانت صافية نظيفة، وأما



جريدة تنشر الباطل كالصور الخليعة، والأبراج الشركية الكفرية، فلا نشارك بها، ولا نعين على نشر مثل هذه الأشياء، فهذا حكم الوسائل وهذا الواجب في هذا الأمر، والله أعلم.









#### [الطريقة الشرعية الصحيحة

#### في مناصحة ولاة أمور المسلمين، ومفاسد مخالفتها]

ك س١٨: ما هو المنهج الصحيح في المناصحة، وخاصة مناصحة الحكام؛ أهو بالتشهير على المنابر بأفعالهم المنكرة؟ أم مناصحتهم في السر؟ أرجو توضيح المنهج الصحيح في هذه المسألة؟

ج/ العصمة ليست لأحد إلا لرسول الله على فالحكام المسلمون بشر يخطئون، ولا شك أن عندهم أخطاء وليسوا معصومين، ولكن لا نتخذ من أخطائهم مجالًا للتشهير بهم ونزع اليد من طاعتهم، حتى وإن جاروا، وإن ظلموا، حتى وإن عصوا، ما لم يأتوا كفرًا بواحًا، كما أمر بذلك النبي الله (۱)، وإن كان عندهم معاص وعندهم جور وظلم؛ فإن الصبر على طاعتهم جمع للكلمة، ووحدة للمسلمين، وحماية لبلاد المسلمين، وفي مخالفتهم ومنابذتهم مفاسد عظيمة؛ أعظم من المنكر الذي هم عليه، يحصل في مخالفتهم ما ودون الكفر، ودون الشرك.

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: البخاري (۷۰۵٦)، ومسلم (۱۷۰۹) من حديث عبادة ابن الصامت والمعامة المعامة المعامة



ولا نقول: إنه يسكت على ما يصدر من الحكام من أخطاء، لا، بل تُعالَج، ولكن تُعالَج بالطريقة السليمة، بالمناصحة لهم سرًا، والكتابة لهم سرًا.

وليست بالكتابة التي تُكتب، ويوقع عليها جمع كثير، وتُوزّع على الناس، هذا لا يجوز، بل تُكتب كتابة سرية فيها نصيحة (۱)، تُسَلّم لولي الأمر، أو يُكلّم شفويًا، أما الكتابة التي تُكتب وتُصَوَّر وتُوزَّع على الناس؛ فهذا عمل لا يجوز، لأنه تشهير، وهو مثل الكلام على المنابر، بل هو أشد، بل الكلام يمكن أن يُنسى، ولكن الكتابة تبقى وتتداولها الأيدي؛ فليس هذا من الحق.

قال على النصيحة ، الدين النصيحة ، الدين النصيحة » الدين النصيحة » قلنا: لمن يا رسول الله؟ قال: «لله ، ولكتابه ، ولرسوله ، ولأئمة المسلمين ، وعامتهم »(٢).

وفي الحديث: «إن الله يرضىٰ لكم ثلاثًا: أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا، وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم»(٣).

<sup>(</sup>۱) يشير الشيخ -حفظه الله ومتَّع به- إلى حديث «مَنْ أَرَادَ أَنْ يَنْصَحَ لِذِي سُلْطَانِ فَلا يُبْدِهِ عَلانِيَةً وَلَكِنْ يَأْخُذُ بِيَدِهِ فَيَخْلُوا بِهِ فَإِنْ قَبِلَ مِنْهُ فَذَاكَ وَإِلا كَانَ قَدْ أَدَّى الَّذِي عَلَيْهِ»، أخرجه أحمد (١٥٣٣٣)، وصححه الألباني في السنة لابن أبي عاصم عَلَيْهِ»، أخرجه أحمد (١٥٣٣٣)،

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٥٥) من حديث تميم الداري رضي البخاري في كتاب الإيمان (٢١/١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند (٨٣٣٤) من حديث أبي هريرة رضي المسند (١٧١٥).



فليس كل أحد من الناس يصلح لهذا الأمر، وليس الترويج للأخطاء والتشهير بها من النصيحة في شيء، بل هو من إشاعة المنكر والفاحشة في الذين آمنوا، ولا هو من منهج السلف الصالح، وإن كان قصد صاحبها حسنًا وطيبًا، وهو: إنكار المنكر -بزعمه-، لكن ما فعله أشد منكرًا مما أنكره، وقد يكون إنكار المنكر منكرًا إذا كان على غير الطريقة التي شرعها الله تعالى ورسوله وسي الأنه لم يتبع طريقة الرسول والشرعية الَّتِي رسمها، حيث قال -عليه الصلاة والسلام-: «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده؛ فإن لم يستطع فبلسانه؛ فإن لم يستطع فبلسانه؛

فجعل الرسول ﷺ الناس علىٰ ثلاثة أقسام:

منهم: من يستطيع أن يزيل المنكر بيده وهو صاحب السلطة، أي: ولي الأمر، أو من وُكِل إليه الأمر، من: الهيئات، والأمراء، والقادة.

والقسم الثاني: العالِم الذي لا سلطة له؛ فينكر بالبيان والنصيحة، بالحكمة والموعظة الحسنة، وإبلاغ ذوي السلطة بالطريقة الحكيمة.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۱۱۰.



والقسم الثالث: من لا عِلم عند ولا سلطة؛ فإنه ينكر بقلبه، فيبغضه، ويبغض أهله، ويعتزلهم.



## حاشية الرملي

هذا السؤال يدور حول النصيحة، وخصوصًا مناصحة ولاة الأمر، والطريقة الصحيحة الشرعية في ذلك، وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- بجواب ماتع نافع.

> [معنى النصيحة وحكمها]

والنصيحة: بيان الحق وإظهاره للمنصوح، وهي أمر واجب شرعًا، ودليل وجوبها قول النبي عَلَيْهُ: «الدين النصيحة، الدين النصيحة، الدين النصيحة» قالوا: لمن يا رسول الله؟ قال: «لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم $^{(1)}$ .

> [كسف تكون النصيحة لله ولأئمة المسلمين وعامتهم؟]

وتكون النصيحة لله: بأن توحِّده على وتلتزم بشريعته التي أنزلها ولكتابه ولرسوله على نبيه على نبيه على أبيه والنصيحة لكتابه: بأن تتعلمه، وتفهمه، وتحفظه، وتعمل بِما فيه، وتُعلُّمه، والنصيحة لرسوله ﷺ: بأن تؤمن به، وتصدق بما جاء به، وتأخذ بسنته وتتعلمها وتفهمها وتحفظها وتعمل بها وتُعلمها، ولأئمة المسلمين: بأن تبين لهم الحق من الباطل، وتذكرهم بتقوى الله ١١١ ١ وبما ينتظرهم من عقوبة على مخالفة أمر الله، وللمسلمين: بأن تُعلِّمُهم أمر دينهم وكل ما ينفعهم، وأن ترشدهم إلىٰ ذلك، فهذا معنىٰ أن تكون ناصحًا.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه قريبًا.



والنصيحة في كل أمر من هذه الأمور لها أسلوبها ولها طريقتها [النصيحة تختلف الصحيحة التي تعلمناها من النبي عَلَيْ ومن الصحابة الكرام، فمثلًا عندما المنصوحا يخطئ أخٌ لك في الله خطأً تذهب إليه وتكلمه برفق ولين حتى يتقبل منك، فإذا كان الخطأ سرًا فتكون نصيحتك له سرًا دون أن تُشَهِّر به وتفضحه، فإنما هي نصيحة وليست فضيحة، وأما إذا كان الخطأ علنًا فلا بأس أن تبين له الأمر علنًا -وإن كان الإسرار بالنصيحة والتلطف بها هو المقدُّم دائمًا؛ لأنه أدعىٰ للقبول-، أما إذا كان الخطأ في العِلم علنًا فهنا نعلن ونبين الخطأ من الصواب؛ نصيحةً لكتاب الله، ولسنة رسول الله عليه ، ونصيحة للمخطئ، فإنك لو نصحت المخطئ سرًا كفي؛ لكن النصيحة لكتاب الله ولسنة النبي ﷺ لابد منها، فبعد أن يظهر الخطأ وينتشر لابد من أن تنشر الحق وتبينه للناس؛ نصحًا لكتاب الله وللمسلمين؛ حتى يبقى الحق ظاهرًا للناس منفصلًا عن الباطل؛ حتى الباطل؛ حتى لا يَتُوهوا وحتى لا يضيع دين الله ﷺ، فبهذه الطريقة تكون قد نصحت، وهذه النصيحة واجبة خاصةً على أهل العلم.

[حقيقة خلافنا مع مناصحة ولأة

وأما نصيحة ولاة الأمر، والتي كان السؤال متعلقًا بها أكثر من عيرها؛ لأن أهل البدع يزعمون فيما يفعلونه أنهم ينصحون لولاة الأمر، والمبتدعة في ونحن لا نختلف معهم في وجوب النصيحة لولاة الأمر، ولا نختلف الأمرا معهم كذلك في الأخطاء الموجودة عند ولاة الأمر أو في أكثر الأخطاء الموجودة عند ولاة الأمر، لكن الخلاف بيننا وبينهم في طريقة النصيحة وفي طريقة علاج هذا الأمر.

> فالحزبي أو المبتدع عندما يرتقى علىٰ المنبر ويبدأ بذكر مثالب ولاة الأمور وأفعالهم الشنيعة؛ ليهيج عامة الناس عليهم، ويركِّز في كلامه



دولة داخل دول

[تنظيم الإخوان على الأشياء التي يستنكرها الناس -وانتبه لهذا الأمر جيدًا- / وخاصة وبيان طريقتهم في الإخوان؛ لأنهم عبارة عن دولة داخل دول، فهم حزب له تنظيم وترتيب مسبق، وله تخطيط إلى أمدٍ بعيدٍ، وعندهم أجهزة في داخل الدول: أجهزة أمنية، وأجهزة سياسية، وعندهم كذلك أجهزة إعلامية قوية جدًا -وهذا الكلام ليس من عندي، بل هو كلام أُناس كانوا في داخل الحزب ورأوا ما في داخله ثم تابوا منه وكتبوا هذا وبينوه، وقد عاشرنا بعضهم وسمعنا منهم-، ولذلك فتصرفات الحزب بشكل عام هي تصرفات ناتجة عن تخطيط وتدبير مسبق.

ويمكنكم ملاحظة ذلك مما يفعلونه مع العلماء، فإذا أرادوا أن يُسقطوا عالمًا ممن لهم أثر كبير بين الناس؛ لأنه كان حربًا عليهم ففضحهم وبيّن بلاءهم للناس، فتجدونهم يترقبون فتوي من هذا العالم لا تُعْجِب الناس، لا أقول خاطئة، ليس شرطًا، بل يمكن أن تكون الذي يهمهم أن تكون الفتوى مخالفة لأهواء الناس فلا يحبونها، وإذا صدرت من شخص فإنهم يذمونه عليها، فيرتقبون منه فتوى كهذه، وأنتم تعلمون أن أهواء الناس في زمننا كثيرة، والفتاوي التي تخالف أهواءهم كثيرة كذلك، فعندما يفتى بفتوىٰ كهذه تجدها انتشرت بين الناس بشكل غير طبيعي عامةُ الناس لا يَقْدِرون عليٰ نشرها بهذه الطريقة؛ لكنه أمر مُدَبَّر من قِبَل الإخوان، ولو رجعت وراقبت نَشْرَها كيف يكون، لوجدتها ترجع إلىٰ أفرادهم.



ومن أمثلة ذلك: فتوى الشيخ الألباني كَلَّهُ في خروج أهل [فنوى الشيخ ر مبي به برو فلسطين من مناطق الـ (٤٨)(١)، وهجرتهم من هناك، فهذه الفتوى تهيِّج من أراضي الـ ١٨، وبيان مشاعر العامة ويحقدون على المفتى بذلك حتى لو كانت حقًا، وقد قلت صحها لك سابقًا أن هذه القضية ليست معتبرة عندهم ولا تهمهم، وإنما الذي يريدونه الآن هو إسقاط هذا الشيخ؛ لأن الشيخ كان حربًا على الإخوان وأثَّر تأثيرًا عظيمًا فيهم، فأخذوا هذه الفتوى ونشروها نشرًا عظيمًا، بل إن بعض رؤوسهم كان يتحدث بها على المنابر، بل وصل الحال بأحدهم عندنا هنا في الأردن أنه اتهم الشيخ الألباني كَلَّهُ على المنبر بأنه من الموساد، لم يكن يجرؤ على هذا الاتهام سابقًا؛ لكن عندما جاءت هذه الفتوىٰ تجرأ عليه، وحاولوا إسقاطه بذلك، لكن ﴿وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَكِرِينَ ﴾ [الأَفَا الله : ٣٠]، لكن هذا من باب المثال.

> وفتوىٰ الشيخ في ذلك يجب أن تُوضَّح -وإن كانت ليست موضوعنا الآن- فواقع فلسطين يشهد بما تحدَّث به الشيخ الألباني كَلِّللهُ، فالفلسطينيون في مناطق اله (٤٨): وهي المناطق التي سيطر عليها اليهود تمامًا، وصار لهم تجمُّع كبير فيها قد تأثروا باليهود؛ لأن الكثرة والسلطة صارت لليهود، فصاروا هم المؤثرين على الفلسطينيين، وخاصة أنهم قد سيطروا على الإعلام وسيطروا على المدارس وسيطروا على الأشياء المؤثرة في الأفكار، فنظر الشيخ الألباني إلى وقوع أحد أمرين هما متضادان لا يجتمعان، وليس أمامك إلا أحدهما، فإما أن تحافظ على دينك، أو أن تبقى في أرضك، فصاحب الدنيا المتعلقة نفسه بها يختار الأرض حتى لو ذهب الدين، وأما صاحب الدين فسيقول: أنا أتنازل عن

<sup>(</sup>١) المناطق التي احتلها الصهاينة اليهود عام ثمانية وأربعين وتسعمائة وألف.

كل شيء مقابل أن يسلم لي ديني، فمن هنا أفتى الشيخ بالهجرة؛ لأنهم إذا بقوا هناك تفلتوا من الدين وذهبوا مع اليهود، وهذا الذي حصل الآن، اذهب وانظر إلى أهل فلسطين في مناطق اله (٤٨)، وأنا قد رأيتُ مجموعة منهم فلم أستطع التفريق بينهم وبين اليهود، فلا تستطيع التفريق بينهم إلا عندما يكلمك أحدهم ويقول لك: أنا مسلم، وذلك لأنهم انغمسوا في المجتمع، فلا أحد يستطيع أن يعيش وحده في مجتمع كله أو أكثره هذا حاله ويبقى محافظًا على دينه إلا أن يشاء الله أمرًا، والنبي وهو من هو هاجر من مكة وهي أحب البقاع إليه عليه الصلاة والسلام-، وفلسطين ليست أعز من مكة، ومع ذلك هاجر النبي من مكة، ففتوى الشيخ من مكة من الناس الصحة من البلوم الناس على دينهم، ولكن كثيرًا من الناس اليوم وللأسف- لا يحبون الناصحين.

فهذه هي طريقة الإخوان المسلمين في تدبيرهم وتنظيمهم المسبق، يُظْهَرون علىٰ المنابر ويشهِّرون بالحكام، ويلتمسون الأشياء التي تثوِّر أنفس الناس ويركزون عليها محاولين بذلك تحقيق مآربهم التي هي السيطرة علىٰ الكراسي، وهذا أهم شيء عندهم، فيستعملون الناس حطبًا لكي يصلوا إلىٰ الحكم، فعندما تحصل ثورة تجدهم في خارج تلك البلاد، ولا تجد رؤوسهم وأئمتهم الذين سيقودون الأمر في النهاية إن وصلوا إلىٰ الحكم في ساحة المعركة، وإنما تجدهم بعيدين عنها، حتىٰ إذا استقرت الأمور أو هدأت يأتون؛ كي يتصدروا الواجهة السياسية.

فهذه هي طريقتهم: يستعملون التشهير بالحكام آلة ووسيلة تؤدي إلى الغاية، فهم كبقية أهل البدع عندهم قاعدة: الغاية تبرر الوسيلة،

فيعتقدون ما يهوون، ثم بعد ذلك يبحثون عن المتشابهات من نصوص الشريعة ويستدلون بها على أهوائهم؛ لأن نصوص الشريعة محكمة ومتشابهة (١)، وقد وضحنا هذا في العقائد خاصة في شرحنا على لمعة الاعتقاد، فأهل البدع يتعلقون بالمتشابهات.

السنة والجماعة

وأما أهل السنة فإن طريقتهم في مناصحة ولاة الأمر ما قاله [بيان طريقة أهل عَفَانَ وَيُلْجُنِهُ فَي وقت كَانَ خَلَيْفَةً-، فَقَالَ: ﴿إِنَّكُمْ لَتُرَوْنَ أَنِّي لاَ أَكَلُّمُهُ إلَّا أُسْمِعُكُمْ، إِنِّي أُكَلِّمُهُ فِي السِّرِّ دُونَ أَنْ أَفْتَحَ بَابًا لاَ أَكُونُ أَوَّلَ مَنْ فَتَحَهُ"(٢)، فهذا المنهج الذي ذكره أسامة هو الذي عليه سلفنا الصالح رياني في مناصحة ولاة الأمر.

> فهؤلاء أنكروا شيئًا من أمر الولاية فجاؤوا إلى أسامة؛ لأنه قريب من عثمان على ويدخل عليه، فقالوا: ألا تكلمه في هذا المنكر؟ قال: قد كلمته دون أن أفتح بابًا، فهذه هي الطريقة التي ينصح بها أهل السنة ولاةَ الأمور: ينصحونهم فيما بينهم، أو يرسلون لهم الرسائل، أو يَدْخلون عليهم ويكلمونهم مناصحة لهم -إذا أمنوا على دينهم من

<sup>(</sup>١) قال تعالىٰ: ﴿هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنْزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ مِنْهُ ءَايَكُ مُّحْكَمَكُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِئْب وَأُخُ مُتَشَهِهَكُّ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْئٌ فَيَنَّبِعُونَ مَا تَشَكِهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْـنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلَهِ ۗ وَمَا يَصْلُمُ تَأْوِيلُهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ ۚ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِء كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنا ۗ وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُؤلُوا ٱلأَلْبَبِ﴾ [ [ إِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللّ المتشابهة فهي التي تحتمل أكثر من معنى، والواجب رد المتشابه إلى المحكم وتفسيره بما يتوافق معه فيصير كله محكمًا، راجع إعانة نشء البلاد على فهم لمعة الاعتقاد للشيخ -حفظه الله تعالىٰ- (ص٢٧)، وهو موجود علىٰ موقع معهد الدين القيم ولما يطبع بعد.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: البخاري (٣٢٦٧)، ومسلم (٢٩٨٩).



فتنتهم-، قال: قد كلمته؛ يعنى نصحته فيما بيني وبينه من غير أن أفتح بابًا؛ لأن النصيحة في العلن التي ستعلمون بها وتسمعون ستفتح بابًا، ويقصد ريط الله الفتنة والشر، فهذا هو الباب الذي كان الصحابة عليه الله حريصين على إغلاقه.

فاحذروها]

فالتشهير بالحكام على المنابر، والطعن فيهم، وذكر مثالبهم يؤدي إلىٰ الفتنة؛ لأنه يشعل النار في نفوس المسلمين ويهيجها، فينتج عن ذلك المظاهرات التي هي سبيل إلى وقوع الفتن، فالمسيرات والمظاهرات والتشهير بالحكام على المنابر وفي وسائل الإعلام كل هذه الطرق هي سبيل إشعال الفتنة، فكم من مسيرة قالوا عنها أنها سلميَّة ثم نتج عنها سفك الدماء؟ وكم من مظاهرة وقع فيها هذا؟ تهييج الناس في الإعلام وفي مواقع التواصل الاجتماعي ألم يكن هو السبب الرئيس في كثير من الثورات الحاصلة اليوم؟! فهذا الذي ذكره أسامة بن زيد رضي هو منهج السلف الصالح رفي ، ومن راجع كلام أئمة السلف رفي فلن يجد فيه تثويرًا على المنابر، وإنما يجد رسائل مناصحة كرسائل الأوزاعي -وهي مشهورة-(١)، أو يجد من دخل على الوالى ونصحه كما فعل أسامة ابن زيد ﷺ كالزهري فإنه كذلك دخل علىٰ الوالى ونصحه (٢٠)؛ لئلا يفتحوا بابًا للشر بالمناصحة العلنية والتشهير، فهكذا تكون المناصحة لولاة الأمر [مفاسد الخروج بالسر لا بالتشهير ولا بالفضيحة؛ / لأنك إذا اتبعت هذه الطريقة اجتنبت على ولاة الأمور] الفتنة في بلاد المسلمين، والتي ستؤدى إلىٰ سفك دماء المسلمين،

انظر سير أعلام النبلاء (٧/ ١٢٢ - ١٢٥).

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمة الزهري في تاريخ الإسلام، وتاريخ دمشق.



وتشتيتهم، وتفريقهم، وإضعاف شوكتهم، وبذلك ستكون بلاد المسلمين لقمة سائغة في أفواه أعدائهم.

وانظروا إلىٰ الواقع الذي نعيشه فإنه أكبر وأوضح مثال: بدأ التهييج والتثوير في مواقع التواصل الاجتماعي، وهذا إنكار علني أدّى إلى وقوع الثورات التي ترونها، فهل جني المسلمون من وراء هذه الثورات خيرًا؟ حتى البلاد التي شِبْه استقرت ذهب حاكم وجاء حاكم إما مثله أو أسوأ، عداك عن الخسائر التي حصلت، من دماء وأموال وتشتت وتفرق وتسلط للكفار على بلاد المسلمين أكثر وأكثر؛ لأنهم صاروا يحتاجونهم الآن، وانظروا إلى سورية، ولا تقل سورية حاكمها كافر -نعم حاكمها كافر، ويوجد حكام كفار في بلاد المسلمين: نصيري، أو رافضي، أو علماني، أو نصراني-، لكن ما الذي حصل بعد الخروج عليه؟! هذا الذي يهمنا الآن، ويوجد حكام مسلمون، والحاكم المسلم لا يجوز الخروج عليه؛ لأن نص حديث النبي ﷺ واضح في ذلك: «إِلَّا أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا»(١)، ثم إذا رأيتم كفرًا بواحًا كأن يكون الحاكم نصرانيًا أو نُصَيْريًا أو رافضيًا أو ما شابه، فهل نخرج عليه؟ قد رأيتم في سورية صورة من صور الخروج على الحاكم الكافر مع عدم وجود القدرة نتج عنه تدمير بلاد المسلمين، وقتلهم، واغتصاب نسائهم، وتشتتهم وتفرقهم واختلافهم، واستغلال بلادهم من قِبَل العصابات الفاسدة الفاسقة في السرقة والنهب والقتل، ومع هذا كله تمكين جميع جيوش العالم فالذي

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۱۳۳.

يريد أن يدخل فإنه يدخل، فتجد الرافضة، وتجد النصيرية، وتجد الأمريكان والروس والأوروبيين، كلهم موجودون في سورية، وفي كل مرة تُصدر لك جماعة أنهم موجودون هناك في سورية، فما الذي أوصل بلاد المسلمين حتى صارت جحيمًا لا تُسكن؟ وما الذي أدى بها إلى هذا؟ أليست مخالفة كلام علماء الإسلام ونصحهم؟ أليس الذي أدَّىٰ إلىٰ هذا مجاراة رؤوس أهل البدع والضلال والمشى خلفهم؟ وهم والله لا يريدون لكم نصحًا، فها هم الآن في بيوتهم وبين أبنائهم سالمين غانمين، ومتى ما استقرت الأمور وصار لهم مجال أن يتدخلوا سيرجعون، والذي مات مات، الحطب ذهب، ثم يأتون هم، هكذا يتعاملون مع الناس.

إياكم والعواطف، فالعاطفة مع الجهل إذا اجتمعا كانا حطبًا للفتن، فلا تكونوا كذلك، فهؤلاء الشباب الكُثر الذين تأخذهم العاطفة [حقيقة الدواعش] الدينية مع الجهل يتلاعب بهم الحزبيون ورؤوس أهل البدع، / فإذا خرج لهم رجل وقال: أريد أن أحكم بالشريعة الإسلامية -وهو كما يقال عندنا: لا تَعْرفُ قَرْعَةَ أبيه من أين، أي: لا تعرف له أصلًا، ولا من أين هو، ولا ما هي عقيدته، وما هو منهجه، لا تعرف شيئًا من هذا-، فَيَنْكُبُّونَ عَلَيه ويصبحون يرددون ويقولون: يريد أن يقيم الدولة الإسلامية، أي دولة إسلامية يريد أن يقيمها شخص لا تعرف عنه شيئًا؟! بل كثير من قياداته هم من حزب البعث أساسًا، فما أدرانا أنهم تابوا بالفعل أم لا؟ فحزب البعث لا يريد بالإسلام خيرًا، وقد كانوا يذبحون المسلم لأجل أنه مسلم فقط، حزب البعث يقول صاحبه وشاعره:



## آمنت بالبعث ربًا لا شريك له وبالعروبة دينًا ما له ثان(١١) فكيف تأمنون على دينكم مع أناس كهؤلاء؟ الله أعلم بتوبتهم واستقامتهم، وأعنى بهذا الدواعش ومن كان على شاكلتهم.



(١) وقال آخر:

سَلَامٌ عَلَىٰ كُفْرِ يُوحِّدُ بَيْنَنَا

بِلَادُكَ قَدَّسْهَا عَلَىٰ كُلِّ مِلَّةٍ وَمِنْ أَجْلِهَا أَفْطِرْ وَمِنْ أَجْلِهَا صُم هَبُوني عِيدًا يَجْعَلُ العُرْبَ أُمَةً وَسِيروا بِجُثْمَاني عَلَىٰ دِينِ بَرْهَمِ وَأَهْلًا وَسَهْلًا بَعْدَهُ بِجُهَنَّمُ (حسام)





سه ١: انتشر اليوم بين الشباب: أنه يلزم الموازنة في النقد، فيقولون: إذا انتقدت فلانًا من الناس -في بدعته-، وبيَّنت أخطاءه؛ يلزمك أن تذكر محاسنه، وهذا من باب الإنصاف والموازنة، فهل هذا المنهج في النقد صحيح؟ وهل يلزمنى ذكر المحاسن في حالة النقد؟

ج/ هذه المسألة تقدم الجواب عنها، لكن إذا كان المنتقد من أهل السنة والجماعة، وأخطاؤه في الأمور التي لا تخِلّ بالعقيدة، فنعم، هذا تُذكر ميزاته وحسناته، وتُغمر زلاته في نصرته للسنة.

أما إذا كان المنتَقَد من أهل الضلال، ومن أهل الانحراف، ومن أهل المبادئ الهدّامة أو المشبوهة؛ فهذا لا يجوز لنا أن نذكر حسناته –إن كان له حسنات-؛ لأننا إذا ذكرناها فإن هذا يغرر بالناس؛ فيحسنون الظن بهذا الضال، أو هذا المبتدع، أو هذا الخرافي، أو ذاك الحزبي؛ فيقبلون أفكار هذا الضال، أو هذا المبتدع، أو ذاك المتحزب.

والله -جل وعلا- رَدَّ على الكفرة، والمجرمين، والمنافقين، ولم يذكر شيئًا من حسناتهم، وكذلك أئمة السلف يردون على الجهمية والمعتزلة وعلى أهل الضلال، ولا يذكرون شيئًا من حسناتهم؛ لأن



حسناتهم مرجوحة بالضلال، أو الكفر، أو الإلحاد، أو النفاق؛ فلا يناسب أنك تَرُدَّ على ضال، مبتدع، منحرف، وتذكر حسناته، وتقول: هو رجل طيب، عنده حسنات، وعنده كذا، لكنه غَلِط!!

نقول لك: ثناؤك عليه أشد من ضلاله، لأن الناس يثقون بثنائك عليه؛ فإذا رَوَّجت لهذا الضال المبتدع ومدحته فقد غرَّرت بالناس، وهذا فتح باب لقبول أفكار المضللين.

وأما إذا كان المردود عليه من أهل السنة والجماعة، فإن الرَّدَّ يكون بأدب، وينبَّه على أغلاطه التي تكون في مسائل الفقه ومسائل الاستنباط والاجتهاد؛ فنقول: فلان أخطأ في كذا والصواب كذا، بالدليل -غفر الله له-، وهذا اجتهاده، وهكذا، كما كانت الردود بين الفقهاء من المذاهب الأربعة وغيرهم.

وهذا لا يقدح في مكانته العلمية إذا كان من أهل السنة والجماعة.

وأهل السنة والجماعة ليسوا معصومين، عندهم أخطاء وقد يفوت أحدهم الدليل أو اختلال الاستنباط؛ فلا نسكت على الخطأ، وإنما نبينه مع الاعتذار عنه؛ لقول النبي على: «إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد فأخطأ فله أجرواك. هذا في مسائل الفقه.

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: البخاري (۷۳۵۲)، ومسلم (۱۷۱٦) من حديث عمرو بن العاص وأبي هريرة ﷺ.



أما إذا كان في مسائل العقيدة فإنه لا يجوز لنا أن نمدح المضللين والمخالفين لأهل السنة والجماعة من: معتزلة، وجهمية، وزنادقة، وملاحدة، وأناس مشبوهين في هذا العصر، وما أكثرهم.

وأصل هذه الشبهة -الموازنة بين الحسنات والسيئات في النقد-قالها بعض الشباب وكتب فيها رسالة؛ فطار بها بعض الشباب فرحًا.

وقد وقفت على هذه الرسالة التي يزعم صاحبها لزوم الموازنة، ووقفت على رسالةٍ للشيخ: ربيع بن هادي المدخلي (١)، ردَّ فيها على هذه الرسالة التي يزعم صاحبها لزوم الموازنة رَدُّا وافيًا، وبيّن ما في هذا الكلام من الخطأ ومن ترويج الباطل، وبين مذهب السلف في الرّد، وأنهم ردّوا على أناس مضللين ولم يثنوا عليهم؛ لأنهم لو أثنوا عليهم صار هذا من باب التناقض.



## حاشية الرملي

هذا السؤال متعلق بمسألة منهج الموازنات مع أهل البدع، وقد أجاب عنه الشيخ -جزاه الله خيرًا- بما يشفي ويكفي، وذكر أنه قد تقدم الجواب عن هذه المسألة، وقد فصّل الشيخ هنا -جزاه الله خيرًا- تفصيلًا زائدًا ماتعًا نافعًا، ونحن نكتفى به إن شاء الله.



<sup>(</sup>١) يقصد -حفظه الله- كتاب (منهج أهل السنة والجماعة في نقد الكتب والرجال والطوائف).





#### ودعوة الإخوان المفلسين المفسدين لها]

کریم تقول فیمن یقول: (إن خصومتنا للیهود لیست دینیة؛ لأن القرآن الكریم حض علی مصافاتهم ومصادقتهم)؟

ج/ هذا الكلام فيه خلط وتضليل، اليهود كفار، وقد كفَّرهم الله تعالىٰ ولعنهم، وكفَّرهم رسول الله عَلَيْ ولعنهم، قال تعالىٰ: ﴿لُعِنَ اللّهِ اللّهِ عَلَىٰ وَاللّهُ عَلَىٰ اللّهِ اللّهِ عَلَىٰ اللّه عَلَىٰ اللّه عَلَىٰ اللّه وقال عَلَيْ : «لعنة الله على اليهود والنصارىٰ (۱)، وقال تعالىٰ : ﴿إِنَّ اللّهِ عَلَىٰ اللّه وَالنصارىٰ (۱)، وقال تعالىٰ : ﴿إِنَّ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ الللللللللللل

فعداوتنا لهم دينية، ولا يجوز لنا مصادقتهم، ولا محبتهم؛ لأن القرآن نهانا عن ذلك، كما في الآية التي سبق ذكرها.



<sup>(</sup>۱) متفق عليه: البخاري (٤٣٥، ٤٣٦)، ومسلم (٥٣١) من حديث عائشة وابن عباس الم



### حاشية الرملي

هذا السؤال يدور حول ما يروجه بعض المبتدعة من أن خصومتنا لليهود ليست دينية؛ لأن القرآن الكريم حضَّ علىٰ مصافاتهم ومصادقتهم، وهذه المسألة مما يدندن بها الإخوان المسلمون<sup>(١)</sup> كثيرًا ويعتقدها الكثير منهم، وهي عدم كفر اليهود والنصاري، وجواز موالاتهم ومحبتهم ومصادقتهم، وتجدهم يروجونها في إعلاناتهم وفي إذاعاتهم وتجدهم أيضًا يدْعون إليها بقوة بين الناس.

> [الأدلـة مـن الكتاب والسنا والنصاري]

وقد كان كفر اليهود والنصاري من الأمور المسلَّمات عند الناس، على كفر البهود وأما اليوم فقد تزعزعت هذه العقيدة في نفوس كثير من الناس بسبب هؤلاء القوم وغيرهم ممن لهم نفوذ ولهم أيادٍ طويلة في التأثير على أفكار الناس، فبدأ ينتشر هذا الأمر بين الناس وأنهم أهل كتاب، فإذا قلت لهؤلاء: ماذا يعني أنهم أهل كتاب؟ يقولون لك: ليسوا كفارًا، فيقال لهم: قال ربنا على في كتابه الكريم: ﴿لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تَأْنِيَهُمُ ٱلْيَيْنَةُ ﴾ [النيّنَتْنَ: ١]، فالله -سبحانه وتعاليٰ- قد سميٰ أهل الكتاب في كتابه ووصفهم بأنهم كفار، وقد كفّر ربنا -تبارك وتعالى - اليهود والنصاري في كتابه الكريم وبيَّن ذلك بيانًا واضحًا لا يجعل فيه مجالًا للشك لأحد، ولو لم يكن من كفرهم إلا أنهم يكذَّبون برسالة محمد عَلِي ولا يؤمنون به لكان كافيًا، قال الله على الله الله في كتابه الكريم: ﴿ لَّقَدُ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا ۚ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ

<sup>(</sup>١) هذا القول لـ (حسن البنا) مؤسس فرقة «الإخوان المسلمون»، راجع كتاب: «الإخوان المسلمون أحداث صنعت التاريخ» تأليف: محمود عبد الحليم، الجزء الأول، صحيفة: (٤٠٩) تجده بنصه. (المعتنى بالأجوبة المفيدة).

مَنْهَمَ ﴾ [المَاٰ إِنَاقِ: ١٧]، وقال: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةٌ ۚ غُلَّتُ أَيْدِيهُمْ وَلُعِنُواْ بَا قَالُواً ﴾ [المَا إِنْكِةِ: ٦٤]، وقال -سبحانه- أيضًا في كتابه الكريم: ﴿لَّقَدِّ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةً ﴾ [المَّاٰئِلَةِ: ٧٣]، والآيات في هذا المعنىٰ كثيرة، وقال النبي ﷺ في الذين كذَّبوا به -عليه الصلاة والسلام-: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَهُودِيُّ، وَلَا نَصْرَانِيٌّ، ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ، إِلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ»(١)، فالحكم بتكفيرهم قد نُصَّ عليه نصًا صريحًا في كتاب الله؛ فمن لم يكفرهم فقد كفر؛ لأنه بذلك قد كذَّب بكتاب ربه -تبارك وتعالىٰ-.

[الدعوة إلي وحدة الأديان رســولــه ﷺ

وقد ذكر هذا الإمام محمد بن عبدالوهاب كِلله في رسالته نواقض الإسلام فقال فيها: «الثالث: من لم يكفر المشركين، أو شك في عهوة كفرية كفرهم، أو صحَّح مذهبهم كَفَر إجماعًا»، وانظروا شرحه بشرح الشيخ اكتاب الله وسنة صالح الفوزان فقد شرحه بشرح نفيس هو أفضل شرح علىٰ هذه النواقض وتكنيب لهما] فيما أظن -والله أعلم-(٢)، وقد فصَّل في هذا الموضوع تفصيلًا ماتعًا، وبيَّن كفر اليهود والنصاري، وذكر أنّ هناك مؤتمرات في هذه الأيام تقام لتقرير وحدة الأديان، ويُسمّونه (حوار الأديان) وليس هو في حقيقة الأمر حوارًا من أجل إحقاق الحق وإبطال الباطل، وإنما هو حوار من أجل الوئام والأخوة الدينية كما يريدونها، وهي كفر صُراح؛ لأنها تكذيب لما جاء في كتاب الله وفي سنة رسول الله ﷺ من تكفيرهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٥٣) من حديث أبي هريرة رضيطيه.

<sup>(</sup>٢) طبع باسم: دروس في شرح نواقض الإسلام. (حسام)



[الإخـــهان المفلسون يدعون إلى موالاة اليهود والنصاري وعلى الشر حسن البنا]

ولْيُعْلَم أنه ينبني على مسألة كفرهم وعدمه مسألة أخرى ألا وهي الموالاة، وهي التي يريدها الإخوان ويَدْعون إليها -أعني موالاة اليهود رأسهم مؤسس والنصاري ومحبتهم-، وهذه العقيدة أسَّسها لهم حسنُ البنا، ثم بعد ذلك تبنّاها كثير منهم، وقبل مدة ليست بالطويلة أخرجتْ حركةُ حماس -وهي الذراع العسكري لجماعة الإخوان المسلمين- وثيقةً قررت فيها هذا الأمر وهو أن نزاعنا مع اليهود ليس نزاعًا دينيًا، وإنما هو نزاع على الأرض (١)، فالنزاع -على ما يقولونه ويقررونه- دنيوي وليس دينيًا، فلماذا تُلبِّسون علىٰ الناس أنكم حزب ديني وإسلامي، وترفعون شعار الشهادة في سبيل الله والجهاد في سبيل الله . . . إلخ من شعاراتكم الكاذبة؛ أين ذهب هذا كله؟ انتهى، نُقِض كلُّه، حتى تعلموا أن هذا الحزب وظيفته هي التلبيس والكذب علىٰ الناس، والنبي عَلَيْ قال: «مَنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ العُلْيَا، فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﷺ (٢)، هذا هو الجهاد في سبيل الله وأنتم لا يهمكم هذا الأمر؛ لأن اليهود إخوانكم والنصاري إخوانكم -كما تقولونه بأنفسكم- والصراع معهم ليس دينيًا، ولذلك تُدخلون النصاري معكم في حزبكم، فأين الجهاد في سبيل الله [حزب الإخوان والكفاح وغيرها . . . إلخ؟ ذهب كله أدراج الرياح، / فصارت حقيقة حزبكم أنه حزب دنيوي بحت يبحث عن الكراسي وتحقيق المصالح

حــزب دنــيــوى بحت يلبس لباس الإسلام تلبي على الناس]

<sup>(</sup>١) واسم وثيقتهم: «وثيقة المبادئ والسياسات العامة»، وهي موجودة في موقعهم الإلكتروني، ومؤرخة بـ آيار (مايو) ٢٠١٧م!! -كذا-، وما ذكره الشيخ موجود في البند رقم (١٦) من هذه الوثيقة. (حسام)

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: البخاري (١٢٣)، ومسلم (١٩٠٤) من حديث أبي موسى الأشعري رَضِّيُّهُ.



الدنيوية، فَلْتَقُولوها صريحة ولا تلبسوا على الناس وأريحونا واستريحوا، فهذا هو واقعهم وحقيقة أمرهم، والله المستعان.

والله والله المن أمر بعدم اتخاذ اليهود والنصارى أولياء، وحذر من ذلك، وبيّن أنّ من اتخذهم أولياء فهو منهم، قال تعالى: ﴿يَأَيُّا اللَّهِنَ وَمَدُولُمُ وَيَدَ مَنُوا لاَ تَنْفِدُوا عَدُوى وَعَدُولُمُ أَولِيَاء تُلقُونَ إِلَيْهِم بِالْمَودَة وَقَدَ كَفَرُوا بِمَا جَآءَكُم مِن الْحَقِ يَخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمُ أَن تُوْمِنُوا بِاللّهِ رَبِّكُم إِن كُثُمُ خَرَحْتُم جِهدا في سَبِيلِ اللّهَ فَي مُحْمَانِي اللّهَ اللّهَ اللّه في كتابه الكريم: ﴿يَتَأَيّمُ اللّهِ مَنْهُم وَاللّهُ مِنْهُم وَاللّهُ مِنْهُم أَولِيّلَة بَعْض وَمَن يَتَوَهَم مِنكُم فَإِنّهُ مِنْهُم أَن اللّه في كتابه الكريم: ﴿يَتَأَيّمُ اللّهُ مِنْهُم أَولِيّلَة بَعْض وَمَن يَتَوَهَم مِنكُم فَإِنّهُ مِنْهُم وَاللّه مِن اللّه فيكم - ، وارجعوا كما ذكرتُ لكم إلى الناقض الثالث من نواقض الإسلام بشرح الشيخ ففيه تفصيل طيب وزيادة على ما ذكرنا، والذي يهمنا هنا في هذا المقام هو بيان هذه المناهج المبتَدَعة، وأن الأمر كما قال السلف في: «المعاصي بريد الكفر» (الما السلف في: «المعاصي بريد الكفر» أنها تؤدي إلى الكفر، والبدعة من المعاصي وهذه صورة من الصور.

فاحذروا -بارك الله فيكم- من هذا الحزب الخبيث الذي يلبِّس علىٰ الناس ويغشهم ويخدعهم، انظروا إلىٰ أفرادهم وتأملوهم واعرضوا أفعالهم وأقوالهم علىٰ كتاب الله وسنة رسوله علىٰ ومنهج السلف الصالح، هل تجدون ذلك متحققًا بالفعل فيهم قولًا وعملًا؟ ستجدونهم

[الحَكَم بيننا وبينهم هو كتاب الله وسنة رسوله ﷺ ومنهج السسلف الصالح ﷺ]

<sup>(</sup>۱) قد رواه بعضهم عن النبي على ولا يصح عنه، قال في كشف الخفاء (۲/۲۵۱): «لم أر من ذكره غير أن ابن حجر المكي في «شرح الأربعين» قال: أظنه من قول السلف، وقيل: إنه حديث» اه، وقد رواه أبو نعيم في الحلية (۲۲۹/۱۰) والبيهقي في الشعب (۲/۹۲۹) عن أبي حفص عمرو بن سلمة النيسابوري قولَه. (حسام)



من أبعد الناس عن اتباع سنة النبي على فهم لا يبالون بها ولا يرفعون بها رأسًا، فإلى ماذا يدعون؟! لا يبالون التوحيد، ولا يبالون بالسنة، ويتحايلون على المعاصي بأنواع الحيل من أجل أن يرتكبوها، هؤلاء هم وهذه حقيقتهم، ومن عاشرهم عرفهم، أيّ دين هذا؟! بيننا وبينهم الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح فبه تنكشف الحقائق، اعرضوا أقوالنا وأقوالهم وأفعالنا وأفعالهم على كتاب الله وعلى سنة رسول الله على منهج السلف الصالح، وهو الفاصل في الأمر، حتى تعلموا أن هؤلاء القوم من أبعد الناس عن سنة النبي على وعن هدي السلف الصالح في الأمر، السلف الصالح في الأمر،

[تحذير من عقيدة وحدة الأديان]



وبتعصُّبه للنصرانية، واليهود في فلسطين يربون أبناءهم على بُغض الإسلام والمسلمين، والعمليات الإرهابية في أوروبا وفي أمريكا من قِبَل النصارى على قدم وساق ضد المسلمين، لا لشيء إلا لكونهم مسلمين، وفي وسط أفريقيا يُذبح المسلم من قِبَل العصابات النصرانية؛ لأنه مسلم، واليهود في فلسطين يذبحون المسلمين لأجل أنهم مسلمون، وقد ويأتيك هذا الأحمق ويقول لك: هم إخواننا! والله المستعان، وقد قيال الله لنسا: ﴿وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلا ٱلنَّصَرَىٰ حَتَىٰ تَبَيَّعَ مِلَتَهُمُ ﴿

ولعل في هذا كفاية -إن شاء الله- لمن كان له عقل أن يتنبَّه لما يدور من حوله، ولا يكون حطبًا من الحطب الذي تجمعه جماعة الإخوان المسلمين لليوم الذي يُعِدُّون له العدّة، والله المستعان.







من باب إنكار ما فيها من المنكر وبيانه للناس ليحذروه جائزًا؟

ج/ الصحف والمجلات لا تُجمع وتُقرأ على رؤوس الناس، بل يُجمع ما فيها وتُدرَس مع أهل العلم ومع أهل الحل والعقد.

أما أنه يُجاء بها في المساجد فهذا تشهير لا إنكار، وربَّما يكون هذا فرحًا بالمنكر؛ لأن بعض الناس يفرح بالمؤاخذات من أجل أنه يروجها ويقولها، وربما يَنْدس مع هؤلاء ناس من المنافقين يريدون نشر الشر والباطل.

فالأمر خطير جدًا، وليس هذا هو طريق العلاج، لا والله، ما هذه طريقة العلاج.

الذي يريد أن ينصح للمسلمين، ولأئمة المسلمين، وعامتهم؛ لا يتَّبع هذه الطريقة، وهي: جمع الأخطاء في المسجد، والإعلان عنها، والتشهير بها، هذا شيء يجرّئ علىٰ الباطل، يقول: ما دام أن الأمر بهذه الطريقة فالأمر منفرط، فيعمل من شاء ما شاء.



هناك أناس كثيرون لا يدرون عن هذه الأشياء، وأنت بهذا تفتح لهم الأبواب، وتخبرهم عن أشياء هُم عنها غافلون، علاوة على ما في ذلك من مفاسد.

#### \* \* \*

# ك س٢٢: إذا كانت هناك أخطاء في جريدة، ألا ننكر عليها، ونُبَيِّن أمرها للناس؟

ج/ أخطاء الجرائد -وحتىٰ الأخطاء التي من أفراد الناسمعالجتها ليست في المساجد، ولا علىٰ المنابر، لكن لو قال في
المسجد، أو في الخطبة: ما بال أقوام يفعلون كذا وكذا، من دون
تعيين، كما كان النبي على يفعل(١)؛ كان حسنًا، لأنه مصلحة
بلا مفسدة.

إذا كان هناك أخطاء في جريدة -أو كاتب في جريدة- فاكتب رُدًّا عليها، أو عليه، وأرسله للجريدة، وإذا لم تنشره أرسله لغيرها، وبهذا يحصل العلاج.

أما أنك تجمع الجرائد، وتأتي بها للمسجد أو للخطبة، وتقرؤها على المنبر، هذا معناه: تدريس الناس طرق الشر، وإشاعة المنكر، وتشهير بالعصاة.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٤٠١) من حديث أنس بن مالك - ﷺ-.



#### حاشية الرملي

هذان السؤالان يدوران حول حكم إدخال الصحف والمجلات في المسجد وقراءتها من باب إنكار ما فيها من المنكر وبيانه للناس ليحذروه، وهنا أمران:

حكم إدخال

الأمر الأول: وهو إدخال الجرائد والصحف إلى المسجد، فهذا والجرائد إلى لا شك أنه منكر ؛ وذلك لأن هذه الصحف والمجلات لا تخلو اليوم من منكر، فإما أن تحتوى على صور وخصوصًا صور المتبرِّجات السافرات وهذه صور معاص، وإما أن يكون فيها كلام فيه محادَّة لله ولرسوله ﷺ، بل وربما يكون فيها شركيات كالأبراج وغيرها؛ فإدخال مثل هذه المعاصى إلىٰ المساجد منكر، واستخفاف بحرمات الله وها فالمساجد إنما جُعلت لطاعة الله ولله الله الله الله المعصية الله المسجد محرَّم، ومما انتشر اليوم بين الناس إدخال الموسيقي إلى المساجد وذلك عندما يَدخلون بجوَّالاتهم وتجد رنَّات هذه الجوالات موسيقي، وعندما نكون في وسط الصلاة تبدأ الموسيقيٰ تعزف، وهذا أمر منكر عظيم، كذلك الإذاعة عندما تُفْتح أيضًا يتركها بعض المؤذنين وتظهر فيها الموسيقي، وهذا أيضًا من المنكرات، ويَحْرُم فعلُ هذا كلُّه ويجب إنكاره، وعلى من كان قادرًا على هذا أن يغيَّره، كالإمام مثلًا أو غيره ممن يقدر على مثل هذا الأمر أن يغيره فيجب عليه ذلك.

وأما الأمر الثاني: فلماذا ذُكرَ إدخال الجرائد والمجلات إلى للتهييج على ولاة المسجد مع ما فيها من منكرات في هذا الكتاب؟

الحزبيين ذلك

والسؤال الذي بعده بيّن السبب، وهو أن مثل هذه الجرائد والمجلات تكون فيها منكرات، فصار المبتدعة يتخذونها ذريعة إلى تهييج الشباب وإلى استقطاب الشباب، فصاروا يُدخلون هذه الجرائد والمجلات إلى المساجد؛ بدعوى إنكار ما فيها، وربما يكون هذا المنكر الذي فيها منكرًا من قِبَل ولاة الأمور، أو يكون منكرًا من أصحاب الجرائد، أو يكون منكرًا منشورًا من أعمال الناس، والذي يركِّز عليه المبتدعة والحزبيون في إدخالها للمسجد هي أفعال ولاة الأمور؛ لكي يستغلُّوا ذلك في تهييج قلوب الشباب وإشعالها، وهذا كله من قبيل إعداد الشباب وشحنهم وتثويرهم، ثم يترقبون اللحظة المناسبة فإذا جاء الوقت المناسب يحركونهم بالفتاوى التي تجيز للشباب التفجير والتدمير والتخريب، فيتحركون؛ لأنهم قد أُعدُّوا وجُهِّزوا من داخل المساجد، فيحرقون بعد ذلك الأخضر واليابس.

وهذا واقع مشاهد وطريقة متّبعة من قديم -وليس من اليوم أو أمس-، ففي زمن الشيخ ابن عثيمين كله كان سفر الحوالي وسلمان العودة يَتَبّعون هذه السبل وهذه الطرق؛ فلذلك كُنتَ تجد الطلبة عند سفر وسلمان أكثر من الطلبة الموجودين عند العلماء؛ لأن هؤلاء يحركون العواطف، ويهيجون المشاعر، ويُكلّمون الشباب عن أشياء واقعية تمسُّ حياتهم؛ فتجد الشباب مقبلين عليهم، وكثير منهم مساكين لا يعرفون ما يراد بهم -في بداية الأمر طبعًا-، لكن بعد ذلك يغلبهم الهوى ويستمرون في هذه الطرق فيكونون حطبًا لأغراض هؤلاء الحزبيين، فهذا هو الهدف والغاية من إدخال الجرائد والمجلات إلى المساجد؛ ليستغلوا ذلك في تهييج الشباب واستقطابهم، ولذلك طُرح هذا السؤال في هذا الموطن.



وقد سبق وتكلمنا عن كيفية إنكار المنكر إذا كان المنكر من ولاة الأمور، وأما إذا كان المنكر قد شاع وانتشر بين الناس، فهذا سواء كان في جريدة أو في مجلة أو كان معلومًا بين الناس فهذا يكفي أن تَذْكُره علىٰ المنبر وتبيِّن أنه باطل وأنه محرم وتنصح للناس وتأمر بالمعروف وتنهىٰ عن المنكر بهذه الطريقة، ولا إشكال في هذا الأمر ما دام أن هذا المنكر انتشر بين الناس وعُلِم، فأنت تبيِّن الأمر وتنصح للناس وتأمر بالمعروف وتنهي عن المنكر ويكون هذا من باب النصيحة، وكذلك إذا كان المنكر منتشرًا في الجرائد من أعمال أصحاب الجرائد والمجلات فإنك تبيِّنُ هذا الأمر كحكم شرعى وتنصح في هذا ولا إشكال، وأما إذا كان المنكر من وليِّ الأمر، فقد علمنا في السابق كيف يكون الإنكار على ولاة الأمور والنصح لهم، وأنه يكون بالسرّ حتى لا يؤدي ذلك إلى تهييج الشباب وإثارة الفتن بين المسلمين، هذا ما كان عليه السلف الصالح رفي ، وأما الحزبيون فهم يريدون هذا؛ فلذلك يحرصون عليه، وإن صادمَ منهج السلف الصالح، ثم يسمون أنفسهم سلفيين -وهم كذبة - من باب الغش والخداع، فتنبهوا -بارك الله فيكم -، أسأل الله لي ولكم التوفيق والسداد.







مَلِي الإمام أحمد عَلَيْهُ بأنه عَلَى الإمام أحمد عَلَيْهُ بأنه صَلّى خلف الجهمية؟

ج/ لا أعرف هذا، والإمام أحمد من أشد خصوم الجهمية، ولا أعرف أنه صلى خلفهم.

نعم، الصلاة خلف الأمير إذا كان أميرًا وعنده مخالفة لا تصل إلى حد الكفر؛ يُصَلَّىٰ خلفه، برًا كان أو فاجرًا، ما لم يخرج من الدين بارتكاب الكفر البواح، يُصَلَّىٰ خلف الأمير وإن كان فاسقًا.

فالصحابة صلوا خلف الحجاج، وصلوا خلف غيره من الأمراء، الذين عليهم مؤاخذات من أجل اجتماع الكلمة، عملًا بقول الرسول عليه «السمع والطاعة، وعدم نزع اليد من الطاعة»(١)، وعدم إثارة الفتنة والشرور، وهذا من التأليف وجمع الكلمة.



<sup>(</sup>۱) قال المعتني بكتاب الأجوبة المفيدة: يشير -حفظه الله- إلى حديث عوف بن مالك الأشجعي عند مسلم (١٨٥٥) أن النبي عليه والو فرآه يأتي من معصية الله فليكره ما يأتي من معصية الله، ولا ينزعن يدًا من طاعة». (حسام)



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: ما صحة ما نُسب إلى الإمام أحمد كلف بأنه صلى خلف الجهمية؟

[الذكاء دون زكاء نـقـمـة عـلـئ صاحه]

والجهمية: هم أتباع الجَهْم بن صفوان(١١)، وهذا الرجل قد أدرك بعض التابعين، وكان ذكيًّا (٢)، والمصيبة في الأذكياء؛ فكثير من رؤوس أهل البدع والضلال أذكياء فاعتمدوا على عقولهم وَأَرْخُوا العنان لتفكيرهم، ولم يأخذوا بما أمرهم الله -تبارك وتعالى - به من الاتِّباع، فتركوا الاتِّباع ومالوا إلى الابتداع باعتمادهم على عقولهم، فبعضهم كفر، وبعضهم صار رأسًا من رؤوس أهل البدع؛ لأن الذكاء من غير توفيق لا شيء، بل إنه يكون عذابًا ونقمة على صاحبه، كما قال الحافظ الذهبي كَلَّهُ: «لعن الله الذكاء بلا إيمان، ورضى الله عن البلادة مع التقوى "(") -وهذا حق-؛ فالذكاء ما مُدح إلا لأنه يعين صاحبه على ا الخير وعلى الوصول إلى ما يُريحه، فإذا لم يحصل منه هذا كان شرًا ونقمة، فالشاهد أن هذا الرجل كان ذكيًا، فمال إلى عقله واعتمد عليه، وذهب وخالف الاتِّباع، وجالس أهل الكفر يناظرهم، وهذا ما كان يُحذر منه علماء السلف الذين كان يعيش بينهم، لكنه رمي هذه التحذيرات خلف ظهره، وذهب يناظر الكفرة من بعض فرق الهند الكافرة، فلما ناظرهم شك في دينه -ألحدَ- أربعين يومًا وبعد طول

<sup>(</sup>١) الملل والنحل (١/ ٨٦).

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء (۲٦/٦).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (١٤/ ٦٢).



[عقيدة الجهمية فى باب الأسماء

تفكير خرج بعقيدته الفاسدة (١١)، / فترك الاتّباع وترك الكتاب والسنة وألقىٰ بها خلف ظهره، وأصبح يَحْكُمُ علىٰ الله بعقله، فصار يقول: هذا والصفات] يجوز على الله، وهذا لا يجوز على الله، فنفي عن الله الأسماء والصفات، فهؤلاء عندما نفوا عن الله أسماءه وصفاته لم يبقوا شيئًا؟ لذلك قال السلف: «هؤلاء يعبدون عدمًا لا شيء»(٢)، وقد نقل اللالكائي عن أكثر من خمسمئة وخمسين نفسًا أو أكثر فيهم نحو من مئة إمام ممن أخذ الناس بقولهم وتدينوا بمذاهبهم تكفيرَ الجهمية (٣)؛ لأن حقيقة قولهم يرجع إلى أنه لا إله، ولا رب، فهذه هي فرقة الجهمية.

والجهمية تطلق عند العلماء على معنيين:

[إطــــلاقــات الجهمية عند السلف]

المعنىٰ الأول: علىٰ الفرقة الخاصة بهذا الرجل التي تنفي عن الله الأسماء والصفات، وهذه الفرقة أصلها تقديم العقل على النقل، فيحكمون على الله بعقولهم؛ فيثبتون له الأسماء والصفات التي أثبتتها عقولهم، وينفون عنه ما نفته عقولهم.

والمعنىٰ الثاني: علىٰ كل من أخذ بهذا الأصل، وهو تقديم العقل علىٰ النقل، فاستعمل عقله في تقرير عقيدته في أسماء الله وصفاته،

عَشْر مِنَ العُلَماءِ في البُلْدَانِ ولقد تقلَّد كفرَهُمْ خَمْسُونَ فِي هُمْ بَلْ حَكَاهُ قَبْلَهُ الطَّبَرانِي واللَّالَكَائِيُّ الإمامُ حَكَاهُ عَنْ (حسام)

<sup>(</sup>١) انظر: خلق أفعال العباد (١٧/٢)، والسنة للخلال (٨٣/٥)، والإبانة الكبرى لابن بطة (٦/ ٨٦/٩١)، وشرح أصول الاعتقاد للَّالكائي (٣/ ٤٢١).

<sup>(</sup>٢) انظر: الإبانة الكبرى (٦/ ٩٥)، السنة لعبد الله بن أحمد (١/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٣) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة (٢/ ٣٤٤)، وقال ابن القيم كليُّه في الكافية الشافية (ص٤٩):



فيشمل ذلك: الجهمية، والمعتزلة، والأشاعرة، والماتريدية، والكُلّابيّة؛ لأن كل هؤلاء يحكِّمون عقولهم علىٰ الله، وكلهم من أهل البدع.

ويُطْلَق عليهم أيضًا: المتكلمون؛ لأنهم يستعملون الكلام في تقرير العقائد، أو لمخالفتهم أهل السنة والجماعة في صفة كلام الله، وهي من أعظم الصفات التي خالف فيها أهلُ البدع أهلَ السنة والجماعة، فهؤلاء هم الجهمية.

والمراد هنا -والله أعلم- الجهمية الذين هم أتباع الجهم ابن صفوان خاصة، أو من سار على نفس المنهج ممن وقع في مكفرات كالقول بخلق القرآن -مثلًا-، فالظاهر أن المراد بالجهمي هنا الذي يقدم العقل على النقل ووقع في بعض المكفرات كالقول بخلق القرآن.

فهل صلى الإمام أحمد خلف الجهمية؟ نعم، صحَّ هذا عنه، لكنه صحَّ عنه أنه أعاد الصلاة (۱)، فالظاهر -والله أعلم- أنه صلى خلفهم؛ لدَرْءِ المفسدة والفتنة فقط، فإعادته للصلاة تدل على أنه لا يرى صحة الصلاة خلفهم، وهذا ما نصَّ عليه هو نفسه كُلُهُ فقد سُئل عن الصلاة خلف الجهمية؛ فقال: ((لا)(۱))؛ لأن الجهمية كفار والكافر لا تصحُّ الصلاة خلفه.

<sup>(</sup>۱) مسائل أبي داود للإمام أحمد (ص٦٤)، وقال ابن بطة في الإبانة الكبرى (٦/ ١٣٩): قال عبد الله: قال أبي: «فمن قال بهذا القول -يعني خلق القرآن- لا يصلى خلفه، لا الجمعة ولا غيرها، إلا أنك لا تدع إتيانها فإن صلى رجل خلفهم أعاد الصلاة»، وانظر الأوسط لابن المنذر (١٨٢/٤) في حكم إعادة الصلاة خلف الكافر.

<sup>(</sup>٢) جاء في كتاب السنة لعبد الله ابن الإمام أحمد (١٠٣/١) أنه قال: «سألت أبي كَلَّهُ عن الصلاة خلف أهل البدع؟ قال: لا يُصلى خلفهم، مثل: الجهمية، والمعتزلة»، =



[التفصيل في حكم الصلاة خلف المبتدعة]

أما الصلاة خلف المبتدعة، فالمبتدعة قسمان:

القسم الأول: من كانت بدعته مكفرة كالجهمية، والرافضة، والنصيرية، والصوفية عبدة القبور، فالصلاة خلفهم باطلة لا تصح، ولا يُصلىٰ خلفهم، وكل مَن علِمنا عنه أنه ركب بدعة مكفرة فإنه لا يُصلىٰ خلفه، والصلاة خلفه باطلة؛ لأنه كافر(۱).

القسم الثاني: من كانت بدعته غير مكفرة، فهؤلاء قد اختلف السلف فيهم على قولين:

الأول: عدم جواز الصلاة خلفهم مطلقًا؛ هجرًا لهم وتأديبًا لهم (٢)، وهو قول مرجوح.

[أدلة صحة الصلاة وجوازها خلف المبتدع بدعة غير مكفرة] والثاني: وهو الذي ذهب إليه الشيخ صالح الفوزان -حفظه الله-، وهو القول الصحيح الحق -إن شاء الله-(٣)؛ وذلك لأن النبي على ذكر لأبي ذر صلى أنه سيكون من بعده أمراء يؤخرون الصلاة عن وقتها؛ فقال أبو ذر: يا رسول الله، فما تأمرني؟ قال: «صَلِّ الصلاة لوقتها، فإن

وسئل -أيضًا عن: الصلاة خلف الجهمية؟ فقال: «لا يُصل، ولا كرامة» كما في مسائل أحمد لابن هانئ (١/٦٣)، مسألة: (٣١٢)، وقال محمد بن يوسف الطباع: سمعتُ رجلًا سأل أحمد بن حنبل، فقال: «يا أبا عبد الله، أصلي خلف من يشرب المسكر؟، فقال: لا. قال: أصلي خلف من يقول: القرآن مخلوق؟، فقال: سبحان الله!!، أنهاك عن مسلم، وتسألني عن كافر!!» كما في الشريعة فقال: (١٨)، (أفاده المعتنى بالأجوبة المفيدة).

<sup>(</sup>١) انظر المجموع شرح المهذب (٤/ ٢٥٠–٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) انظر المغنى (٣/ ١٧-١٩)، والمدونة (١/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٣) انظر المجموع شرح المهذب (٤/ ٢٥٣ – ٢٥٤).



أدركتها معهم فصلها؛ فإنها لك نافلة»(١) فلم يمنع -عليه الصلاة والسلام- من الصلاة خلفهم.

وأمّا ما يخص أهل البدع خاصة، فقد جاء عن عثمان ابن عفان صِّطْهُم أنه عندما عزله القوم الذين خرجوا عليه وأرادوا قتله أمَّ الناس رأسٌ من رؤوسهم -من أهل البدع من الخوارج-، فجاء رجل من المسلمين فسأل عثمان، فقال: يصلى بنا إمام فتنة؟ فقال عثمان ضَيَّاتُه: «الصَّلاَةُ أَحْسَنُ مَا يَعْمَلُ النَّاسُ، فَإِذَا أَحْسَنَ النَّاسُ، فَأَحْسِنْ مَعَهُمْ، وَإِذَا أَسَاءُوا فَاجْتَنِبْ إِسَاءَتَهُمْ "(٢)، وقد صلى الصحابة ولله عَلَيْ خلف الحجاج ابن يوسف الذي قال فيه النبي ﷺ: «إن في ثقيف كذابًا ومبيرًا» (٣)، أما الكذاب فكان المختار بن أبي عبيد الثقفي الذي ادَّعيٰ النبوة، وأما المبير فهو: المُهْلِك؛ وذلك لكثرة قتله للناس، فمع ضلال الحجاج ابن يوسف الثقفي وكثرة إهلاكه للناس إلا أنّ الصحابة عليه علم قد صلوا خلفه، فهذا ما نستدل به على جواز الصلاة خلف المبتدع، ولكن احذر من صلاة الجمعة خلفهم؛ وذلك لأنك ستعرض سمعك لشبهاتهم، فاجتنب مجالسهم ما استطعت إلى ذلك سبيلًا، وإذا لم تجد إلا مسجدًا لهم وحضرْتَ، فاشغل نفسك بالتسبيح وقراءة القرآن؛ لأن هذا الذي يقولونه ليس ذكرًا يُستمع، بل هو ضلال وفساد، فلا تصغ بسمعك لهم، واشغل نفسك بالتسبيح والذكر وقراءة القرآن حتى لا تسمع ما يقولون؛ لئلا تَعْلُق الشبهات في قلبك فتمرض، وقبل ذلك احرص علىٰ أن تجد مسجدًا سنيًّا، فإذا لم تجد فافعل ما ذكرته لك، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٦٤٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (٦٩٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٥٤٥) من حديث أسماء بنت أبي بكر ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا





#### مع أهل البدع والجمعيات الحزبية]

ك سك ٢: ما حكم الانتساب إلى بعض الجماعات الواردة إلينا ومناصرتها والدفاع عنها؟

ج/ هذه البلاد -ولله الحمد- جماعة واحدة على التوحيد وعلى الإسلام، وتحت راية مسلمة، وفيها أمن واستقرار، وفيها خير كثير.

نحن جماعة واحدة لا نقبل تقسيمًا، أما الجماعات فهي موجودة في البلاد الأخرى التي ليس فيها أمر مستقيم، ولا أمن مستتب، أما بلادنا -والحمد لله- فهي تختلف عن البلدان الأخرى بما حباها الله من الخير: من الدعوة إلى التوحيد، وزوال الشرك، ومن قيام حكومة إسلامية تُحَكِّم الشريعة من عهد الإمام المجدد: محمد ابن عبد الوهاب عَلَمُهُ إلى وقتنا هذا -والحمد لله-.

لا نقول: إنها كاملة من كل وجه، لكن هي -والحمد لله-لا تزال قائمة على الخير، فيها أمر بالمعروف، ونهي عن المنكر، وإقامة للحدود، وحكم بما أنزل الله.

المحاكم الشرعية قائمة، والمواريث والفرائض على ما شرع الله، لا يتدخل فيها أحد، بخلاف البلاد الأخرى.



فنحن جماعة واحدة في هذه البلاد، لا نقبل بالجماعات والمذاهب الأخرى المخالفة لمذهب السلف؛ لأنها تفرِّق جمعنا، وتشتِّت شملنا، وتسمِّم أفكار شبابنا، وتحدث العداوة والبغضاء بيننا.

فهذه الجماعات إذا دخلت علينا زالت هذه النعمة التي نحن نعيش فيها، نحن لا نريد هذه الجماعات، ما كان فيها من خير فهو عندنا -والحمد لله- وزيادة، وما كان فيها من شر فنحن نريد البعد عنه، ويجب علينا نحن أن نُصَدِّر الخير للناس.



#### حاشية الرملي

[واجبنا تجاه أهل البدع]

هذا السؤال يقول فيه السائل: ما حكم الانتساب إلى بعض الجماعات الواردة إلينا ومناصرتها والدفاع عنها؟ وقد تقدم معنا أن واجبنا تجاه أهل البدع المخالفين لأهل السنة والجماعة هَجْرُهم، والتحذير منهم، وبيان حقيقتهم وما عندهم من باطل؛ نهيًا عن المنكر ونصيحة للإسلام والمسلمين؛ كي ينفصل الحق عن الباطل ويتميز [من مفاسد ويَحْذَرهم الناسُ، / وعليه فلا يجوز التعاون معهم؛ لأن في هذا غشًا التعاون مع أهل الدء وخيانة وخداعًا، ثم إن فيه احتمالًا بأن يوقعوك في شِرَاكِهم؛ فهم خبثاء، وخاصة إذا كانت جماعات منظمة كحزب الإخوان والجمعيات الحزبية، فهذه يكون عندها تخطيط إلى مدى بعيد.

وقد يسأل بعض الشباب ويقول: هل يجوز التعاون مع الجمعية الفلانية وأخذ الأموال منهم؟ وقد كان بعض أهل العلم في السابق يقولون: نعم، يجوز إذا لم يكن هناك قيدٌ ولا شرطٌ -وهذا ما كنا نقول



الجمعيات الحزبية في المكر بالدعوة السلفية] به-، ولكن تبيَّن لنا فيما بعد أن هذه الجمعيات لها مكرٌ ، / فتمكر بطلبة العلم بطريقة خبيثة حيث إنها في بداية الأمر تدخل معك كداعم من غير قيدٍ ولا شرطٍ حتى تلتزمَ أنت بالتزامات مختلفة تحتاج إلى أموال، وتكون قد خططت ورتبت على أساس أنهم سيرسلون لك هذه الأموال، فعندما يرون أنك قد غَرقْتَ وصرت غير قادر علىٰ التخلي عن هذه الأموال ألزموك بشروطهم.

من الجمعيات الحزبية أبدًا]

فلذلك أقول لكم من هنا: لا يجوز أبدًا القرب من الجمعيات [لا يجوز القرب يكلفك الله بأكثر من هذا، فإذا كان لا يوجد لديك شيء فلا تعمل، وابقَ جالسًا ولا مشكلة، ويسلم لك دينك ولا تكون سببًا في غش المسلمين في دينهم، فهذا خيرٌ لكَ؛ كي لا تقع في شِراك هذه الحمعيات.

[جناية الجمعيات الحزبية على الدعوة السلفية]

فهذه الجمعيات -والله- قد فَرَّقت وشتت وضيعت من طلبة العلم من ضيعت، وكانت سببًا رئيسًا في انحراف الكثير من طلبة العلم، وقد شعر بهذا شيخنا الوادعي كَلْشُهُ وكان يحذّر منه ليل نهار، فقد أخذت هذه الجمعيات بعض طلبة الشيخ بعد أن استفادوا، وكان الشيخ يرجو أن ينفع الله بهم الدعوة فأخذتهم هذه الجمعيات ومسختهم بأموالها؛ وما زال هذا يحصل إلى الآن.

فاحذروا كل الحذر من أموال الجمعيات الحزبية، ولا تنغمسوا فيها، ولا تدخلوا مع أي جمعية حزبية، واعملوا بقدر ما أعطاكم الله على وابتعدوا عنهم، ولا تتعاونوا معهم؛ من باب هجر أهل البدع، فالتعاون معهم ينافي هذا، ومن باب النصيحة للمسلمين،



فالتعاون معهم غش للمسلمين، ومن باب النهى عن المنكر، ففي التعاون [قاعدة النعاون معهم إقرار لهم على ما هم فيه من باطل، / فنحن لا نعمل بقاعدة حسن أصلبن عظيمين البنا -نتعاون فيما اتفقنا عليه، ويعذر بعضنا بعضًا فيما اختلفنا فيه- التي صار يدندن حولها المميعة عندنا؛ فديننا مبنى على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والنصيحة للإسلام والمسلمين، وهذه القاعدة تَنْقُض هذين الأصلين، والله أعلم.

والمعذرة تنقض مــن أصـول الإسلام]







كر س ٢٠: صنف من الناس يتعصب لمذهب من المذاهب، أو عالم من العلماء، وصنف آخر يرمي بذلك عرض الحائط، ويتغافل عن توجيه العلماء والأئمة؛ فما هو توجيهكم في ذلك؟ ج/ نعم، هذان على طرفي نقيض:

منهم: من يغلو في التقليد حتى يتعصب لآراء الرجال وإن خالفت الدليل، وهذا مذموم، وقد يؤول للكفر -والعياذ بالله-.

والطرف الثاني: الذي يرفض أقوال العلماء جملة، ولا يستفيد منها، وإن كانت موافقة للكتاب والسنة، وهذا تفريط.

الأول مُفْرِط وهذا مُفَرِّط.

فأقوال العلماء فيها خير، لا سيما فقه السلف، فقه الصحابة والتابعين، والأئمة الأربعة، والفقهاء الذين شهدت لهم الأمة بالفقه في الدين؛ يستفاد من أقوالهم وينتفع بها، لكن لا تؤخذ على أنها قضية مُسَلَّمَة، بل إذا عرفنا أن القول مخالف للدليل فإننا مأمورون أن نأخذ الدليل.

أما إذا كان هذا القول لا يخالف الدليل من الكتاب والسنة؛ فلا بأس أن نأخذ به ونقبله، وليس هذا من باب التعصب، وإنما من



وهذا هو القول الحق الوسط: نأخذ من أقوال العلماء والفقهاء ما وافق الدليل من كتاب وسنة، ونترك ما خالف الدليل، ونعتذر للعلماء في خطئهم، ونعرف قدرهم ولا نتنقصهم، قال عليه: "إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد فأخطأ فله أجر واحد»(۱).

والخطأ مغفور إذا كان ممن تتوفر فيهم شروط الاجتهاد، أما الجاهل أو المبتدئ في طلب العلم؛ فهذا ليس له اجتهاد، ولا يجوز له أن يجتهد، وهو آثم باجتهاده أخطأ أو أصاب؛ لأنه فعل ما ليس له فعله.



#### حاشية الرملي

[الإفراط والتفريط يــدخــل فــي كــل الأمور]

هذا السؤال يدور حول التعصب للمذاهب والعلماء، أو الجفاء معهم ورمي توجيهاتم عرض الحائط وعدم الالتفات لها، وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- وذكر أنّ من الناس من هو مُفَرِّطٌ ومنهم من هو مُفْرِطٌ، فالناس بين إفراط وتفريط، يعني بين غلو ومجاوزة حد وبين تقصير لا يصل إلىٰ درجة الاعتدال، وهذا الأمر -أمر الإفراط والتفريط-ليس فقط في هذه المسألة، بل هو في كل أمور الدين، فالأمر كما قال

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۱٤۷.

موسى بن أبي عائشة -وهو أحد أئمة السلف-: «ما أمر الله تعالىٰ عباده بأمر إلا وللشيطان فيه نزغتان، فإما إلىٰ غلو، وإما إلىٰ تقصير، فبأيهما ظفر قنع»(۱)، فليس عنده مشكلة سواء وصل معك إلىٰ الغلو أو إلىٰ التقصير؛ لأنه يفوز منك بانحرافك عن الطريق المستقيم، وهذا الذي يهمه في الأصل أن ينحرف بك عن الطريق المستقيم، فسواء انحرف بك إلىٰ جهة اليمين أو إلىٰ جهة الشمال، لا يهم؛ لأنك في النهاية انحرف وضللت، وهذا الذي يريده.

[مـن مـفـاسـد التعصب للرجال] والتعصب للرجال داء عضال، ولو تأملت في الانحرافات عن أمور الدين كلها لوجدت جميعها أو أكثرها ناتج عن هذا الأمر، وأول ذلك الجاهلية، فما الذي منع أهل الجاهلية من الدخول في الإسلام؟ ﴿ إِنَّا وَجَدُنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَرِهِم مُهْتَدُونَ ﴿ [النَّخْوَقِ: ٢٢]، هــــذا الذي منعهم أنهم وجدوا آباءهم علىٰ دين ولا يريدون أن يُفارقوا دين الآباء؛ تعصبًا لآبائهم، وهكذا الحال مع اليهود والنصارى وغيرهم، فإن الله -تبارك وتعالى - أمرنا بترك سبيل اليهود والنصارى بالغلو في فإن الله -تبارك وتعالى - أمرنا بترك من الغلو فقال: ﴿ إِيَّاكُمْ وَالْغُلُو فِي الدّينِ، وَحِذَرنا النبي عَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ الْغُلُو فِي الدّينِ، فَإِنَّمَا أَهْلَكُ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ الْغُلُو فِي الدّينِ، وقد النصارى في عيسىٰ في فجعلوه ابنًا لله، وغلت اليهود في عُزير، وقد أخبر النبي في أن هذه الأمة ستسير علىٰ نفس الطريق «حذو القُذّة

<sup>(</sup>۱) أخرجه الخطابي في العزلة (ص۲۳۷)، وورد نحو هذا الأثر عن مخلد بن الحسين كما في الحلية (٢٦٦/٨) أنه قال: «مَا نَدَبَ اللهُ الْعِبَادَ إِلَىٰ شَيْءٍ إِلَّا اعْتَرَضَ فِيهِ إِبْلِيسُ بِأَمْرَيْن مَا يُبَالِي بِأَيِّهِمَا ظَفِرَ إِمَّا غُلُوًّا فِيهِ وَإِمَّا تَقْصِيرًا عَنْهُ» اهـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي (٣٠٥٧)، وابن ماجه (٣٠٢٩) من حديث ابن عباس ﷺ.



بِالقُذَّة»(١)، والمقصود أنه سيكون في هذه الأمة من يسلك تلك السُّبل وليس المقصود أن جميع الأمة ستفعل ذلك، وهذا ما حصل، فالشرك الذي وقع في هذه الأمة من قِبَل الشيعة ومن قِبَل الصوفية إنما جاء من الغلو في الأشخاص، فإنهم قد غَلَوْا في أصحاب القبور حتى عبدوهم مع الله -تبارك وتعالى -، بل صارت الرافضة الشيعة والصوفية يعتقدون في الأولياء ما يعتقده أهل الإسلام في رب العزة مما خُصَّ به من التصرف في الكون، ومن تحديد جنس الجنين ذكرًا أم أنثى، وغير ذلك من المسائل التي هي من خصائص رب العزة -تبارك وتعالىٰ-، فالرافضة والصوفية يعتقدون في أوليائهم أنهم يشاركون الله -تبارك وتعالى - فيها، وقد أشركوا بهم كذلك في عبادتهم فهم يعبدونهم مع الله، فيسجدون لهم، ويطوفون بهم، ويذبحون وينذرون لهم، ويدعونهم، كما نفعل نحن مع رب العزة -تبارك وتعالى - ونخصُّه بذلك، فهم يأخذون هذه العبادات ويصرفونها لغير الله كما كان يفعل كفار قريش مع الأصنام، فحقيقة أمرهم أنهم إنما استبدلوا الأولياء بالأصنام فقط، هذا ما يؤدي إليه التعصب للرجال، فهو خطرٌ عظيمٌ على دينكم فاحْذُروه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۷۱۳٥)، وأبو داود الطيالسي في مسنده (۱۲۱۷)، والآجري في الشريعة (۱/۳۲۱)، وابن بطة في الإبانة الكبرى (۲/۸۶) من حديث شداد ابن أوس رهيه وحسن إسناده الألباني بشواهده في الصحيحة (۳۳۱۲)، ومما يشهد له حديث أبي سعيد الخدري رهيه المتفق عليه: «لتتبعن سنن من كان قبلكم» [البخاري (۳٤٥٦)، ومسلم (۲۲۲۹)]

والقُذَّة: بضم القاف وتشديد الذال المعجمة: ريش السهم، وهو مثل يضرب لشيئين متماثلين لا فرق بينهما، فريش السهم تقطع وتصنع على مثال واحد.



للمذاهب]

ومن جملة التعصب: التعصب للمذاهب وأصحابها: مذهب ال مالك، ومذهب الشافعي، ومذهب أبي حنيفة، ومذهب أحمد، فمن يدخل في المذهبية ويتعصب لها -وهذا داء منتشر- يؤدي به ذلك إلى الم التمسك بأقوال الرجال ورمي أدلة الكتاب والسنة خلف ظهره، مما أدَّىٰ إلىٰ انحلال الناس عن دين الله بسبب هذا التعصب، وحصل بينهم من القتل ما حصل بسبب التعصب للمذهبية، وقد ذكر العلماء في كتب المعاجم والتواريخ قصصًا من ذلك، منها ما ذكره أحدهم أنه مر على قرية من القرى وكان فيها الأحناف والشافعية، فوقع بينهم نزاع، وقد كان الأحناف يكفِّرون الشافعية وينزِّلون بناتهم منزلة أهل الكتاب فيتزوجونهن بمنزلة نساء أهل الكتاب، وكان أصل النزاع بينهم في مسائل الإيمان ثم حصل بينهم نزاع كبير، قال: وكانت تلك القرية عامرة قال: «فسِرتُ من خلالها، فلما رجعت إليها وجدتها خرابًا، فسألت عن ذلك» فقيل لي: «تقاتَل الأحنافُ والشافعيةُ فأدّىٰ إلىٰ هذا»(١)، فانظروا إلىٰ أين أدى التعصب للمذاهب، وللأسف الشديد أنك تجد الآن بعض المشايخ الذين ينتسبون إلى السلفية يعلِّقون الشباب بالمذهبية، ويحثُّونهم على ا التمسك بالمذهبية، وعدم الخروج عنها، أعوذ بالله، أين دعوتكم إلى الكتاب والسنة والتمسك بمنهج السلف الصالح رفي الهيا؟!

[ليس كل ما يقال عنه أنه المذهب المذهب]

هذا مع أنه في أحيان كثيرة لا يكون المذهب لا لمالك، ولا للشافعي، ولا لأحمد، ولا لأبي حنيفة، وإنما استخرجه أصحابه بحوه قول إمام والذين من بعدهم ورجحوه وقالوا وعملوا به، فصار هو المذهب، فهذا يتعصب لمالك -مثلًا- والقول ليس لمالك أصلًا، وأصحاب المذهب

<sup>(</sup>١) معجم البلدان (٣/ ١١٧)، وانظر: (١/ ٢٠٩)، والبداية والنهاية (١٢/ ٢٤٩).



يعترفون بهذا، ومالك إما أن يكون له قول مضاد مخالف للقول المشهور في مذهبه، أو لا يكون له قول في المسألة أصلًا، لكنّ أصحاب المذهب يخرِّجون القول تخريجًا علىٰ أصولهم، وهذا موجود، فتجد الشخص متعصبًا لمالك وهو لا يأخذ بقول مالك، وإنما يأخذ بقول ابن القاسم أو غيره من أصحاب مالك -وهو مسكين لا يدري-(۱).

[التعصب للرجال ربما أوقع صاحبه في الكفر]

وحقيقة الأمر أن الله الله الما المناه الما المناهب المالكي ولا الشافعي ولا غيرها من المذاهب، وإنما أمرنا باتباع الكتاب والسنة واتباع مذهب السلف الصالح المالاي يهمنا ألا تأتي بقول جديد لا سلف لك فيه، أما أن تأخذ قول رجل واحد وتجعله دينًا كما نجعل قول النبي الكافر كما قال الشيخ، فاحذرْ -بارك الله فيك - من هذا الأمر.

وقد تجد بعض أهل العلم والفضل على مذهب من المذاهب لكنه لا يتعصب، فإذا خالف المذهب الدليل أخذ بالدليل وترك المذهب، مع أنني أقول لك -وهذا الذي تربينا عليه-: احرص على أن تكون على الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح، وعندك بحمد الله من الكتب ما يكفى لتعرف مذهب السلف الصلف على الله عنه السلف على العرف مذهب السلف على المنابع السلف المنابع ال

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ العثيمين في الشرح الممتع (۱/ ۱۱): «هناك فرق بين المذهب الاسخصي الذي يدين به الإمام لله وي وبين المذهب الاصطلاحي، فالمذهب الاصطلاحي قد لا يكون الإمام قاله، أو قال بخلافه، وهو ما اصطلح عليه أتباع هذا الإمام أن يكون هو مذهبهم، مثل أن يختاروا أئمة من أتباعه، ويقولون: إذا اتفق فلان وفلان من أئمة أتباعه علىٰ كذا فهو المذهب، أو إذا كان أكثر الأتباع علىٰ هذا فهو المذهب، لكن المذهب الشخصي يختلف فهو ما يدين به لله وقد يكون موافقًا لما قيل: إنه المذهب اصطلاحًا، وقد يكون مخالفًا» اه.



[من الكتب التي بين لك مذهب السلف في

ففي العقيدة: شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكائي، والشريعة للآجري، والسنة للخلال، والسنة لعبد الله ابن الإمام أحمد، وكتاب التوحيد لابن خزيمة، فهذه الكتب وغيرها تبيِّن لك منهج السلف الصالح في العقيدة والمنهج.

[من الكتب التي تبين لك مذاهب السلف في الفقه]

وفي الفقه: كتاب الأوسط لابن المنذر -وهو أفضل كتاب في هذا-، وكذلك التمهيد لابن عبد البر، والمغنى لابن قدامة، وقد كان الترمذي كِلْللهُ في كتابه يحرص حرصًا شديدًا على بيان مذهب السلف أهل الحديث، ولذلك تجده كثيرًا ما يقول: «وقال أصحابنا»، ويعني بهم أهل الحديث كما يفعل ابن المنذر في الأوسط، وأهل الحديث هم السلف الصالح ﷺ، وكثير من تبويبات الإمام البخاري من هذا القبيل، وكذلك: المصنف لابن أبي شيبة، والمصنف لعبد الرزاق فيهما الكثير من نقولات مذاهب السلف الصالح رفي الكن كتب ابن المنذر -الإشراف والأوسط والإجماع- مختصة بهذا، وتعتني به.

للأشخاص داء

والتعصب للأشخاص داء ما زال موجودًا ومستمرًا إلى يومنا هذا، وما زالت الفتن تتجدد، وهذه الفتن جعلها الله محنة للعباد حتى مستمر إلى يومنا يَميزَ الخبيث من الطيب، ويتبيَّن الرجل الذي يريد الحق ويتَّبعه من الذي يتعصب للرجال، / فالأصل في العبد أن يتأنى ويصبر وينظر ويبحث عند [العمل عند وقوع وقوع الفتنة حتى يتبين له الحق، فمتى ما تبيَّن له الحق نصره، وإذا لم يتبيَّن له الحق سكت واعتزل الفتنة، فهذا هو معنى الفتنة: ألا يتبين الحق من الباطل، فإذا لم يظهر الحق من الباطل عندك، أو كانت مفسدة الدخول في هذا الأمر أعظم من مصلحتها فعندئذ تعتزل هذا الأمر،



[متى تجب نصرة الحق عند وقوع الفتنة؟]

[الداء الآخر: وهو عدم الأخذ مطلقًا ومفاسده]

وأما إذا تبيّن لك الحق من الباطل وكان دخولك في هذا الأمر فيه إظهار للحق ونصرة الأهله فإنه يجب عليك حينئذ أن تنصره.

وأما الداء الآخر فهو اعتزال أقوال أهل العلم مطلقًا، وعدم من أهل العلم المبالاة بها، وهذا يؤدي بالإنسان إلى الشذوذ والإتيان بدين جديد؛ فإنه يؤدى بك إلى الانحراف شيئًا فشيئًا حتى يصير لك دين جديد، وهذه مفسدة عظيمة، فنحن لا نتعصب للعلماء، ولا نعتقد أنَّ عالمًا من العلماء لا يخطئ أبدًا، بل جميعهم يخطئ ويصيب، ولكننا في نفس الوقت نستأنس بأقوالهم ونستضيء ونستنير بها، فلا نشذ ولا نخالف السلف الصالح رضي خصوصًا إذا كانت المسألة موجودة في كلام السلف فإننا المفهوم منهج لا نبغي عنه بديلًا، / فإذا اتفقوا فهو المنهج الحق، وإذا اختلفوا رجَّحنا السلف الصالح! بالأدلة، ولا نتعصب لشخص بعينه لا من السلف ولا من غيرهم، وأما إذا لم توجد المسألة في عهد السلف، فإننا ننظر في أقوال العلماء الذين وقعت المسألة في عصرهم ممن يعتمدون الأدلة ويسيرون على طريقة السلف وأصولهم، ونستضيء بها ونستنير ونستأنس وننتقي من أقوالهم ما يوافق الدليل، ونرجِّح بناء على ذلك، فهذا ما أراده الله منا، وهذا ما أمرنا به، ولا يجوز لنا أن نتعصب للرجال، ولا أن نشذ ونخالف ونأتى بما لم يأت به الأوائل، أسأل الله لى ولكم التوفيق والسداد والثبات علىٰ هذا الدين المستقيم إلىٰ الممات.







کس س۲۲: کثیر ما یعرض لبعض الناس، أو هي شبهة عند البعض من طلبة العلم المبتدئین: أن غشیان حلق العلم یعني زیادة في الحجة علیٰ من تلقیٰ هذا العلم؛ من مسؤولیة تبلیغه وإصلاح نفسه؛ مما یجعلهم –أو البعض منهم– یحجمون عن طلب العلم الشرعی فما توجیهکم لهؤلاء؟

ج/ هذه وسوسة من الشيطان، يقول لك: لا تتعلم؛ لأنك إذا تعلمت صار حجة علىك.

ونقول لهذا: وبقاؤك في الجهل مع وجود العلماء أليس هو حجة عليك؟

كونك تبقى في الجهل والعلم موجود، والعلماء موجودون، والدروس قائمة، هذا أشد خطرًا من كونك تأتي إلىٰ دروس العلم وتتعلم، وقد لا تعمل بما علمت؛ لكون الإنسان بطبعه عنده تقصير في الأعمال، وعنده بعض الذنوب؛ فإنه إذا حضر مجالس الذكر، والدروس العلمية عند العلماء في بيوت الله، يُرجىٰ له أن يتنبه ويتوب من أخطائه، ويرجع إلىٰ الصواب.



فهذه الحِلَق حياة القلوب، فلا يصدنك الشيطان عن العلم النافع، وتعلم العلوم الشرعية، بهذه الشبهة وهذه الوسوسة.



### حاشية الرملي

هذا السؤال يتعلق بشبهة يرددها بعض الناس وهو أن طلب العلم يزيد الحجة على الطالب، ويريدون بهذا الزهد والتزهيد في طلب العلم ليسلم الواحد منهم -بزعمه-.

الشبهة]

وهذه شبهة مريضة وفاسدة، وهي كما قال الشيخ -جزاه الله خيرًا- من وسوسة الشيطان فقط ليس إلا، وهي ناتجة عن فهم خاطئ لمفهوم إقامة الحجة، فلو فهم هذا المتكلم إقامة الحجة بشكل سليم لما قال هذا أو لما انطلت عليه هذه الشبهة، وقد أجاب عنها الشيخ بسؤاله الذي سأله.

> [من بلغه الحق أو كان قادرًا علىٰ لا يعذر]

فالحجة قائمة عليك حتى وإن لم تتعلم بما أنك قادر على ومن قام بهذه الدعوة من بعده أن يأتي ويحشو الآيات والأحاديث في فمك حشوًا حتىٰ تتعلم، وإنما أمر الله -تبارك وتعالىٰ- نبيه بالبلاغ فبلّغ، وأمره بأن يقول لهم: ﴿ لِأُنذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَّ ﴾ [الأنفَظ: ١٩]، فمن بلغه هذا القرآن ولو كان في أقاصي الأرض واستطاع أن يصل إلىٰ العلم، أو كان مثله قادرًا على الوصول إلى العلم، ولكنه لم يتعلم فإن الحجة قد قامت عليه.



[من لم يتعلم مع قدرته علىٰ ذلك فإنه مُعْرض]

[تعلم العلم واجب لا تستطيع عبادة الله كما أمرك إلا به]

[ضابط قيام الحجة في هذا الباس]

فهذه الطريقة ليست مفَرًا من تحمُّل مسؤولياتك، ومن عبادتك انعلا لربك كما أمرك، وتعلم العلم الشرعي واجب شرعي لا تستطيع أن تَفِرَّ عبادة أمرك إلا منه؛ لأنك مأمور أن تعبد الله، وأن تكون عبادتك بما شَرَع، ولا يمكنك أمرك إلا أن تعبد الله بما شرع إلا بتعلُّم ما شرع، وإعراضُك عن ذلك لا يكون لك حجة أمام الله على أنك قادر على الوصول إلى العلم، / وهذا إضابه هو الضابط، فكل من كان قادرًا على الوصول إلى العلم فقد قامت عليه البا] الحجة وإن لم يتعلم.

[صنف آخر من هؤلاء: وهم من يتركون العلم لأجل الخلافات بين المشايخ] ومن هنا تعرف خطأ الذين يتركون تعلم العلم ويحتجون بقولهم: قد تهنا من كثرة الجماعات وكثرة الخلافات والنزاعات بين المشايخ، والجواب عن ذلك أن يقال: بما أنك قد تُهتَ -بارك الله فيك- فإنه يجب عليك أن تتعلم حتى تخرج من هذه المتاهة، فلا تجعل هذه المتاهة وخلاف المشايخ عذرًا لك أمام الله؛ فإن الله أمرك بالتعلم ومعرفة الحق من الباطل، وأن تتَبع الحق وتترك الهوى، فإذا عملت بما

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۰.



هذه خلاصة الجواب عن هذه الشبهة، وقد لخَّصها الشيخ -جزاه الله خيرًا- بكلمات وجيزة بمعنى ما ذكرنا، والله أعلم.







### التي تقع بين طلبة العلم، وكيفية الحكم فيها]

ك س٧٧: نرجو من فضيلتكم أن تبيّنوا لنا موقفنا من فُرْقَة الشباب وطلبة العلم حول مواضيع تصدهم عن طلب العلم، وتجعلهم ينالون من بعض العلماء، ويتعصبون لآخرين؛ لأن هذه مسألة هامة، وقد تَفَشّت وانتشرت بين طلبة العلم؛ فما توجيهكم في ذلك؟

ج/ يوم أن كان أهل هذه البلاد مرتبطين بعلمائهم؛ شبابًا وشيبًا، كانت الحالة حسنة ومستقيمة، وكانت لا تأتي إليهم أفكار من الخارج، هذا هو السبب في الوحدة والتآلف، وكانوا يثقون بعلمائهم وقادتهم وعقلائهم، وكانوا جماعة واحدة، وعلى حالة طيبة، حتى جاءت الأفكار من الخارج عن سبيل الأشخاص القادمين، أو عن سبيل بعض الكتب أو بعض المجلات، وتلقاها الشباب وحصلت الفرقة؛ لأن هؤلاء الشباب الذين شذُّوا عن المنهج السلفي في الدعوة، إنما تأثروا بهذه الأفكار الوافدة من الخارج.

أما الدعاة والشباب الذين بقوا على صِلة بعلمائهم، ولم يتأثروا بهذه الأفكار الواردة؛ فهؤلاء -والحمد لله- على استقامة كسلفهم الصالح.



فالسبب في هذه الفُرقة يرجع إلىٰ تلقي الأفكار والمناهج الدعوية من غير علماء هذه البلاد، من أناس مشبوهين، أو أناس مضللين يريدون زوال هذه النعمة التي نعيشها في هذه البلاد من أمن، واستقرار، وتحكيم للشريعة، وخيرات كثيرة في هذه البلاد لا توجد في البلاد الأخرىٰ، ويريدون أن يفرِّقوا بيننا، وأن ينتزعوا شبابنا، وأن ينزعوا الثقة من علمائنا، وحينئذ يحصل –والعياذ بالله– ما لا تحمد عقباه.

فعلينا -علماء ودعاة وشبابًا وعامة- أن نتنبه لذلك؛ بأن لا نتقبَّل الأفكار الوافدة، ولا المبادئ المشبوهة، حتى وإن تَلَبَّست بلباس الحق والخير -لباس السنة-.

فنحن لسنا على شك من وضعنا -ولله الحمد-، نحن على منهج سليم، وعلى عقيدة سليمة، وعندنا كل خير -ولله الحمد-؛ فلماذا نتلقى الأفكار الواردة من الخارج، ونروجها بيننا وبين شبابنا؟!

فلا حَلَّ لهذه الفُرقة إلا بترك هذه الأفكار الوافدة، والإقبال على تنمية ما عندنا من الخير والعمل به والدعوة إليه.

نعم، عندنا نقص، وبإمكاننا أن نصلح أخطاءنا، مِن غير أن نستورد الأفكار المخالفة للكتاب والسنة وفهم السلف من الخارج، أو من أناسٍ مشبوهين -وإن كانوا في هذه البلاد-، أو مضللين.

الوقت الآن وقت فتن، فكلما تأخر الزمان تشتد الفتن.

عليكم أن تدركوا هذا، ولا تصغوا للشبهات، ولا لأقوال المشبوهين والمضللين، الذين يريدون سلب هذه النعمة التي نعيشها،



وأن نكون مثل البلاد الأخرى: سلب، ونهب، وقتل، وضياع حقوق، وفساد عقائد، وعداوات، وحزبيات.

وأقول: لا يقع في أعراض العلماء المستقيمين على الحق إلا أحد ثلاثة:

إما منافق معلوم النفاق، وإما فاسق يبغض العلماء؛ لأنهم يمنعونه من الفسق، وإما حزبي ضال يبغض العلماء؛ لأنهم لا يوافقونه على حزبيته وأفكاره المنحرفة.



### حاشية الرملي

هذا السؤال يدور حول الخلافات التي تحصل بين طلبة العلم فتسبب الفرقة وتجعلهم يقعون في بعض العلماء ويتعصبون لآخرين.

والخلافات التي تحدث بين طلبة العلم كثيرة، وأسبابها مختلفة، الوائد الفتن والفتن التي تقع هي تمحيص من الله-سبحانه وتعالى لعباده وأَحَسِبَ النّاسُ أَن يُتُركُوا أَن يَقُولُوا ءَامَتَا وَهُم لا يُفتننُونَ [الْعَنْكَوُنْ : ٢] فلابد من الفتنة؛ فالفتنة وإن كانت تضرُّ بالدين وتفتن الإنسان عن دينه، إلا أنَّ لها فائدة وهي أنها تكشف عن حقائق الرجال، وتكشف عمّا في قلوبهم من مناهج، ففي هذه الأيام صار معهودًا عند الكثير من طلبة العلم أنه يتمسكن حتى يتمكن، ومتى ما تمكن أظهر ما عنده وبدأت الفتن، وهذا موجود اليوم وبكثرة؛ لذلك ينبغي على طلبة العلم أن يكونوا حذرين من هذه القضايا.



[واجـب طــلاب العلم تجاه الفتن]

فإذا كان طالب العلم قد تأصل في علوم الآلة، وكانت عنده معرفة بالكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح فإنه يجب عليه أن يحكم في كل قضية بالدليل متبعًا في ذلك منهج السلف الصالح رفيهم وطرائق استدلالهم، والدليل وحده هو الحاكم في أي قضية من القضايا؛ لأن البشر بشر وكلهم يخطئ، والأمر كما قال عبد الله بن مسعود رضي المنه: «من كان مُسْتَنَّا فليستنَّ بمن قد مات؛ فإن الحيَّ لا تؤمن عليه الفتنة»(١)، فالحيُّ -أي حيِّ- لا تؤمن عليه الفتنة؛ ولذلك فإن العبرة في كل شيء إنما تكون بالدليل إذا كان عند طالب العلم قدرة على معرفة الدليل والحكم به، ولا ينبغي له أن يُحْسن الظن بنفسه كثيرًا، فمن درس علوم الآلة وتمكن منها وكان عنده جملة إلمام بالكتاب والسنة ومعرفة منهج السلف الصالح، عندئذ يحكم بالدليل الشرعي، ومن لم يكن كذلك فهو طالب علم لا يستطيع أن يفهم الأدلة ويعرف منهج السلف الصالح بنفسه، فعندئذ يرجع إلى ما قال الله ﷺ في كتابه الكريم: ﴿فَشَاكُوا أَهْلَ ٱلدِّكِرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [الخَّيَلْنُ: ٤٣]، فينظر إلى العالِم الذي اتَّصف بالعلم بالسنة وعُرف واشتهر بها، وهو صاحب منهج معتدل لا غلو عنده ولا تفريط؛ لأن حربنا على قدم وساق في هذه الأيام مع الحدادية ومن شابههم، والمميعة ومن شابههم، فهاتان فرقتان خطيرتان جدًا، وقد دخل بين صفوف أهل السنة والجماعة -السلفيين- كثير من هؤلاء، وفي

<sup>(</sup>۱) رواه رزين كما في مشكاة المصابيح (۱۹۳)، ورواه الطبراني في الكبير (۸۷٦٤)، واللالكائي في شرح أصول الاعتقاد (۱۰٥/۱) ولفظه: «لا يقلدن أحدكم دينه رجلًا، فإن آمن آمن وإن كفر كفر، وإن كنتم لابد مقتدين فاقتدوا بالميت، فإن الحي لا يؤمن عليه الفتنة»، وروى أبو نعيم في الحلية (۱/۳۰۵) عن ابن عمر الله قال: «من كان مستنًا فليستن بمن قد مات». (حسام)



كل فترة وفترة يظهر عندنا من أشكالهم مجموعة على حقيقتهم؛ فلذلك يجب أن يكون المرء على حذر ولا يتعصب لأحد من العِبَاد، / وينظر المنهج الصحيح في الحكم عند عند الخلاف الذي يحدث إلى الأدلة الشرعية، فينظر إلىٰ سبب الخلاف الأختلاف ا أولًا، ثم ينظر بعد ذلك هل ما اتَّهمت به الفرقة الثانية صحيح أم لا، ثم بعد ذلك يحكم بناء على منهج السلف الصالح على إذا كان أهلًا لذلك.

وأما إذا لم يكن أهلًا لذلك، فإنه ينظر إلى العالم الذي اشتُهر بالسُّنة، وعُرف بالدفاع عنها والدعوة إليها والاعتدال في منهجه -وهذا أمر مهم جدًا-، / فلا شدة عنده وغلوًا، ولا ميوعة ولينًا زائدًا يؤدي إلىٰ [من مف خلط الحق بالباطل، والثناء على أهل البدع ومجالستهم، بحيث يخالف ثلاثة أصول من أصول أهل السنة والجماعة، فأما الأصل الأول فهو: أصل الولاء والبراء في السنة، وأما الأصل الثاني فهو: النصيحة لدين الله ١١١ أواما الأصل الثالث فهو: مجانبة أهل البدع وعدم مجالستهم وهجرهم، وهذا أصل أصيل عند أهل السنة والجماعة، والمميعة خالفوا هذه الأصول الثلاثة.

والغلو]

وأما الغلاة أصحاب الشدة والغلو، فإنهم قد فرَّغوا البلاد من [من مفاسد الشدة دعاة السنة، وتركوا الناس يرجعون إلى الجهال، والحزبيين ومن شابههم، مما يؤدي إلى ما حذَّر منه النبي ﷺ بقوله: «إِنَّ اللَّهَ لأ يَقْبِضُ العِلْمَ انْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنَ العِبَادِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ العِلْمَ بِقَبْضِ العُلَمَاءِ، حَتَّىٰ إِذَا لَمْ يُبْق عَالِمًا اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤوسًا جُهَّالًا، فَسُئِلُوا فَأَفْتَوْا بِغَيْر عِلْم، فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا»(١)، فأصحاب الشدة والغلوِّ هؤلاء تجدهم يُسْقِطون

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: البخاري (۱۰۰)، ومسلم (۲٦٧٣) من حديث عبد الله بن عمرو ابن العاص ﷺ.



علماء السنة المعتدلين في البلاد، ثم يحرصون على إخراج من يوافقهم في أهوائهم ولو كان جاهلًا لا شيء عنده، لكنهم يصدِّرونه من أجل أنه معهم فقط، نسأل الله العافية.

> [صفات العالم الذي يُرجع إليه ويُؤخذ عنه]

فهاتان مفسدتان عظيمتان: الغلو والشدة والتمييع، فعلى العبد أن يحرص على معرفة عالم السنة الثابت عليها، الداعي إليها، المعروف بالاعتدال في منهجه، ويتمسكَ بطريقته ويتبعه في ذلك، ولا تشغلكم هذه المشاكل عن طلب العلم وما أوجب الله وها عليكم، فتمسكوا به واحرصوا عليه، ولا تشغلوا أنفسكم -كما ذكرتُ- بالخلافات التي تحدث.

> [لابد من النظر الحكم فيه]

واعلموا أن بعض الخلافات خلافات منهجية وعقائدية يجب الخلاف قبل النظر إليها من هذه الناحية، والحكم عليها بناء على الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح، وبعض الخلافات بين طلبة العلم سببها الرياسة وحب التصدر، أو الحسد، وهذا يؤدي إلى رمى الطرف الآخر بالأكاذيب، فينبغى التحرُّز، ومعرفة صدق ما رُمي به الطرف الآخر قبل الحكم في المسألة، فهذه قضايا مهمة ينبغي على طالب العلم أن يضعها في باله قبل الحكم علىٰ أي مسألة أو أي خلاف يقع بين طلبة العلم في أي مكان، والله أعلم.







#### نشأتها، وحقيقة مؤسسها، وبيان منهجها]

سر ۲۸: قرأت كتابًا اسمه: «منهج الأنبياء في الدعوة إلى الله» لمؤلفه: محمد سرور بن نايف زين العابدين، قال فيه: (نظرتُ في كتب العقيدة فرأيت أنها كُتبت في غير عصرنا، وكانت حلولًا لقضايا ومشكلات العصر الذي كُتبت فيه، ولعصرنا مشكلاته التي تحتاج إلى حلول جديدة، ومن ثَمَّ فأسلوب كتب العقيدة فيه كثير من الجفاف؛ لأنه نصوص وأحكام، ولهذا أعرض معظم الشباب عنها، وزهدوا بها)، فما هو تعليق فضيلتكم على هذا الكلام؟

ج/ هناك أناس يُزّهِدون في تدريس العقيدة ويُزّهِدون في كتب السلف، ويُزّهِدون في مؤلفات أئمة الإسلام، ويريدون أن يصرفوا الناس إلى مؤلفاتهم هم وأمثالهم من الجهال، ومن دعاة الضلال.

هذا القائل من دعاة الضلال، نسأل الله العافية، فيجب أن نَحْذُر من كتابه هذا، وأن نُحذِر منه.

وأذكر لكم أن الشيخ محمد أمان الجامي -وفقه الله- قد أملى شريطًا كاملًا على هذه الكلمة (أن كتب العقيدة نصوص وأحكام ...) رد عليه ردًا بليغًا، فعليكم أن تبحثوا عن الشريط، وأن تنشروه بين المسلمين، حتى يحذروا من هذا الخبث، ومن هذا الشر الوافد إلى بلاد المسلمين.



نعم؛ هذا شريط قيم جدًا، جزى الله خيرًا شيخنا الشيخ محمد أمان الجامى، ونصر به الإسلام والمسلمين.

لماذا نستورد أفكارنا من الخارج؟!

لماذا نستورد من محمد سرور زين العابدين في لندن -أو غيره-هذه الأفكار؟!!

لماذا لا نرجع إلى الكتب التي بين أيدينا من كتب السلف الصالح، وكتب علماء التوحيد، التي صدرت عن علماء، ولم تصدر عن كاتب أو مثقف لا يُدرىٰ عن مقاصده؟ ولا يُدرىٰ -أيضًا - عن مقدار علمه؟

الرجل -محمد سرور- بكلامه هذا يضلّل الشباب، ويصرفهم عن كتب العقيدة الصحيحة، وكتب السلف، ويوجههم إلىٰ الأفكار الجديدة، والكتب الجديدة، التي تحمل أفكارًا مشبوهة.

كتب العقيدة آفتها عند محمد سرور أنها نصوص وأحكام، فيها قال الله، وقال رسوله، وهو يريد أفكار فلان وفلان، لا يريد نصوصًا وأحكامًا.

فعليكم أن تحذروا من هذه الدسائس الباطلة، التي يُراد بها صرف شبابنا عن كتب سلفنا الصالح.

الحمد لله، نحن أغنياء بما خلَّفه لنا سلفنا الصالح من كتب العقائد، وكتب الدعوة، وليست بأسلوب جاف -كما زعم هذا الكاتب-، بل بأسلوب علمي من كتاب الله وسنة رسوله على أمثال: صحيح البخاري، ومسلم، وبقية كتب الحديث، ومن كتاب الله تعالى،



الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، ثم كتب السنة، مثل: كتاب «السنة» لابن أبي عاصم، و«الشريعة» للآجري، و«السنة» لعبد الله ابن الإمام أحمد، وكتب شيخ الإسلام ابن تيميَّة وتلميذه ابن القيم، وكتب شيخ الإسلام المجدد: محمد بن عبد الوهاب، فعليكم بهذه الكتب والأخذ منها.

فإذا كان القرآن جافًا، والسنة جافة، وكلام أهل العلم المعتبرين فيه جفاف؛ فهذا من عمى البصيرة، وكما قال الشاعر:

قد تنكر العين ضوء الشمس من رمد وينكر الفم طعم الماء من سقم والعقيدة لا تؤخذ إلا من نصوص الكتاب والسنة، لا من فِكر فلان وعلان.

#### \* \* \*

ك س ٢٩: يقول محمد سرور زين العابدين في كتابه «منهج الأنبياء في الدعوة إلى الله»: (لو أن قوم لوط قالوا: لا إله إلا الله لا تنفعهم ما داموا مصرين على معصيتهم)، فما رد فضيلتكم على هذا الكلام؟

ج/ قوله: إن قوم لوط لو وحدوا الله لم تنفعهم ما داموا على اللواط . . . ، هذا كلام باطل، لأن اللواط لا شك أنه جريمة، وأنه كبيرة من كبائر الذنوب، ولكن لا يصل إلىٰ حد الكفر، فمن تاب إلىٰ الله هي من الشرك، ولم يقع منه شرك، ولكن وقع منه جريمة اللواط هذا يعتبر قد ارتكب كبيرة من كبائر الذنوب، لكنه لا يكفر.



فلو أن قوم لوط وحدوا الله في، وعبدوا الله وحده لا شريك له، ولكن بقوا على جريمة اللواط؛ لكانوا فسقة مرتكبين كبيرة من كبائر الذنوب، يعاقبهم الله عليها إما في الدنيا وإما في الآخرة، أو يعفو عنهم في لكن لا يكفرون، الله تعالى يقول: ﴿إِنَّ اللهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [السَّنَا إذ ٤٨]، وف للحديث الصحيح: إن الله -سبحانه وتعالى - يأمر يوم القيامة أن يخرج من النار من كان في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان (١).

ويراد بهم أهل التوحيد، الذين عندهم معاص ودخلوا بها النار، يعذبون ثم يُخرَجون من النار بتوحيدهم وعقيدتهم، فالموحد وإن دخل النار لا يُخَلَّد فيها، وقد يعفو الله عنه ولا يدخل النار أصلًا: ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [النَّنَتُ إِذَا ٤٨].

فهذه الكلمة؛ كلمة جاهل، وهي أحسن ما نحمله عليها، أحسن ما نحمله عليه الجهل.

والجهل داء وبيل -والعياذ بالله-، وهذه آفة كثير من الدعاة اليوم، الذين يدعون إلى الله على جهل؛ يقعون في هذا، ويكفرون الناس بدون سبب، ويتساهلون في أمور التوحيد.

انظروا إلى هذا الجاهل، هذا الجاهل يتساهل في أمر العقيدة ويعظم أمر اللواط، أيهما أشد؟!! هل الشرك أشد أم اللواط أشد؟ نسأل الله العافية.



<sup>(</sup>١) حديث الشفاعة، وهو حديث متفق عليه: البخاري (٢٢)، ومسلم (١٨٤) من حديث أبي سعيد الخدري رابعة المعددي المعدد الخدري المعدد المعد



# ك س ٣٠: ما هو الموقف من هذا الكتاب -منهج الأنبياء- السابق الذكر؟

ج/ تُشخَّص الأمراض التي في الكتاب، ويُطلب سحبه من المكتبات، ومنعه من الدخول إلى المملكة.



### حاشية الرملي

هذه الأسئلة تتعلق بمحمد سرور زين العابدين وكتابه «منهج الأنبياء»، وبعض عباراته فيه، وكونها أسئلة يتعلق بعضها ببعض فإننا سنعلق عليها مجتمعة.

وقد رأيتم أن في العبارة المذكورة في السؤال الأول تزهيدًا في كتب العقيدة، وتنفيرًا للشباب عنها؛ من أجل تعليق الشباب بالثورات الحادثة والقضايا العصرية والسياسة وما شابه.



[أهمية العقيدة]

فهذه الأشياء التي ذُكِرَتْ -التزهيد في العقيدة، وعدم المبالاة بها- بعضٌ مما عند الرجل، مع أن العقيدة هي أساس عمل الإنسان، وأساس علاقته بربه، وهي التي تدخله إما الجنة أو النار، وتخلُّده في الجنة أو في النار، فهي الأساس الذي يُبني عليه العمل، وقد مكث النبي عَلَيْ ثلاث عشرة سنة في مكة يدعو إلى العقيدة، ولما زهِد هؤلاء في العقيدة وزهَّدوا الناس فيها ارتكب الناس أنواع الشركيات والكفريات، فلم يرفع هؤلاء رأسًا بهذا كله؛ لأن مبتغاهم وهدفهم الدنيا، فلا يهتمون بالناس ولا ينصحون لهم حتى لو كان هؤلاء الناس سيصيرون حطبًا لجهنم، فلا يهمهم هذا أبدًا، وإنما الذي يهمهم أن يحققوا بهم أهدافهم وغايتهم.

وأما السؤال الثالث فكان عن حكم الكتاب، وقد ذكر الشيخ أن هذا الكتاب يجب أن يُسْحب ويُمنع إدخاله إلى البلاد.

فمن هو محمد سرور زين العابدين هذا؟ وما هو منهجه الذي يسير علىه؟

> [التعريف بحقيقة محمد سرور زين العابدين]

محمد سرور زين العابدين هذا سوري خرج من سورية إبّان الأحداث التي حصلت في سورية بين الإخوان المسلمين وبين الحكومة السورية، عندما بدأت الحكومة السورية بقتلهم وتشريدهم، كالحادثة التي حدثت في مصر على أيام جمال عبد الناصر عندما بدأت الحكومة المصرية في ذلك الوقت بملاحقة الإخوان المسلمين، ففرّوا من تلك البلاد، وذهبوا إلى بلاد العالم، وأهم تلك البلاد التي استقبلتهم [خطر تمكين السعودية، /والخطأ الكبير الذي وقع من السعودية -والظاهر أنهم ما كانوا يعرفون من هؤلاء القوم- أنهم سمحوا لهم باستلام مراكز تعليمية،

التعليم]

فمحمد قطب كان في الجامعات السعودية، ومحمد سرور زين العابدين هذا كذلك قد درّس في منطقة القصيم، وقد كان من أبرز تلاميذه سلمان العودة، فانظروا إلى أثر المبتدع عندما يُدرِّس وتُسَلَّمُ له عقول أبنائنا، ما الذي سيحدث؟

أصله إخواني]

فهذا الرجل -كما ذكرنا لكم- هو في الأساس من الإخوان المسلمين، ولما خرج إلى السعودية أراد أن يتأقلم مع البيئة الموجودة فيها، فأخذ شيئًا من الهدى الظاهر، وشيئًا من اتّباع السُّنة، وأظهر نفسه بهذه الصورة، فحاول أن يُلفِّقَ ما بين السلفية والإخوانية، حتى صار بعض الإعلاميين يسميه: «إخوانيًّا سلفيًّا»، / وهما في حقيقة الأمر أمران متناقضان متضادان لا يجتمعان أبدًا، لا من ناحية المنهج ولا من ناحية لا يجتمعانا العقيدة، فهذا منهج وطريقة، وهذا منهج وطريقة ثانية مغايرة ومناقضة تمامًا للسلفية، فإذا وُجدت طريقة نفت الطريقة الثانية.

[الإخوانية والسلفية ضدان

> فالشاهد أنه حاول أن يخلط بين الأمرين، فصار يأخذ الهدى الظاهر من المنهج السلفي فأظهر اتباع الكتاب والسنة في غير القضايا التي تمس السياسة، كالثورات، والتكفير، وبقي في هذه القضايا على نفس الأصول التي حملها عن الإخوان المسلمين، / ثم أسس فيما بعد حزبًا قائمًا على هذا الأساس عُرف بالسرورية، فالسروريون هم أبرز من يُعرف بهذا الأمر، ومثلهم داعش وجبهة النصرة وجماعة القاعدة، فهؤلاء جميعًا خلطوا ما بين المنهج السلفي فأخذوا منه العبادات واتباع السنة في الهدي الظاهر، وبين منهج التكفير ومنهج الثورات الذي أخذوه من سيد قطب، ومن منهج الإخوان المسلمين؟

[سمة السرورين التي تميزهم عن غيرهم أنهم يظهرون اتباع السنة في الهدى الظاهر ويبطنون منهج الإخوان]



لأنه يوافق الأهواء فحاولوا الجمع بين الأمرين، فهم في حقيقة الأمر قطبيون، والسلفية منهم براء.

> [حقيقة مجلتي البيان والسنة]

ثم بعد مدة خرج إلى الكويت ثم إلى بريطانيا، ثم وهو في بريطانيا أخرج مجلتين: مجلة البيان ومجلة السُّنة، وهما مجلتان سروريتان يقول عنهما شيخنا الوادعي كلله عندما سئل عنهما: «أما مجلة البيان فكانت في بَدْء أمرها مجلة سلفية، وكتابات محمد سرور أيضًا في بدء أمرها كتابات طيبة، ولما تعلق بالحزبية وبالإخوان المفلسين رجعت حليمة إلى عادتها القديمة؛ هو أصله تربية الإخوان المسلمين، محمد سرور هو تربية الإخوان المسلمين وانشق عنهم، وبقى يكتب كتابات طيبة في مجلة البيان، ثم بعد ذلك انتكس، فهي ينبغي أن تسمى مجلة البدعة لا مجلة السنة، أي نعم، وكذلك أيضًا مجلة العمالة مجلة البيان.

بعد ذلكم من تلكم الأيام حملات كبيرة كبيرة كبيرة على علماء التوحيد العلماء الأفاضل يقول: إنهم عبيد العبيد العبيد وسيدهم الآخِر نصراني» اهر(۱)، فأول ما ظهرت هذه المجلات فرحوا بها، وظنوا بها خيرًا وأنها ستنشر السنة، ولم يكونوا يعرفون حقائق هؤلاء الرجال، ثم بعد ذلك بدأت تُظهر هذه المجلات ما عندها، فصارت تنتقد العلماء، وتستحقرهم، وتقلل من قدرهم؛ حتى تُعَلِّقَ الشباب برؤوسهم وساداتهم كمحمد سرور وغيره، والذين يُعِدّونهم ويجهزونهم للحظة المناسبة الطريقة الحوانية -لحظة الخروج والثورات-، علىٰ نفس منهج الإخوان تمامًا، / فإنهم في ومُكُورُ تُبَّار البداية يظهرون أنهم أصحاب سنة وأصحاب منهج مستقيم، ثم بعد ذلك

فاحذروه]

<sup>(</sup>١) من شريط سؤلات أبي عبد الله اللبناني السلفي، كذا في موقع الشيخ كللله. (حسام)



[التستر بالمشايخ والتزي بزيهم كثر في هـذه الأونـة فاحذروه] عندما يصبح لهم أتباع يسمعون لهم ويثقون بهم، يظهرون حقيقة ما عندهم من منهج، وهذه طريقة إخوانية (۱) لكنها -ومِن أَسَف / تسرَّبت الآن إلى الكثير من طلبة العلم، فبعضهم عندما يجدون شيخًا ظاهرًا له دعوة قوية يتمسكنون عنده ويظهرون اتباع نفس المنهج الذي هو عليه، حتى إذا مات هذا الشيخ كشفوا حقيقة ما عندهم، أو عندما يرون أن هناك شبابًا قد تعلَّقوا بهم ووثقوا بهم يكشفون عندئذ ما عندهم، وهذه الطريقة متبعة الآن، فهؤلاء الذين يتزيون بزي السنة ومحبة مشايخ السنة والقرب من مشايخ السنة ينبغي أن يحذر الإنسان منهم، كما هو الحال مع أبي الحسن المأربي كان يظهر في البداية السنة، وأنه من طلبة الشيخ مقبل وأنه على نفس طريقته، ثم لما مات الشيخ مقبل كله كشف حقيقة ما عنده، وأنه مع الإخوان المسلمين ويدعم الإخوان المسلمين، فينبغي على المسلم أن يكون حذرًا من هذه الأساليب متفطنًا لأصحابها.

ولا يعني هذا أن تُسيء الظنَّ بإخوانك؛ فإن الله يجعل في فلتات ألسُنِ هؤلاء القوم، وفي تصرفاتهم ما يدلُّ على ما هم عليه (٢)، وخاصة

<sup>(</sup>۱) وهي طريقة أهل الأهواء والبدع في كل عصر ومصر، فقد أخرج ابن بطة في الإبانة الكبرى (٢/ ٤٤٤) عن مفضل بن مهلهل كَلْلهُ أنه قال: «لو كان صاحب البدعة إذا جلست إليه يحدثك ببدعته حَذِرْتَه وَفَرَرْتَ منه، ولكنه يحدثك بأحاديث السنة في بُدُوِّ مَجْلِسه ثم يُدْخِلُ عليك بدعته فلعلها تلزم قلبك فمتى تخرج من قلبك». (حسام)



إذا سُئلوا عن رؤوس أصحاب المناهج التي هم عليها في حقيقة الأمر فإنه عندئذ ينكشف حالهم(١).

[حقيقة الحزب السروري]

ثم إن هذا الرجل بعدما أسس هاتين المجلتين وأظهر ما عنده من منهج كوَّن حزبًا خاصًا به صار يعرف بحزب السرورية، وهو حزب في الحقيقة منشقٌ عن الإخوان المسلمين، إلا أنه يخدع المساكين بإظهار السنة ومحبة السنة، فهذه هي حقيقة هذا الحزب.

[مـــن رؤوس السروريين اليوم]

ومن رؤوسه اليوم محمد بن صالح المنجد، والذي لا يعرفه فإنه أحد كتّاب مجلة البيان، وهو مشهور، وله موقع مشهور على شبكة الانترنت اسمه: «موقع الإسلام سؤال وجواب»، وهو سوري كذلك ومن جماعة الإخوان المسلمين، فانتبهوا من هؤلاء السوريين الذين خرجوا في فتنة حماة وانظروا إلى تاريخهم الماضي حتى وإن أظهروا السنة ومحبة السنة؛ لأنه من النادر أن يخرج شخص من جماعة الإخوان المسلمين ويتزيّى بزي السنة والسلفية ويكون قد صَفَا تمامًا من جراثيم أفكار الإخوان المسلمين أن المشلمين ويشهد على ذلك أن الكثير منهم

<sup>(</sup>۱) سئل أبو بكر بن عياش كلله: من السني؟ قال: «الذي إذا ذكرت الأهواء لم يتعصب لشيء منها»، أخرجه اللالكائي في شرح أصول الاعتقاد (۷۳/۱). (حسام)

<sup>(</sup>۲) وسبق ما قاله عبد الله بن شوذب: «من نعمة الله على الشاب والأعجمي إذا نسكا أن يوافقا لصاحب سنة يحملهما عليها؛ لأن الأعجمي يأخذ فيه ما سبق إليه»، وقال عمرو بن قيس المُلائِي: «إذا رأيت الشاب أول ما ينشأ مع أهل السنة والجماعة فارجه، وإذا رأيته مع أهل البدع فايئس منه فإن الشاب على أول نشوءه»، وقال: «إن الشاب لينشأ فإن آثر أن يجالس أهل العلم كاد أن يسلم وإن مال إلى غيرهم كاد يعطب»، وقال ابن بطة عَقِبَه: «فانظروا -رحمكم الله- من تصحبون وإلى من تجلسون، واعرفوا كل إنسان بخدنه وكل أحد بصاحبه» اهد. (الإبانة ١/٥٠١-٢٠١). (حسام)



ممن كانوا يجالسون الشيخ الألباني كَنْ في سورية من أمثال محمد سرور زين العابدين وغيرهم كثير بقوا على ما هم عليه ولم ينتفعوا بالشيخ الألباني كَنْ ولا بمجالسته.

فهذه هي قصة محمد سرور زين العابدين وحكاية حزبه -حزب السرورية-، وكتابه الذي ذُكر في السؤال وكذلك مجلتا السنة والبيان تُبيَّن حقيقة هذا الرجل وحزبه وحقيقة المنهج الذي يسيرون عليه، وأنهم في حقيقة الأمر جزء من القطبية.

والقطبية كلمة عامة تشمل كل من يُعظّم سيد قطب ويأخذ بأفكاره [تعريف القطبية] في الثورات والانقلابات وتكفير المسلمين، وأما فروعها فكثيرة جدًا فمنها جزء من جماعة الإخوان المسلمين، ومنها السرورية، ومنها جماعة القاعدة، ومنها أيضًا التكفير القاعدة، ومنها أيضًا التكفير والهجرة، والتوقف والتبيّن، جماعات كثيرة منشقة أو هي جزء من جماعة القطبية، فكلمة القطبية عامة شاملة لجميعهم، وبعض أهل العلم يطلق كلمة الإخوان على كل من حمل هذا الفكر، والله أعلم.







### ووصفها بأنها مجتمعات جاهلية]

# ك س٣١: هل يجوز إطلاق لفظ الجاهلية على المجتمعات الإسلامية المعاصرة؟

ج/ الجاهلية العامة قد زالت ببعثة الرسول على فلا يجوز إطلاقها على المجتمعات الإسلامية بصفة العموم.

وأما إطلاق شيء من أمورها على بعض الأفراد، أو بعض الفِرق، أو بعض الفِرق، أو بعض المجتمعات؛ فهذا ممكن وجائز، وقد قال النبي للهذا لبعض أصحابه: "إنك امرؤٌ فيك جاهلية" (أ)، وقال الله المرافرة في الأحساب، والطعن في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركونهن: الفخر في الأحساب، والطعن في الأنساب، والاستسقاء بالنجوم، والنياحة (٢).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: البخاري (۳۰)، ومسلم (١٦٦١) من حديث المَعْرُورِ بْنِ سُوَيْدٍ، قَالَ: لَقِيتُ أَبَا ذَرِّ بِالرَّبَلَةِ، وَعَلَيْهِ حُلَّةً، وَعَلَيْ غُلاَمِهِ حُلَّةً، فَسَأَلْتُهُ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: إِنِّي سَابَبْتُ رَجُلًا فَعَيَّرْتُهُ بِأُمِّهِ، فَقَالَ لِي النَّبِيُ ﷺ: «يَا أَبَا ذَرِّ أَعَيَّرْتَهُ بِأُمِّهِ؟ إِنَّكَ امْرُؤُ فِي سَابَبْتُ رَجُلًا فَعَيَّرْتُهُ بِأُمِّهِ، فَقَالَ لِي النَّبِيُ ﷺ: في النَّهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ، فَمَنْ كَانَ أَخُوهُ تَحْتَ فِيكَ جَاهِلِيَّةٌ، إِخْوَانُكُمْ خَوَلُكُمْ، جَعَلَهُمُ اللَّهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ، فَمَنْ كَانَ أَخُوهُ تَحْتَ يَدِهِ، فَلَيْطُعِمْهُ مِمَّا يَأْكُلُ، وَلَيُلْبِسْهُ مِمَّا يَلْبَسُ، وَلاَ تُكَلِّفُوهُمْ مَا يَعْلِبُهُمْ، فَإِنْ كَلَّفُوهُمْ فَا عِينُوهُمْ».

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٩٣٤) من حديث أبي مالك الأشعري وللهيه.



# ك س٣٦: ما تقولون فيمن يطلق على الأمّة الإسلامية المعاصرة بأنها «غائبة»؟

ج/ القول بأن الأمة الإسلامية غائبة يلزم منه تكفير الدول الإسلامية كلها، لأن معناه: ليس هناك دولة إسلامية، وهذا مخالف لقول الرسول على: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين، لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم، حتى يأتي أمر الله -تبارك وتعالى - وهم على ذلك»(١).

فمهما كثر الضلال والاختلاف والكفر؛ فلابد من بقاء هذه الطائفة المسلمة.

فليس هناك غياب للأمة الإسلامية -والحمد لله-، ولا يشترط في المجتمع الإسلامي -أو في هذه الطائفة المنصورة- خلوّها من المعاصي؛ لأن المعاصي وُجدت على عهد النبي على وعهد خلفائه، لكنها كانت تُقاوم وتُنكر.



#### حاشية الرملي

هذان السؤالان يدوران حول إطلاق القول على المجتمعات بأنها مجتمعات جاهلية، أو غائبة، وقد ذكرنا سابقًا أنه ينبغي عليك أن تعلم المراد بالألفاظ عند أهل البدع عندما يطلقونها، فأنت ربما بإحسان ظنك وبما تعلمته من ألفاظ شرعية تحمل اللفظ الذي يطلقونه على المعنى

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۳۱.



الشرعي، فتنطلى عليك تلبيسات أهل البدع، فلابد أن تسأل عن مرادهم من إطلاق هذه الألفاظ، فما الذي يريده القطبي عندما يقول: مجتمعاتنا مجتمعات جاهلية، أو مجتمعات غائلة؟

القطبي أن

فأما قولهم: مجتمعات جاهلية فإنهم يريدون من ذلك تكفير متمعانيا المجتمعات، وهو الذي قرره صراحة سيد قطب في بعض كتبه التي هي مراجع عند الخوارج، ككتاب معالم في الطريق، فهم يقررون هذا -تكفير المجتمعات أو تكفير أكثر المجتمعات-، وبناء على ذلك يستحلُّون دماء المسلمين وأموالهم وأعراضهم، وينتج عن ذاك تفجير المساجد الذي تسمعون به من قِبَل جماعة داعش والقاعدة وغيرهم ممن يحمل فكر سيد قطب -فكر الخوارج-، بل إن سيد قطب نفسه يصف المساجد بأنها معابد جاهلية، ويجعلها أوكارًا للكفر، فعندما يطلق الخارجي ويقول لك: مجتمعاتنا مجتمعات جاهلية فاعلم أنه يريد من ذلك تكفير هذه المجتمعات بالمعاصى والذنوب، وهذا هو الذي يدندنون حوله بل ويقررونه.

> [التكفير والتفجير أصله في هذا قطب]

وما ترونه من تكفير وتفجير وقتل في المسلمين، إنما نتج وحصل عندما تربى هؤلاء الشباب على مثل هذه الألفاظ وهذه المعانى التي تحويها، وهو ما أخبر به النبي ﷺ عنهم بقوله: «يقتلون أهل الإسلام»(١) وهذه علامة واضحة وصريحة في الخوارج.

> [لا يشترط في الخارجى أن يكفر بكل كبيرة]

وَلْيُعْلَم أنه لا يشترط في الخارجي أن يُكَفِّر بكل كبيرة حتىٰ نقول إنه خارجي؛ بل إنه لو كفر ببعض الكبائر فإن هذا كافٍ بأن نصفه ونحكم

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص٥٨.



عليه بأنه خارجي ما دامت هذه الكبائر عند السلف رفي ليست مما كفّر الله -تبارك وتعالىٰ- بها، فمن كان كذلك فهو خارجي يستبيح دماء المسلمين بمعاص وذنوب.

[معنىٰ قولهم عن الأمة الإسلامية أنها أمة غائبة]

وقولهم: أمة غائبة فهو بمعنى الأول، فأمة غائبة يعنى غير حاضرة وغير موجودة، فمعنى ذلك أن الأمة الموجودة الآن ليست أمة إسلامية، فإن عنى بهذه الكلمة هذا المعنى فهو تكفير للمجتمعات أيضًا، وهذا باطل وتكفير بالمعاصى والذنوب، وهو الأمر الذي وقعت فيه الخوارج، وهم يدندنون حول هذا ويصرحون به، بل ويطبقونه عمليًا، واللفظ يدل عليه، وليس هو من عندنا ولم نحمل كلامهم على معانيَ لا يريدونها؛ بل هم أنفسهم قد صرحوا في كتبهم بتكفير المجتمعات، فتنبهوا لمثل هذه الألفاظ -بارك الله فيكم-.

لشخص: فيك

وأما لو قلت لشخص: إنك امرؤ فيك جاهلية، أو فيك خصلة احكم قولك من خصال الجاهلية، أو عملك هذا من عمل أهل الجاهلية، فإن هذا جاهلية] لا بأس به، وقد قاله النبي عَلَيْهُ، وليس في ذلك تكفير؛ لأنك إنما تشبهه ببعض أعمال الجاهلية وليس بالأصل الذي كَفَرُوا به، ففرقٌ بينه وبين ما قىلە .

[مـتــي يــكــون إحسان الظن ىحلە، ومتى لا يكون كذلك؟]

والمهم من ذلك كلِّه أن تنتبه لألفاظك التي تطلقها، وأن تعرف معاني ألفاظ أهل البدع عندما يذكرونها، واعلم أن إحسان الظن يكون صحيحًا وفيّ لمن يستحق إحسان الظن، وأما أهل الفجور فإن إحسان الظن بهم من ورائه مفاسد عريضة، وهذا الذي ذكره ابن كثير كلُّه في تفسيره في بداية سورة البقرة: «ولهذا نبه الله -سبحانه- على صفات المنافقين؛ لئلا يغتر بظواهر أمرهم المؤمنون، فيقع بذلك فساد عريض من عدم الاحتراز منهم، ومن اعتقاد إيمانهم، وهم كفار في نفس الأمر، وهذا من المحذورات الكبار، أن يظن بأهل الفجور خير» اه<sup>(۱)</sup>، فلا ينبغي إحسان الظن بهم، وإحسان الظن إنما يكون صحيحًا وفي محله فيمن يستحق إحسان الظن، وأما من هو من أهل البدع والضلال فلا نحسن الظن به عندما يطلق ألفاظًا كهذه، والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (۱/ ۲۸۲).





# ك س٣٣: ما رأيكم في كتاب «القطبية»، وهل تنصح بقراءته، وهل كتب الردود من منهج السلف -رحمهم الله-؟

ج/ الرد على المخالف سنة السلف؛ فالسلف يردون على المخالفين وهذه كتبهم موجودة، رد الإمام أحمد على الزنادقة والمبتدعة، ورد شيخ الإسلام ابن تيمية على الفلاسفة وعلى علماء الكلام، وعلى الصوفية وعلى القبوريين، ورد الإمام ابن القيم وكثير من الأئمة ردوا على المخالفين من أجل بيان الحق وإظهار الحق للناس؛ حتى لا تضل الأمة وتتبع المخطئين والمخالفين، وهذا من النصيحة للأمة.

أما كتاب «القطبية» وغيره من الكتب؛ فما كان فيه من صواب وصدق فلابد من الأخذ به، فإذا كانوا الذين يردون على المخالفين ينقلون كلام الشخص المخالف من كتابه أو من شريطه، ويعينون الكتب أو الأشرطة بالصفحة والجزء، والكلام الذي نقلوه خطأ بين، فما المانع من الرد عليه؟! من أجل نصيحة الناس، ليس القصد تنقص الأشخاص، إنما القصد النصيحة للناس والبيان للناس، فما دام كتاب القطبية أو غيره لم يذكر كذبًا على أحد، وإنما ينقل من كلام



المخالفين بنصه، ولم ينقله بمعناه أو باختصار مخل، وإنما نقله بنصه وعين الجزء الذي قيل فيه، والصفحة التي قيل فيها؛ بل والسطر الذي قيل فيه، فماذا عليه؟

أما كوننا نتكتم على الناس، ونغرر بالناس، ونقول: اتركوا هذه الكتب بأيدي الشباب وبأيدي الناس، وفيها السموم وفيها الأخطاء، فهذا من الغش للأمة؛ ولا يجوز هذا، لابد من البيان، لابد من النصيحة، لابد من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، هذه كتب الردود موجودة من قديم الزمان وما عابها أحد، ولا انتقدها أحد الحمد لله، لابد من البيان.



### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: ما رأيكم في كتاب القطبية؟ وهل تنصح بقراءته؟ وهل كتب الردود من منهج السلف -رحمهم الله-؟ وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا وبارك فيه- بما فتح الله عليه من قول الحق.

وكتاب القطبية اسمه الكامل: «القطبية هي الفتنة فاعرفوها»، ولم يفصح المؤلف عن اسمه، ولكنه قال: بقلم أبي إبراهيم ابن سلطان العدناني، وقد أَلَّفَه في بدايات ظهور فتنة القطبية.

وقد تقدم أن القطبية نسبة إلى سيد قطب، وأن سيد قطب هو مجدد فكر الخوارج في هذا الزمن؛ لذلك تجد جميع الخوارج في هذا

[سيد قطب مجدد فكر الخوارج في هذا الزمان]



الزمن يعظمونه ويحترمونه ويحبونه ويوالون ويعادون عليه، مع أن الرجل عند الكثير منهم منحرف عنهم عقائديًا، فبعضهم يخالفه في الأسماء والصفات، وبعضهم يخالفه في غير ذلك من قضايا العقيدة، ولكنهم لا يهتمون لهذه القضية بما أن أصلهم الذي اتفقوا عليه واحد، وهو تكفير الحكام المسلمين جميعًا، وتكفير الأجهزة الأمنية كلها، وتكفير كل من اشتغل في دائرة حكومية، وهلمَّ جرا في قضايا التكفير، فبما أنهم اتفقوا معه في هذا الأصل فإنهم قد جعلوه إمامًا لهم فيه واتبعوه عليه، فصاروا يوالون ويعادون علىٰ ذلك، / ولا يثني علىٰ سيد قطب [أقسام من يثنون ويدافع عنه إلا أحد رجلين:

ويدافعون عن سيد قطب]

> إما أنه قد تلوث بفكره فأخذ يدافع عنه ويذبُّ عنه -وذلك من أجل الدفاع عن الأصل الذي اجتمعوا فيه-، وإما جاهل لا يعلم شيئًا، لُبِّس عليه أنه رجل شهيد وقَتل مجاهدًا وما شابه؛ فأخذ يدافع عنه عاطفة، والجاهل عدو نفسه -كما يقال-، فربما يصدر منه ما يهلك نفسه وهو لا يشعر؛ لأنه جاهل، وهذا ليس عذرًا له؛ لأنه يجب عليه أن يتعلم.

> وعلىٰ كل حال، فسيد قطب هذا محنة يمتحن به ويعرف به القطبي من غير القطبي؛ فإذا ذكرته عرفت، كما يُمتحن اليوم أيضًا القطبيون ويعرفون برؤوسهم، كأسامة بن لادن، وسليمان العلوان، وخالد الراشد، وسفر الحوالي، وعبد العزيز الطريفي، هؤلاء الموجودون حاليًا من رؤوس القطبية وغيرهم كثير.

> والشاهد أنَّ هذا الكتاب -كتاب القطبية- ظهر في بداية فتنة القطبية وظهورها، وقد كانوا يعملون في الخفاء ويبتُّون سمومهم في السر، وقد حاربهم العلماء الذين عرفوهم مثل الشيخ ربيع بن هادي، والشيخ أحمد



ابن يحيى النجمى، والشيخ الألباني، والشيخ مقبل الوادعي، فإن حروبهم على هؤلاء قديمة وكتبهم وأشرطتهم في ذلك كثيرة -جزاهم الله خيرًا-، ولكن هذا الكتاب كان له أثر عظيم في ذلك الوقت، وقد انتشر بين الناس ففضح القوم وكشف حقيقتهم بالوثائق؛ فإنه قد وثَّق كل شيء، [ما يميز ردود / وهذا ما يميز ردود أهل الحق عن ردود أهل الباطل، أنها تذكر أهل البعق عن باطلهم بالدليل، فتجدها تحيل على أقوالهم من مصادرها: قوله كذا في صوتية كذا أو في كتاب كذا، ثم تبين الحق في ذلك بقال الله قال رسول الله ﷺ ومنهج السلف الصالح، وبهذا يكون الرد قد انتهى.

أهل الباطل]

وهذا ما فعله صاحب الكتاب فكشف القوم وبيّن حقيقتهم، فجُنَّ جنونهم وصارت ضجة عظيمة على هذا الكتاب وما فيه من حق في ذلك الوقت، واقرؤوا ما قال الشيخ: نعرض ما فيه علىٰ الحقائق، فنرجع إلىٰ الوثائق التي ذكرها -وهي وثائق صحيحة- ونعرض الكلام الذي ذُكر من قِبل هؤلاء الرؤوس علىٰ الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح، وبهذا ينتهي الأمر، فالقضية سهلة، ولكنها ليست بهذه السهولة عند أهل البدع، بل إنهم سيحاولون التمويه، ويحاولون المكر والخديعة وغش الناس، فهذا هو شغلهم ليل نهار، لكنَّ الله-سبحانه وتعالىٰ- يفضحهم في النهاية ﴿ وَٱلْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [الأَغْرَافِيُّا: ١٢٨].

وكما أن هذا الكتاب من الكتب التي فضحت القوم، فكذلك في زمننا هذا كتاب (القصة الكاملة لخوارج عصرنا)؛ فإن فيه حقائقَ وأشياء أكثر من كتاب القطبية؛ لأنه جاء متأخرًا عنه، والأمور قد انكشفت بشكل أكبر وأوضح، فأنا أنصحكم به.

وأما قضية الردود، فما الذي أغاظ أهل البدع من الردود؟



على المخالفين]

الذي أغاظهم هو أنه لم يكشف حقيقة القوم ويوضّح غشهم [أهمية الردود وخيانتهم للأمة إلا كتب الردود؛ لذلك اغتاظوا جدًا منها وصاروا يُنفِّرون عنها ويُحذِّرون منها؛ لأنها فضحتهم، مع أن الردود موجودة في كتاب الله؛ فإن ربَّنا -تبارك وتعالىٰ- قد رد علىٰ شبهات الكفار في كتابه، وكذلك قد رد النبيُّ عَلَيْ على شبهات الكفار، بل إنه عَلَيْ ردّ على شبهات أهل البدع قبل أن توجد، وقد ردّ علماء الصحابة على أهل البدع، وردَّ التابعون وأتباع التابعين، وقد أُلِّفَت الكتب في عهد السلف عليه في ذلك، وهي كتب كثيرة وكثيرة جدًا قد ذكر الشيخ بعضها في الجواب عما يتعلق بالردود من هذا السؤال، ولم يزل السلف على ذلك ولم ينكر أحد منهم هذه الطريقة، بل الكل يؤيد؛ لأنها من الجهاد في سبيل الله.

[متى يكون الرد من الجهاد في

ويُشْترط في الردود حتى تكون من الجهاد في سبيل الله أن تكون ردودًا علمية مبنية علىٰ العلم والدليل، لا كما نراه اليوم عند كثير من ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الشباب، يكتبون ردودًا كلها جهل في جهل إلا ما رحم ربي، فما هكذا ىكون الردّ.

أنصبحة مشفق فاعملوا بها؛ لئلا يُؤْتَيَنَّ الإسلام من قِبَلِكم]

فإذا أردت أن تنصرَ الحقّ فانشُرْ ردود العلماء واسكت، فأنت لا تشعر بالباطل الذي تنشره، فربما نصرت الباطل بجهلك من حيث لا تشعر، وعندئذ يتخذ أهل الباطل كلامك حجة للطعن في أهل السنة، وهذا الموجود الآن على الانترنت، فاحذر -بارك الله فيك- ولا تتكلم فيما لا تحسن، واكتفِ بنقل كلام أهل العلم؛ فكلامك ليس بأفضل من كلامهم، أم أنَّك -مثلًا- تظن أن أهل العلم كتموا الحق كما يقول أهل



البدع فجئت أنت لتظهره، هذه إساءة ظن بأهل العلم وإحسان ظن بنفسك.

ولذلك فأنا أنصح الشباب إذا أرادوا أن ينصروا السنة وينصروا منهج أهل السنة أن يكتفوا بنقل كلام أهل العلم؛ لئلا يكون الواحد منهم معول هدم للسنة وهو يظن نفسه ينصر السنة، فيتخذ أهل البدع كلامه وتصرفاته حجة لهم في محاربة أهل الحق، أسأل الله لي ولكم التوفيق والسداد.







# وأخذها من كتب السلف وانشغالهم بالثقافة وأخذها من يسمى بفقه الواقع]

س ٣٤ : يلاحظ على بعض الشباب في هذه الآونة الأخيرة إهمالهم وزهدهم في تعلم العقيدة ومدارستها والاهتمام بها، وانشغالهم بأمور أخرى، فما هو توجيهكم لمثل هؤلاء الشباب؟

ج/ بسم الله الرحمن الرحيم، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين، وبعد:

فإنني أنصح للشباب وغيرهم من المسلمين أن يهتموا بالعقيدة أولًا وقبل كل شيء، لأن العقيدة هي الأصل التي تُبنىٰ عليه جميع الأعمال قبولًا وردًا، فإذا كانت العقيدة صحيحة موافقة لما جاء به الرسل –عليهم الصلاة والسلام– خصوصًا خاتم النبيين نبينا محمد عليه، فإن سائر الأعمال تقبل إذا كانت هذه الأعمال خالصة لوجه الله تعالىٰ، وموافقة لما شرع الله ورسوله، وإذا كانت العقيدة فاسدة، أو كانت ضالة مبنية علىٰ العوائد وتقليد الآباء والأجداد، أو كانت عقيدة شركية، فإن الأعمال مردودة لا يقبل منها شيء ولو



كان صاحبها مخلصًا وقاصدًا بها وجه الله، لأن الله وله لا يقبل من الأعمال إلا ما كانت أعمالًا خالصة لوجهه الكريم، وصوابًا على سنة رسوله وله أن فمن كان يريد النجاة لنفسه، ويريد قبول أعماله، ويريد أن يكون مسلمًا حقًا، فعليه أن يعتني بالعقيدة، بأن يعرف العقيدة الصحيحة وما يضادها وما يناقضها، حتى يبني أعماله عليها، وذلك لا يكون إلا بتعلمها من أهل العلم وأهل البصيرة الذين تلقوها عن سلف هذه الأمة، قال المله لنبيه محمد والمنه المنه المنه إلى الله الله وقد ترجم الإمام وأسْ تَغْفِرُ لِذَنْكِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤَمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤَمِينَة وَالْمُؤَمِنِينَ وَالْمُؤَمِنِينَ وَالْمُؤَمِنِينَ وَالْمُؤُمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤَمِنِينَ وَالْمُؤَمِنِينَ وَالْمُؤَمِنِينَ وَالْمُؤَمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤَمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمُونَ الله والْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمُونَ وَالْمُؤْمِونَ وَالْمُؤُمُونَ وَالْمُؤُمُونَ وَلْمُؤْمِونِ وَالْمُؤُمُونِ وَالْمُؤْمِونَ وَالْمُؤُمُونَ وَالْمُولُ وَالْمُؤْمِونَ وَالْمُؤْمِونَ وَالْمُؤُمُونَ وَالْمُؤُمُونِ وَالْمُؤُمُونَ وَالْمُؤُمُونَ وَالْمُؤُمُونُونَ وَالْمُؤْمِونَ وَ

وقال تعالى: ﴿وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنسَنَ لَفِي خُسَرٍ إِنَّ اللَّذِينَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّذِينَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

المسألة الأولىٰ: الإيمان: ويعني الاعتقاد الصحيح.

المسألة الثانية: العمل الصالح والأقوال الصالحة، وعَطْفُ الأقوال الصالحة وعَطْفُ الأقوال الصالحة والأعمال الصالحة على الإيمان مع أنها جزء منه من باب عطف الخاص على العام، لأنّ الأعمال داخلة في الإيمان، وإنما عطفها عليه اهتمامًا بها.

والمسألة الثالثة: تواصوا بالحق: يعني دعوا إلى الله، وأمروا بالمعروف، ونهوا عن المنكر، ولمّا اعتنوا بأنفسهم أولًا وعرفوا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (١/ ٢٤).



الطريق، دعوا غيرهم إلى ذلك، لأنّ المسلم مكلف بدعوة الناس إلى الله عن المنكر.

وتواصوا بالصبر، هذه هي المسألة الرابعة: وهي الصبر على ما يلاقونه في سبيل ذلك من التعب والمشقة.

فلا سعادة لمسلم إلا إذا حقق هذه المسائل الأربع، أما الاهتمام بالثقافات العامة، والأمور الصحفية وأقوال الناس، وما يدور في العالم، فهذه إنّما يطّلع الإنسان عليها بعدما يحقق التوحيد، ويحقق العقيدة ويطّلع على هذه الأمور من أجل أن يعرف الخير من الشر، ومن أجل أن يحذر مما يدور في الساحة من شرور ودعايات مضللة، لكن هذا بعدما يتسلح بالعلم، ويتسلح بالإيمان بالله ورسوله.

أما أن يدخل في مجالات الثقافة والأمور الصحفية وأمور السياسة وهو على غير علم بعقيدته، وعلى غير علم بأمور دينه، فإن هذا لا ينفعه شيئًا، بل هذا يشتغل بما لا فائدة له منه، ولا يستطيع أن يميز الحق من الباطل، فكثير ممن جهلوا العقيدة واعتنوا بمثل هذه الأمور ضلوا وأضلوا، ولبسوا على الناس بسبب أنهم ليس عندهم بصيرة، وليس عندهم علم يميزون به بين الضار والنافع، وما يؤخذ وما يترك، وكيف تعالج الأمور، فبذلك حصل الخلل وحصل اللبس عند كثير منهم، لأنهم دخلوا في مجالات الثقافة، ومجالات السياسة من غير أن يكون عندهم علم بعقيدتهم، وبصيرة من دينهم، فحسبوا الحق باطلًا والباطل حقًا.



سوس: لقد أعرض أولئك الشباب عن قراءة كتب السلف الصالح التي تصحح العقيدة ككتاب السنة لابن أبي عاصم، وغيرها التي توضح منهج أهل السنة والجماعة وموقفهم من السنة وأهلها، والبدع وأهلها، وانشغلوا بالقراءة لمن يسمون بالمفكرين، والدعاة الذين يوجد في كلامهم ما يناقض كتب السلف ويقرر خلافها، فبماذا توجهون هؤلاء الشباب، وما هي الكتب السلفية التي تنصحونهم بقراءتها وبناء العقيدة وتصحيحها عليها؟

ج/ لما عرفنا أنّه يجب العناية بالعقيدة وتعلمها وتعلم ما يجب على الإنسان نحوها فإنه يأتي السؤال: ما هي المصادر التي تؤخذ منها العقيدة؟ ومن هم الذين نتلقىٰ عنهم هذه العقيدة؟

المصادر التي تؤخذ عقيدة التوحيد وعقيدة الإيمان منها هي: الكتاب والسنة، ومنهج السلف، فإن القرآن قد بين العقيدة بيانًا شافيًا، وبين ما يخالفها وما يضادها وما يخل بها، وشخص كل الأمراض التي تخل بها، وكذلك سنة الرسول وسيرته ودعوته وأحاديثه، وكذلك السلف الصالح: الصحابة والتابعون وأتباع التابعين من القرون المفضلة، قد اعتنوا بتفسير القرآن، وشرح السنة، وبيان العقيدة الصحيحة وتبيينها للناس، فيرجع بعد كتاب الله وسنة رسوله وشروح كلام السلف الصالح، وهو مدون ومحفوظ في كتب التفسير وشروح الحديث، ومدون أيضًا بشكل خاص في كتب العقائد، وأما من يُتلقىٰ الحديث، ومدون أيضًا بشكل خاص في كتب العقائد، وأما من يُتلقىٰ

عنهم العقيدة، فهم أهل التوحيد، وعلماء التوحيد الذين درسوا هذه العقيدة دراسة وافية، وتفقهوا فيها، وهم متوفرون -ولله الحمد-خصوصًا في هذه البلاد بلاد التوحيد، فإن علماء هذه البلاد على وجه الخصوص وعلماء المسلمين المستقيمين على وجه العموم، لهم عناية بعقيدة التوحيد، يدرسونها ويفهمونها، ويوضحونها للناس ويدعون إليها، فالرجوع إلى أهل التوحيد وإلى علماء التوحيد الذين سلمت عقيدتهم وصفت، هم الذين تؤخذ عنهم عقيدة التوحيد.

أما الانصراف عن العقيدة إلىٰ كتب الثقافات العامة، والأفكار المستوردة من هنا وهناك، فهذه لا تغني شيئًا، وهي كما يقول القائل: «لحم جمل غث، فوق جبل وعر لا هو سمين فينتقىٰ ولا سهل فيرتقىٰ»(۱)، وهذه كتب لا يضر الجهل بها، ولا ينفع العلم بها، ولكن من تضلع بعلوم التوحيد وعلوم العقيدة والعلوم الشرعية وأراد أن يطلع عليها من باب معرفة نعمة الله عليه، بأن هداه للعقيدة الصحيحة، وحرم هؤلاء الذين انشغلوا بالقيل والقال وملئوا الكتب والصحف بالكلام الذي لا طائل تحته، وشره أكثر من خيره، فهذا لا بأس به علىٰ أن لا ينشغل عن قراءة ما يفيد، فلا يجوز لطالب العلم والمبتدئ بالخصوص أن يشتغل بهذه الكتب، لأنها لا تسمن ولا تغني من جوع، وإنما تأخذ الوقت، وتشتت الفكر، وتضيع الزمان علىٰ الإنسان.

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: البخاري (۱۸۹ه)، ومسلم (۲٤٤٨)، وهو مثل يضرب لقليل النفع والفائدة والخير، [انظر فتح الباري (۲٤۹/۹)].



فالواجب على الإنسان أن يختار الكتب النافعة، والكتب المفيدة، والكتب التي تعتنى بكتاب الله وسنة رسوله على الله وتشرح فهم السلف الصالح لها، فالعلم ما قاله الله وما قاله رسوله على السلف

قال ابن قيم الجوزية كَالله:

العلم قال الله قال رسوله 

قال الصحابة هم أولو العرفان

\* \* \*

الشباب من زهدوا في متابعة الدروس العلمية الدروس العلمية المسجلة، ولزوم دروس أهل العلم الموثوقين، واعتبروها غير هامة أو قليلة النفع، واتجهوا إلى المحاضرات العصرية التي تتحدث عن السياسة وأوضاع العالم، لاعتقادهم أنها أهم، لأنها تعتنى (بالواقع) فما نصيحتكم لمثل هؤلاء الشباب؟

ج/ هذا كما سبق؛ الاشتغال بالمحاضرات العامة والصحافة وبما يدور بالعالم، دون علم بالعقيدة ودون علم بأمور الشرع تضليل وضياع، ويصبح صاحبها مشوش الفكر، لأنه استبدل الذي هو أدنى بالذي هو خير، والله ﷺ أمرنا بتعلم العلم النافع أولًا، قال تعالىٰ: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَاسْتَغْفِر لِذَنْبِكَ ﴾ [مُخْنَهُ إِنَّا: ١٩]، ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونُّ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴿ [الرُّكَيْرُ: ١٩،

<sup>(</sup>۱) نونية ابن القيم (ص١٩٤)، وفيها: «بين الرسول» بدل «بين النصوص».

﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَتُواً ﴾ [قطل: ٢٨]، ﴿وَقُل رَبِّ زِدْنِ عِلْما ﴾ [طُلْنَ: ١١٤]، إلى غير ذلك من الآيات التي تحث على طلب العلم المنزل في كتاب الله وسنة رسوله على لأن هذا هو العلم النافع المفيد في الدنيا والآخرة، وهذا هو النور الذي يبصر الإنسان به الطريق إلى الجنة وإلى السعادة، والطريق إلى العيشة الطيبة النزيهة في الدنيا والسعادة في الآخرة، قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا النّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرهَنُ مِن الدنيا والسعادة في الآخرة، قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا النّاسُ قَدْ جَاءَكُم مُوهَا بِهِ فَن الدنيا والسعادة في الآخرة، قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا النّاسُ قَدْ جَاءَكُم مُوهَا بِهِ فَن اللّهُ وَاعْتَصَكُوا بِهِ فَالْمَا اللّذِينَ إِلَيْهِ وَاعْتَصَكُوا بِهِ فَسَيْدُ فِلْهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِنْهُ وَفَضّلٍ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا فَسَتَقِيمًا فَسَتَقِيمًا فَسَتَقِيمًا فَسَتَقِيمًا فَسَتَقِيمًا فَسَتَقِيمًا فَسَتَقِيمًا اللّهُ اللّهُ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا فَسَتَقِيمًا فَسَتَقِيمًا فَسَتَقِيمًا فَسَتَقِيمًا فَسَتَقِيمًا فَسَتَقِيمًا فَلَا اللّهُ اللّهُ وَاعْتَصَكُوا مُلْكِهُ وَقَضّلٍ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا فَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللللللللهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الل

ونحن نقرأ سورة الفاتحة في كل ركعة من صلاتنا وفيها الدعاء العظيم: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيدَ ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمُعْشُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ [النَّاتِحَيِّنَ: ٢-٧].

والذين أنعم الله عليهم هم الذين جمعوا بين العلم النافع والعمل الصالح: ﴿مِن النَّيْتِ وَالصِّلِحِينَ وَالصَّلِحِينَ الْمَغُصُوبِ عَلَيْهِم ﴾ [السَّاتِحَيْنَ: ٧] وهم الذين أخذوا العلم وتركوا العمل ﴿وَلَا الصَّالِينَ ﴾ [النَّاتِحَيْنَ: ٧] وهم الذين أخذوا العمل وتركوا العلم.

فالصنف الأول: مغضوب عليه لأنه عصى الله على بصيرة.

والصنف الثاني: ضال لأنه عمل بدون علم.

ولا ينجو إلا الذين أنعم الله عليهم، وهم أهل العلم النافع والعمل الصالح، فيجب أن يكون هذا لنا على بال.



وأما الاشتغال بواقع العصر كما يقولون أو (فقه الواقع)، فهذا إنما يكون بعد الفقه الشرعي، إذ الإنسان بالفقه الشرعي ينظر إلى واقع العصر وما يدور في العالم وما يأتي من أفكار ومن آراء، ويعرضها علىٰ العلم الشرعي الصحيح ليميز خيرها من شرها، وبدون العلم الشرعى فإنه لا يميز بين الحق والباطل، والهدى والضلال، فالذي يشتغل بادئ ذي بدء بالأمور الثقافية، والأمور الصحافية، والأمور السياسية، وليس عنده بصيرة من دينه، فإنه يضل بهذه الأمور، لأن أكثر ما يدور فيها ضلال ودعاية للباطل، وزخرف من القول وغرور، نسأل الله العافية والسلامة.



## حاشية الرملي

[العلم الشرعي

هذه الأسئلة الثلاثة تدور حول عزوف الشباب عن دراسة العلم الصحيح هـو الذي ينفع العبد الشرعي النافع من معرفة العقيدة التي هي أساس الدين، ومعرفة منهج السلف الصالح رفي بالرجوع إلى كتب السلف التي ألَّفت لتعريف الناس بمنهج السلف الصالح، مع أنه هو الذي ينفعهم في الدنيا وهو الذي ينجيهم عند الله، فعزفوا عنه واتجهوا إلى المجالس التي تَطْرَحُ لهم ما تهواه الأنفس، مجالس أهل البدع الذين يُسمُّون بالمفكرين أو بالدعاة أو بالمشايخ، وهم في حقيقة الأمر غششة خونة؛ لأنهم يخدعون هؤلاء الشباب فيعطونهم ما تهوى أنفسهم ويحببون إليهم ذلك، ويَدَّعُون بأن هذا هو العلم الذي ينفعهم، مع أنه في حقيقة الحال أخبار السياسة وما يقرؤونه في الجرائد والمجلات لا تعطيهم إلا أخبار وأحداث الواقع



اليوم، فإذا عَلِمَها الشاب فما الذي سيستفيده بعد ذلك؟ هل سيقربه هذا إلىٰ الله؟ هل سيزيده طاعة لله؟ هل سيزيده في حفظ كتاب الله وتعلُّم معانيه والعمل به؟ وقل مثل ذلك في سنة رسول الله ﷺ.

والحق أنه لن يفعل من ذلك شيئًا، بل سيصده عن هذا كله، وأساس حياة الإنسان وما خُلق من أجله إنما هو معرفة دينه، وأهم ذلك العقيدة؛ لأنه على العقيدة يُبنى الدين كاملًا، والعقيدة تؤخذ من كتاب الله ومن سنة رسول الله ﷺ ومما كان عليه السلف الصالح ﴿ اللهِ عَلَيْهِ .

فإذا أراد العبد أن يحقق ما أمره الله به من تعلم الشريعة، وينال ويحصل على الفضائل التي ذُكرت لمتعلِّم الشريعة، فلابد من أن يتعلم الكتاب والسنة والوسائلَ التي توصله إلىٰ الكتاب والسنة، وإذا أراد النجاة بنفسه من البدع والشبهات فلابد من أن يتعلم العقيدة الصحيحة، / فتَعلُّم العقيدة هذا هو الذي يُنجيه عند الله ﷺ، بل إنه لا ينجيه الابن عند الله ﷺ إلا معرفة هذه العقيدة ومعرفة معانيها وما الذي كان عليه العقيدة الصحيحة السلف الصالح عليه منها والتمسك بذلك والعمل به، هذا هو الذي وُفْقِها] ينجيه عند الله، قال تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [النِّئْكَانِ: ٤٨] فهذا هو الأساس.

عند الله إلا تعلم والعمل على

> فإذا عزف عن تعلم هذا العلم وزهد في تعلم العقيدة، فما الذي سينجيه عند الله ١١١١ أهو معرفة الواقع من سياسة وغيرها؟! ما الذي سيقربه من ذلك إلى الله سَيْهِ الله سَيء من ذلك أبدًا.

وأما معرفة الواقع فهذا إنما هو مطلوب من العلماء، وذلك من [معرفة الواقع أجل أن تكون الصورة واضحة عندهم فيفتوا بما يوافق الكتاب والسنة، العلماء] وتكون فتواهم متناسبة مع الواقع الذي يعيشونه، أما أنت فلا تحتاج من

إنما هو من شأن



ذلك شيئًا، فاشغَلْ نفسك بكتاب الله وبسنة رسول الله على وبتعلم الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح، وعليك بكتب السلف الصالح، واعتن جدًا بالكتب التي تعلمك عقيدة السلف وما كان عليه النبي ﷺ تب هامة ونافعة وأصحابه ومن اتبعهم بإحسان، / كشرح السنة لللَّلكائي، والشريعة للهُنتَغْنيٰ عنها] للآجري، والسنة للخلال، والسنة لعبد الله ابن الإمام أحمد، والتوحيد لابن خزيمة، وعقيدة السلف أصحاب الحديث للصابوني، وشرح السنة للبربهاري، فهذه الكتب قد بيَّن أصحابها عقيدة السلف ومنهج السلف، ولم يأتوا بشيء من عند أنفسهم.

[كيف تكون من

الفرقة الناجية

المنصورة؟]

فلكى تكون من الطائفة المنصورة، الفرقة الناجية، التي قال فيها الطائفة النبي عليه: «ما أنا عليه وأصحابي»(١) فلابد من أن تعرف العقيدة التي كان عليها هؤلاء؛ حتى تكون منها، وتكون ممن اتبع الصحابة بإحسان فتدخل في قول الله -تبارك وتعالىٰ-: ﴿وَالسَّبِقُونَ ٱلْأُوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِينَ وَٱلْأَنْصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ [التُؤكِّيرُا: ١٠٠]، فلابد أن تعرف منهجهم وعقيدتهم حتى تسير على خطاهم فتدخل فيمن رضي الله عنهم وأعدّ لهم جنات تجري تحتها الأنهار، فإذا لم يكن عندك معرفة بعقيدة هؤلاء التي هي أساس الدين، فكيف ستنجو؟ وقد قال النبي على الله يُردِ الله بهِ خيرًا يُفَقُّهُهُ فِي الدِّينِ»(٢)، ولم يقل في السياسة، وتتبع الجرائد والإعلام، وهذا ما يحاول الغششة أن يخدعوك به وأن يوقعوك فيه، فينفرونك عن علم الكتاب والسنة، فبعضهم يسميها: نصوصًا جامدة ويصفها بأنها تُقسِّي القلب، وآخر يقول: العقيدة أتعلمها

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲۰.



في ستة أيام، وثالث يقول لك: والله نحن ليس عندنا شرك في بلادنا، لماذا ندرس كتاب التوحيد؟ والقبور تُعْبد من دون الله في بلاده، والله المستعان.

فأكثروا من الاستعادة من شر هؤلاء؛ كي تنجوا عند الله واسألوا الله أن يوفقكم لعلماء السنة المخلصين المتبعين لمنهج السلف الصالح، أسأل الله أن يوفقنا وإياكم لما يحب ويرضى، وأن يجنبنا وإياكم الفتن ما ظهر منها وما بطن، وأن يعيذنا من شر دعاة السوء الذين هم دعاة على أبواب جهنم من أجابهم قذفوه فيها، نعوذ بالله منهم.







## التي يسمونها دينية]

س ٣٧ : ما حكم التمثيل المسمى (الديني)، والأناشيد المسماة بـ (الإسلامية)، التي يقوم بها بعض الشباب في المراكز الصيفية؟

ج/ التمثيل لا أراه جائزًا؛ لأنه:

أولًا: فيه إلهاء للحاضرين؛ لأنهم ينظرون إلى حركات الممثل ويضحكون، فالغالب من التمثيل مقصود به التسلية فقط وإلهاء الحاضرين، هذا من ناحية.

والناحية الثانية: أنّ الأشخاص الذين يُمَثّلون قد يكونون من عظماء الإسلام، وقد يكونون من الصحابة، وهذا يُعتبر من التّنَقُّص لهم، شعرت أو لم تشعر؛ فمثلًا: طفل، أو صبي، أو إنسان علىٰ غير المظهر اللائق، يمثل عالمًا من علماء المسلمين أو صحابيًا، هذا لا يجوز؛ لما فيه من تَنَقُّص الشخصية الإسلامية بمظهر الممثل الفاسق، أو المستهجن، فلو جاء أحد يُمَثِّلُك بأن يمشي مشيك أو يتكلم مقلدًا لك، هل ترضىٰ بهذا؟ أو تعد هذا من التنقص لك؟ وإن كان الممثّل يقصد -بزعمه- الخير، لكن الأشخاص لا يرضون أنّ أحدًا يتنقصهم.



ثالثًا -وهو أخطر-: أن بعضهم يتقمّص شخصية كافرة، كأبي جهل، وفرعون -وغيرهم-، ويتكلم بكلام الكفر، بزعمه أنه يريد الرَّد عليه، أو يريد بيان كيف كانت الجاهلية؛ فهذا تشبُّه بهم، والرسول عَلَيْهُ نهى عن التشبُّه بالمشركين والكفار، تشبُّه في تقَمُّص الشخصية، وتشبُّه بكلامهم.

وأيضًا من المحاذير: أن هذه الطريقة في الدعوة ليست من هدي الرسول على الله و هدي سلفنا الصالح، ولا من هدي المسلمين.

هذه التمثيليات ما عُرفت إلا من الخارج -من الكفار-، وتَسَرَّبَت الينا باسم الدعوة إلى الإسلام، واعتبارها من وسائل الدعوة غير صحيح، وسائل الدعوة -ولله الحمد- توقيفية، غنية عن هذه الطريقة، وكانت الدعوة ناجحة في مختلف العصور بدون هذه التمثيليات، ولما جاءت هذه الطريقة ما زادت الناس شيئًا ولا أُثَرت شيئًا؛ مما يدل على أنها سلبية، وأن ليس فيها فائدة، وإنما فيها مضرّة.

وإن قال قائل: إن الملائكة تتمثّل بصور الآدميين.

نقول: إن الملك يأتي في صورة آدمي لأنّ الإنسان لا يطيق النظر إلىٰ الملك بصورته، وهذا من مصلحة البشر؛ لأنّ الملائكة لو جاءوا بصورتهم الحقيقية ما استطاع البشر أن يخاطبوهم، ولا أن يكلموهم، ولا أن ينظروا إليهم، والملائكة حينما تتمثل بصورة شخص لا تقصد التمثيل الذي يعنيه هؤلاء، الملائكة تتمثل بالبشر من أجل المصلحة؛ لأنّ الملائكة لهم صور غير صور البشر.



# أما عند البشر فكيف تغير الصورة من إنسان إلى إنسان؟ ما هو الداعي إلى هذا؟!!



#### حاشية الرملي

[سبب إيراد هذه المسألة في الكتب المنهجية]

هذا السؤال يتعلق بالأناشيد والتمثيل التي تقوم بها المراكز الصيفية، وهذه المسألة -مسألة التمثيل والأناشيد، ووسائل الدعوة- قد تقدم القول فيها فيما سبق، وهي تُطْرح هنا في هذه الكتب المنهجية؟ لأنّ الحزبيين اعتمدوا عليها اعتمادًا كبيرًا جدًا في غش الناس وخداعهم، وفي جذبهم إلى حزبيتهم، فَإنهم قد قاموا بتصوير هذا الأمر علىٰ أنّه أمر ديني شرعي فيه ما يكفي من التوجيهات الدينية التي يحتاجها المسلم، وهذا كلام باطل -بلا شك- وكله أكاذيب وخداع من الحزبيين المراد منه أن يكون شِبَاك صيد من أجل أن يصطادوا الناس، وهذا من الخداع والغش للمسلمين الذي يتصف به الحزبيون -نسأل الله العافية-.

> [تمثيل شخصيات الصحابة والأئمة التمثيل]

وقد ذكر الشيخ -حفظه الله- أن مما يؤخذ على هذه التمثيليات من أعظم مفاسد أن الأشخاص الذين يُمَثَّلون قد يكونون من عظماء الإسلام وقد يكونون من الصحابة، وأن هذا يعتبر من التنَقُّص لهم، ولتوضيح هذا فإننا نضرب مثالًا بفيلم الرسالة، فهذا الفيلم قد أظهر بعض الصحابة وأخفى البعض الآخر، وبعض المسلسلات تجرّأت أكثر من هذا ومثّلت الأنبياء عليه، جرأة عجيبة من بعض أهل الكفر والفجور والفسق، يمّثل دور صحابي من الصحابة ممثل فاسق فاجر، يظهر لك في مسلسلات وأفلام بفسقه وفجوره من شرب للخمر، وَزنًا، ومصاحبة للنساء . . . إلى آخره، ثم

يظهر لك بصورة حمزة أو صورة سعد بن أبي وقاص في مسلسل آخر، وعندما يمرُّ بك في السيرة أو في السّنة اسم حمزة بن عبد المطلب هذا الإمام البطل تنقدح في ذهنك مباشرة صورة ذلك الممثل الفاجر، وهذه مصيبة، وفجور ما بعده فجور؛ أن تُرسم هذه الشخصيات العظيمة في أذهان أبنائنا بصورة الفسقة الفجرة، فما الذي سيحدث بعد ذلك -بارك الله فيكم- من مَقَام في نفسية أبنائنا لهؤلاء الأئمة؟ فكيف إذا كانوا أنبياء؟ مصيبة أكبر، فهذه من أعظم المفاسد التي تدخل في تمثيل هؤلاء الأئمة؛ أئمة الإسلام وأئمة الدين.

التمثيل: تقم

ومن ذلك أيضًا ما ذكره الشيخ؛ فقال: ثالثًا -وهو أخطر-: أنّ بعضهم يتقمُّص شخصية كافرة كأبي جهل وفرعون وغيرهم . . . إلىٰ آخر شخصة الكفارا ما ذكر -جزاه الله خيرًا-، والعلماء يقولون: إنَّ هذه التمثيليات إما أن يعدها صاحبها من العبادات التي يتقرب بها إلى الله على فهذه تكون وإما أن تكون من العادات، وهي في الأصل من عادات الكفار؛ فيكون فيها تشبهٌ بالكفار، عداك عما تؤدى إليه هذه التمثيليات عند الحزبيين من إيقاع الشباب في شراك البدعة وفي شراك التحزُّب وانتهاج منهج الخوارج، وهذا هو ما يرمى إليه الحزبيون من مثل هذه الأمور، فالتمثيليات والأناشيد خاصة لها تأثير كبير في نفوس الشباب الجاهل، فهم بذلك يُحرِّكون العاطفة في نفسه من خلال هذه التمثيليات وهذه الأناشيد؛ حتى يستعملونه حطبًا لنار فتنتهم، نسأل الله العافية، هذا المقصود من هذه الفقرة والله المُوَفِّق والحمد لله.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۱۲۲.





# وحكم الطعن فيهم والخروج عليهم]

ك س٣٨: ما رأي فضيلتكم في بعض الشباب الذين يتكلمون في مجالسهم عن ولاة الأمور في هذه البلاد بالسب والطعن فيهم؟

ج/ هذا كلام معروف أنّه باطل، وهؤلاء إما أنّهم يقصدون الشر، وإما أنّهم تأثروا بغيرهم من أصحاب الدعوات المضللة الذين يريدون سلب هذه النعمة التي نعيشها.

نحن -ولله الحمد- على ثقة من ولاة أمرنا، وعلى ثقة من المنهج الذي نسير عليه، وليس معنى هذا أننا قد كَمُلنا، وأن ليس عندنا نقص ولا تقصير، بل عندنا نقص؛ ولكن نحن في سبيل إصلاحه وعلاجه -إن شاء الله- بالطرق الشرعية.

وفي عهد النبي ﷺ وُجِد من يسرق، ووُجِد من يزني، ووُجِد من يشرب الخمر، وكان النبي ﷺ يقيم عليهم الحدود.

نحن -ولله الحمد- تُقام عندنا الحدود على من تَبَيَّن وثبت عليه ما يوجب الحد، ونقيم القصاص في القتلى، هذا -ولله الحمد- خير ولو كان هناك نقص، النقص لابد منه؛ لأنه من طبيعة البشر،



ونرجو الله تعالى أن يصلح أحوالنا، ويعيننا على أنفسنا، وأن يسدد خطانا، وأن يكمل نقصنا بعفوه.

أما أننا نتخذ من العثرات والزلات سبيلًا لتنقُّص ولاة الأمور، أو الكلام فيهم، أو تبغيضهم إلى الرعية؛ فهذه ليست طريقة السلف أهل السنة والجماعة، أهل السنة والجماعة يحرصون على طاعة ولاة أمور المسلمين، وعلى تحبيبهم للناس، وعلى جمع الكلمة، هذا هو المطلوب.

والكلام في ولاة الأمور من الغيبة والنميمة، وهما من أشد المحرمات بعد الشرك، لاسيما إذا كانت الغيبة للعلماء ولولاة الأمور فهى أشد، لما يترتب عليها من المفاسد، من: تفريق الكلمة، وسوء الظن بولاة الأمور، وبعث اليأس في نفوس الناس، والقنوط.



## حاشية الرملي

هذا السؤال يدور حول الشباب الذين يتكلمون في مجالسهم عن ولاة الأمور بالسبِّ والطعن فيهم، وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا-بما فتح الله عليه، وقبل أن نذكر عقيدة أهل السنة والجماعة في الحكام لابد أن نعرف أن الحكام على قسمين:

قسم منهم كافر؛ فالكلام ليس فيهم، فإن هؤلاء لا حُرْمة لهم، [حكم الخروج بل إنه يجب تغييرهم إذا وجدت قدرة ولم يترتب علىٰ الخروج عليهم الكافر والتفصيل مفسدة أعظم من مفسدة بقاءهم، وأما إذا كانت مفسدة الخروج عليهم

علئ الحاكم



أعظم من السكوت عنهم، فالواجب هو السكوت وعدم الخروج؛ لأنَّ ذلك يؤدى إلى مفسدة كبيرة، وهذا هو الحال الموجود اليوم في بعض البلاد الإسلامية التي يحكمها حكام كفار، كسورية مثلًا أو العراق وما شايە.

فإنه لو حصل وخرج المسلمون على هؤلاء الحكام، ففي غالب الظن أن النتيجة ستكون ما ترونه الآن في سورية، سيتسلط جميع أنواع الكفار على المسلمين، وسيحاول كل منهم أن يقطع قطعة له من هذه القصعة ويأخذ نصيبًا منها، وسيتسلط هذا الحاكم الكافر على رقاب المسلمين، ولن يترك شيئًا مما يؤذيهم في دينهم ولا في دنياهم إلا ويفعله معهم، ثم هم سيتفرقون وسيقتل بعضهم بعضًا ويحارب بعضهم بعضًا، ولن يجتمعوا إلا أن يشاء الله أمرًا، وهذا هو الحاصل والموجود الآن في سورية وفي العراق، وهذه النتيجة هي التي كان يراها علماء السنة وتحدثوا عنها وحذروا ومنعوا من الخروج لأجلها، وللشيخ ابن عثيمين كَلَّهُ كلام صريح في ذلك.

> [خلاصة الحال في هذا الزمان]

فالحاصل أننا في هذه الأيام لا قدرة لنا على مجابهة الحاكم الكافر؛ لأن المجابهة ستؤدي في النهاية إلىٰ تسلطه علىٰ رقاب المسلمين، وهذا ما نراه أمامنا اليوم في سورية، وهو ما كان يتوقّعه الشروط وجوب علماء المسلمين وينصُّون عليه، / فإذا كان حاكم البلاد كافرًا فلا يجوز الخروج عليه إلا عند وجود القدرة؛ لأنَّ أحكام الشريعة كلها مبنية على القدرة والاستطاعة، قال تعالى: ﴿فَأَنَّقُوا اللَّهُ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾ [النَّعَنَابُنَا: ١٦]، وقـال: ﴿لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا ﴾ [البَّنَاتِعُ: ٢٨٦]، وكذلك ألَّا تكون مفسدة الخروج عليه أعظم من مفسدة

المخروج عملي الحاكم الكافر]



بقاءه، فإن كانت كذلك فهو خروج محرم؛ لأنه سيؤدي إلى ما أدى إليه الحال الآن في سورية، وسيكون الذي خرج متسببًا في هذا الفساد الواقع حاليًا على رقاب المسلمين، هذا هو التصرف الشرعي مع الحاكم الكافي.

للى الحاكم

والقسم الثاني: أن يكون الحاكم مسلمًا، وهذا الذي يتكلم عنه [حكم الخروج أهل السنة والجماعة ويبينون العقيدة فيه، فإنه ما دام في دائرة الإسلام المسلما فإن له حقوق الإسلام، ومن هذه الحقوق: السمع والطاعة له في طاعة الله، فإن أمر بطاعة أطعناه، وإن أمر بمعصية قلنا: لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، فلا يُطاع في المعصية، ولكن لا يُهيَّج الناس عليه ولا يُثوَّرون بسبِّه وشتمه على المنابر، ولا يُجْعل فاكهة المجالس بالسبِّ والشتم والطعن فيه وإثارة الناس عليه وإيغار القلوب، فإن هذا كله نتائجه عظيمة، ومفسدته كبيرة؛ لذلك نهى عنه السلف الصالح رفي ، وأدلة الشرع في ذلك كثيرة قد قررها أهل السنة وقد ذكرنا الكثير منها في شروحنا على كتب العقيدة، فعندنا أكثر من مئة حديث كلها تدلُّ علىٰ وجوب السمع والطاعة لولاة الأمر المسلمين في طاعة الله وعدم جواز الخروج عليهم لما يؤدي إليه من مفاسد عظيمة.

اعتدال لا إفراط ولا تفريط]

وَلْيُعْلَم أَننا لا نُقِرُّ حاكمًا على ظلم يقع منه أو على فساد يحدث [أهل السنة أهل منه، فإنه إن حكم بغير شريعة الله فإننا نبغضه لله وفي الله عَيْلًا، ونبرأ إلىٰ الله ﷺ من طريقته ومن حكمه ومن قوانينه التي يضعها مخالفة لشرع ربنا -تبارك وتعالى -، ومع ذلك فإننا ندعو له بالهداية، وأما أن يفسد في الأرض وندعو له بطول العمر فلا، فلو فعلنا ذلك أصبحنا وكأننا نقول له: أطال الله في عمرك على الفساد الذي تصنعه، فهذا خطأ



-بارك الله فيكم-، وإنما ندعو له بالهداية، أسأل الله أن يهديك؛ لأن هدايته تعود بالنفع عليه وعلى الإسلام وعلى المسلمين، وهذا هو الوارد عن السلف في ننحن نتقيد بما ورد دون إفراط ولا تفريط، والموجود اليوم في الساحة أن الناس في ذلك بين إفراط أو تفريط، إلا من رحم الله في منهم فوفقه للاعتدال، وهو كلام أهل السنة، فأهل السنة هم أهل الاعتدال بحمد الله، وأما كثير من الناس فإما إفراط على طريقة الخوارج والغوغائيين من إثارة الفتن والمشاكل، أو على الطرف الآخر المقابل فتجده يوالي الحاكم ويعينه ويدعمه على كل ظلم يقع منه، مع أنه حاكم لا يحكم شريعة الله ولا يبالي بشرع الله إلا ما ندر، والله المستعان.

فنحن -بارك الله فيكم- على درجة معتدلة متوسطة لا إفراط فيها ولا تفريط، فلا نعينهم على ظلمهم ولا نقرُهم عليه ولا نرضى به ونبرأ إلى الله منه، وفي نفس الوقت لا نخرج عليهم ولا نثور الناس عليهم؛ حتى لا تقع المفاسد التي حذّر الشارع من الخروج عليهم لأجلها، فعندما نقول للناس: لا تخرجوا على الحاكم الظالم لا نقول ذلك رضى بظلمه -كما يقول دعاة الفتنة ودعاة الفساد-، وإنما نحثُ على ذلك طاعة لله ولرسوله وأولاً، وثانيًا: لحفظ دين المسلمين وأموالهم وأعراضهم؛ لأن الخروج على الحاكم يؤدي إلى مفاسد عريضة كان علماء السنة في السابق يقررونها في كتبهم وفي صوتياتهم من خلال ما تعلموه وما عرفوه من خبرتهم، وأما اليوم فإننا نرى هذا بأعيننا ماثلًا أمامنا في العراق، وفي سورية، وفي ليبيا، وفي اليمن، فهذه كلها صور واقعية لما كان يذكره العلماء ويحذرون منه في السابق قد وقع على واقعية لما كان يذكره العلماء ويحذرون منه في السابق قد وقع على



الأرض الآن؛ لأنَّ الناس اتبعوا أهواءهم وركضوا خلف دعاة الفتنة، فنتج عن ذلك ما ترونه الآن من أهوال ومصائب، / وأعظم مصيبة تقع [أعظم مصيبة تقع علىٰ هذه الأمة عندما يُهَمَّش دعاة الحق -علماء السنة الناصحين لله ولرسوله وللمسلمين ولدين الإسلام- فيُتْرك كلامهم ولا يُسمع لهم، الالتفات لهم] ويُصَدَّر الحزبيون ودعاة الضلالة وأصحاب المصالح الغششة وَيُسْمع كلامهم، وهذه النتائج التي ترونها في بلاد المسلمين ناتجة عن ذلك، والله المستعان، نسأل الله الهداية لنا ولكم أجمعين.

على المسلمين هى تهميش دعاة الحق وعدم







على س٣٩: يقول محمد قطب في كتابه: (حول تطبيق الشريعة) في معنى لا إله إلا الله، أي: (لا معبود إلا الله، ولا حاكم إلا الله)؛ فهل هذا التفسير صحيح؟

<sup>(</sup>١) متفق عليه: البخاري (٢٩٤٦)، ومسلم (٢١) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٣٧٢) من حديث ابن عباس رفياً.



فمعنىٰ (لا إله إلا الله) أي: لا معبود بحق إلا الله، وهو إخلاص العبادة لله وحده، ويدخل فيها تحكيم الشريعة، ومعنىٰ (لا إله إلا الله) أَعَمُّ من ذلك وأكثر، وأَهَمُّ من تحكيم الكتاب في أمور المنازعات؛ أَهَمُّ من ذلك هو: إزالة الشرك من الأرض، وإخلاص العبادة لله -سبحانه-؛ فهذا هو التفسير الصحيح.

أما تفسيرها بالحاكمية، فتفسير قاصر، لا يعطي معنى (لا إله إلا الله)، وأما تفسيرها بأن (لا خالق إلا الله) هذا تفسير باطل ليس قاصرًا فقط؛ لأنّ (لا إله إلا الله) لم تأتِ لتقرير أنه (لا خالق إلا الله)؛ لأنّ هذا يقر به المشركون؛ فلو كان معناها (لا خالق إلا الله) لصار المشركون موحدين، قال الله تعالى: ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمُ لَصَار المشركون معنى هذا: أنّ أبا جهل مُوحّد وأبا لهب.

وتفسيرها بأن (لا معبود إلا الله) تفسير باطل -أيضًا-؛ لأنّه يلزم عليه وِحْدة الوجود؛ فهناك معبودات كثيرة من الأصنام والقبور، فهل عبادتُها عبادة لله؟!!

والواجب أن يقال: (لا معبود بحق إلا الله) كما قال الله تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدُعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ ﴾ [لَقُنَا الله تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ اللّهَ هُو الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدُعُونَ مِن دُونِهِ الْبَطِلُ ﴾ [لَقُنَا الله تعالى: ٣٠].





# حاشية الرملي

[تفسير كلمة التوحيد والأدلة

هذا السؤال يدور حول تفسير كلمة التوحيد والمعنى الصحيح لها، وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- عنه بكلام كافٍ ووافٍ في تفسير كلمة التوحيد ومعنى كلمة (لا إله إلا الله)، فقال -حفظه الله-: «بيّنه الله ﷺ في كتابه، وبيّنه النبي ﷺ»، ثم ذكر الأدلة على ذلك، وبيّن أنَّ الصحيح في معنى هذه الكلمة: لا معبود بحق إلا الله، فلا يقال: لا معبود إلا الله ولا حاكم إلا الله، بل يقال: لا معبود بحق إلا الله؛ لأنّ ربنا -تبارك وتعالى - عندما أرسل نبيه ﷺ إلىٰ كفار قريش كان أعظم شركهم هو شرك العبادة وذلك أنهم كانوا يعبدون غير الله معه، فأرسل إليهم النبي عَيالَة ليخرجهم من عبادة الأوثان إلى عبادة الله -تبارك وتعالىٰ-، ويؤكد لنا هذا ما قاله أبو سفيان ﴿ اللهِ عَلَى عندما سأله: فماذا يأمركم؟ فقال: «يأمرنا أن نعبد الله وحده ولا نشرك به شيئًا وينهانا عما كان يعبد آباؤنا "(١)، وما قاله جعفر بن أبي طالب ضيان للنجاشي عندما سأله عن دعوة النبي عليه ، فقال له: «أيها الملك، كنا قومًا أهل جاهلية: نعبد الأصنام، ونأكل الميتة، ونأتى الفواحش، ونقطع الأرحام، ونُسيء الجوار، يأكل القوى منا الضعيف، فكنا على ذلك، حتى بعث الله إلينا رسولًا منا، نعرف نسبه، وصدقه، وأمانته، وعفافه، فدعانا إلى الله» -وهذا محل الشاهد- قال: «فدعانا إلى الله؛ لنوحِّده، ونعبده، ونخلع ما كنا نعبد نحن وآباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان، وأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٩٤١) من حديث أبي سفيان بن حرب ضيَّهُ.

والكف عن المحارم والدماء، ونهانا عن الفواحش، وقول الزور، وأكل مال اليتيم، وقذف المحصنة، وأمرنا أن نعبد الله وحده لا نشرك به شيئًا، وأمرنا بالصلاة والزكاة والصيام»، قالت -أي أم سلمة-: «فعدد عليه أمور الإسلام، فصدَّقناه وآمنا به واتبعناه على ما جاء به، فعبدنا الله وحده فلم نشرك به شيئًا، وحرّمنا ما حرم علينا وأحللنا ما أحلَّ لنا، فعدا علينا قومُنا، فعذبونا وفتنونا عن ديننا؛ ليردُّونا إلى عبادة الأوثان من عبادة الله " - يعني يردونا من عبادة الله إلىٰ عبادة الأوثان - إلىٰ آخر ما قال(١)، وعندما دعا النبي ﷺ كفار قريش كان أول ما قال لهم وجاءهم به -ما جاء في الحديث-: «قولوا لا إله إلا الله تفلحوا» (٢) فما كان جواب قريش إلا أن قالوا: ﴿أَجَعَلَ ٱلْآلِهَا وَحِدّاً إِنَّ هَذَا لَشَيُّ عُجَابٌ﴾ [سُؤُرُةُ ضِٰنَا: ٥](٢)، فهذه كلها نصوص واضحة في تفسير كلمة (لا إله إلا الله) التي جاء بها نبينا ﷺ والتي أرسله الله -تبارك وتعالىٰ-بها .

كلمة التوحيد:

ونَخْلُص من ذلك أن معنى كلمة التوحيد: لا معبود بحق [لا يقال إن معنى إلا الله، ولا يقال: لا معبود إلا الله؛ لأن المعبودات كثيرة، منها ما لا معبود إلَّا الله]

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٧٤٠، ٢٢٤٩٨) من حديث أم سلمة رضيًا زوج النبي عَيْقٍ، وأورده الألباني في صحيح السيرة وقال عنه في حاشية ص١٨٠: «إسناده حسن، رجاله ثقات رجال الشيخين».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في خلق أفعال العباد (٢/ ١٠٧)، والحاكم في المستدرك (٤٢١٩) من حديث طارق بن عبد الله المحاربي رفظيه، وصححه الألباني في صحيح موارد الظمآن (٢٨- مغازي/ ١٤٠١-١٦٨٣)، والإرواء ضمن حديث (٨٣٤) و(٢٣٠٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٠٠٨)، (٣٤١٩) من حديث ابن عباس رضي انظر تفسير الطبري (۲۰/۱۹/۲۰). (حسام)



عُبد بحق وهو الله في ومنها ما عبد بباطل، مثل: الأصنام، والأولياء، وغير ذلك، فهذه كلها معبودات باطلة، فهذا هو تفسير كلمة التوحيد.

ولتفسيرها بشكل كامل مفصل ارجعوا إلى كتاب التوحيد للشيخ محمد بن عبد الوهاب كِللهُ؛ فإنه كتاب نفيس عظيم -جزى الله من ألَّفه خيرًا- وهو في ميزان حسناته -إن شاء الله-، والشيخ محمد ابن عبد الوهاب -رحمه الله تعالىٰ- لم يأتِ بشيء من عنده، بل كل كتابه قال الله، قال رسول الله ﷺ، قال السلف الصالح ﷺ، ولم يأت بشيء جديد، ولو جاء بشيء جديد لتركناه، فلا أحد معظم عندنا بحيث يكون كلامه معصومًا عن الخطأ لا يترك منه شيء أبدًا، ليس عندنا إلا النبي ﷺ فقط، وأما غيره فإننا نعرض كلامه على الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح، فما أصاب فيه أخذنا به، وما أخطأ فيه رددناه، وهذه هي طريقتنا مع محمد بن عبد الوهاب، وابن تيمية، وابن باز، وابن عثيمين وغيرهم، / فكلهم علماء ووظيفة العالم أن يدلُّك على ما جاءنا الله على به من كتاب وسنة، وعلى ما كان عليه السلف الصالح رفي ، هذه هي وظيفة العلماء: أن يوصلوا إليك هذا العلم ويسهلوه عليك ويفهموك إياه فقط، وليس أحد منهم معصومًا، بل كلهم بشر يصيب ويخطئ، فعلينا أن نرجع إلى الأصول ونعرض كلامهم على ا تلك الأصول، فما وافقها أخذناه وما خالفها تركناه.

[وظيفة العلماء]

وهنا سؤال لابد منه: لماذا ذُكرت هذه المسألة هنا في هذا الكتاب؟

[سبب إيراد هذه المسألة في هذا الكتاب]



والجواب أن يقال: إنها إنما ذُكِرَت من أجل الشطر الثاني من تفسير محمد قطب: لا حاكم إلا الله، فهل حقًا لا حاكم إلا الله؟

نعم، لقوله تعالى: ﴿إِن ٱلْمُكُمُّ إِلَّا بِلَّهِ ﴾ [يُولُنُكَ: ٤٠]، وقوله: ﴿ وَمَن لَّمْ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ [المَّائِلَةِ: ٤٤]، فهي كلمة حق، ولكن الأمر كما قال على بن أبى طالب رضي الأمر كما قال على بن أبى طالب رضي الأمر أريد بها باطل»(١)، فمحمد قطب هذا -كما لا يخفي - رأس من رؤوس القطبيين؛ بل هو رأسهم في السعودية، وهناك فرَّخ، ومن فروخه سلمان العودة وسفر الحوالي وأشباههم، فسفر الحوالي تلميذه وقد حمل عنه يزيدوا قسمًا رابعًا في أقسام التوحيد، وهو توحيد الحاكمية، والحاكمية تقسم التوحيدُ بعض علماء أهل السنة والجماعة يدخلها في توحيد الربوبية، وبعضهم لحققوا غابتهما يدخلها في توحيد الألوهية، فلا إشكال، ولكن هؤلاء حرصوا كل الحرص على أن يجعلوها قسمًا رابعًا، فما الذي يريدونه من وراء ذلك؟

الخوارج على أربعة أقسام

والجواب عن ذلك أن يقال: إنهم إنما يريدون أن يحققوا هدفهم [غابة الخوارج ألا وهو تكفير المسلمين؛ وذلك أن قضية الحاكمية هذه هي عمدتهم الحاكمية نسمًا وركيزة قولهم في ذلك، فقد ذكر ابن تيمية كَلُّهُ في منهاج السنة أن التوحيدا الخوارج إنما كفّروا عليًّا بن أبي طالب ضِّهم بالحكم بغير ما أنزل الله(٢)، فهو أول من كُفِّرَ بمسألة الحكم، تصوروا إلى أين وصل بهم الحد، على بن أبي طالب يحكم بغير ما أنزل الله! أرأيتم المصيبة؟

قالوا: «حكَّمْتَ الرجال في دين الله وإن الحكم إلا لله»، فقال: «كلمة

رابعًا من أقسام

أخرجه مسلم (١٠٦٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: منهاج السنة النبوية (٧/ ٢٥٩).

حق أريدَ بها باطل»؛ وذلك أنهم يتأولونها على غير تأويلها وينزلونها على غير تنزيلها، وهذه هي طريقة أهل البدع كما جاء عن النبي عليه أنه قال: «فيكم من يقاتل على تأويل القرآن كما قاتل علىٰ تنزيله»(١)، وهذا الذي فعلوه مع علي بن أبي طالب رضي هو نفسه الذي يفعلونه اليوم من تكفير الحكام، فعلى بن أبي طالب رضي كان هو الخليفة في ذلك الوقت ومع ذلك كفّروه بزعم أنه حكم بغير شريعة الله ﷺ.

بل إن ما فعلوه مع على ظياله ليس تكفيرًا بالكبيرة فحسب، بل بكذب عليه ضي الهابة، فإنهم قد كذبوا عليه في ذلك، ولذلك قال: كلمة حق أُريد بها باطل(٢)، ثم إنهم بعدما كفَّروا عليًا بالحكم بغير ما أنزل الله كفروا من تحته من المسلمين بالتولّي (٢)، فقالوا: قال الله [ركيزنا الخوارج تعالى : ﴿وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمٌّ ﴾ [المَّاإِنلَةِ: ٥١]، / فهاتان هما ركيزتا الخوارج في تكفير المسلمين، يكفرون الحاكم أولًا ثم يكفرون من تحته بزعم أنه قد تولي الكفار، وهم مع ذلك يتوسّعون في قضية التولي هذه، حتى إنهم لَيَعُدُّون أشياء فعلها النبي على مع المشركين من التولِّي، كالصلح مع الكفار، فإن النبي عليه قد صالح الكفار، ومع هذا فإن هؤلاء يعتبرون هذا من التولي ويكفرون المسلم من أجله، وأشياء كثيرة من قبيل

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۱۲۵۸) من حديث أبي سعيد الخدري نظي، وفي رواية عنده (١١٢٨٩) قال: «فقام أبو بكر وعمر فقال: لا، ولكنه خاصف النعل»، وعليٌّ يخصف نعله، وقد صححه الألباني في الصحيحة (٢٤٨٧)، وروى عن عمار ابن ياسر رضي أنه قاله في أهل صفين، انظر فتح الباري (٧/ ٥٠١). (على الرملي)

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه قريبًا.

<sup>(</sup>٣) انظر: منهاج السنة النبوية (٧/ ٢٥٩).



هذا يعدونها من التولى ثم يكفرون المسلمين بها، ومن أراد التفصيل فيها فليرجع إلى الكتب التي عزونا إليها في بيان حقيقة هؤلاء القوم.

والشاهد من هذا أن ابن تيمية كَلُّهُ ذكر هذا في منهاج السنة، أنهم كفّروا على بن أبي طالب صِّ العالمية، ثم كفّروا من تحته بالتولي، وهؤلاء الموجودون الآن هذه هي ركيزتهم، تكفير حكام المسلمين بالحكم بغير ما أنزل الله، ثم تكفير من تحتهم بمسألة التولي، وقد ردًّ أهل السنة علىٰ هاتين الشبهتين ردودًا كثيرة، فمن أرادها فَلْيَرْجع إليها وَلْيُرَاجِعْهَا في كتاب القصة الكاملة، وفي كتاب المورد العذب الزلال للشيخ أحمد النجمي -رحمه الله تعالىٰ-.

فالحاصل أنهم حاولوا أن يجعلوا مسألة الحكم قسمًا رابعًا؛ حتى يَغْلُوا في هذه القضية ويصلوا إلى تكفير المسلمين، فإذا سمعت الخارجي يدندن حول الحكم بغير ما أنزل الله وحول التولى، فاعلم أن هدفه وغايته التي يريد أن يصل إليها إنما هي تكفير المسلمين، ثم بعد تكفيرهم يستحلُّ دماءهم، وأعراضهم، وأموالهم، وغايتهم من ذلك كله إنما هي الدنيا، فيستحلُّ كل شيء، ينتهك الأعراض، ويأخذ الأموال، ويقتل الأنفس -وهو مرتاح-، لا شيء حرام أمامه، كله حلال، فماذا تريد بعد هذا من هوىٰ النفس؟

يُفَجِّرون أنفسهم أينما شاؤوا، فَقَبْل أن يفجروا أنفسهم نفجرهم نحن في المكان الذي نريد، فهذا أفضل، وبذلك تنتهى مفاسدهم، أما غير ذلك فلا ينفع معهم، فلا تقل لي إصلاح وتعديل فكر وهكذا؛ فإن هذا صعب

جدًا؛ فهذا الفكر داء إذا انغمس في العقل يصعب جدًا إخراجه؛ لذلك لم يحرص النبي على إصلاحهم، بل حرص على قتلهم؛ لأن هذا الفكر إذا عشُّش في رأس صاحبه وثبت انتهى أمره، إلا أن يشاء الله أمرًا.

فكونوا حذرين -بارك الله فيكم- من الوقوع في شبهاتهم، خصوصًا إذا رأيتم من بعضهم المبالغة في التعبد؛ فإن هذا شِرَاك صيد يصيدك به، وهذا ما حَذَّر منه النبي عَلِيَّةٍ؛ فإن النبي عَلِيَّةٍ عندما قال فيهم: «يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم وقراءته مع قراءتهم . . . إلى آخره «(١) لم يقله إلا لِيُحَذِّرك من هذا ؛ حتى لا تنخدع بمثل هذه الأمور، حتى إنه ليذكر في السِّير أنهم عندما أخذوا ابن ملجم قاتل عليِّ رَفِيْكُنه -وهو أحد الخوارج- قطعوا يديه ورجليه فلم يجزع، فلما أرادوا قطع لسانه جَزعَ، فقالوا: "قطعنا يديك ورجليك وسملنا عينيك يا عدو الله فلم تجزع، فلما صرنا إلىٰ لسانك جزعت»، فقال: «ما ذاك منى من جزع إلا أنى أكره أن أكون في الدنيا فواقًا لا أذكر الله»، وَيَذْكرون من علامة الصلاة علىٰ وجهه علامة السجود<sup>(٢)</sup>، فهذا قاتل على ابن أبي طالب ﴿ لَيُهُمُّهُ ، فإذا كنت جاهلًا ورأيت هذا المنظر ستقول: أعوذ بالله كيف يُقْتَل إنسان كهذا؟ ولكنك عندما تعلم أنه هو قاتل على ابن أبي طالب رضي الله على على تعرف حقيقة ما قاله النبي رسي في فيهم، فاحذر من [الميزان الصحيح الانخداع بمثل هذا، / فالحكم على الأشخاص لا يكون بمثل هذا، بل أول شيء انظر إلى عقيدة هذا الشخص؛ فهذا هو الأساس، ثم بعد

الأشخاص]

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۷٦.

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى لابن سعد (٣/ ٣٩-٤٠).



ذلك انظر إلى عمله، فبهذا يكون الحكم على الرجال، فالعقائد والأعمال هي التي تميز لك الرجال وتُعَرِّفك من أي صنف هم، فاحذروا -بارك الله فيكم - وانتبهوا واهجروا هؤلاء القوم وابتعدوا عنهم تمامًا؛ لأن شبهاتهم كشبهات الدجال، والنبي عَنِي قد قال: «مَنْ سَمِعَ بِالدَّجَّالِ فَلْيَنْاً مِنْهُ، فَإِنَّ الرَّجُلَ يَأْتِيهِ يَتَّبِعُهُ وَهُوَ يَحْسِبُ أَنَّهُ صَادِقٌ بِمَا يُبْعَثُ بِهِ مِنَ الشُّبُهَاتِ»(۱)، فإياك إياك أن تُعرِّض سمعك وقلبك يُبْعَثُ بِهِ مِنَ الشُّبُهَاتِ»(۱)، فإياك إياك أن تُعرِّض سمعك وقلبك للشبهات، احذر لا تثق بنفسك، ولا بإيمانك وتعتمد عليه، بل اعتمد على ربك وخذ بما أمرك به؛ حتى لا يكلك إلى نفسك، فإنك إن تركت أمره فلربما وكلك إلى نفسك، وترك إعانتك على الثبات على هذا الطريق (۲).

فالمسألة دين، فلا تُقامر بدينك (٣) وتقول: أريد أن أهدي فلانًا، أريد أن أدعو فلانًا، لا، وإنما انجُ بنفسك يا عبد الله، انجُ بنفسك قبل

<sup>(</sup>۱) تقدم تخريجه ص٥٧، وقد أخرجه ابن بطة في الإبانة (٢/ ٤٧٠)، ثم قال: «هذا قول الرسول وهو الصادق المصدوق، فالله الله معشر المسلمين لا يحملن أحدًا منكم حسن ظنه بنفسه وما عهده من معرفته بصحة مذهبه على المخاطرة بدينه في مجالسة بعض أهل هذه الأهواء فيقول: أداخله لأناظره أو لأستخرج منه مذهبه؛ فإنهم أشد فتنة من الدجال، وكلامهم ألصق من الجرب وأحرق للقلوب من اللهب، ولقد رأيت جماعة من الناس كانوا يلعنونهم ويسبونهم فجالسوهم على سبيل الإنكار والرد عليهم فما زالت بهم المباسطة وخفي المكر ودقيق الكفر حتى صبوا إليهم» اه، ثم ذكر أمثلة على ما ذكره، فراجعها -إن شئت-. (حسام)

<sup>(</sup>۲) قال محمد بن النضر الحارثي كليَّه: «من أصغىٰ سمعه إلىٰ صاحب بدعة وهو يعلم أنه صاحب بدعة نزعت منه العصمة ووكل إلىٰ نفسه» أخرجه اللالكائي (١٥٣/١)، وأخرج نحوه عن سفيان الثوري كلَّيْهُ (١/ ٤٦١). (حسام) تالم من المنافع من أن منافع المنافع من أن منافع المنافع منافع المنافع منافع المنافع المنافع

<sup>(</sup>٣) قال مالك بن أنس كَنَّهُ: «مهما تلاعبت به من شيء فلا تلاعبن بأمر دينك» أخرجه اللالكائي (١٦٣/١)، ورحم الله القرطبي وغفر له إذ قال في تفسيره (٣٣٦/١٣): =



كل شيء، فالدعوة بحمد الله منتشرة والعلماء قائمون بواجبهم، ومن أراد الحق يستطيع أن يصل إليه بسهولة، فانجُ بنفسك وما عليك من الباقي، فإن تسنى لك أن ترسل رسالة من بعيد فأرسلها، وإن وجدت إنسانًا جاهلًا تعلمه فَعَلِّمُهُ(۱)، وأما صاحب شبهات فلا، فَلاَنْ يسلم لك

فإني أقول له: اعلم يا أخي -رحمك الله- أن الذي تُبلئ به من أهل هذا الشأن لن يخلو أن يكون واحدًا من ثلاثة: إما رجلًا قد عرفت حسن طريقته، وجميل مذهبه، ومحبته للسلامة، وقصده طريق الاستقامة، وإنما قد طرق سمعه من كلام هؤلاء الذين قد سكنت الشياطين قلوبهم، فهي تنطق بأنواع الكفر على ألسنتهم، وليس يعرف وجه المخرج مما قد بُلِي به، فسؤاله سؤال مسترشد يلتمس المخرج مما بلي به والشفا مما أوذي . . . . ، وأنت قد استشعرت طاعته، وأمنت مخالفته فهذا الذي قد افترض عليك توفيقه وإرشاده من حبائل كيد الشياطين، وليكن ما ترشده به وتوقفه عليه من الكتاب والسنة والآثار الصحيحة من علماء الأمة من الصحابة والتابعين، وكل ذلك بالحكمة والموعظة الحسنة، وإياك والتكلف لما لا تعرفه، وتَمَحُّل الرأي والغوص على دقيق الكلام، فإن ذلك من فعلك بدعة حوإن كنت تريد به السنة-، فإن إرادتك للحق من غير طريق الحق باطل، وكلامك على السنة من غير السنة بدعة، ولا تلتمس لصاحبك الشفاء بسقم نفسك، على السنة من غير السنة بدعة، ولا تلتمس لصاحبك الشفاء بسقم نفسك، ولا تطلب صلاحه بفسادك، فإنه لا ينصح الناس من غش نفسه، ومن لا خير فيه لغيره، فمن أراد الله وفقه وسدده، ومن اتقى الله أعانه ونصره، =

<sup>= «</sup>يرحم الله السلف الصالح، فقد بالغوا في وصية كل ذي عقل راجح، فقالوا: مهما كنت لاعبًا بشيء فإياك أن تلعب بدينك». (حسام)

<sup>(</sup>۱) وصفات هذا الجاهل يبينها لك ما قاله ابن بطة كليه في الإبانة الكبرى (٢/ ٥٤٠-٥٤) بعدما ذكر النهي عن الخصومات في الدين: «فإن قال قائل: قد حذرتنا الخصومة والمراء والجدال والمناظرة، وقد علمنا أن هذا هو الحق ....، فإن جاءني رجل يسألني عن شيء من هذه الأهواء .... ويخاطبني منها بأشياء يلتمس مني الجواب عليها، وأنا ممن قد وهب الله الكريم لي علمًا بها وبصرًا نافذًا في كشفها، أفأتركه يتكلم بما يريد ولا أجيبه وأخليه وهواه وبدعته ولا أرد عليه قبيح مقالته؟



دينك وتنجو عند ربك خير لك من هذه الدنيا وما فيها، والله المستعان، أسأل الله لي ولكم الثبات والتوفيق والسداد.



<sup>=</sup> ثم ذكر آثارًا على ما ذكر، ثم قال: فإذا كان هذا السائل لك هذه أوصافه، وجوابك له على هذا النحو الذي قد شرحته فشأنك به، ولا تأل فيه جهدًا فهذه سبيل العلماء الماضين الذين جعلهم الله أعلامًا في هذا الدين، فهذا أحد الثلاثة» اه. (حسام)





# ر صيحه حسوم ، بما محمد بن صبح ، موحب ، وحب - نضَّر الله وجهه في جنات النعيم - ، وبيان حال الطاعنين فيه وغرضهم من ذلك]

ك س ، ٤: هل دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب دعوة إسلامية حزبية؛ كجماعة الإخوان المسلمين، والتبليغ؟ وما نصيحتكم لمن يقول هذا الكلام، وينشره في الكتب؟

ج/ أنا أقول: إن دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب كلله على منهج السلف الصالح في الأصول والفروع، ليس القصد منها التحيّز لجماعة غير ما كان عليه أهل السنة والجماعة سلفًا وخلفًا.

أما جماعة الإخوان المسلمين والتبليغ، وجماعة كذا وكذا؛ فنحن ندعوهم -جميعًا - إلى أن يردوا مناهجهم إلى كتاب الله، وإلى سنة رسوله على وفهم السلف الصالح، وبعرضها على ذلك؛ فما وافق فالحمد لله، وما خالف فإنه يُصحح الخطأ، هذا الذي ندعو إليه.

#### حاشية الرملي

هذا السؤال يدور حول دعوة الإمام محمد بن عبد الوهاب -رحمه الله تعالىٰ- وما يحاوله البعض من تشبيهها بالدعوات الحزبية.

دعـوة الـشـ بدعوة الإخوان والتبليغ]

والحق أن تشبيه دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب بدعوة اغرض من يشبه الإخوان المسلمين وجماعة التبليغ تشبيه مع الفارق، وهو تشبيه ظالم من فاعله، وفاعل ذلك إما أنه يريد من وراء ذلك أن يدافع عن هذه الدعوات الحزبية كدعوة الإخوان وجماعة التبليغ، ويجعلها دعوة طيبة كدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، أو أنه يريد من وراء ذلك أن يذم دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب ويطعن فيها.

[الطعن في دعوة

والطعن في دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب كلله طريقة الشيخ طريقة الشيعة والحزبيين؛ لأنّ دعوة الشيخ -جزاه الله خيرًا- كانت المبتعقا دعوة إلىٰ التوحيد سار فيها علىٰ الكتاب والسنة، وهي الدعوة التي جاء بها النبي ﷺ وجميع الأنبياء قبله، فالشيخ سار على نهج النبي ﷺ وعلىٰ طريقة أصحابه في زمن انتشر فيه الشرك بين المسلمين وخصوصًا عبادة الأولياء والصالحين، فإنها قد انتشرت بين المسلمين بشكل كبير.

[سبب انتشار الشرك بالصالحين في الآونة الأخيرة بين المسلمين] وسبب انتشارها انتشار التصوُّف؛ وذلك أن الصوفية عندهم غلو في الأولياء والصالحين، فتجدهم يعبدونهم مع الله فيذبحون لهم وينذرون، كما نفعلُ مع الله ﴿ أَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَلَلْمُخْلُوقِينَ، وهذا معنى الشرك الذي كان على عهد كفار قريش -بل إنهم زادوا عليه؛ فإنهم يعتقدون فيهم ما يعتقدون في رب العزة -تبارك وتعالى - من التصرف في الكون-، وقد قاموا بتجديده ونشره بين المسلمين، وقامت يتنبُّه بعض الحكومات المتعاقبة، سواء كان ذلك من الدولة العثمانية أو من الاحتلال الكافر بعدهم؛ لأن المشتهر عن الصوفية أنهم ينسخون شيئًا اسمه جهاد أصلًا، فضلًا عن أن دينهم لا يتعارض مع دين الكفار؛ فلذلك كان منهم تعاون كبير جدًا مع تلك الحكومات، ووجدتْ الحكومات فيهم سببًا في ترسيخ حكمهم؛ فلذلك شجعوها ونشروها بين المسلمين مما أدى إلى انتشارها بشكل كبير جدًا، فصار الشرك بين المسلمين على قدم وساق.

فلما انتشر هذا الأمر -سواء كان في السعودية في نجد والحجاز أو في غيرها من البلاد الإسلامية- وكان الشيخ محمد بن عبد الوهاب -جزاه الله خيرًا- قد نشأ وتربي على كتب أهل السنة التي تدعو إلى ا التوحيد والسنة رأىٰ هذا المنكر فأنكره، وبدأ يدعو إلىٰ التوحيد فسانده عليها وناصره فيها بعض العشائر والقبائل التي جعل الله ﷺ فيها خيرًا، ومنهم: أسرة آل سعود، ثم بعد ذلك انتشر هذا الخير في بلاد نجد والحجاز وغيرها من بلاد الإسلام.

> [محاربة أهل الحق ديدن أهل

فلما انتشرت الدعوة وكثر أنصارها واجهت حربًا ضروسًا الباطل من الأزلاً لا هَوَادَةَ فيها من قِبَل عبدة الأوثان -عبدة القبور- من الشيعة -خاصةً-والصوفية، وصاروا يطلقون عليها الدعوة الوهابية، وأوهموا الناس أنها دعوة قد اخترعها الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وهذا حال أهل البدع وأهل الحزبيات وأهل الضلال -دائمًا وأبدًا- في محاربة أهل الحق، فمن أيام أنْ بُعث النبي عليه كذب عليه كفار قريش أنواع الأكاذيب الكثيرة، وحاربوه بشتى أنواع الحروب، وكذلك بقية الأنبياء مع



أقوامهم، وهكذا حال أهل البدع مع أهل السنة، كلما جاء عالم من علماء السنة يجدد أمر الدين ويدعو إلى الحق قالوا: قد جاء بأمر جديد.

الاتهامات هو

والفاصل في الأمر عند الاتهامات هو الرجوع إلىٰ الأدلة، كما [الفاصل ع قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَا تُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ الدليل] [النَّهُ إِنَّا: ٦٤]، فأكثر الناس يطعن بعضهم في بعض، ويتكلم بعضهم في بعض، وبالدليل نفصل في الأمر ونميز به الحق من الباطل، فنحن كتب الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وهي منتشرة وموجودة بين أظهرنا، وأشهر كتبه وأقواها في دعوته هو كتاب التوحيد، فلنرجع إليه ولنعرضه علىٰ الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح وبناء علىٰ ذلك نحكم، وذلك بأن نعرض تفسير الشيخ محمد بن عبد الوهاب للآيات والأحاديث التي يذكرها ويستدل بها على كلام السلف الصالح ﷺ من أصحاب النبي ﷺ والتابعين وأتباعهم في تفسير هذه الآيات والأحاديث، -وليس هذا مع الشيخ محمد أو ابن تيمية فقط، بل مع جميع أئمة السنة الذين كانوا قبلهما-، ثم نقارن بعد ذلك ونعرف مَنْ المحق مِنَ المبطل.

> فلما رجعنا إلى كتب الشيخ محمد بن عبد الوهاب لم نجد إلا قال الله، قال رسول الله عليه، قال الصحابة، قال التابعون، قال أتباع التابعين، هذا كلامه، ولو وجدنا عنده أو عند غيره ما يخالف شرع الله وما يخالف منهج السلف الصالح لتركنا هذا القول وضربنا به عرض الحائط، ولا نبالي به أبدًا، لا الشيخ محمد بن عبد الوهاب ولا ابن تيمية ولا غيره، فليس عندنا أحد معصوم من الخطأ مهما علت منزلته ومهما ارتفع كعبه في العلم؛ فكلهم بشر يخطئ ويصيب، فنعرض

كلامهم على الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح؛ فما وافقه قبلناه ورضينا به، وما خالفه تركناه، وهذا ما كان يدعو إليه الشيخ محمد ابن عبد الوهاب -جزاه الله خيرًا-، فأي حزبية تَقْبل بمثل هذا المنهج؟ لا يوجد أبدًا.

> [حقيقة الحزيبات ومخالفة دعوة عبد الوهاب لها]

فالحزبيات قائمة على بدع محدثة جديدة، وولاء وبراء في هذه الإمام محمد ابن الحزبيات، ومقاصدهم من الحزبيات الدنيا والكراسي، فيجتمعون على أمر الدنيا وتسييد ساداتهم، وجعل كلامهم ككلام النبي عليه، فلا يخرجون عنه ولا يخالفونه قدر أنمُلة، ويوالون ويعادون على ذلك، وهذا كله غير موجود عند الشيخ محمد بن عبد الوهاب، فلم يجئ -رحمه الله تعالى - بدين جديد ولا جاء بشيء جديد، وكلامه كله عبارة عن جمع ونشر فقط؛ أما العلم فهو العلم، وليس هناك شيء جديد عندنا نحن جميعًا، فكل عالم من علماء السنة -سواء كان الشيخ محمد ابن عبد الوهاب أو غيره- كلامه ودعوته قائمة على ما كان عليه الأمر في [الميزان عند أهل عهد النبي عَيْكِيُّ ومن بعده من أصحاب القرون الثلاثة الأولى، / وكلهم في الحكم على يأمر بأنه إذا وُجِد لهم كلام يخالف ذلك فإن الواجب تركه والرجوع إلى كلام سلفنا الصالح رضي ، وهذا هو الميزان عند أهل السنة والجماعة ؛ الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح، وأي كلام لأي عالم فإنه يُعرض علىٰ هذا الميزان، فإن خالف تُرك وإن وافق قُبلَ، فهذا هو الضابط، وبهذا يكون الحكم على دعوات الناس.

السنة والجماعة الدعوات والأفراد والجماعات]

وكتب الشيخ محمد بن عبد الوهاب منتشرة وكلامه موجود، فاعرضوه على كلام السلف الصالح في ثم احكموا بعد ذلك، فبيننا



وبين أهل البدع وبين الحزبيين الأدلة والبراهين فقط، وينتهي الأمر بهذا والله المستعان.

وبذلك يتبيَّن المحقُّ من المبطل، والله في يجعل لدينه ولدعوة الحق نورًا يراه كل من أراد الله في له الهداية، ونسأل الله لنا ولكم التوفيق والسداد.







### والفرقة الناجية منشأه ومراد أهل الباطل منه]

ك ساك: هناك مَن فرَّق بين الطائفة المنصورة والفرقة الناجية؛ فهل التفريق صحيح؟ وإذا كان كذلك فمن هم الفرقة الناجية؟ ومن هم الطائفة المنصورة؟

ج/ هؤلاء يريدون أن يفرقوا بين كل شيء، يريدون أن يفرقوا بين المسلمين، وحتى صفات المسلمين يريدون أن يفرقوا بينهما، وهذا القول ليس بصحيح، فالطائفة المنصورة هم الفرقة الناجية -ولله الحمد-، لا تكون منصورة إلا إذا كانت ناجية، ولا تكون ناجية إلا إذا كانت منصورة؛ فهما وصفان متلازمان لشيء واحد، وهذا التفريق إما من جاهل وإما من مغرض يريد أن يشكك شباب المسلمين في الطائفة المنصورة الناجية.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يدور حول ما يؤصله البعض من التفريق بين الفرقة الناجية والطائفة المنصورة.



[معنى الفرقة الناجية والطائفة المنصورة ومأخذ كلٍ منها] وأنتم تعلمون -بارك الله فيكم - قول النبي على الله وأمّتي ظاهرين عَلَى الْحقّ، لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ، حَتَّىٰ يَأْتِي أَمْرُ اللهِ وَهُمْ كَذَلِكَ» (١)، وجاء في بعض الروايات: «لاَ تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمّتِي مَنْصُورِينَ» (٢) فهذه هي الطائفة المنصورة، وأما الفرقة الناجية فهي التي منصورين (٢) فهذه هي الطائفة المنصورة، وأما الفرقة الناجية فهي التي جاء فيها قول النبي على الله وَاللّذِي نَفْسُ مُحَمّدٍ بِيدِهِ لَتَفْتَرِقَنَّ أُمّتِي عَلَىٰ الْكَثِي وَسَبْعُونَ فِي النّارِ»، قِيلَ: عَلَىٰ رَسُولَ اللّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: «الْجَمَاعَةُ» (٣)، وفي رواية قال: «ما أنا عليه وأصحابي (١٠)، فهذه سميت الفرقة الناجية؛ لأنّها نجت من النار، والأولى سميت الفرقة المنصورة؛ لأنّ الله ناصرهم علىٰ عدوهم في هذه والأولىٰ سميت الفرقة المنصورة؛ لأنّ الله ناصرهم علىٰ عدوهم في هذه الدنيا، ومظهر كلمتهم -التي هي كلمة الحق- التي يبقون عليها إلىٰ أن الدنيا، ومظهر كلمتهم والفرقة الناجية.

فهل هما فرقتان أم هي فرقة واحدة؟

[الفرقة الناجية هي الطائفة المنصورة بلا خلاف بين أهل السنت. والجماعة]

لا خلاف بين أهل السنة والجماعة -وهو أمر مجمع عليه بين السلف والله السلف واحدة وليست متعددة، تسمى الفرقة الناجية، والطائفة المنصورة، وأهل السنة والجماعة، وأهل الحديث، والسلفية، فهذه كلها مسميات لفرقة واحدة، / وأهل هذه الفرقة إنما كانوا يتسمّون بهذه الأسماء للتفريق بينها وبين أهل البدع؛ وذلك أن من أصول أهل

[سبب تسمي أهل السنة والجماعة بهذه المسميات]

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۳۱.

<sup>(</sup>٢) أخرج هذا اللفظ الترمذي (٢١٩٢)، وابن ماجه (٦) من حديث قرة ابن إياس رفي الصله في الصحيحين. (حسام)

<sup>(</sup>۳) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه ص٢٦.



السنة مفارقة أهل البدع؛ لكي تبقي السنة ويبقي هذا المنهج صافيًا نقيًا لا يختلط بالبدع، ولولا هذا التفريق وحرص علماء هذا المنهج على ا إبقاءه صافيًا نقيًا بهذه الصورة، وكثرة تحذيرهم من البدع ومن أهل البدع، لَمَا وصلنا هذا الدين على هذا النحو الصافي النقي.

> [التفريق بين الحق والباطل من

وبهذا تستشعر النعمة التي تفضَّل الله بها علينا -نحن أمة أعظم نعم الله محمد عليه الله عندما تتأمل هذا الطريق وتعرف حقيقةً أنه طريق الحق، وكيف أنه بقى صافيًا نقيًا إلىٰ يوم الناس هذا، فاحمد الله؛ فإنها بين الحق والباطل من أعظم نعم الله عليك.

> [أهمية التفريق بسيسن السحسق والباطل وحاجتنا مطلوب؟

ولعل قائلًا يقول: كيف تقول هذا ونحن نعلم أن الاجتماع

فيقال له: نعم، الاجتماع مطلوب، ولكن على الحق، وكما أن الاجتماع على الحق مطلوب فكذلك التفريق بين الحق والباطل، ولذلك سُمي النبي ﷺ كما جاء في الحديث: «محمد فَرَّقَ بين الناس» أو «فَرْقٌ بين الناس»(١)؛ لأن قريشًا كانت علىٰ كلمة واحدة -كلمة الكفر- فلما جاء النبي عَلَيْ فرق بينهم، وكذلك سمى القرآن فرقانًا؛ لأنه فرق بين الحق والباطل، وسمي عمر عليه بالفاروق؛ لأنه فرق بين الحق والباطل، فالتفريق بين الحق والباطل وعدم الجمع بينهما هو أمر الله الذي أمرنا به؛ كي يبقي الحق صافيًا نقيًا واضحًا لكل من أراده، وهو من أهم ما يقوم به العلماء، وقد قاموا به على أحسن وجه -جزاهم الله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٢٨١) من حديث جابر بن عبد الله ﷺ.



خيرًا-، أعنى علماء أهل الحديث، علماء أهل السنة، العلماء السلفيين الذين يتبعون منهج السلف الصالح بي الله المالح المالية المالية

للطائفة

وقد جاءت نصوص كثيرة عن السلف ريس في تفسير الطائفة انفسير السلف المنصورة تحديدًا بأنهم أهل الحديث، قال الإمام البخاري في صحيحه: المنصورة] «هم أهل العلم»(١)، وساق حديث: «لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين . . . » الحديث (٢٠) في كتاب خلق أفعال العباد، ثم قال: «ولم يكن بين أحد من أهل العلم في ذلك اختلاف» ثم ذكر جمعًا من أئمة السلف من أهل الحديث، ثم قال: «وهؤلاء المعروفون بالعلم في عصرهم بلا اختلاف منهم أن القرآن كلام الله»(٣)، وقال الإمام أحمد وغيره ممن قبله وممن بعده: «إن لم تكن هذه الطائفة المنصورة أصحاب الحديث فلا أدرى من هم (٤)، فهذا تفسير السلف ﴿ مُنْ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَي بين الطائفة المنصورة والفرقة الناجية، فما قصة التفريق هذه؟ ومن أين حاءتنا؟

بين الفرقة الناجية

هذا التفريق إنما نشأ إبان أحداث الخليج في بداية التسعينات [منى نشأ النفريق الميلادية لما بدأ الانفصال بين دعوة أهل السنة والدعوات الحزبية، ففي والطائفة ذلك الوقت كانت الكلمة والشهرة ومرجعية الدعوة لأئمة أربعة، هم ولماذا؟] ابن باز، وابن العثيمين، والألباني، والوادعي -رحمهم الله تعالىٰ-، وكان قد استقر في نفوس الشباب الذين استجابوا لهذه الدعوة مكانة

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٩/ ١٠١).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) خلق أفعال العباد (٢/ ١١٥ – ١١٦).

<sup>(</sup>٤) شرف أصحاب الحديث (ص٥٩ -٦٢). (حسام)

هؤلاء العلماء وفضلهم وإمامتهم، فلما برز هؤلاء الحزبيون في ذلك الوقت ووجدوا الحال على هذا لم يستطيعوا أن يقولوا عن هؤلاء العلماء أنهم ضُلَّال؛ لأن الشباب مباشرة سينفرون منهم، وهم لا يريدون أن يحصل هذا، فخرجوا بهذه البدعة الجديدة؛ لكي يَدْعوا الشباب إلىٰ منهجهم ويقسموهم إلىٰ فرقتين، وقد ألُّف لها سلمان العودة كتابًا سماه: صفة الغرباء، فَرَّق فيه بين الطائفة المنصورة والفرقة الناجية، فجعل الفرقة الناجية يدخل فيها علماء الفضل والدين والتقوي مثل الشيخ ابن باز، وابن عثيمين وجميع العلماء الذين هم على هذا المنهج المستقيم، فتخلُّص منهم بهذا، فرقة ناجية لا مشكلة تنجون عند الله عليها الله المالية الله المالية الله من النار فقط، وأما الفضيلة الأعظم فهي للطائفة المنصورة، فمن هم الطائفة المنصورة عنده؟ هم الذين يقاتلون الحكام -يسمونهم طواغيتًا كفارًا- ويُلْحِقون بهم من تحتهم كذلك كالوزراء والجيش والشَّرَط، فهؤلاء الذين يقاتلون هم الطائفة المنصورة؛ لأنّها عنده لم تُسَمَّ طائفة منصورة إلا لأنهم يقاتلون وينتصرون، فهي بذلك لها الفضل الأعلى الأسمى، وهي فرقة تختص به وبمن كان على طريقه؛ لأنّهم هم الذين يقاتلون، فهكذا يريدون التلبيس على الشباب وجذبهم إليهم؛ لأن الشباب حريصون على الشيء الأفضل فيذهبون إلى هذه الطائفة، فانظر إلىٰ المكر والخبث الذي عند المبتدعة.

وقد ردّ على هذا الكتاب الشيخ ربيع بن هادي المدخلي -حفظه الله- في كتاب له أسماه: أهل الحديث هم الطائفة المنصورة والفرقة الناجية حوار مع سلمان العودة، وعندما نظرنا في الكتابين وحاكمنا بينهما بالرجوع إلى منهج السلف الصالح وجدناهم جميعًا



لا يفرقون، فالطائفة المنصورة هي الفرقة الناجية عندهم؛ لأن ضابط الفارق بيننا وبين أهل البدع هو منهج السلف، فكما قال الشيخ الألباني كَالله: الكل اليوم يزعم ويدّعي أنه على الكتاب والسنة، لكن ما الذي يميز دعوىٰ الحق من دعوىٰ الباطل؟ منهج السلف، فلابد من تفسير الكتاب والسنة علىٰ وفق منهج السلف، لا علىٰ وفق الهوىٰ، فهذا هو الفارق بيننا وبينهم، فلما عرضنا كلا القولين علىٰ منهج السلف وجدنا الحق مع الشيخ ربيع؛ لأن السلف لا يفرقون ما بين الفرقة الناجية والطائفة المنصورة، وقلنا لهم: هاتوا خلاف هذا عن السلف، ونتحداكم أن تأتوا بنصِّ عن السلف في التفريق بينهما.

وقد نص ابن تيمية على أن هذه التسميات الفرقة الناجية، والطائفة المنصورة، وأهل السنة والجماعة - كلها تسميات لطائفة واحدة، فقال: «اعتقاد الفرقة الناجية المنصورة إلى قيام الساعة أهل السنة والجماعة»(۱) ثم ذكر اعتقادهم وبعض ما يتصفون به من الأخلاق والأوصاف، ثم قال: «وكل ما يقولونه ويفعلونه من هذا أو غيره، فإنما هم فيه متبعون للكتاب والسنة، . . . . لكن لما أخبر النبي في أن أمته ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار، إلا واحدة . . . صار المتمسكون بالإسلام المحض الخالص عن الشوب هم: أهل السنة والجماعة، إلى أن قال: وهم الطائفة المنصورة»(۱)، وهذه العقيدة التي ألَّفها ابن تيمية يعزوها إلى السلف وليست من عنده

<sup>(</sup>۱) ص۰۵.

<sup>(</sup>۲) ص۱۲۲–۱۲۳.

فأين هم من هذا؟ ولكنه خبث الحزبيين في طريقة صيد الشباب، فهذه هي قصة التفريق بين الطائفة المنصورة والفرقة الناجية.

> [التفريق بين الفرقة الناجية المنصورة إنما هو سندهب أهبل

جاهدون

بهذا تبين لك -أيها القارئ الكريم- أن هذا التفريق إنما هو الشباب بأنّهم هم أهل الحق، فيزعمون أنهم منصورون، وأنهم يجاهدون، بخلاف العلماء الذين هم أهل الفرقة الناجية فإنهم لا يجاهدون، وهذا الكلام باطل وكذب؛ / فالجهاد يكون بالسيف كَبِيرًا ﴾ [الفُزْقَالِنْ: ٥٦]، فسمّاه جهادًا، وليس هذا فحسب بل جهادًا كبيرًا، فالجهاد يكون بالقلم كما يكون بالسنان، وهو محل اتفاق بين أهل العلم من السلف على أنّ العلماء مجاهدون، يجاهدون الباطل بألسنتهم ببيان الحق والدفاع عنه، وردِّ الباطل، فهذا كله جهاد، وكلمتهم تبقي مرفوعة ظاهرة منصورة، فهذا هو معنى أن تكون الطائفة منصورة: أن ينصرهم الله على على عدوهم ممن خالف دينه وشرعه، وهذه الطائفة باقية وموجودة في كل زمان، وقد مرت أزمنة لم يكن هؤلاء الذين يزعمون أنهم الطائفة المنصورة موجودين أصلًا، فهل انتفت الطائفة المنصورة عندئذ وما وجدت إلا عندما وجدتم أنتم؟ كمن يزعم ويقول: حماس هي الطائفة المنصورة، فماذا قبل حماس؟ أين الطائفة المنصورة؟ هل ذابت؟

فالطائفة المنصورة هم أهل الحديث كما فسرها السلف الصالح ﷺ؛ لأنهم يبقون مع كتاب الله، ومع سنة رسول الله ﷺ، ومع منهج السلف الصالح رفي ، فلا يغيرون ولا يبدلون في هذا الدين،

[أهل الحديث هم الطائفة المنصورة]



وينافحون وَيَذُبُّون عنه بقلوب مخلصة لله ﷺ، ولا تزال هذه الطائفة منصورة وموجودة على هذا الحال إلى قُرْب قيام الساعة، فنسأل الله أن يجعلنا وإياكم منهم، وأن يثبتنا علىٰ هذا الطريق إلىٰ أن نلقاه.

فالفتن عظيمة وكثيرة -وخصوصًا في هذا الزمن- من المغريات، الصحة مشفقا والملهيات، والشُّبَهُ الخطّافات كبيرة وعظيمة وخطيرة، فأكثروا من دعاء الله -تبارك وتعالى -: «يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك»(۱) فالأمر -والله - خطيرٌ جِدُّ خطير، فاحذروا على دينكم -بارك الله فيكم -، وأكثروا من دعاء الله بهذا الدعاء، فقد كان النبي على يكثر منه وهو نبي الله، فنحن أحق بالإكثار منه -عليه الصلاة والسلام -؛ وذلك لحاجتنا إليه، وخصوصًا في هذا الزمن -زمن الفتن -.



<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۱٤٠) من حديث أنس بن مالك رضيه، وصححه الألباني في الصحيحة (۲۰۹۱) من حديث أم سلمة رضيه، وهو عند مسلم (۲۰۵۱) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي بلفظ: «اللهم مصرف القلوب، صرف قلوبنا على طاعتك»، وليس فيه أنه يكثر من الدعاء به، وإنما وقع ذلك في رواية عند أحمد (۲۲۱۰).





# الطائفة المنصورة وبيان أصل المميعة في ذلك]

ك س٢٤: هل من خالف الفِرقة الناجية؛ الطائفة المنصورة، في مسألة الولاء والبراء، أو في مسألة السمع والطاعة لولاة الأمور؛ برّهم وفاجرهم ما لم يأمروا بمعصية، يخرج منها مع موافقته لهم في باقي مسائل العقيدة؟

ج/ نعم، إذا خالفهم في شيء ووافقهم في شيء، فإنه لا يكون منهم فيما خالفهم فيه، ومنهم فيما وافقهم عليه، وعليه في ذلك خطر عظيم، ويدخل في الوعيد: «كلهم في النار»(۱)، وقد يدخل النار بسبب هذه المخالفة، وإن كانت مخالفة في مسألة واحدة في العقيدة؛ لأنّ قوله على: «كلهم في النار» ليس معناه: أنهم كلهم يكفرون ويخلّدون في النار، وإنما يدخلون النار بحسب مخالفتهم، لأن المخالفة قد تكون مخرجة من الملّة، وقد تكون غير مخرجة من الملّة.



<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲٦.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يتعلق بحكم من خالف الفرقة الناجية الطائفة المنصورة في مسألة واحدة فهل يكون منها أم أنه يخرج منها؟

والكلام علىٰ ما ورد في السؤال والجواب سيكون علىٰ أمرين:

أصل عظيم عند

الأمر الأول: المخالفة في مسألة الولاء والبراء -الولاء والبراء [الولاء والبراء في الإسلام، والولاء والبراء في السنة- هذا أصل عظيم من أصول أهل أهل <mark>السنةًا</mark> السنة والجماعة ويعقدون عليه الولاء والبراء.

ومعنى الولاء: المحبة والنصرة، ومعنى البراء: البغض والعداء [معنى الولاء والبراء] و المخالفة.

يعادون المبتدعة]

فأهل السنة يوالون المسلم السني، ويعادون الكافر والمبتدع؛ [أهل السنة وذلك أن المبتدع له نصيب من قول الله -تبارك وتعالىٰ-: ﴿لَّا تَجِـدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ بُوَآدُونَ مَنْ حَادَّ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ، [الجَيَالْ[لَيَّا: ٢٧]؛ لأن عنده نوع محادَّة، فهم يبغضونه في الله ولله؛ لهذا القول الذي ابتدع فيه، وهذا الأصل متفق عليه بين السلف، وقد نقل الاتفاق أبو عثمان الصابوني والبغوي -رحمهما الله-(١)، والآثار عن السلف في ذلك کثيرة.

منذا الأصنل

وهذا الأصل -بارك الله فيكم- خالف فيه المميعة، ولا شك أن المن خالف في أهل البدع كلهم خالفوا فيه، ولكننا نُركِّز علىٰ المميعة؛ لأنهم فتنة هذا المميعة] الزمان؛ وذلك أن زماننا هذا فتنته في المميعة وفي الحدادية؛ فإن

<sup>(</sup>١) وقد تقدم نقل كلامهما في حاشية ص ٤٤.



خطرهم على هذه الدعوة كبير؛ وذلك أن تلبيسهم على الشباب كثير؛ لأنهم يدخلون بين أهل السنة ويظهرون السنة بداية، ثم إذا تمكنوا أظهروا حقيقة منهجهم.

[بِمَ يكون امتحان المسمودة المسمودة المسمودة المساودة ال

وأفضل ما يعرفون به هو أن تُذكر عندهم رؤوس هذه المناهج، ويمتحنون بذلك، فامتحان المميعة مثلًا يكون بالحلبي وبعبد المالك رمضاني، وعدم البراءة منهما أو من منهجهما يدلُّ على التمييع، ويدل على أنك تحمل هذا المنهج ولا تريد أن تصرح بذلك مكرًا وخبثًا، مع أن الأمر سهل فما عليك سوى أن تقول: أبرأ إلى الله من الحلبي ومن عبد المالك رمضاني ومن منهجهما -منهج التمييع- وينتهي الأمر، أعلن بهذا ونصِّص على ذلك وتنتهي القضية، وإلا فما الذي يمنعك من التصريح بذلك والصراخ به إذا كنت تدين الله بذلك؟!

وكذلك الحدادية، صرِّح -إذا اتهمت بذلك- ببراءتك من محمود الحداد ومن فالح الحربي وممن كان على منهجهما -منهج الغلو-، وتَبرَّأ من ذلك وينتهي الأمر، فإذا كنت بحق تبرأ إلى الله من هذا المنهج فما الذي يمنعك من الصدع بذلك؟! خاصةً عندما تتهم بهذا الأمر، فالأمر سهل، أَبْرَأُ إلى الله من هذا المنهج -منهج الغلو منهج الحدادية منهج فلان وفلان- وتنتهي القضية، ولا تسبب مشكلة ولا صدعًا في الدعوة من أجل قضية كهذه -لو كنت صادقًا في منهجك-، فاحذروا من هذه القضية -بارك الله فيكم-.

والشاهد أن المميعة خالفوا هذا الأصل -أصل الولاء والبراء على السنة-، فتجدهم يوالون أهل البدع ويحبونهم ويجالسونهم، ويبغضون السلفيين أهل السنة ولا يحبونهم ويُحَذِّرُون منهم، فولاؤهم لأهل البدع



وحربهم على أهل السنة، فمن خالف أهل السنة في هذا الأصل فليس منهم، وكذلك من خالف في أصل السمع والطاعة لولاة الأمر المسلمين في غير معصية الله، فإن هذا الأصل مقرر عند السلف، وهو من أصول أهل السنة والجماعة، وقد خالفت فيه الخوارج.

[القول بالتفصيل في من خالف أصلًا من أصول السنة قول باطل] وأما الأمر الثاني -وهو مهم جدًا، ولابد من التنبيه عليه-: وهو قول بعض أهل العلم -ومنهم المؤلف جزاه الله خيرًا-: أنَّ من خالف في أصل من أصول أهل السنة والجماعة لا يكون منهم فيما خالف فيه، ويكون منهم في غير ذلك، فهذا القول باطل مع احترامنا وتقديرنا للشيخ ولمن قال به من العلماء الأفاضل؛ فإن هؤلاء الأئمة -جزاهم الله خيرًا-علمونا أن نعرض كلامهم وكلام غيرهم من أئمة هذا الزمن، وممن كان قبلهم، وممن يأتي بعدهم علىٰ كتاب الله وعلىٰ سنة رسول الله ﷺ وعلى منهج السلف الصالح، وهذا مما نمتاز به عن الجميع -بحمد الله-، فليس عندنا إنسان معصوم لا يخطئ غير النبي عَلَيْ الذي لا يخطئ في التشريع، فهو الذي نأخذ قوله في كل شيء كما قال الإمام مالك -وقوله أصل عندنا-: «كل أحد يؤخذ من قوله ويرد إلا صاحب هذا القبر»(١) وأشار إلى قبر النبي عَلَيْهُ، ولما عرضنا هذا الكلام الذي قاله الشيخ -جزاه الله خيرًا- على منهج السلف وجدناه خطأ فتركنا القول، واحْتِرَامُنا للشيخ باق.

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۹۲.



[دليلنا علىٰ أنه قول باطل]

ولعل قائلًا يقول: من أين علمنا أنه خطأ؟

فيقال له: قد نظرنا إلى ما قال نعيم بن حماد: "مَنْ تَرَكَ حَدِيثًا مَعْرُوفًا فَلَمْ يَعْمَلْ بِهِ، وَأَرَادَ لَهُ عِلَّةً أَنْ يَطْرَحَهُ فَهُو مُبْتَدَعٌ" (1)، وما قاله البربهاري في شرح السنة: "ولا يحل لرجل مسلم أن يقول: فلان صاحب سنة حتى يعلم منه أنه قد اجتمعت فيه خصال السنة، لا يقال له صاحب سنة حتى تجتمع فيه السنة كلها" (1)، وما قاله الإمام أحمد في أصول السنة: "ومن السنة اللازمة التي من ترك منها خصلة ولم يقبلها ويؤمن بها لم يكن من أهلها" فهذا واضح في هذا، وما زال السلف في يحكمون على الخوارج بالبدعة لمخالفة أصل واحد ولا يقولون هم من أهل السنة، وكذلك يفعلون مع المرجئة والقدرية والجبرية وغيرهم؛ فإنهم قد خالفوا في أصل واحد ألسلف: هم من أهل البدع في هذا الأصل ومن أهل السنة في غيره السلف: هم من أهل البدع في هذا الأصل ومن أهل السنة في غيره السلف: هم من أهل البدع في هذا الأصل ومن أهل السنة في غيره

فالقول الصحيح -والذي لا يجوز غيره-: أنّ الشخص إذا خالف أصلًا واحدًا من أصول السنة لم يكن من أهلها، بل هو من أهل البدع، والتفصيل الذي ذُكر في الجواب لا يجوز، ومثل هذا التفصيل يتكئ عليه

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ٤٧.

<sup>(</sup>٢) شرح السنة للبربهاري (ص١٢٨).

<sup>(</sup>٣) تقدم ص ٤٦، وقد تقدم في حاشيتها مزيد من النقول فراجعها -إن شئت-.

<sup>(</sup>٤) يعني الشيخ: في بُدَاءَةِ أمرهم، لا فيما استقر عليه حالهم فيما بعد من مخالفتهم للعديد من الأصول، فتنبه لهذا -رعاك الله-. (حسام)



أهل البدع في الدفاع عن أهل البدع والضلال، فتجدهم يقولون لك: لا تترك الشخص إذا خالف في أصل واحد، وإنما احذر الأخذ عنه في هذا الأصل وخذ عنه البقية؛ لأنه من أهل السنة في البقية، وهذا الكلام باطل، وآثار السلف كثيرة جدًا في رد هذا القول، منها ما ذكرنا لكم، ونسأل الله لنا ولكم التوفيق والسداد.







على الناس؟ على يكفر من زيّن الفواحش والرذائل للناس؟

ج/ الذين يدعون إلى الكفر يكفّرون، أما إذا كانوا يدعون الناس إلى المعاصي التي هي دون الكفر والشرك فهؤلاء لا يكفرون، ولكن يأثمون بهذا، قال على: «من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئًا، ومن دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه لا ينقص ذلك من آثامهم شيئًا»(۱)، قال الله تعالى: ﴿لِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُم كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَمِن أَوْرَارَهُم كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَمِن أَوْرَارَهُم كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَمِن



#### حاشية الرملي

[الخوارج هم من يكفرون الناس بالمعاصي]

هذا السؤال يدور حول تكفير الناس بالمعاصي، والذين يدندنون حول تكفير الناس بالمعاصي هم الخوارج ومن تأثر بمذهبهم، ومثل هذه الأشياء يدندن بها بعض الحزبيين، ولذلك فإنهم يُرَوِّجون أنّ هذا استخفاف بالشريعة، وأنّ هذا استحلال لما حرم الله، يريدون بذلك الوصول إلى تكفير المجتمعات.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٧٤) من حديث أبي هريرة رضيطه.



المجتمعات أصل في هذا العصر]

نواقض الإسلام]

الدعوة- ويسيرون على نهجه، فتجدهم يتحايلون بأنواع الحيل؛ كي وضعه سيد قطب يصلوا إلىٰ هذه النتيجة، ألا وهي تكفير المجتمعات، هذا هو ما يريدون أن يصلوا إليه، فمثل هذا الذي يقول: من زيَّن الفواحش والرذائل للناس يكفر، فإنه يجعله مستخِفًا بالشريعة بذلك ثم بعد ذلك يكفِّره، ويكفِّر الكثير من الناس بذلك؛ لأن كثيرًا من الناس واقعون في هذه القضية، وقد فصَّل الشيخ -جزاه الله خيرًا- فيها بتفصيل علمي متفق عليه بين أهل السنة والجماعة، / فإذا أردت أن تعرف الحق من الباطل في ذلك [الضابط لمعرفة فارجع إلى أصول أهل السنة والجماعة، فما عدَّه أهل السنة والجماعة كفرًا فهو كفر، وما عدَّه أهل السنة والجماعة فسقًا فهو فسق؛ لأنهم يعتمدون في ذلك على كتاب الله وعلى سنة رسول الله على وعلى منهج السلف الصالح، وليس في قلوبهم المعنىٰ الموجود عند الخوارج من السعى إلىٰ تكفير المجتمعات؛ ليستحلوا منهم ما حرّم الله عليهم من الدماء، والأعراض، والأموال، وإثارة الفتن في المجتمعات المسلمة، وإباحة الخروج على ولاة الأمور، وتقتيل من حولهم، بل إن الأمر قد وصل فيهم إلىٰ تفجير المساجد -كما هو الحال اليوم-؛ وذلك لأنَّ قاداتهم يعتبرون المساجد معابد جاهلية، كما نصّ علىٰ ذلك سيد قطب ومن كان على طريقته (١)، فلما كانت عندهم معابد للجاهلية وكان الذين فيها كفارًا من أهل الجاهلية ساغ عندهم قتلهم وتفجيرهم في أي لحظة.

> فهذه هي النتائج التي يريدون أن يصلوا إليها، كما فعل أحد الدعاة عندما قال بأن المُصرَّ على الكبيرة يعتبر مستجلًا لها، يريد بذلك أن

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن (٣/ ١٨١٦).



يكفِّر المجتمعات؛ لأنَّ كثيرًا من الناس اليوم -إذا لم نقل أكثر الناس-مصرُّون علىٰ الذنوب والمعاصي، فإذا وصلنا إلىٰ هذه النتيجة؛ وصلنا إلىٰ ما يريدون من تكفير المجتمعات -نسأل الله العافية والسلامة-.

> [الواجب في هذا أن نسلك سبيل السلف الصالح]

فيجب الحذر من مثل هذه الأفكار التي تكذب على شريعة الله، والتي تنتهج منهج الخوارج، والضابط في ذلك هو الرجوع إلى كتاب الله وإلى سنة رسول الله وإلى منهج السلف الصالح؛ حتى نتعلم ونعلم ما هو الذنب الذي يكفر به الشخص وما هو الذنب الذي لا يكفر به، فلا إفراط ولا تفريط: لا إفراط الخوارج، ولا تفريط المرجئة، بل نسلك مسلكًا معتدلًا وهو مسلك السلف الصالح في المرجئة، بل نسلك مسلكًا معتدلًا وهو مسلك السلف الصالح







ج/ المنهج أعم من العقيدة، المنهج يكون في العقيدة وفي السلوك والأخلاق والمعاملات وفي كل حياة المسلم، كل الخِطة التي يسير عليها المسلم تسمى المنهج.

أما العقيدة فيراد بها أصل الإيمان، ومعنى الشهادتين ومقتضاهما هذه هي العقيدة.



## حاشية الرملي

هذا السؤال يتعلق بالفرق بين العقيدة والمنهج، وقد بين الشيخ [معنى المنهج] -جزاه الله خيرًا-: أنّ المنهج أعم من العقيدة، فالمنهج: هو الطريق المسلوك في هذا الدين فيشمل ذلك العقيدة والفقه والأخلاق والأدب والسلوك . . . إلى آخره من أمور الشريعة والدين بالكامل.

وأما العقيدة: فهي ما عقد المرء قلبه عليه من الإيمان، فيدخل [معنى العقيدة] في ذلك الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره، وجميع مسائل الإيمان التي يجب على المؤمن أن يعتقدها



بقلبه، فهذه تسمى مسائل العقيدة، وقد أفردها علماء السلف من قديم في كتب خاصة بها، هذا هو المعنى المقصود من المنهج والعقيدة.

> [إطــــلاق آخـــر للمنهج]

ويطلق المنهج أيضًا بمعنى اصطلاحي -وخصوصًا في زمننا هذاعلى البدعة وما يتعلق بها من الحكم على الشخص بالبدعة، ومجالسة
المبتدع، وشروط نسبة الشخص إلى البدعة والحكم عليه بأنه مبتدع . . .
إلى آخره من المسائل التي تتعلق بالبدعة، فيعنى بالمنهج هنا ما يضاد
البدعة، وهذا المعنى كان يستعمله السلف معنى من معاني السنة؛ فإنهم
كانوا يطلقون السنة على ما يضاد البدعة، واليوم يطلق على هذا المعنى
من السنة المنهج، فهي مرادفة للسنة بهذا المعنى، هذا هو المعنى
الاصطلاحي، وهو السائد اليوم على ألسنة الكثير من الشباب، فهو على
جميع الأحوال أعم من مسائل العقيدة، والله أعلم.







ك س٥٤: هل يجب على العلماء أن يُبَيَّنُوا للشباب وللعامة خطر التحزب والتفرق والجماعات؟

ج/ نعم، يجب بيان خطر التحزب، وخطر الانقسام والتفرق؛ ليكون الناس على بصيرة، لأنه حتى العوام ينخدعون، كُمْ من العوام الآن انخدعوا ببعض الجماعات يظنون أنها على حق؟

فلابد أن نُبَيِّن للناس -المتعلمين والعوام - خطر الأحزاب والفِرَق؛ لأنهم إذا سكتوا قال الناس: العلماء كانوا عارفين عن هذا وساكتين عليه؛ فيدخل الضلال من هذا الباب؛ فلابد من البيان عندما تحدث مثل هذه الأمور، والخطر علىٰ العوام أكثر من الخطر علىٰ المتعلمين؛ لأنّ العوام مع سكوت العلماء يظنون أنّ هذا هو الصحيح وهذا هو الحق.



### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: هل يجب على العلماء أن يبينوا للشباب وللعامة خطر التحزب والتفرُّق والجماعات؟



[كيفية النصيحة]

وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا-: بأنّ هذا واجب علم، العلماء، ولا شك في ذلك؛ لأن الله على العلماء النصيحة، قال تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَابَ لَتُبَيِّئُنَّهُۥ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ ﴾ [العَبْرُانَ: ١٨٧]، وقال عَلَيْ: «الدين النصيحة»(١)؛ فيجب على العالم أن ينصح، وكيفية النصيحة تكون بالبيان، بيان الحق من الباطل وفصل الحق عن الباطل وتمييزه، وإيضاح الحق وإبطال الباطل.

فعلىٰ العالم أن يحرص علىٰ هذا الأمر؛ لأن من أعظم واجبات

[مـن أعـظـم واجبات أهل للناس وتحذيرهم من الباطل]

وببين الحق العلماء أن ينصحوا للناس وأن ينصحوا لشريعة الله وفي ويفصلوا الحق عن الباطل ويميزوه، وواجبهم في ذلك البيان والبلاغ، وليس المعنى أن يُوَفِّقُوا الناس إلى الحق؛ فهذا بيد رب العالمين -تبارك وتعالىٰ-، فربنا -تبارك وتعالى - هو الهادي الموفق، أما العالم فإن الله أوجب عليه أن يهدى الناس هداية بيان، بمعنى أنه يبين للناس طريق الحق من طريق [أهل السنة الباطل، ثم هم يختارون؛ / وذلك أن علماء السنة ليس عندهم ينصحون لله لا لأغراضهم حزبيات، ولا طوائف خاصة بهم، ولا يسعون إلى الرياسة والزعامة، ولا يحرصون على تكتيل الشباب حولهم، فهذا كله من أعمال الحزبيين، وأما العالم الرباني فإنه يحاول أن يخْلص العمل لله ١٠٠٠ وأن يحافظ علىٰ شريعة الله صافية نقية، ويوصل للناس كلمة الحق ويبينها لهم صافية نقية؛ نصيحةً لشريعة الله ولعباد الله، هذه هي وظيفة العالم فقط،

ولا علاقة له بك بعد ذلك هل اهتديت أم لم تهتدِ؛ فإن هذا ليس من

شغله، شغله أن يبين لك الحق من الباطل، وينتهي عمله معك إلى هنا؟

فهذا ما أوجبه الله عليه أن يبين ذلك بالرفق، واللين، والكلمة الطبية،

الشخصية]

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۱۳۶.



والحكمة، والعلم، فإذا سلك هذا الطريق فقد فعل ما أوجب الله عليه وانتهى الأمر؛ وما بعد ذلك يكون عليك أنت، فإما أن تختار طبق، الحق أو طريق الباطل، والأمر كله بيد الله ١١١ أراد أن يهديك هداك، وإن أراد أن يضلك أضلك، أسأل الله لى ولكم الهداية والتوفيق والثبات على الحق.

فلابد من بيان الحق من الباطل وفصله، والناسُ إذا لم تُبَيَّن لهم الممية بيان الحق الحزبيات وتبين لهم الفرق والجماعات التي أخبر النبي عَلَيْ أنّ هذه الأمة الباطل] ستفترق إليها من أين سيعلمون الحق من الباطل؟ وكيف سيعلمون الغاشّ لهم من الناصح؟ فلابد إذن من النصيحة ولابد من البيان، ولا تبال بمن قَبل ومن لم يَقْبل وهل يرضيهم هذا الكلام أم لا يرضيهم، لا تنظر إلى هذا الأمر أبدًا؛ فوظيفتك البيان، فبيِّن ولا تبال بما يقولون بعد ذلك إذا سلكت الطريق الصحيح الذي أراده الله منك، والله أعلم.







كم س٤٦: ما حكم مشاهدة المباريات في كرة القدم وغيرها؟

ج/ الإنسان وقته ثمين لا يضيعه في مشاهدة المباريات، لأنّها تشغله عن ذكر الله، وربما تجذبه ويصير رياضيًّا في المستقبل أو لاعبًا، ويتحول من العمل الجد وعمل النفع إلىٰ العمل الذي لا فائدة منه.



## حاشية الرملي

[سبب إيراد هذه المسألة في هذا الكتاب]

هذا السؤال عن حكم مشاهدة المباريات في كرة القدم وغيرها، وهذه المسألة مسألة فقهية، لكنّ الظاهر أنّها وردت هنا في هذا الكتاب؛ لأنّ الحزبيين يشغلون الشباب كثيرًا بهذه الأمور -الأمور الترفيهية-، وقصدهم من وراء ذلك هو جذب الشباب وتكتيلهم وتجميعهم حولهم بهذه الطرق، وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا-: أنّ هذا من إضاعة الوقت، وأنّ المؤمن ينبغي أن يكون حريصًا على وقته وألا يضيعه في مثل هذه الأمور.



ولا شك أن الإنسان يملّ في بعض الأحيان أو يحتاج إلىٰ شيء [لا بأس بالنرفيه عن السنة عن المنطقة عن المنطقة المنطقة الذي الله الله الله الله المنطقة المنط طاعة الله على ولا يشغله عن شيء من الطاعات في الأشياء المباحة فلا بأس بذلك إذا كان هذا الأمر مباحًا، وأما مثل هذه المباريات فإنه أحيانًا تظهر فيها المُشَجِّعات المتبرجات فعلى الإنسان أن يحذر من هذا الأمر، وأي شيء فيه مخالفات شرعية يجب أن يجتنبه، والله أعلم.

> والمهم في الموضوع أن تحذروا من مكر وخبث الحزبيين الذين لا يبالون بأوقاتكم، ولا بدينكم، ولا بمناهجكم؛ لأن الذي يهمهم أن يحققوا أغراضهم ومآربهم فيكم من خلال مصائدَ وشباكٍ ينصبونها؛ حتى تقعوا في شراكهم ويحققوا أهدافهم بكم وبأبنائكم فكونوا على حذر من ذلك.







# 🌋 س٤٧: هل يتوقف على صحة المنهج جنة أو نار؟

ج/ نعم، المنهج إذا كان صحيعًا صار صاحبه من أهل الجنة؛ فإذا كان على منهج الرسول على ومنهج السلف الصالح يصير من أهل الجنة بإذن الله، وإذا صار على منهج الضُّلاِّل فهو مُتَوَعَّدٌ بالنار، فصِحَة المنهج من عدمها يترتب عليها جنة أو نار.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه صاحبه: هل يتوقف على صحة المنهج جنة أو نار؟ وقد أجاب الشيخ -حفظه الله-، وما قاله حق، ويكفيك في ذلك حديث النبي على: «ستفترق هذه الأمة إلى ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة» قالوا: من هي يا رسول الله، قال: «الجماعة»(۱) وفي رواية: «ما أنا عليه وأصحابي»(۲)، وفي الحديث الآخر قال النبي على: «وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلُّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلُّ بِدْعَةٍ النبي

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲٦.



ضَلَالَةٌ» (١)، وجاء في آخره في رواية يصححها الشيخ الألباني عَلَلهُ زيادة «وَكُلُّ ضَلَالَةٍ فِي النَّارِ» (٢)، أي أن صاحب الضلالة في النار.

وسواء كان المقصود بالمنهج المعنى العام الذي هو هدي النبي وطريقته، أو كان المقصود المعنى الخاص وهو ما يتعلق بالبدعة والسنة، فإنه يترتب على ذلك جنة ونار ولابد، فمن خالف منهج النبي وما أمر به ووقع فيما نهى عنه النبي فإنه يكون متوعدًا بالنار، ولا نقول يكون من أهل النار، بل نقول يكون متوعدًا بالنار، أي أن ربنا -تبارك وتعالى - قد توعده وخوفه أنه إذا وقع في مخالفة المنهج أن يكون ممن يُعذّب في نار جهنم ثم بعد ذلك إن كان مسلمًا فأمره إلى الله، إن شاء عنه، وإن شاء عفا عنه برحمته، وربما يفعل أسبابًا أخرى تكفّر عنه خطاياه، فكونه يعذب في النار أو لا يعذب هذا إلى الله في، لكنه متوعّد بالنار بمعنى أنه يستحق دخول النار إذا خالف المنهج الحق، فيكون بذلك قد وضع نفسه في خطر، ولذلك ينبغي للمرء أن يحرص فيكون بذلك قد وضع منهجه، وأن يسير على طريق النبي في.

وقد أمرنا النبي على أن ننتهج منهجه وألا نخالفه، فمن خالفه يكون من أهل الضلال وينحرف عن الطريق المستقيم، وقد أدى النبي على أوجب الله عليه فبقي ما عليك أنت، وهو أن تحرص على أن تسير على هدي النبي على أمرك الله -تبارك

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۸٦٧) من حديث جابر بن عبد الله رضي دون قوله: «وكل محدثة بدعة».

<sup>(</sup>۲) وهي عند النسائي (۱۵۷۸)، وصححها الألباني في صحيح الجامع الصغير وزياداته (۱۳۵۳).



وتعالى - به ونهاك عن مخالفته، فإذا خرجت عن أمر النبي ﷺ ووقعت في النهى عرَّضت نفسك للعقوبة.

ومن تأمل في جميع الأوامر والنواهي التي وردت في الشرع ونظر فيما جاء من التحذير من مخالفتها وما يترتب عليه عَلِمَ ولابد أنّ المنهج يترتب عليه جنة أو نار؛ وذلك أنّ المنهج مما أمر الله ورسوله عليه به فهو داخل في عموم الأوامر كما أن تركه ومخالفته من جملة المنهيات؛ إذ إن المنهج إنما هو السير على طريقة النبي عليه وعلى طريقة السلف الصالح.







ك س٨٤: ما هو القول الحق في قراءة كتب المبتدعة، وسماع أشرطتهم؟

ج/ لا يجوز قراءة كتب المبتدعة، ولا سماع أشرطتهم؛ إلا لمن يريد أن يَرُدَّ عليهم ويُبيِّن ضلالهم.

أما الإنسان المبتدئ، وطالب العلم، أو العامي، أو الذي لا يقرأ إلا لأجل الاطلاع فقط، لا لأجل الرَّد وبيان حالها؛ فهذا لا يجوز له قراءتها؛ لأنها قد تؤثر في قلبه وتُشَبِّه عليه فيصاب بشرها، فلا يجوز قراءة كتب أهل الضلال؛ إلا لأهل الاختصاص من أهل العلم، للرَّد عليها، والتحذير منها.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يدور حول قراءة كتب أهل البدع، وسماع أشرطتهم، وقد أجاب عنه فضيلة الشيخ بما فيه الكفاية -جزاه الله خيرًا-.

وهذه المسألة متعلقة بما ذكرناه سابقًا من وجوب هجر أهل البدع [هجر أهل البدع وعدم مجالستهم، فهذا كذلك أيضًا من هجر أهل البدع الواجب، مجالست نعسا فهجرهم ليس مقتصرًا على مجالستهم فقط، بل يكون هجرهم كذلك في

ليس مقتصرًا على



قراءة كتبهم، وفي سماع صوتياتهم، وفي كل ما يوصل إليك شبهتهم، فهذا يجب أن تقطعه بينك وبينهم، ولا يجوز أن تعرِّض سمعك لشبهاتهم.

وأمثالهما]

وهنا سؤال يَردُ كثيرًا ويُشْكِل على الكثيرين وهو: لماذا لم يحذر اب حجر العلماء من القراءة في كتب النووي وابن حجر وابن حزم ومن كان على والسندوي مثل ما كانوا عليه من مخالفات لما عليه أهل السنة والجماعة في العقيدة والمنهج كما حذروا من كتب المخالفين الآخرين؟

والجواب عن هذا أن يقال: هناك أسباب عدة لذلك، وأهم هذه الأسباب: هو أنّ هذه الكتب قد احتاجها العلماء، والعلمُ الذي فيها لا قدرة لهم على تركه؛ لأنّهم إذا تركوه وحَذّروا منه يكون قد ضاع الكثير من الخير الذي فيها، ففيها من العلوم ما لا تجده في غيرها من الكتب، فلذلك قدَّر العلماء المصلحة والمفسدة، فقالوا: تُرْتَكب هنا المفسدة الأصغر من أجل دفع المفسدة الأكبر كما فعل العلماء في رواية الحديث عندما قبلوها عن المبتدعة؛ لأنَّهم إذا تركوا أحاديث المبتدعة خربت الأحاديث وخربت الكتب، كما قال على بن المديني -رضى الله عنه ورحمه-: «لو تركت أهل البصرة لحال القدر، ولو تركت أهل الكوفة لذلك الرأي -يعنى التشيع- خربت الكتب»(١)؛ لأنّك لا تكاد أن تجد إسنادًا إلا وفيه أحد المبتدعة، فإذا تركنا هذه الأحاديث لم يبقَ عندنا إلا القليل النادر من الأحاديث التي ليس فيها مبتدع، فهذه مفسدة كبرىٰ لابد من دفعها بارتكاب المفسدة الصغرىٰ، وهي الرواية عن أهل البدع، فكذلك يقال في كل من وقع في بدعة من العلماء الموتى الذين

<sup>(</sup>١) الكفاية في علم الرواية (١/ ٣١٨).



لابد لنا من علمهم، فهي نفس القضية، ومع ذلك فإنه يُحترز منها كما قال الشيخ، فطالب العلم المبتدئ، والعامي الذي لا يميز بين الأمور، وأمثالهما لا يقرأون مثل هذه الكتب؛ لأنَّ فيها شبهات ربما تنطلي عليه وهو لا بشعر.

[ليس أي أحد يقرأ هذه الكتب]

فالحاصل أن هذه الكتب يقرؤها أهل العلم الذين علموا شبهات هؤلاء القوم وما عندهم من أخطاء ودرسوها وفهموا كيف الرد عليها، فهؤلاء هم الذين يقرؤونها ويستفيدون منها، ويستخرجون الفوائدَ الصافية النقية التي نحتاجها من هذه الكتب، وليس كل أحد يقرأ في هذه الكتب، هذا ما يُنصح به في مثل هؤلاء.

[الأحـيـاء مـن المبتدعة لا ينطبق

وهذا الذي ذكرناه لا ينطبق على الأحياء؛ لأنَّ الأحياء ليس عندهم من العلم الذي لا يُمْكِن الاستغناء عنه الآن؛ فالعلم بحمد الله قد عليهم <sup>ما سبق</sup>اً سُطِّر وكتب وحُفظ والحمد لله، كما أن الأحياء فتنتهم أشد من فتنة الأموات؛ وذلك أن الميت ليس له تأثير كتأثير الحي، فإن تأثير الحي أعظم، وإلقاءه للشبهات أشد، والتأثر به أكبر؛ فلذلك لا يقاس الحي بالميت، فلا يقال: كما أخذتم العلم عن هؤلاء فخذوا العلم عن أهل البدع الآخرين، هذا غلط؛ لأنّ هذا الحي أخطر عليك من الميت، وتأثيره أشد وأكبر، فلا تقس هذا علىٰ هذا مع وجود الفارق، ثم أنت لست بحاجة إلى ما عنده من العلم كحاجتك إلى أولئك، كابن حزم والنووي وابن حجر؛ فالفارق كبير، ومع ذلك فإننا قد قلنا لك: لا يقرأ لهؤلاء إلا عالم بشبهاتهم.

> وهذه من الشبهات التي يتعلق بها أهل البدع، يقولون: تعال خذ عن فلان -من رؤوس أهل البدع في هذا الزمن-، فإذا قلت له:



لا يجوز فإن هجر أهل البدع واجب، يقول: تأخذون عن ابن حزم وابن حجر والنووي وأنتم تعلمون أنّ عندهم أشعرية وعندهم تجهم ابن حزم ومن شابهه وما شابه، فكيف هذا؟ فيقال له: لولا ما في كتبهم من العلم الذي لابد لنا منه لما أخذنا عنهم أيضًا، لكنْ من بإمكانه أن يستغني عن علم النووي أو علم ابن حجر أو علم ابن حزم؟! فإن عندهم أشياء ونقولات لا تجدها عند غيرهم، أضف إلىٰ ذلك أن تأثيرهم ليس كتأثير الأحياء من رؤوس أهل البدع، فضلًا عن أن الموجودين اليوم ليس عندهم من العلم ما عند أولئك؛ بل إن كثيرًا منهم علمهم إنما هو عبارة عن ضلال وشبهات وتأسيس لبدعهم، وقليل منهم من يشتغل بالعلم الشرعي الصحيح علىٰ قلّة في ذلك أيضًا.







## في هذا العصر وبيان صفاتها وسماتها]

ك س 23: من هي الفرقة الناجية المنصورة في هذا العصر؟ وما صفاتها وسماتها؟

ج/ الفرقة الناجية المنصورة في هذا العصر -وإلىٰ قيام الساعة-هي التي قال الرسول على فيها لما سئل؛ حين قال: «افترقت اليهود علىٰ إحدىٰ وسبعين فرقة، وافترقت النصارىٰ علىٰ اثنتين وسبعين فرقة، وستفترق هذه الأمة علىٰ ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة» قالوا: من هي؟ قال: «من كان علىٰ مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي»(۱).

وقال عنهم الله والسَّيقُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالسَّيقُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَاللَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّتِ تَجَدِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجَدِينَ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدُ لَهُمْ جَنَّتِ تَجَدِينَ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدُ الْعُظِيمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُو

من صفات هذه الفرقة: أنها متمسكة بما كان عليه النبي عليه وأصحابه.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲٦.



ومن صفاتها: أنها تصبر على الحق ولا تلتفت إلى أقوال المخالفين، ولا تأخذها في الله لومة لائم، قال على: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين، لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم على ذلك»(١).

ومن صفات الفرقة الناجية المنصورة: أنها تحب السلف الصالح، وتثني عليهم، وتدعو لهم، وتتمسك بآثارهم.

ومن صفاتهم: عدم تنقصهم لأحد من السلف، سواء الصحابة أو من بعدهم.

ومن علامة الفِرقة المنحرفة: أنها تبغض السلف، وتبغض منهج السلف، وتُحَدِّر منه.



## حاشية الرملي

هذا السؤال يدور حول الفرقة الناجية المنصورة في هذا العصر وصفاتها وسماتها، وأهلها بحمد الله معروفون، وصفاتها هي نفس الصفات لا تتغير، فعلماؤهم هم رؤوسهم؛ لذلك قال الإمام البخاري عَلَيْهُ في تفسير الفرقة الناجية الطائفة المنصورة: «هم أهل العلم» (۲)، وقال في كتاب خلق أفعال العباد بعدما ساق حديث الطائفة المنصورة: «ولم يكن بين أحد من أهل العلم في ذلك اختلاف»، ثم

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۳۱.

<sup>(</sup>۲) تقدم ص۲۵۳.



ذكر جمعًا من أئمة السلف من أهل الحديث، ثم قال: "وهؤلاء المعروفون بالعلم في عصرهم بلا اختلاف منهم أن القرآن كلام الله»(١)، وقال الإمام أحمد: «إذا لم يكونوا أهل الحديث فلا أدري من هم»(٢)، فصفاتهم واحدة، وعقيدتهم واحدة، ومنهجهم واحد، وهو منهج السلف فإنهم يسيرون عليه ولا يخالفونه لا في صغيرة ولا في كبيرة، فإذا ورد عندهم القول عن السلف ولم يختلف السلف فيه فإنهم لا يخالفونه، وإذا اختلف السلف على قولين أخذوا أحد القولين بناء على الدليل، فلا يتعصبون للرجال، ولا يَخْرُجون عن سلفهم الصالح رفي ، ويعظمون الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح، ومهما دارت الفتن وتكالبت عليهم الأمم فإنهم ثابتون على نفس الطريق من رؤوسهم في زمننا هذا -والذين كانوا أربعة من المجددين الذين جدد الله بهم الدين-، وهم: الشيخ عبد العزيز بن باز، والشيخ محمد بن صالح العثيمين، والشيخ محمد ناصر الدين الألباني، والشيخ مقبل بن هادي الوادعي -رحمهم الله تعالى-؛ فإنه قد كان لهؤلاء الأربعة من التأثير ما لم يكن لغيرهم في المسلمين، وأئمة الدين أئمة الإسلام أئمة هذه الفرقة كثير بحمد الله، وهم معروفون ممن أثنى عليهم هؤلاء الأربعة ومدحوهم وذكروهم بخير، منهم الشيخ صالح بن فوزان الفوزان مؤلف هذا الكتاب، والشيخ ربيع بن هادي، والشيخ صالح اللحيدان، والشيخ عبدالمحسن العباد، وغيرهم كثير بحمد الله، وإنما ذكرت هؤلاء للمثال فقط، وكل من كان على هذا الطريق، طريق السلف الصالح ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الصَّالَحِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۱) تقدم ص۲۵۳.

<sup>(</sup>۲) تقدم ص۲۵۳.



نسأل الله لنا ولكم الثبات على هذا الطريق إلى أن نلقى الله ولله فإن هذه الدنيا فانية لا يبقى منها شيء، وكلما تقدم بك العمر يومًا واحدًا اقتربْتَ من نهايتك، فمهما بلغت في طول عمرك كم ستعيش؟ مائة سنة -ونادرٌ من يعيش هذه المدة-؟ سبعين سنة؟ ثمانين سنة؟ أكثرها يذهب في الصغر وفي النوم وفي المتطلبات الطبيعية للحياة، ماذا يبقى لك؟ ستلقى الله في غدًا، وليس هناك إلا جنة أو نار، وذاك هو الباقي الدائم، فالعاقل هو الذي يعمل للدائم الباقي، لا الذي يعمل لشيء منقطع، فمهما طالت مدته فإنه زائل، والنعيم الزائل لا شيء، وأما النعيم الباقي الدائم فهو الذي ينبغي على العاقل أن يحرص عليه، فنسأل الله لنا ولكم الثبات.







## ك س٠٥: كيف تكون مناصحة الطالب لشيخه؟

ج/ المفروض العكس؛ أنّ الشيخ هو الذي ينصح الطالب؛ لأنّ الشيخ أدرى بالأمور وأعرف بها، والطالب لا يزال يتلقى العلم من شيخه؛ فربما يبدو للطالب شيء يظنه مخالفة وهو ليس كذلك.

فالواجب: إذا أشكل على الطالب شيء أن يسأل شيخه بأدب، وأما إن كان الشيخ ضالًا أو مخالفًا فلا يجوز أن تتتلمذ عليه.

وأما إن كان الشيخ ملازمًا للحق، ولكن وقع منه شيء من الأخطاء؛ فعليك أن تناصحه بطريق السؤال، مثلًا تقول: يا شيخ، ما حكم من فعل كذا؛ فهو سَيتَنبَّه، ويحصل المقصود -إن شاء الله-.



### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: كيف تكون نصيحة الطالب لشيخه؟

وهذا السؤال مهم جدًا؛ وذلك لأننا نرى من قلة الأدب في [تعلم الأدب هام جدًا وخصوصًا التعامل مع الشيخ شيئًا عجيبًا، بل عجيبًا وعجيبًا جدًا حقيقة، فالذي نراه في زمانا] ونسمعه من الطلبة شيء تستغرب له، تقول أين تربى هؤلاء الطلبة؟! في أي بيئة؟ كيف يخرج هذا الكلام من طالب يريد الاستفادة من شيخ؟

بل كيف يخرج من شخص مستقيم ويدّعي الاستقامة؟ نتعجب حقيقة من الأساليب المختلفة التي عليها الشباب، خاصة إذا كان من عامة المستقيمين أو كان حتى من طلبة العلم المبتدئين أو المتوسطين، ولذلك فإننى أنصح طالب العلم عندما يبدأ بطلب العلم مع اهتمامه بالعقيدة أن يهتم بالأدب، فإن هناك نقصًا مخلًا وشديدًا جدًا عند الطلبة في هذا الجانب، جانب الأدب مع الله، والأدب مع النفس، والأدب مع الأخ في الله، والأدب مع الشيخ، كل هذا فيه نقص كبير من قِبَل الشباب، فلابد أن تعتنى يا طالب العلم بهذا الجانب، وتتعلم كيف تتعامل مع شيخك، ومع أخيك، ومع نفسك، كيف تربى نفسك بألفاظك وبمعاملتك مع الناس، هذا كله ينبغي أن تركِّز عليه وأن تتعلمه، [أفضل طريقة في / وأفضل طريقة في ذلك هي مخالطة المشايخ وأهل العلم، وسماع نصائحهم، فإذا لم يتسنَّ لك، فاسمع الصوتيات المختصة بتعليم الآداب، وكيفية الأسلوب الصحيح في التعامل مع الشيخ ومع الناس أيضًا، وادخلوا إلى مواقع التواصل واقرأوا تروا العجب العجاب من الأساليب التي تكاد تفتقد لأقل مستويات الأدب، حتى مع المخالف هناك أدب، فليس كونه مخالفًا يتيح لك أن تنزع عن نفسك جميع ستائر الأدب، فأنت عندما تتأدب تتأدب مع الله، وأنت -في نظر الناس- تمثل الإنسان المستقيم، فلابد أن تتأدب مع المنهج الذي تحمله، فأنت تعكس صورة لهذا المنهج، فإما أن تكون صورة طيبة أو صورة سيئة، تَعَلَّم من نبيك عَلَيْ كيف يتعامل مع الناس، فليست السنة فقط أن تتعلم العبادات وتتقيد بها، الآداب كذلك من السنة، ولذلك عقد لها العلماء في كتب السنة كتبًا خاصة مستقلة وكانت في بعض الكتب أوسع من كثير من كتب العبادات، فانتبهوا لهذا الجانب جيدًا.

تعلم الأدب]



# وكيفيتها]

وأما بالنسبة للنصيحة للشيخ، فالكل يحتاج النصيحة سواء كان [النصيحة للشيخ صغيرًا أو كبيرًا، ولا أحد أكبر من النصيحة، لكن أنت ما زلت صغيرًا، وكثير من الأشياء التي تراها خطأ هي صواب، وأكثر الأسئلة التي تردني أو فلنقل الإنكارات التي تردني، أكثرها إما أفهام غالطة خاطئة من المُنْكِر أو أنها مسائل اجتهادية، يكون هذا الطالب قد قرأ مقالة أو سمع فتوىٰ لأحد المشايخ وظن أنها مسألة من خالف فيها فقد خالف الإجماع، هكذا أداه اجتهاده ولستَ بمُلْزم، اقبل أو اترك، لكنه لا يكتفي بهذا بل يريد أن يلزمك بها ويجب عليك أن تقول بقوله، ولو سألته: ما الدليل؟ أو لو أوردت عليه ما ينقض مسألته لم يعرف كيف يجيب، وكل هذا سببه الجهل بمسائل الإجماع ومسائل الخلاف، فلا يعرف ما هو مجمع عليه وما هو مختلف فيه، ولا يفهم المسائل الاجتهادية من المسائل المجمع عليها، وصدَّر نفسه للإنكار، فأنت عندما تستشكل مسألة وتظن أن شيخك قد خالفها، لا تذهب وتقول له: اتق الله، هذا باطل، خالفت الكتاب والسنة، خرجت من المنهج السلفي وكلامًا كهذا، وأذكر موقفًا حصل معى في دَمَّاج:

> جاءني أحد الطلبة المبتدئين من بلاد المغرب العربي وأراد أن يدرس عندي البيقونية في المصطلح فدرَّسته مسألة، فكانت هذه المسألة خلاف ما يعلمه، ويعلم من شيخ فاضل عالم جليل أنه يقول في المسألة على خلاف ما ذكرته له -مسألة في المصطلح- يعني هذا الشيخ يتبنّىٰ قولًا في الاصطلاح وأنا أخذت بقول شيخ آخر قال بقول مخالف؛ لأنني أعتقد أن الدليل مع الآخر، فذكرت له هذه المسألة، فما كان موقفه إلا أن قام واقفًا علىٰ قدميه -ونحن جلوس علىٰ الأرض ندرس- وقال لي:



«أنت تقول الشيخ الفلاني أخطأ؟ أنت ضالٌ مضلٌ»، هذا كان موقفه الله أكبر-، ضال مضل؟ خرجت من السنة؟ نعم، جزاك الله خيرًا، هذا فراق بيني وبينك مع السلامة، فخرج، وهذا الموقف ما زال يتكرر، ولم ينته عند هذا الحد، فكثير من الشباب على هذا النحو، جهل عميق وقلة أدب في التعامل مع الناس.

الحاصل أنه إذا كان عندك شيخ يدرسك وتتعلم منه، فالأصل أنك جئت إليه لأنك تثق به وبعلمه، هذا الأمر الأول، والأمر الثاني أن هذا الشيخ لم يتصدّر لهذا المجلس وصار الناس يثقون به ويأخذون عنه وله سمعة بين الناس بالعلم والتدريس إلا أنه قد مرت عليه المسائل التي ما زالت تطرق ذهنك وتطرق سمعك لأول مرة، قد مرت عليه عشرات المرات؛ لأنّه يفترض منه الآن أنه قرأ العشرات من الكتب، والمسألة الواحدة مرت عليه عدة مرات، فهو يعلم مسألتك في الغالب ويعلم الأقوال فيها ويعلم أدلة القائلين والمخالفين، هكذا ينبغي أن يكون ظنك، فعندما تستشكل أمرًا ماذا يكون موقفك؟ توجه إليه سؤالًا، هكذا يكون الإنكار، فإذا أردت أن تنكر تَعلّم قبل أن تنكر، فلربما كان هناك شيء لا تعلمه، فتوجه إليه سؤالًا، فتقول له: يا شيخ ما حكم كذا وكذا وكذا؟ أو ماذا تقول في كذا وكذا؟ فيعطيك الإجابة ثم بعد الإجابة تطرح ما أشكل عليك، فتقول له: أشكل عليّ كذا وكذا، فما القول فيها؟

هكذا يكون الأدب مع الشيخ، لا أن تفرض عليه ما سمعت من غيره، فربما تكون مخطئًا، أو يكون قول الذي أخذت بقوله خطأ وأنت لا تدري؛ لأنك ما زلت جديدًا على العلم، هذا أسلوب الأدب؛ لذلك



نصح الشيخ صالح -جزاه الله خيرًا- وانظر إلى نصيحته فإنها نصيحة عالم رباني، قال: «المفروض العكس»، يعني المفروض أن يكون الناصح هو الشيخ وليس الطالب؛ لأنّ هذا الذي عنده العلم، وذاك جاهل، قال: «أن الشيخ هو الذي ينصح الطالب؛ لأنّ الشيخ أدرى بالأمور وأعرف بها، والطالب لا يزال يتلقى العلم من شيخه، فربما يبدو للطالب شيء يظنه مخالفة وهو ليس كذلك» انظر، صاحب خبرة وعلم يتكلم، قال:

«فالواجب إذا أشكل على الطالب شيء أن يسأل شيخه بأدب»، هذه هي توجيهات العلماء، وهذا ما تربينا عليه من علمائنا.

"وأما إن كان الشيخ ضالًا أو مخالفًا فلا يجوز أن تتتلمذ عليه"، إذا كان ضالًا وعنده منكر، فلماذا جئت إليه؟! لا يجوز لك أن تدرس عنده، "وأما إن كان الشيخ ملازمًا للحق ولكن وقع منه شيء من الأخطاء فعليك أن تناصحه بطريق السؤال، مثلًا تقول: يا شيخ ما حكم من فعل كذا؟ فهو سيتنبه إن كان الخطأ منه ويحصل المقصود -إن شاء الله-"، وينتهي الأمر، فهكذا يكون الإنكار.

والشيخ بشر يخطئ ويصيب، يذهل، ينسى، لا ينتبه لأشياء، وكل هذا يقع من الشيخ ومن غيره، لكن الإنكار يكون بأدب، بحيث تطرح السؤال ثم بعد ذلك إذا كان عنده خطأ يتنبه له، وإذا لم يكن عنده خطأ يبين لك الصواب.

وأذكر موقفًا حصل -وأختم به التعليق على هذا السؤال-: جاء رجل من إحدى البلاد الإسلامية ونحن عند الشيخ مقبل، وقدر الله له أن يصلي بجانب الشيخ مقبل وهو لا يعرفه، فرأى الشيخ لا يحرك أصبعه في الصلاة، فلما انتهى من الصلاة أنكر على الشيخ: لماذا لا تحرك أصبعك في الصلاة؟! تحريك الأصبع في الصلاة سنة، والشيخ لم يزد أن قال: جزاك الله خيرًا يا بني، فانظر الإنكار الآن، أنكر على الشيخ مباشرة لما انتهت الصلاة، ومن عادة الشيخ بعد أن تنتهي الصلاة يكون عندنا درس فجلس على الكرسي، كرسي التدريس، فما كان من ذلك الشاب إلا أنّ لونه بدأ يتغير ويتقلب من الإحراج الذي وقع فيه، وإذا بالذي ينكر عليه هو الشيخ مقبل، فعرف الشاب ما الذي فعله، فانظر إلى الموقف الذي وضع نفسه فيه.

فلابد -بارك الله فيكم- من الاعتناء بهذا الجانب جيدًا، كيف تتعامل مع شيخك؟ ما الذي ينبغى عليك فعله تجاهه؟







# المبتدئين؟ المجو توجيه نصيحة للطلاب المبتدئين؟

ج/ نصيحتي لطلاب العلم المبتدئين: أن يتتلمذوا على العلماء الموثوق بعقيدتهم وعلمهم ونصحهم، وأن يبدأوا بالمختصرات في العلوم ويحفظوها، ويتلقوا شرحها من مشايخهم شيئًا فشيئًا، وخصوصًا المقررات المدرسية في المعاهد العلمية، والكليات الشرعية؛ ففيها من المقررات العلمية المتدرجة لطالب العلم شيئًا فشيئًا الخير الكثير.

وإن لم يكن الطالب ملتحقًا بهذه المدارس النظامية؛ فعليه أن يلتزم الحضور مع المشايخ في المساجد، سواءً في الفقه، أو النحو، أو العقيدة، وهكذا، وأما ما يفعله بعض الشباب الآن؛ وهو أنهم يبدؤون بالمطولات، أو يشتري أحدهم كتبًا، ويجلس في بيته يقرأ فيها ويطالع؛ فهذا لا يصلح، وما هذا بتَعَلُّم، بل هذا غرور، وهذا الذي أدَّى ببعض الناس بأن يقول في العلم، ويفتي في المسائل بغير علم، ويقول على الله بغير علم؛ لأنه ما بنى على أساس، فلابد من الجلوس أمام العلماء في حِلَق الذكر، ولابد من الصبر والتحمُّل، وكما قال الشافعي مَنْهُ:

ومن لم يذق ذُلَّ التَّعَلُّم ساعة تجرَّع كأس الجهل طول حياته



## حاشية الرملي

هذا السؤال يطلب فيه صاحبه نصيحة للطلاب المبتدئين، وقد نصح الشيخ بما فيه الكفاية -إن شاء الله-.

[مما يجب علىٰ الطالب المتدئ]

والطالب المبتدئ يعتني بطلب العلم وتعلم الأداب، ومما يجب على طالب العلم أن يعرف كيف يبدأ بطلب العلم، وأن يتعلم التدرج في طلب العلم، وأن يأخذ العلم على شيخ مناسب.

[صفات الشيخ المناسب]

واعلم أن الشيخ المناسب تجتمع فيه صفات: صفة العلم بالدرجة الأولى، لا نقول لك: لا تدرس إلا عند الصحابة أو من هو في مستوى الصحابة أو التابعين أو أئمة الإسلام كمالك وأحمد والشافعي وغيرهم، ولا حتى في مستوى ابن باز وابن عثيمين ومن شابههم، المقصود أن يكون متقنًا للمادة التي سيدرسها؛ حتى يتمكن من إيصال المعلومة إليك بشكل صحيح وبشكل سهل، هذا هو المطلوب، ولربما يكون في المدينة التي أنت فيها عالم وآخر أقل علمًا، لكنك تستفيد من الأقل علمًا أكثر من استفادتك من العالم؛ وذلك بأن يكون هذا الأقل علمًا يُدرس المستويات التي تناسبك، ويدرس بطريقة مبتدئة تناسبك، فدراستك عند هذا الأقل علمًا -إذا كان متقنًا لما يدرسه- أنفع لك من دراستك عند الأعلم، وإن كان موضوع العالم والأعلم أمرًا نسبيًا يمكن أن يختلف من شخص لآخر، فهذا يرى الشخص عالمًا، وآخر يراه من كبار العلماء، وثالث تجده يراه من طلبة العلم يقول لك: لا، لا تقل له عالم، وهذه فوضي موجودة الآن في الساحة، وعلى كل حال فالمسألة نسبية، لكنَّ المهم في القضية أن تجد من نفسك -بعد تزكية العلماء لهذا الشخص-



استفادة من دروسه، فإذا كان ثقة في دينه ومنهجه، وعنده علم، وعنده أسلوب صحيح في التدريس بحيث يتدرج معك من الصغير إلى الأكبر، وفي طريقة إيصال المعلومة، فمتى ما اجتمعت فيه هذه الأوصاف فعليك به واستفد منه.

هو الذي يبني طالب علم]

ثم بعد ذلك اعتن بالتأصيل العلمي قبل كل شيء، والفوضي التأصيل العلمي الموجودة الآن، ثقافات من هنا وهناك هذه تُكوِّن شخصًا مثقفًا علميًا، لكنها لا تبنى طالب علم، فبناء طالب العلم لا يكون إلا بالتأصيل العلمي، بأن يبدأ بعلوم الآلة ثم ينتقل إلى غيرها.







كم س٥٢: يلاحظ على بعض شباب الصحوة حماسًا شديدًا في القيام بالدعوة مما يسمَع من عِظَم أجر الداعية، ثم سرعان ما يزول ذلك الحماس، فما هو توجيهكم في ذلك؟

ج/ أنا لي تحفّظ على استعمال هذه الكلمة (الصحوة الإسلامية)، وقد نُشرت في الصحف أكثر من مرّة؛ لما فيها من جحود لجهود العلماء المصلحين المستمرّة في كل زمان، وجحود للبقايا الصالحة من هذه الأمة، التي لا تخلو منها الأرض إلىٰ قيام الساعة.

والحماس للدعوة طيب، والإنسان قد يكون فيه رغبة إلى فعل الخير وإلى الدعوة، لكن لا يجوز له أن يباشر الدخول في الدعوة إلا بعد أن يتعلم، ويعرف كيف يدعو إلى الله على، ويعرف طرق الدعوة، ويكون عنده علم بما يدعو إليه: ﴿قُلُ هَذِهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَم .

فالجاهل لا يصلح للدعوة، لابد أن يكون عنده علم، وإخلاص، وصبر، وتحمُّل، وحكمة، ولابد أن يعرف طرق الدعوة، ومناهج الدعوة التي جاء بها الرسول ﷺ.

أما مُجرّد الحماس، أو مجرد المحبة للدعوة، ثم يباشر الدعوة، هذا في الحقيقة يفسد أكثر مما يُصْلِح، وقد يقع في مشاكل، ويوقع



الناس في مشاكل؛ فهذا يكفيه أن يُرغِّب في الخير، ويؤجر عليه -إن شاء الله-، لكن إن كان يريد الدخول في مجال الدعوة فليتعلم أولًا، ما كل واحد يصلح للدعوة، وما كل متحمِّس يصلح للدعوة، التحمُّس مع الجهل يضر ولا ينفع.



# حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: يلاحظ على بعض شباب الصحوة حماسًا شديدًا في القيام بالدعوة مما يسمع من عظم أجر الداعية، ثم سرعان ما يزول ذلك الحماس؛ فما توجيهكم في ذلك؟

فساد وإفساد]

وقد انتقد الشيخ كلمة (الصحوة) و(شباب الصحوة)؛ لأنّ هذه [الدعوة بلا علم التسمية يستعملها الحزبيون حقيقة، والذي أفسد كثيرًا من الشباب في الساحة هم أمثال هؤلاء، شاب في الصحوة تأخذه حماسة في الدعوة، ولا يكون قد بني نفسه في السابق بالعلم والأدب، والتحلي بعلوم الشريعة من كتاب وسنة ومعرفة منهج سلف الأمة، ثم تجده يتصدر للدعوة بشكل حماسي، فيعطيهم الخطب الحماسية، فينجذب الشباب إلىٰ هذه الخطب، فيتلقون عنه المناهج المنحرفة فيضيعون ويضيِّعون، وهذا هو الموجود في الساحة اليوم، فإذا رأيت الداعية لم ينشأ نشأة علمية صحيحة، ووجدت عنده خطبًا حماسية فاحذر منه وانتبه، فلربما يكون من أولئك الذين يريدون أن يضيعوك.

والدعوة إنما يتصدر لها أهل العلم فقط، وأما الجاهل إذا تصدر [الدعوة إلى الله للدعوة أفسد أكثر مما يُصلح، فإذا كانت عندك غيرة على دين الله وتريد أهل العلما

إنما يتصدر لها



أن تنصح لدين الله فابدأ بطلب العلم لا بالدعوة وبعد أن يصبح عندك علم تستطيع تعليمه حينئذ تتصدر للدعوة؛ ففاقد الشيء لا يعطيه، والله أعلم.









# [التحذير من الباطل وأهله

# واجب شرعيّ ومنهج حقٌّ مَرْضِيّ]

# على سهه: هل التحذير من المناهج المخالفة لمنهج السلف واجب؟

ج/ نعم، يجب أن نحذر من المناهج المخالفة لمنهج السلف، هذا من النصيحة لله، ولكتابه ولرسوله، ولأئمة المسلمين وعامتهم.

نحذًر من أهل الشرور، ونحذًر من المناهج المخالفة لمنهج الإسلام، ونُبيِّن مضار هذه الأمور للناس، ونحثهم على التمسك بالكتاب والسنة، هذا واجب.

ولكن هذا من شؤون أهل العلم الذين يجب أن يتدخلوا في هذا الأمر، وأن يوضحوه للناس بالطريقة اللائقة المشروعة الناجحة -بإذن الله-.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: هل التحذير من المناهج المخالفة لمنهج السلف واجب؟ وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- وذكر أن هذا من النصيحة لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين وعامتهم.



[التحذير من الباطل يعد من وهــو واجـــ

والنصيحة واجبة وقد أمر الله -تبارك وتعالى - بها، قال النصيحة ليين الله النبي عليه: «الدِّينُ النَّصِيحَةُ» قُلْنَا: لِمَنْ؟ قَالَ: «لِلَّهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِأَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ»(١)، فالتحذير من المناهج المخالفة للمنهج المستقيم -المنهج الذي أمر الله -تبارك وتعالى - به-، والدعوة إلى ا المنهج المستقيم هذا واجب شرعى وهو من النصيحة للإسلام والمسلمين، وهو واجب علىٰ كل من علمه، ومن ترك هذا الواجب فهو غاشٌ للمسلمين، وهو من النهى عن المنكر أيضًا.

وقد حذر النبي عَيْكُ من أمثال هؤلاء فقال: «ستفترق هذه الأمة إلى ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة » قالوا: من هي يا رسول الله؟ قال: «الجماعة»(٢) وفي رواية: «ما أنا عليه وأصحابي»(٣٠)، وقال –عليه الصلاة والسلام–: «إِذَا رَأَيْتُمُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ، فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّىٰ اللهُ فَاحْذَرُوهُمْ»(٤)، فهذا تحذير من النبي عليه المن خالف الصراط المستقيم، فيجب علينا أن نسلك هذا الطريق، وأن يكون همنا وهدفنا هو أن يبقى الطريق المستقيم الذي شرعه الله لنا واضحًا صافيًا نقيًا، فمن أراده رآه وعلمه ولم يلتبس عليه، هذا هو أهم شيء في دعوتنا، أن نبين الطريق المستقيم ونوضحه للناس، ونميزه عن الطرق الأخرى المخالفة، ونحذر من الطرق الأخرى حتى لا تلتبس الأمور على المساكين وعلى طالبي الحق، وبذلك نكون قد

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۱۳۶.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>۳) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه ص ١٧.



نصحنا للإسلام وللمسلمين، فهذا واجبنا الشرعي الذي أوجبه الله علينا: أن نبين ولا نكتم الحق، وأن ننصح ولا نغش الإسلام والمسلمين.

فالتحذير من الفرق والمناهج المخالفة للمنهج المستقيم واجب شرعي، وليس الغاية منه هو القدح والذم والحرب وإثارة الفتن والفُرقة، ليس هذا هو المقصود، لكن إنْ ترتبت هذه المفاسد من أجل بيان الحق فبيان الحق واجب لابد منه حتى وإن وجدت هذه المفاسد، فهي مفاسد قليلة صغيرة أمام المفسدة الأعظم، وهي ضياع المنهج الحق، ضياع هذا الدين، ولبس الحق بالباطل، والتلبيس على المسلمين، فهذه مفسدة عظيمة أعظم من تلك التي ذكرنا -إن وجدت-.







# 

ج/ طلب العلم أولًا؛ لأنّه لا يمكن للإنسان أن يدعو إلىٰ الله الا إذا كان معه علم، وإن لم يكن معه علم فإنه لا يستطيع أن يدعو إلىٰ الله، وإن دعا فإنه يخطئ أكثر مما يصيب.

فَيُشترَط في الداعية: أن يكون على علم قبل أن يباشر الدعوة: ﴿ وَأَنُ هَاذِهِ مَا سَبِيلِيٓ أَدَّعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ﴾ [يُولُمُنْكَ: ١٠٨].

وهناك أمور ظاهرة بإمكان العامي أن يدعو إليها، مثل: إقامة الصلاة، والنهي عن تركها مع الجماعة، والقيام على أهل البيت، وأمر الأولاد بالصلاة، هذه الأمور ظاهرة يعرفها العامي ويعرفها المتعلم، لكن الأمور التي تحتاج إلى فقه، وتحتاج إلى علم، أمور الحلال والحرام، وأمور التوحيد والشرك، هذه لابد فيها من العلم.



### حاشية الرملي



وقد تقدم الكلام على هذا الأمر، وذكرنا أنه لا دعوة بلا علم، فالدعوة بلا علم لا تنفع؛ فالجاهل فاقد للشيء فماذا سيعطي؟! فاقد الشيء لا يعطيه، سيدعو إلى جهل، وإلى بدع، وإلى ضلال، سيفسد ولن يصلح، فلابد من العلم قبل الدعوة.







#### مشروعيته، وشروطه، وطرائقه، ومتى تستعمل كل طريقة]

عص مه الحزبية، على الحزبية، أو الجماعات الوافدة إلى بلادنا، يُعتبر من التعرض للدعاة؟

ج/ لا، هذا ليس من التعرّض للدعاة؛ لأنّ هذه الكتب ليست كتب دعوة، وهؤلاء -أصحاب هذه الكتب والأفكار- ليسوا من الدعاة إلى الله على بصيرة، وعلم، وعلى حق، فنحن حين نُبيِّن أخطاء هذه الكتب -أو هؤلاء الدعاة- ليس من باب التجريح للأشخاص لذاتهم، وإنما من باب النصيحة للأمة أن تتسرب إليها أفكار مشبوهة، ثم تكون الفتنة، وتتفرّق الكلمة، وتتشتت الجماعة، وليس غرضنا الأشخاص، غرضنا الأفكار الموجودة بالكتب التي وَفَدَت إلينا باسم الدعوة.



## حاشية الرملي

هذا السؤال قال فيه السائل: هل بيان بعض أخطاء الكتب الحزبية أو الجماعات الوافدة إلى بلادنا يعتبر من التعرض للدعاة؟

والكتب الحزبية ودعاة الضلال سواء كانت فرقة من فرق الضلال، أو كان الداعى إلى الضلال شخصًا أو كان كتابًا أو صوتية،

[أي شيء يدعو إلى الضلال يجب التحذير منه]



أى شيء يدعو إلى الضلال يجب التحذير منه وبيان حاله للناس؛ حتى ا لا يلتبس الحق بالباطل.

تصلح نيتك قبل

وغايتنا قد ذكرناها في السابق، وهي أن يبقي هذا الطريق اغايسنا المستقيم طريقًا واضحًا صافيًا نقيًا، لا يلتبس بغيره من المناهج؛ ﴿ لَيَهُ لِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةِ وَنَحْنَى مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةً ﴾ [الأَفَا الْآ: ٤٢]، فهذا ما أوجبه الله علينا، وأما الأشخاص فإنهم يموتون ويبقى هذا الدين وهذا المنهج، فليست الغاية من الكلام في الأشخاص إشفاء ما في الصدور، أو الوصول إلى أمر شخصي، / وكل إنسان ونيته في النهاية، [لابد من أن والواجب أن تصلح نيتك قبل أن تتكلم، بأن تجعل كلامك في الكلم في الأشخاص لله فقط، ومن أجل الحفاظ علىٰ دين الله، واحذر من تلبيس إبليس في هذا الجانب، كأن يكون في نفسك شيء على شخص ثم تُخْرج هذا الشيء بقالب منهجي أو ديني، وهذا موجود كثيرًا بين طلبة العلم أراه وأسمعه، تكون بينه وبين الآخر مشكلة، إما حرب على ا صدارة أو غير ذلك وتُقْلَب إلى مسألة منهجية، ولا يكون للمنهج علاقة بالأمر، كلاهما منهجهما واحد، لكن الحرب حربٌ على الرياسة والصدارة، وهذا موجود ولذلك فاحذر، فنحن نتكلم في الأشخاص لله ودفاعًا عن دين الله، فإذا كان هذا الشخص ممن ينتهج غير منهج الحق فإنه يجب التحذير منه؛ حتى لا ينغش الناس وينخدعوا به، فهذا هو المراد من التحذير من الأشخاص، / وما هذا التحذير إلا اتباعًا لوصية البنحذير النبي ﷺ ولتحذيره، فقد حذر من رأس الخوارج ومن الخوارج الذين لرسول ﷺ يخرجون علىٰ نفس طريقته، فقال: «إِنَّهُ سَيَخْرُجُ مِنْ ضِئْضِئ هَذَا»(١)

الأشخاص اتباع

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۵۸.

قال: حذروا من للأشخاص]

[زيف قول من ويشير إلى الشخص، / وبهذا تعلم زيف الدعوة الكاذبة التي خرجت المناهج علينا من قِبَل بعض أهل البدع، وهي قولهم: حذَّر من المنهج ولا تحذر من الأشخاص، وهي دعوة باطلة وكذب، فهل المنهج إلا أشخاص يحملونه ويدعون إليه؟ وهل قال النبي ﷺ: «دُعَاةٌ إِلَىٰ أَبْوَابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا» في المنهج أم قالها في الأشخاص الذين يحملون المنهج؟ قالوا: صفهم لنا يا رسول الله؟ قال: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا»(١)، وقال كذلك: «إِذَا رَأَيْتُمُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ، فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّىٰ اللهُ فَاحْذَرُوهُمْ»(٢)، فهو في هذا إنما يتحدث عن أشخاص لا عن مناهج فقط، فالتحذير يكون من المناهج ومن الأشخاص الذين يحملون هذه المناهج معًا، فتبين لهم المنهج الصحيح والدعاة إليه، وتحذرهم من المناهج الباطلة ومن دعاتها، بهذا تكون ناصحًا للإسلام والمسلمين، وتكون قد أديت ما أوجب الله عليك وبينت و نصحت .

هذا ديننا وهذا ما ندين الله به، وهذا ما كان عليه سلفنا الصالح، وآثارهم في ذلك كثيرة مليئة بالتحذير من الأشخاص ومن المناهج التي يدعو إليها الأشخاص، فتجد التحذير من الخوارج والمرجئة، ومن رؤوس الخوارج، ورؤوس المرجئة، ورؤوس المعتزلة، ورؤوس الأشاعرة، وكلامهم كثير، وارجعوا إلى شرح اعتقاد أصول أهل السنة والجماعة للَّالكائي، والشريعة للآجري، وذم الكلام وأهله للهروي،

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۹.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۱۷.



فإنهم قد نقلوا المئات من الآثار عن السلف في التحذير من الأشخاص ومن المناهج التي هم عليها.

نسأل الله أن يبصرنا وإياكم بالحق وأن يجنبنا شبهات أهل العنيق واحذروا العنيق واحذروا العنيق واحذروا الضلال والفتن، فاحذروا -بارك الله فيكم - من تلبيسات أهل البدع، المشتخدث من وخصوصًا في ومن القواعد الجديدة التي يضعونها لتحميهم من تحذير أهل السنة منهم، وخصوصًا في كلما ظهر علينا مبتدع جديد وحزبي جديد أراد أن يضع لنفسه قواعد جديدة ليحمي بها نفسه، ويحمي بها حزبه ومن كانوا على طريقته، فعليكم بالأمر العتيق، وخصوصًا عند الفتن، فلا نقبل قواعد جديدة،



وليس عندنا دين جديد، فديننا كله قديم، ديننا كله قديم عتيق بأصوله

وقواعده وأدلته وأحكامه، وما جدُّ من مسائل وأمور تبني على القديم،

هذا هو ديننا وهذا ما نحن عليه، أسأل الله الثبات لنا ولكم.

كر س٥٦: ما هو منهج أهل السنة في نقد الرجال وذكر الأسماء، وهل تبيين أخطاء بعض الدعاة فتنة يجب الكف عنها؟

ج/ الخطأ يبين، لابد أن يبين الخطأ من الصواب، أما الأشخاص فليس في تناول شخصياتهم فائدة، بل فيها مضرة، نحن لا نتعرض للأشخاص، وإنما نبين الأخطاء ونبين الصواب للناس من أن يأخذوا بالصواب ويتركوا الخطأ، وليس الهدف من ذلك هو النيل من الشخصيات أو التشفي منها، ليس هذا هو الغرض، الذي قصده



التشفي هذا صاحب هوى، أما الذي قصده بيان الحق للناس هذا ناصح للمسلمين.

وإذا اقتضىٰ أن يُسمىٰ الشخص المردود عليه من أجل أن يعرفه الناس، فهذا من أجل المصلحة الراجحة.

المحدثون يسمون الرواة المجروحين، يقولون: فلان، وفلان، فلان كذاب، فلان سيء الحفظ، فلان مدلس، يبينون يقولون فلان، ليس قصدهم النيل من الشخص، وإنما قصدهم بيان الحق، وأن يعرف هذا الشخص بأن في روايته للحديث مطعن حتى يجتنبه الناس ويأخذوا حذرهم منه، فالمدار على المقاصد فإن كان القصد النيل من الشخص فهذا هوى ولا يجوز، وإن كان القصد بيان الحق والنصيحة للخلق فلا بأس لذلك، والحمد لله.



## حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه صاحبه: ما هو منهج أهل السنة في نقد الرجال وذكر الأسماء؟ وهل تبيين أخطاء بعض الدعاة فتنة يجب الكفُّ عنها؟ وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- بما فتح الله عليه.

وذِكْرُ أسماء الرجال في التحذير منهم ثابت في سنة النبي و وثابت عن السلف الصالح في في آثار كثيرة جدًا ترسم لنا منهجهم في هذا الأمر، وإذا رجعنا إلى سنة النبي في في طريقة التعامل مع الأشخاص وذكر أسمائهم أو أشخاصهم عند التحذير منهم وجدنا

[طرائق النبي ﷺ في التحذير من الباطل وأهله]



أحاديث عدة في طريقة النبي على في التعامل معهم، أذكر منها مثلا: حديث النبي على عندما رأى خطأً من بعض القوم قام فقال: «مَا بَالُ أَقْوَامٍ قَالُوا كَذَا وَكَذَا؟»(١)، فهذه هي الطريقة الأولى وهي ذكر الخطأ والتحذير من الخطأ دون ذكر الأشخاص.

والطريقة الثانية: لما جاءته فاطمة بنت قيس وسألته عن معاوية وعن أبي جهم، فقال: "أمَّا أَبُو جَهْم، فَلَا يَضَعُ عَصَاهُ عَنْ عَاتِقِه، وَأَمَّا مُعَاوِيَةُ فَصُعْلُوكُ لَا مَالَ لَهُ" فذكر الشخصين وحذر هذه المرأة مما عندهما في مسألة الزواج، فهذا تحذير من الأشخاص بأعيانهم، ومنه قوله على: "إذا رَأَيْتُمُ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ، فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّىٰ اللهُ فَاحْذَرُوهُمْ ""، أي احذروهم كأشخاص، فهو هنا إنما يتحدث عن الأشخاص، وقال: "دُعَاةٌ إِلَىٰ أَبْوَابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهًا قَالَوا: صفهم لنا يا رسول الله؟ قال: "هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ أُو رأس الخوارج: "إِنَّهُ سَيَخْرُجُ مِنْ ضِغْضِعُ هَذَا ... "(ق) إلىٰ آخر الحديث، فالنبي على هنا يتحدث عن شخص بعينه ويحذر منه ومن الحديث، فالنبي على هنا يتحدث عن شخص بعينه ويحذر منه ومن الأشخاص الذين سيأتون على طريقته، فهذا تحذير من النبي على من الشجهم.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۱۵۷.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص.٦٨.

<sup>(</sup>۳) تقدم تخریجه ص۱۷.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه ص٢٩...

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه ص٥٨.

وجاء عن النبي ﷺ في التعامل مع الأشخاص أنّ رجلًا ناداه فقال النبي ﷺ: «بِئْسَ أَخُو العَشِيرَةِ، وَبِئْسَ ابْنُ العَشِيرَةِ» فَلَمَّا جَلَسَ تَطَلَّقَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ فِي وَجْهِهِ وَانْبَسَطَ إِلَيْهِ، فَلَمَّا انْطَلَقَ الرَّجُلُ قَالَتْ لَهُ عَائِشَةُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، حِينَ رَأَيْتَ الرَّجُلَ قُلْتَ لَهُ كَذَا وَكَذَا، ثمَّ تَطَلَّقْتَ فِي وَجْهِهِ وَانْبَسَطْتَ إِلَيْهِ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «يَا عَائِشَةُ، مَتَى عَهِدْتِنِي فَحَّاشًا، إِنَّ شَرَّ النَّاسِ عِنْدَ اللَّهِ مَنْزِلَةً يَوْمَ القِيَامَةِ مَنْ تَرَكَهُ النَّاسُ اتِّقَاءَ شَرِّوِ»(١)، وجاء عن النبي على في تعامله مع بعض الكفار والمنافقين أنه كان يتلطف بهم، بل ويعطيهم من أموال الزكاة؛ من أجل أن يتألف قلوبهم(٢).

كل طريقة]

[مواطن استعمال فهذه بعض الأحاديث التي تدل علىٰ كيفية تعامل النبي ﷺ مع الرجال، وقد كان السلف عَيْنِ يتبعون هذه الطرق، فالطريقة الأولى التي ليس فيها ذكر أشخاص وإنما يُحَذر من القول أو الفعل دون ذكر الشخص تُتَّبَعُ عندما تكون المصلحة في ذلك، وتكون المفسدة أكبر في حال ذكر الشخص، فلا يذكر الشخص ويذكر القول أو الفعل ويحذر منه من أجل حفظ الشريعة، فمثلًا من الصور التي تتبع فيها هذه الطريقة في التحذير من الباطل دون ذكر الأشخاص، ألا يكون هذا الشخص له خطر كبير علىٰ هذه الشريعة، لكنه زلَّ في مسألة، وإذا ذكرته بشخصه ربما يتعلق به أشخاص ويتعصبون له فبتركون الحق من أجله، بينما إذا ذكرت المسألة ووضحتها دون ذكر الشخص يتقبلونها ويدينون بها ويتركون

<sup>(</sup>١) متفق عليه: البخاري (٦٠٣٢)، ومسلم (٢٥٩١) من حديث عائشة رضياً، واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>۲) انظر: صحیح مسلم (۲۳۱۲)، (۲۳۱۳).



الباطل، هذه صورة من الصور التي تترك فيها ذكر الأشخاص، وذلك إذا كانت مصلحة ترك ذكر الأشخاص أكبر، وإذا ذكروا كانت مفسدة ذكرهم أكبر، فإنه يترك في هذه الحالة، ولكن إذا كان الشخص مبتدعًا وداعيًا إلى بدعته، فهذا يُحَذَّر منه بشخصه ويذكر بشخصه ولا يُبَالىٰ بمن يتعصب له؛ لأن المقصود هو حفظ الشريعة، وهذا مقدم علىٰ حفظ الأشخاص، فحفظ الشريعة وتحذير المسلمين والنصح لهم مقدم في هذه الحالة، فيذكر الشخص بعينه ويحذر منه بعينه.

فهذه من الصور في التعامل مع الأشخاص يتبعها الداعي في مسيرته الدعوية اتباعًا للنبي في والسلف الصالح في التعامل مع الأشخاص وذكر في ذلك كثيرة ترسم لنا منهجهم في التعامل مع الأشخاص وذكر أسمائهم عند التحذير منهم، فما عرفنا الجهم بن صفوان، ولا عمرو ابن عبيد، ولا الحارث المحاسبي ولا غيرهم من رؤوس أهل البدع إلا عن طريق سلفنا الصالح في وعن طريق تحذيرهم من هؤلاء الأشخاص، وهذا كثير موجود في كتبهم، ومن أراد الآثار في ذلك فليرجع إلى كتاب شرح اعتقاد أهل السنة والجماعة لللالكائي، وكتاب الشريعة للآجري، وكذلك كتاب ذم الكلام وأهله لأبي ذر الهروي، وغيرها من كتب السلف التي أُلفَت في ذلك كالسنة للخلال، والسنة لعبد الله ابن الإمام أحمد.







ك س٧٥: هل التحذير من المناهج المخالفة ودعاتها يعتبر تفريقًا للمسلمين وشقًا لصفهم؟

ج/ التحذير من المناهج المخالفة لمنهج السلف يعتبر جمعًا لكلمة المسلمين لا تفريقًا لصفوفهم؛ لأنّ الذي يفرّق صفوف المسلمين هو المناهج المخالفة لمنهج السلف.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: هل التحذير من المناهج المخالفة ودعاتها يعتبر تفريقًا للمسلمين وشقًا لصفهم؟

هذا تفريق بين الحق والباطل، والتفريق بين الحق والباطل واجب شرعي، والاجتماع نحن مأمورون به لكن على الحق وليس أي اجتماع، فليست الغاية الأساسية والمصلحة الأكبر هي المحافظة على الاجتماع مهما كان، نحن نحافظ على الاجتماع على الحق فقط، قال الله -تبارك وتعالى - في كتابه الكريم: ﴿وَٱعْتَصِمُوا بِحَبُل ٱللّهِ جَمِيعًا

وَلَا تَفَرَّقُواْ ﴾ [الخِنْزانَ: ١٠٣]، أي: عن حبل الله، وليس لا تفرقوا فقط.

[التفريق بين الحق والباطل واجب شرعي]



الاجتماع عند

وأما أن أجمع وأكتِّل ولا أبالي، مشرك، كافر، يهودي، [حقيقة دعوة نصراني، رافضي، مسلم، غير مسلم ليس مهمًا، مسلم سني، مسلم العزبين] مبتدع غير مهم وليست هناك مشكلة، وننسى النصيحة، وننسى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ونرمى هذا كله وراء ظهورنا من أجل أن نجتمع، هذا باطل، وهذه هي دعوة حسن البنا، ودعوة جماعة التبليغ، ودعوة الحزبيين جميعًا، فالمهم عندهم أن تجتمع معهم على أصولهم وبعد ذلك افعل ما تشاء في شريعة الله، المهم في الموضوع فقط أن تجتمع معنا على أصولنا، هذا هو حالهم، ولذلك تجد في صفوف الإخوان المسلمين النصراني، والرافضي، والصوفي القبوري، والأشعري، والخارجي -وهم كثر جدًا-، وهكذا، فلا مشكلة عندنا بما أنكم جميعًا تتفقون على أننا لابد أن نصل إلى الكرسي، وأن نوالي ونعادي علىٰ النقاط التي وضعها لنا حسن البنا، وبهذا ينتهي الأمر عندهم، فلا نصيحة، ولا أمر بمعروف، ولا نهى عن منكر، ولا شيء من هذا القبيل، لا ولاء في الله، ولا براء في الله، فهذا كله منسوخ عندهم وليس من الدين، نسخته قاعدة حسن البنا التي وضعها لهم: «نتعاون فيما اتفقنا عليه، ويعذر بعضنا بعضًا فيما اختلفنا فيه»، هذه هي القاعدة التي يعملون بها، نتعاون فيما اتفقنا عليه وهي هذه الأصول التي وضعها لهم حسن البنا، ويعذر بعضنا بعضًا فيما اختلفنا فيه من مسائل العقيدة والفقه وغير ذلك فكل هذا ليس مهمًا، هذا هو دينهم، وهذه القاعدة نقض للنصيحة، وللنهى عن المنكر، ونقض للولاء والبراء في الله، هذه هي دعوة الحزبيين، وهذه هي دعوة الاجتماع المطلوبة عندهم.



[التفريق بين الحق والباطل مأمور به شرعًا]

وقد جاء النبي ﷺ إلى كفار قريش وهم مجتمعون على الكفر واجب ممدوع ففرق بينهم، وشتت جمعهم، من أجل الدعوة إلى التوحيد، وهذا أمر ممدوح أمر الله به، وليس مذمومًا، وأما الاجتماع على باطل فبئس الاجتماع، والتفريق بين الحق والباطل واجب شرعى، كما فعل النبي ﷺ؛ لذلك جاء في الحديث: «محمد فَرْقٌ بين الناس أو فرَّقَ بين الناس»(١)، والقرآن ما سمى فرقانًا إلا لأنّه فرق بين الحق والباطل، وعمر الفاروق ما سمى فاروقًا إلا لأنّه فرق بين الحق والباطل، وكان هذا كله ممدوحًا معظمًا في الإسلام وعند سلف الأمة والمسلمين بعدهم، ولم يُصْبح الاجتماع على الباطل والخلط بين الحق والباطل ممدوحًا إلا عند الجهال وأهل البدع من الحزبيين والضلّال.

فهذا ما يتعلق بهذه المسألة، وتذكر دائمًا أن الاجتماع واجب، ولكنْ علىٰ الحق، وأن التفريق بين الحق والباطل واجب شرعي، هذا هو ديننا وهذا ما دلت عليه الأدلة الشرعية.







### وبيان سوء عاقبته ووخيم مآله]

ك س٥٥: البعض من الناس -هداهم الله- يقدِّسون الرجال، ويتعصبون لآرائهم، فما نصيحتكم لهؤلاء؟

ج/ الواجب اتباع الحق مع من كان، لا اتباع الرجال المخالفين للحق، قال الإمام أحمد كَلَهُ: «عجبب لقوم عرفوا الإسناد وصحته، يذهبون إلى رأي سفيان»(۱)، والله تعالى يقول: ﴿فَلْيَحْدَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيدٌ ﴾ [النّوُلاِ: ٣٦]، وقال ابن عباس ﴿ الله عليكم حجارة من السماء، أقول: قال الله، وتقولون: قال أبو بكر وعمر»(١).

فإذا كان هذا التحذير والوعيد في اتباع أفضل الناس بعد الأنبياء من غير دليل، فكيف باتباع من هو (لا في العير ولا في النفير)، ممن لا يُعرف بعلم ولا فضل، إلا أنه يجيد شقشقة الكلام؟!!

<sup>(</sup>۱) أورده ابن تيمية في الصارم المسلول (۱۱٦/۲) من رواية أبي طالب المُشْكَاني عنه بلفظ: «أعجب لقوم سمعوا الحديث وعرفوا الإسناد وصحته يدعونه ويذهبون إلىٰ رأى سفيان وغيره». (حسام)

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده (٣١٢١) بلفظ: «أراهم سيهلكون، أقول: قال النبي ﷺ، ويقول: نهى أبو بكر وعمر»، وصحح إسناده أحمد شاكر. (حسام)



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: البعض من الناس هداهم الله يقدسون الرجال ويتعصبون لآرائهم فما نصيحتكم لهؤلاء؟

[التعصب للرجال داء قديم ما زال مستمرًا]

وهذا داء، وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- بكلام واف، ولكنه داء من قديم الزمان إلى يومنا هذا وسيبقى مستمرًا، وهو سبب شرك المشركين، فما صد المشركين عن الإيمان بالله إلا اتباع طريقة آبائهم، وأنّ الأنبياء جاءوا يضللون آباءهم تعصبًا لهم، وقد نشبت حروب وصراعات بين أصحاب المذاهب من شافعية وأحناف في بعض القرى حتى هُجِّر أهلها(۱)؛ تعصبًا للأقوال والآراء والرجال، وبُني على ذلك الولاء والبراء، والله المستعان(۲).

[ديننا مبني علىٰ الاتباع لا تعصب فيه]

وديننا مبني علىٰ كتاب الله وعلىٰ سنة رسول الله علىٰ وعلىٰ منهج الصحابة في فلا نتعصب لمخلوق كائنًا من كان، ولا يوجد عندنا أحد يُقْبَل عنه كل ما أتىٰ به، ولا يرد له قول إلا محمد بن عبد الله القرشي الهاشمي على فالأمر كما قال الإمام مالك: «كل أحد يؤخذ من قوله

<sup>(</sup>۱) تقدم ص۱۷۵.

<sup>(</sup>٢) وما أجمل ما قاله الشوكاني كَنَّهُ: "ها هنا تُسكب العبرات، ويُناح على الإسلام وأهله، بما جناه التعصب في الدين على غالب المسلمين، من الترامي بالكفر لا لسنة، ولا لقرآن، ولا لبيان من الله، ولا لبرهان، بل لما غلت مراجل العصبية في الدين، وتمكن الشيطان الرجيم من تفريق كلمة المسلمين، لقنهم إلزامات بعضهم لبعض، بما هو شبيه الهباء في الهواء، والسراب البقيعة، فيا لله وللمسلمين من هذه الفاقرة التي هي من أعظم فواقر الدين والرزية التي ما رزىء بمثلها سبيل المؤمنين»، (السيل الجرار ٤/٤/٥).



ويرد إلا صاحب هذا القبر»(١)، فلا تعصب عندنا لأقوال الرجال أيّا كان الرجل، ومهما بلغ في العلم ورسخ وعلا كعبه فيه فهو بشر يخطئ ويصيب، والواجب علينا أن نعرض كلامه على منهج السلف الصالح عليه فما أصاب فيه قبلناه وما أخطأ فيه رددناه، هذا هو ديننا، لا نتعصب لأى رجل، نحب أهل السنة ونعطيهم من الحق ما أعطاهم الله -تبارك وتعالى -، فنحترم أهل السنة ونحترم علماءهم احترامًا خاصًا، ونعظمهم ونبجلهم بما يليق بمقامهم ونُقَدِّرهم ونعرف لهم مكانتهم، ولا نطعن فيهم ولا نستنقصهم، ومع ذلك كله إذا أخطأوا قلنا: هم أحباؤنا نحبهم وندين الله بحبهم، ولكن الحق أحب إلينا وأولىٰ أن نتبعه منهم.

هذا ديننا الذي نحن عليه، سواء كان الشيخ ابن باز، أو ابن العثيمين، أو الألباني، أو الوادعي أو أيًّا كان من مشايخ السنة، إذا قال قولًا يخالف ما عليه السلف الصالح رضي رددنا قوله واحترمنا قدره، هذا هو ديننا، وهذا هو منهجنا الذي نحن عليه، لا نعظم بشرًا ونتعصب له ونجعل قوله كقول النبي ﷺ.

التعصب للرجال]

ومن تعصب للرجال وتابعهم في كل شيء فإذا كفروا كفر، وإذا اسوء عاف آمنوا آمن، وإذا ابتدعوا ابتدع، وإذا تسننوا تسنن، يصبح دينه في خطر تبعًا للرجال، بل إن بعض أهل النار يذكرون يوم القيامة أنهم ما دخلوا النار إلا بسبب كبرائهم ورؤسائهم، كما قال الله تعالىٰ: ﴿وَقَالُواْ رَبُّنَا ٓ إِنَّا ٓ أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبْرَآءَنَا فَأَصَلُّونَا ٱلسَّبِيلاْ﴾ [الأَخْرَائيْ: ٦٧]، وقـال تـعـالــيي: ﴿وَلَق نَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا إِذْ يَرُوْنَ ٱلْعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعَذَاب

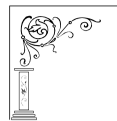
<sup>(</sup>۱) تقدم ص۹۲.



وَ إِذْ تَبَرّاً اللَّهِ اللَّهُ اللّ









## [لا تصغ سمعك إلى الشبهات

#### فيتشربها قلبك فتهلك]

# عمل الشباب المبتدئ مع المبتدئ المبتدئ المبتدعين وأصحاب الأفكار الهدّامة والعقائد الضالة؟

ج/ الشباب يتجنّبون المبتدعين، وأصحاب المناهج الهدامة والأفكار الضالة، يبتعدون عنهم وعن كتبهم، ويلازمون أهل العلم والبصيرة، وأهل العقيدة السليمة، ويتلقون العلم عنهم، ويجالسونهم، ويسألونهم.

أما أصحاب البدع والأفكار الهدامة؛ فيجب على الشباب الابتعاد عنهم، لأنهم يسيئون إليهم، ويغرسون فيهم العقائد الفاسدة والبدع والخرافات، ولأن المعلّم له أثره على المتعلم؛ فالمعلم الضال ينحرف الشاب بسببه، والمعلم المستقيم يستقيم على يديه الطلبة والشباب؛ فالمعلم له دور كبير، فلا نتساهل في هذه الأمور.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: كيف يمكن تعامل الشباب المبتدئ مع المبتدعين وأصحاب الأفكار الهدامة والعقائد الضالة؟

[واجب الشباب تحاه المتدعة]

وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- بأن الشباب عليهم أن يتجنبوا المبتدعين وأصحاب المناهج الهدامة والأفكار الضالة ويبتعدوا عنهم وعن كتبهم؛ وذلك أن القلوب ضعيفة والشبه خطافة، وهذا هو الأصل الذي بنى عليه السلف وشي تعاملهم مع أهل البدع، فأمروا بهجرهم، وعدم مجالستهم وأخذ العلم عنهم، وعدم السماع لهم، ومثله -في زماننا- عدم الدخول إلى مواقعهم وقراءة كلامهم ومتابعة مقالاتهم، وعدم السماع لهم عبر الإذاعات، وعدم القراءة لهم في الصحف والمجلات، فكل هذا داخل في هجر المبتدع وعدم جواز القراءة له، والأمر ليس اختياريًا بل إنه محرم، يحرم عليك أن تعرّض دينك للخطر.

[بطلان قول من يقول: خذ الحق واترك الباطل]

فهذا هو منهج السلف تجاه أهل البدع أصحاب الشبهات، فمن علِمْتَ منه الدعوة إلىٰ منهجه -وكل مدرِّس فهو داعية، وكل من جلست إليه فصار يدعوك إلىٰ منهج فهو داعية- يجب عليك أن تهجره وأن تبتعد عنه، خصوصًا إذا كنت من المبتدئين لا علم عندك بالحق من الباطل، وإنما جئت لتتعلم، فاحذر كل الحذر من الذي يقول لك: اذهب وخذ العلم عن كل أحد، خذ الحق واترك الباطل، ومن يقول هذا فهو غشاش خائن مخادع، فإذا سمعت شخصًا يقول لك هذا الكلام فاعلم أنّ من وصفيه أنه غشاش مخادع خائن، غير ناصح، ولم يرد بك خيرًا، وإنما أراد أن يضلك ويعرض دينك للخطر؛ وذلك أنك إذا جلست إلىٰ شيخ من أهل البدع فإنك -ولابد- ستحبه وتأمنه علىٰ دينك وتسمع له، فإن كنت فارغًا ليس عندك شيء، ولا تعلم شيئًا عن الشبهات ولا عن العقائد الفاسدة، فما الذي سيحصل لك؟ وكيف ستميز الحق من الباطل؟



ولا يخلو حالك من أحد أمرين، إما أن تكون جاهلًا أو عالمًا، فإن كنت جاهلًا فكيف ستميز بين الحق والباطل؟ وإن كنت عالمًا فماذا تريد من المبتدع؟

ولو سلمنا أنك عالم وجئت وجلست إلى المبتدع فهل أنت أعلم [ألا يكفيك كل من محمد بن سيرين؟ وهل أنت أعلم من عبد الله بن طاووس؟ وهل أنت أعلم من الصحابة والتابعين الذين نهاهم عمر بن الخطاب عَلِيْهُم عن مجالسة صبيغ؟ وإنك لتَعْجب من وثوق الناس اليوم بأنفسهم وهم أعظم جهلًا وأوليٰ بالجهل وبتلقى الشبهات من سلفهم، هؤلاء كلهم قد نفروا من أهل البدع وخافوا على قلوبهم أن تتلوث بالضلالة، وأنت تأمن على نفسك؟! حتى لو كنت عالمًا وذهبت وسمحت لنفسك أن تسمع من أهل البدع، فهل تأمن على نفسك؟ لا أحد يأمن على نفسه، وهناك علماء كبار قد ضلوا، منهم من ضلَّ إلى الزندقة، ومنهم من ضلَّ إلىٰ الاعتزال، ومنهم من ضلَّ إلى التجهم، ومنهم من ضلَّ إلى التمشعر، وغير ذلك من تصوف، وطرق كفرية ضلالية بشكل أوضح من عين الشمس، فضلوا وهم علماء، أفلا يكفيك هذا كله كي ينفرك عن مجالسة أهل البدع وأهل الضلال وأهل الكفر والسماع لهم؟ عجيب والله، والله إنك لتَعْجِب من هوان الدين -دين الشخص- في نفسه، كيف يسمح أن يعرِّض دينه لمثل هذه الأخطار؟ والمشكلة أنه يأتبك بعد ذلك: ما الرد على هذه الشبهة؟ قال فلان كذا، ماذا نرد عليه؟ ومن قال لك أن تُعَرِّض نفسك للشبهات حتى تبحث بعد ذلك عن الردود؟ نحن سنتابع مَن أم مَن؟! بَحْرٌ من الشبهات لا ساحل له موجود اليوم في الساحة، سترد ماذا أم ماذا؟



[نصيحة إمام فاعمل بها]

ولما أكثر ابن القيم كلله عرض الشبهات على ابن تيمية قال له ابن تيمية قاعدة عامة: «لا تجعل قَلْبك للإيرادات والشبهات مثل السفنجة فيتشربها فَلَا ينضح إلا بها، وَلَكِن اجْعَلْهُ كالزجاجة المصمتة تمر الشُّبُهَات بظاهرها وَلَا تَسْتَقِر فِيهَا، فيراها بصفائه ويدفعها بصلابته، وَإلَّا فاذا أشربت قَلْبك كل شُبْهَة تمر عَلَيْهَا صَار مقرًا للشبهات»(١)، فهذه هي نصيحته كَلَّهُ: ألا تُعَرِّض قلبك للشبهات، ولكن إن حصل وقدر الله عليك فسمعت شيئًا فاجعل قلبك كالزجاج لا يمتص كل ما يأتيه، وهكذا ينبغي أن يتعامل طلبة العلم، بل والعلماء أيضًا مع أهل البدع، ليس لهم إلا الهجر فقط، فسلامة دينك لا يعدلها شيء.

[الدين إنما هو

واعلم أن دينك مبنى على الاتباع، فتعلُّم منهج السلف الاتباع لا يقال لِمَ ولا كيف؟] الصالح ﴿ وانتهِ، فهو نعمة وفضل والحمد لله، فإنك بذلك تكون على الم بينة من دينك فلا تحتاج إلى الطرق والخرافات، فالدين ليس بالعقل وليس لمن غلب، الدين إنما هو اتباع -واحفظها جيدًا- سواء وافقت المسألة الدينية عقلك أم لم توافقه، لا يهم، المهم أنّ السلف كانوا على هذا، وبهذا ينتهى الأمر، فعقلك له منتهى ينتهي إليه لا يمكن أن يتجاوزه كما قال الإمام الشافعي كَلَّهُ: «إن للعقل حدًّا ينتهي إليه كما أن للبصر حدًّا ينتهى إليه»(٢)، وما قاله كلام حق، فعقلك لا يستطيع أن يدرك كل شيء، فإن الله ﷺ جعل له منتهى ينتهى إليه.



<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة (١/ ٣٩٥)، ثم قال كَلْلهُ بعدما أورد وصية شيخه: فَمَا أَعْلَم أَني انتفعت بوَصِيَّة فِي دفع الشُّبُهَات كانتفاعي بذلك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم في آداب الشافعي ومناقبه (ص٢٧١).





#### ومفاسد مخالفتها]

ح. س٠٦: كيف تكون المناصحة الشرعية لولاة الأمور؟
 ج. مناصحة ولاة الأمور تكون بأمور؟ منها:

الدعاء لهم بالصلاح والاستقامة؛ لأنه من السنة الدعاء لولاة أمور المسلمين، ولا سيما في أوقات الإجابة، وفي الأمكنة التي يُرجىٰ فيها إجابة الدعاء، قال الإمام أحمد: «لو كان لنا دعوة مستجابة للعونا بها للسلطان»(۱)، إذ في صلاح السلطان صلاح للمجتمع، وفي فساد السلطان فساد للمجتمع.

ومن النصيحة لولاة الأمور: القيام بالأعمال التي يسندونها للموظفين.

ومن النصيحة لهم: تنبيههم علىٰ الأخطاء والمنكرات التي تحصل في المجتمع -وقد لا يعلمون عنها-، ولكن يكون هذا بطريقة سِرِّية فيما بين الناصح وبينهم، لا النصيحة التي يجهر بها أمام الناس، أو علىٰ المنابر؛ لأن هذه الطريقة تثير الشر، وتحدث العداوة بين ولاة الأمور والرعية.

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتاوي (٢٨/ ٣٩١)، وكشاف القناع (٢/ ٣٧).



ليست النصيحة أنّ الإنسان يتكلم في أخطاء ولاة الأمور على منبر، أو على كرسي أمام الناس؛ هذا لا يخدم المصلحة، وإنما يزيد الشر شرًا، إنما النصيحة أن تتصل بولاة الأمور شخصيًا، أو كتابيًا، أو عن طريق بعض الذين يتصلون بهم، وتبلغهم نصيحتك سرًا فيما بينك وبينهم.

وليس من النصيحة -أيضًا-: أننا نكتب نصيحة وندور بها على الناس، أو على كل أحد ليوقعوا عليها، ونقول: هذه نصيحة. لا، هذه فضيحة؛ هذه تعتبر من الأمور التي تسبب الشرور، وتُفرِح الأعداء، ويتدخل فيها أصحاب الأهواء.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: كيف تكون المناصحة الشرعية لولاة الأمر؟

[مفاسد النصح العلني لولاة الأمور]

وقد تقدم الحديث عن هذا، وبينًا أن مناصحة ولاة الأمور علنًا وراءها مفاسد كبيرة، من انتهاك للأعراض، وسفك للدماء، وذهاب للأموال، وانتشار للفساد والضياع في الدول، وتعريضها للاحتلال الخارجي من قبل أعدائها، وهذه مفاسد كبيرة وضخمة جدًا؛ فلذلك نهى السلف عن مناصحة ولاة الأمور علنًا والطعن فيهم علنًا؛ لأنّ هذا يؤدي إلى ما ذكرنا، ومن ذلك ما يسمى بالمسيرات السلمية، والحقيقة أنه لا يوجد شيء اسمه سلمي؛ لأنه سيخرج في هذه المسيرة كل من هبّ ودبّ، سيخرج الحزبيون، وسيخرج أصحاب المصالح الذين



يريدون الفوضى أصلًا، فهل تستطيع أن تضبط هذا؟ مستحيل، عَدَاك عن أنها طريقة من طرق الكفار أصلًا، وأن مفسدتها راجحة، فلا تجوز أبدًا.

أهل السنة يأمرون بهذا اتباعًا للنبي الله لا دفاعًا عن باطل يصدر من الولاة] وليس كلامنا هذا دفاعًا عن الحكام فنحن لا ندافع عن الحكام، ولا عن ظلمهم وفسادهم، وهذا أمر لا يُختلف فيه وهو موجود واضح كعين الشمس، لا يحتاج أن نذكره، ولكننا نختلف مع الحزبيين في طريقة علاج هذا الأمر، فنحن نأخذ ونعمل بالطريقة التي وصفها النبي على وهي: الصبر، ومناصحة ولاة الأمور بالسر بأن ترسل إليهم الرسائل، أو تكلمهم فيما بينك وبينهم إذا جاءتك الفرصة أن تلتقي بهم فكن رجلًا عندها، وأظهر رجولتك وشجاعتك وتكلم معهم وبين لهم وانصحهم، فبهذا تكون مناصحة ولاة الأمور؛ لأنّ هذه الطريقة ليس من ورائها المفسدة التي ذكرنا، وهي طريقة السلف في اقتداء بالنبي واتباعًا لما أمر به كما قد قدمنا الكلام في هذا الأمر.









#### [المبتدعة وأصحاب الباطل

#### هم الذين فرقوا الأمة لا العكس]

ك سا٦٠: لقد انتشرت -ولله الحمد- الدعوة إلى منهج السلف والتمسك به، ولكن هناك من يقول: إنّ هذه الدعوة إنما هي لشق الصف وتمزيقه، وضرب المسلمين بعضهم ببعض ليشتغلوا بأنفسهم عن عدوهم الحقيقي، فهل هذا صحيح وما هو توجيهكم؟

ج/ هذا من قلب الحقائق، لأنّ الدعوة إلى التوحيد ومنهج السلف الصالح تجمع الكلمة، وتوحّد الصّف، كما قال الله تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبّلِ ٱللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرّقُواً ﴾ [الخَيْرَان: ١٠٣]، وقال تعالى: ﴿إِنَّ هَلَاهِ أُمّتُكُمْ أُمّتُكُمْ أُمّتُكُمْ أُمّتُكُمْ أُمّتُكُمْ الله وَحِدة وَأَنا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأبئيناني: ١٩]؛ فلا يمكن للمسلمين أن يتَّجِدوا إلا على كلمة التوحيد ومنهج السلف، وإذا سمحوا للمناهج المخالفة لمنهج السلف الصالح تفرّقوا واختلفوا، كما هو الواقع اليوم.

فالذي يدعو إلى التوحيد، ومنهج السلف؛ هو الذي يدعو إلى الاجتماع، والذي يدعو إلى خلافه؛ هو الذي يدعو إلى الفُرقة والاختلاف.

#### حاشية الرملي

هذا السؤال يدور حول صحة قول من يقول إن دعوة التوحيد إنما هي لشقِّ الصف وتمزيقه وضرب المسلمين بعضهم ببعض؛ ليشتغلوا بأنفسهم عن عدوهم الحقيقي.

الله؛ لأنهم لا يريدون من أصحاب المنهج المستقيم أن يقفوا حجر عثرة في طريقهم وفي طريق تحزبهم، وفي طريق دعوتهم إلى إثارة الفتن والفوضي في المجتمعات؛ فهم يريدون تحزّبًا مبنيًّا على التكتل والتجميع، من غير أمر بمعروف ولا نهى عن منكر، ولا مناصحة، ولا بيان حق من باطل.

[دعوة الحزبيين

ثم إن كان الأمر كما يزعمون -أنّ هذه الدعوة هي التي تفرق-، ي ي و هي التي تفرق فهل دعوتهم هي التي تجمع؟ انظروا إلى حالهم الآن هل هم مجتمعون؟ الأمة] هل اجتمع الحزبيون مع بعضهم، أم أنهم تقاتلوا وتذابحوا فيما بينهم؟ وخاصة في الدول التي حصل فيها فوضى فإنك تجدهم يقتل بعضهم بعضًا، ويتحاربون مع بعضهم ويتركون عدوهم الأصلى -وهو يقاتلهم ويحاربهم- ومع هذا تركوه وتضاربوا مع بعضهم البعض، انظروا إليهم الآن في سورية -والسلفيون لا علاقة لهم فيما يحدث بينهم- هل اجتمعوا؟ هل توافقوا على عدوهم؟ كذب في كذب.

اجتماعهم إنما

وأما أصحاب المنهج السلفي فإنهم يريدون اجتماعًا على الحق؛ لأنَّ هذا هو الذي يجمع المسلمين، وأما هذا التكتيل والتجميع الذي هو على الحقا يصنعه المبتدعة، فإنه تكتيل كاذب مبنى على مصلحة دنيوية إن وجدت



أو فقدت تفرقوا وتشتتوا وقاتل بعضهم بعضًا عليها، وهذا الواقع الذي نراه، فانظروا إلى حالهم في أفغانستان، وفي سورية، وفي ليبيا، وفي اليمن وفي غيرها؛ لأنّ الاجتماع على الدنيا اجتماع باطل لا يدوم، فهي مجرد مصلحة، والمصلحة هذه يختلف أصحابها في وقت ويجتمعون في وقت، وأما الاجتماع على الحق فهو الاجتماع الحق النظيف الصافي الدائم.

فالحاصل أن الذي يبتدع هو الذي يفرق كلمة المسلمين ويشتتهم ويبعدهم عن الحق، قال النبي على النبي النبي الله النبي على المجنّة، وَإِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي الْجَنّةِ، وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي الْجَنّةِ، وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي الْجَنّةِ، وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي الْجَنّةِ، وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي النّارِ»، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: «الْجَمَاعَةُ»(١)، فهذه الواحدة هي الأصل، ثم جاء المبتدعة وفرقوا المسلمين ببدعهم، وضلالاتهم، وولائهم وبرائهم على البدع والضلالات، هذه هي حقيقة الصورة، والناس اليوم إذا رأوا السني يحذرهم من البدعة والمبتدعة يقولون: أنت تفرق الأمة، مع أن الحق الذي لا مرية فيه ولا باطل يعتريه أن المبتدع هو الذي فرق الأمة، بكونه انشق عن جماعة المسلمين ففرق المبتدع هو والي وعادي على هذا، ولكنّ الناس من جهلهم قلبوا الحقائق.

فإن كان المبتدعة حريصين على جمع الأمة -كما يزعمون- فليترك الواحد منهم بدعته، وَلْيَأْتِ وليجتمع معنا على السنة، وينتهي كل شيء، ويحصل الاجتماع المطلوب ﴿وَٱعْتَصِمُوا بِحَبِّلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَعُونُوا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَٱعْتَصِمُوا مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَقُوا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا تَكُونُوا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَكُونُوا مِنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الل

[السبيل إلى الحلا الماء]

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲٦.



دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴿ [الْيُوْفِزْا: ٣١-٣٦]، فَالمُفَرِّق حقيقة هو صاحب الباطل؛ وذلك أنه فرق كلمة أهل الحق عندما ابتدع وضلّ، وأخذ معه من أخذ من أهل الحق فصاروا ضلالًا معه على نفس منهجه وطريقته، ففرق المسلمين بذلك، ووقع بينهم ما وقع، واقرأوا التاريخ وانظروا من هو الذي فرق المسلمين؟ ومن هو الذي تسبب في سفك دماء المسلمين؟







ك س٣٦: ما هي السلفيّة؟ وهل يجب سلوك منهجها والتمسك بها؟

ج/ السلفية هي: السير على منهج السلف، من الصحابة، والتابعين، والقرون المفضّلة، في العقيدة، والفَهم، والسلوك، ويجب على المسلم سلوك هذا المنهج، قال تعالى: ﴿وَالسَّبِقُونَ ٱلْأَوَلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِ الله عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ المُهجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِ الله عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ [التَّوَيُّيَّ: ١٠٠] الآية، وقال تعالى: ﴿وَٱلَذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَيْنَا الَّذِينَ سَبَقُونًا بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجَعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِيَا اللهُ اللهُ اللهُ الله الله الله المهديين من بعدي تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، ولياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة»(١٠).



<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۵.



## حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: ماهي السلفية؟ وهل يجب سلوك منهجها والتمسك بها؟ وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- بجواب كاف واف.

فالسلفية ليست حزبًا، ولا جماعة اخترعت دينًا جديدًا، ولا فرقة [معنى السلفية] مُحْدَثَةً كبقية الفرق الموجودة في الساحة، بل السلفية كلمة تعبّر عن منهج وطريقة وهَدْي، فهي تعبر عن هدي النبي في وهدي أصحابه من بعده، وهو ما أوصانا النبي في بالتمسك به، هذا هو معنى السلفية، فالسلفية إنما هي اتباع الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح في، والسلف الصالح إنما هم النبي في، والصحابة في، والتابعون الذين أخذوا عن الصحابة، وأتباع التابعين الذين أخذوا عن تلاميذ الصحابة، وهم أهل القرون الثلاثة الأولى التي قال فيها النبي في: «خَيْرُ النّاسِ قَرْنِي، ثُمَّ الّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ يَجِيءُ أَقْوَامٌ تَسْبِقُ شَهَادَةُ أَحَدِهِمُ اللّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ يَجِيءُ أَقْوَامٌ تَسْبِقُ شَهَادَةُ أَحَدِهِمُ وتعالى به، وهو المنهج الذي أمرنا الله -تبارك وتعالى به، وهو المنهج الذي يُفَارق به السائرُ عليه جميعَ البدع وأهلها، ويفارق به الحزبيات كلها، وهذا هو معنى عليه جميعَ البدع وأهلها، ويفارق به الحزبيات كلها، وهذا هو معنى كلمة: أنا سلفي، فقول القائل: أنا سلفي يعني أنا لست مبتدعًا، ولست

مخترعًا لطريق جديد لم يأت به النبي عَلَيْ ولا أصحابه؛ هذا معنى أنا

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: أخرجه البخاري (٢٦٥٢)، ومسلم (٢٥٣٣) من حديث عبد الله ابن مسعود رياله.



سلفي، أنا سلفي يعني أنا على هدي النبي على هدي الصحابة الكرام على هذا معنى السلفية.

[السلفية اتباع لا ابتداع]

وبهذا يتبين أن السلفية طريقة شرعها ربنا -تبارك وتعالى-، وأمرنا باتباعها، قال تعالىٰ: ﴿ أَتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِّكُمْ وَلَا تَنْبَعُواْ مِن دُونِهِۦٓ أَوْلِيَأَهُۗ﴾ [الأغَافِئ: ٣]، وقال: ﴿وَالسَّنبِقُونَ ٱلْأُوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْدِي تَعَتَّهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ [التَّكَيِّرَا: ١٠٠]، فديننا دين اتباع، فما علينا إلا أن ننظر كيف كان أولئك الأفاضل يمشون في أمور دينهم ونمشي خلفهم، ولا نأتي بشيء جديد، هذا هو معنى الاتباع، قال تعالىٰ: ﴿وَمَن يُشَاقِق ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النِّسَانُ إن: ١١٥]، فهذا هو السبيل الذي أمرنا الله بسلوكه ﴿وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ، مَا تُوَلَّى وَنُصَّابِهِ عَهَنَّمُ أَوْسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النِّسَكَالِه: ١١٥]، فطريق الخلاص من هذا هو اتباع سبيل المؤمنين الذين نزل القرآن وهم موجودون وكانوا يسمون مؤمنين، وهؤلاء إنما هم الصحابة على ، وقد قال النبي عليه مبينًا طريق النجاة من كثرة الاختلاف: «فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَىٰ اخْتِلَافًا كَثِيرًا فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ، تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ»(١)، فهو منهج مرسوم وواضح جدًا.

فالحاصل أن السلفية إنما هي دين الاتباع وليست دين ابتداع ولا اختراع، وليست آراء، ولا أفكارًا، وإنما هي منهج رباني أُمرنا باتباعه، فهذه هي السلفية وهذا معناها، وسلوكها واجب، ومن أراد النجاة فليسلك هذا الطريق؛ لأن النبي على قال: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۵.



لَتَفْتَرِقَنَّ أُمَّتِي عَلَىٰ ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، وَاحِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ، وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي الْجَنَّةِ، وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ»، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: «الْجَمَاعَةُ»(١) وفي رواية: «ما أنا عليه وأصحابي»(٢)، فهذا يبين لنا أنّ من لم يسلك هذا المنهج الرباني ويتبعه أنه متوعد بأن يكون من أصحاب النار، فهو على خطر، نسأل الله أن ينجينا وإياكم.



<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲٦.





ك س٣٣: لقد انتشر فكر جديد، ورأي جديد، وهو عدم تبديع من أظهر بدعة حتى تقام الحجة عليه، ولا يبدع حتى يقتنع ببدعته دون الرجوع إلى أهل العلم والفتوى، فما هو منهج السلف في هذه المسألة الهامة؟

ج/ البدعة هي ما أحدث في الدين من زيادة أو نقصان أو تغيير من غير دليل من كتاب الله وسنة رسوله على كما قال على: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» (١) ، وقال على: «وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار» (١) ، وقال تعالى: ﴿ التَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَّبِكُو وَلَا تَنْكُونَ ﴾ [الآغَافِي: ٣].

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۱۲۲.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲۵.



وننصح الشباب الذين يسلكون هذا المنهج ويحكمون على الأشياء حسب أهوائهم أن يتقوا الله وأن لا يتكلموا في الدين إلا عن علم ومعرفة، ولا يجوز للجاهل أن يتكلم عن الحلال والحرام والسنة والبدعة، والضلالة والهدى، بدون علم، فإن هذا قرين الشرك، قال تعالى: ﴿قُلُ إِنَّهَ حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغَى بِغَيْرِ ٱلْحَقِ وَأَن تُشُرِكُوا بِاللّهِ مَا لَم يُزَلِ بِهِ شَلُطَننا وَأَن تَقُولُوا عَلَى ٱللّهِ مَا لَا يَكُولُ بِهِ مُلْطَننا وَأَن تَقُولُوا عَلَى ٱللّهِ مَا لَا يَعْمَونَ وَالْبَغْقِي وَأَن تُشُرِكُوا بِاللّهِ مَا لَم يُزَلِ بِهِ مَلُطنا وَأَن تَقُولُوا عَلَى ٱللّهِ مَا لَا يَعْمَونَ وَاللّه وَاللّه علم مع الشرك، مما يعلى غيره، وليس الكذب على الله كالكذب على غيره، وليس الكذب على غيره، قال على الرسول كالكذب على غيره، قال على متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار»(١).



<sup>(</sup>١) متفق عليه: أخرجه البخاري (١١٠)، ومسلم (٣) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل



#### حاشية الرملي

هذا السؤال قد اشتمل على أمرين:

الأمر الأول: أن المبتدع لا يُبَدَّع حتىٰ تقام عليه الحجة ويبين له الحق من الباطل، بمعنىٰ أنّه معذور بجهله حتىٰ يتبيّن له الأمر.

والأمر الثاني: أنَّه لا يُبدَّع حتىٰ يقتنع أنَّ ما هو عليه بدعة.

فأما المسألة الأولى ففيها تفصيل، وأما المسألة الثانية فهي في نفسها قاعدة مبتَدَعَة، وهذا القول قول مخترع كذب، فالعبرة ببلوغ الدليل وبلوغ الحجة، فإذا بلغت فإن الحجة قد قامت على العباد، سواء اقتنع أم لم يقتنع، فبما أنه قد جاءه نور من الله وهدى فإنه لم يمنعه من الاقتناع إلا الهوى والعناد فقط.

[مسألة الاقتناع مسألة مبتدعة]

[العبرة ببلوغ

الحجة]

فمسألة الاقتناع مسألة باطلة وكذب على شرع الله، فلا يشترط أن يقتنع بأنّه على بدعة، أو أن يقتنع بأنّ هذا القول بدعة، اقتنع أم لم يقتنع لا يهمنا، فبما أنه قد بلغه الدليل، وبلغته الحجة، وبلغه قول الله، وقول الرسول عليه، وما كان عليه النبي عليه والسلف الصالح عليه، فإن الأمر قد انتهى، فهذا يبدّع ولا كرامة؛ لأنه قد عاند شرع ربه وخالفه لهواه اتباعًا لعقله أو اتباعًا لسيده ومتبوعه، ثم تقول لي لا أبدعه؟ كيف هذا؟ وهذه أقوال غريبة عجيبة لا تدرى من أين تأتى؟!

أما مسألة العذر بالجهل؛ فهذه فيها تفصيل قد ذكرته وفصلته في أول دروسي في شرح «شرح السنة» للبربهاري، فصلت القول هناك ونقلت أقوال السلف وفي هذه المسألة؛ من أرادها فليرجع إلى ذاك الموطن.







#### [من أثنى على أهل البدع

#### -وهو يعلم ما هم عليه- فإنه منهم ولا كرامة]

ك سكا: من خالف أصول الطريقة السلفية ممن هم حولنا، وناصر المناهج الأخرى؛ بأن مدح مؤسسيها ومفكريها، هل يجب نسبته إليهم ليحذره الناس، ولا يغترّوا به وبمنهجه؟

ج/ من خالف منهج السلف، ومدح المناهج المخالفة لمنهج السلف، ومدح أهلها، فإنه يعتبر من أهل المخالفة، تجب دعوته ومناصحته، فإن رجع إلى الحق وإلا فإنه يُهجر ويُقاطع، وما أظن أن في هذه البلاد التي نشأت على التوحيد ومنهج السلف من يفعل ذلك –إن شاء الله–، ولكن قد يكون فيها من يحسن الظن ببعض أصحاب الاتجاهات المخالفة وهو لا يعلم حقيقة ما هم عليه، فإذا بُيّن له الحق بطريقة سليمة، فإنه سيقبله –بإذن الله–، وأوصي بعدم التسرع في الحكم على الناس، ورميهم بالمخالفة، وتنفيرهم.



#### حاشية الرملى

هذا السؤال يقول فيه السائل: من خالف أصول الطريقة السلفية ممن هم حولنا، وناصر المناهج الأخرى؛ بأن مدح مؤسسيها ومفكريها؛ هل يجب نسبته إليهم ليحذره الناس ولا يغتروا به وبمنهجه؟



[السلف يحكمون علئ الشخص

والسلف على كانوا على هذا، فإنهم يحكمون على الشخص بصحبته وجلسائه ] بصحبته ومجالسته، فإذا وجد شخص يماشى القدرية ويجالسهم، فإنهم يقولون: هو قدري، ومن ذلك ما أخرجه ابن بطة في الإبانة الكبرىٰ بإسناده عن يحيىٰ بن سعيد القطان أنه قال: «لما قدم سفيان الثوري البصرة: جعل ينظر إلى أمر الربيع -يعنى ابن صبيح- وقدره عند الناس، سأل أي شيء مذهبه؟ قالوا: ما مذهبه إلا السنة، قال: من بطانته؟ قالوا: أهل القدر، قال: هو قدري»(١)؛ وذلك أن هؤلاء القدرية ما اجتمعوا عنده إلا لأنَّهم وجدوا عنده ما يوافق أهواءهم، والنبي ﷺ قال: «الرَّجُلُ عَلَىٰ دِين خَلِيلِهِ، فَلْيَنْظُرْ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ»(٢)، وهذا الذي يمدح أهل البدع ويزكيهم ويثني عليهم هو أحد رجلين:

إما أنه يحمل أفكارهم وعقائدهم ومناهجهم، أو أنه من حملة منهج التمييع، وهؤلاء نقضوا أصلًا عظيمًا من أصول أهل السنة والجماعة، وهو الولاء والبراء في الإسلام والسنة، فتجدهم يعذرون أهل البدع بأنواع المعاذير، وأما أهل السنة فلا يُعْذرون عندهم، ولذلك فإنك تجدهم أشد الناس حربًا على أهل السنة، وأما أهل البدع فإنهم يوالونهم، ويصاحبونهم، ويجالسونهم، وكل هذا مخالفة صريحة لمنهج السلف يَقْتُمُ .

<sup>(</sup>١) الإبانة الكبري (٢/ ٤٥٢-٤٥٣) وقال عَقِبَه: رحمة الله على سفيان الثوري، لقد نطق بالحكمة فصدق وقال بعلم فوافق الكتاب والسنة وما توجبه الحكمة ويدركه العيان ويعرفه أهل البصيرة والبيان، قال الله ١٤٤٤ ﴿ يَتَأَيُّمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا بِطَانَةً مِّن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّوا مَا عَنِثُمْ ﴾ [الْغَثِرْانَى: ١١٨]. (حسام)

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٨٣٣)، والترمذي (٢٣٧٨) من حديث أبي هريرة ظاهنه، وصححه الألباني في الصحيحة (٩٢٧).







# [من عمل بدعة جاهلًا فإنه ليس بمعذور مطلقًا]

ك س٥٦: هل الذي يرتكب بدعة وهو جاهل أنها بدعة لأنه لم يصله الحق، هل يؤجر على ذلك العمل أم أن ذلك العمل لا يقبل منه مع أن نيته قصد العبادة؟

ج/ لا يؤجر على ذلك العمل؛ لأنه غير مشروع، ولكن يسلم من الإثم بعذر الجهل فقط.



# حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: هل الذي يرتكب بدعة وهو جاهل أنها بدعة؛ لأنه لم يصله الحق، هل يؤجر على ذلك العمل أم أنّ ذلك العمل لا يُقبل منه؛ مع أنّ نيته قصد العبادة؟

وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- وما قاله هو الحق؛ فإن هذا [أقسام الجهل الذي وما الجهل الذي الجهل الذي العمل لا يؤجر عليه صاحبه؛ لأنه باطل، فإن النبي على قد قال: «مَنْ بعد به صاحبه] عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ»(١) يعنى فهو مردود، فالعمل غير

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۱۲۲.



مقبول، لكن هل يأثم أم لا؟ هذا يتوقف على حسب الجهل الذي عنده؛ هل هو جهل يُعذر به أم لا؟ لأنّ الجهل قسمان: جهل يعذر به، وجهل لا يعذر به، فالجهل الذي سببه التقصير في طلب العلم فهذا لا يُعذر به صاحبه ويأثم، وأما الجهل الذي لا ينتج عن ذلك فهذا يُعذر به صاحبه.

[المعنىٰ المراد بالجهل في هذا الموطن]

ومعنى الجهل هنا: أن يجهل حكم المسألة الشرعية، فهذا يجهل أنّ هذه بدعة لا يجوز أن يتقرب بها إلى الله، يجهل أنها دين محدث ليس من شرع الله، وليس مقصِّرًا في التعلم، ولم يدلّه أحد على هذا الأمر ولم يخطر على باله أن يكون هذا غير مشروع، وهذا يحصل كثيرًا وخصوصًا في الناس البعيدة عن المدن التي فيها علم، فمثل هذا يُعذر إلى أن تقام عليه الحجة ويبين له الحق بدليله، والله أعلم.







# وليس من الغيبة في شيء]

الله العلم، وهو: إذا سمعوا الناصحين من طلبة العلم أو العلماء يحذرون من البدع وأهلها ومناهجها، ويذكرون حقيقة ما هم عليه ويردون عليهم، وقد يوردون أسماء بعضهم ولو كان ميتًا لافتتان الناس به، وذلك من أجل الدفاع عن هذا الدين، وكشف تلبيس الملبسين والمندسين بين صفوف الأمة لبت الفرقة والنزاع فيها، فيدّعون أنّ ذلك من الغيبة المحرمة، فما قولكم في هذه المسألة؟

ج/ القاعدة في هذا: التنبيه على الخطأ والانحراف بعد تشخيصه، وإذا اقتضى الأمر أن يصرح باسم الأشخاص المخالفين حتى لا يغتر بهم، وخصوصًا الأشخاص الذين عندهم انحراف في الفكر أو انحراف في السيرة والمنهج، وهم مشهورون عند الناس، ويحسنون فيهم الظن، فلا بأس أن يُذْكَروا بأسمائهم وأن يُحَذر من منهجهم، والعلماء بحثوا في علم التجريح والتعديل فذكروا الرواة وما قيل فيهم من القوادح، لا من أجل أشخاصهم، وإنما من أجل نصيحة

الأمة أن تتلقىٰ عنهم أشياء فيها تجنّ علىٰ الدين، أو كذبٍ علىٰ رسول الله على الفاعدة أولًا أن ينبه علىٰ الخطأ ولا يذكر صاحبه إذا كان يترتب علىٰ ذكره مضرة أو ليس لذكره فائدة، أما إذا اقتضىٰ الأمر أن يصرّح باسمه لأجل تحذير الناس من منهجه، فهذه من النصيحة لله وكتابه ورسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم، وخصوصًا إذا كان له نشاط بين الناس، ويحسنون الظن به، ويقتنون أشرطته وكتبه، لابد من البيان وتحذير الناس منه؛ لأنّ السكوت ضرر علىٰ الناس، فلابد من كشفه لا من أجل التجريح أو التشهي، وإنما من أجل النصيحة لله وكتابه ورسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يسأل فيه صاحبه عن الورع البارد الذي تفشىٰ بين طلبة العلم، وهو دعواهم أن الكلام في المخالفين والرد عليهم غيبة محرمة، وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- بما فتح الله عليه، وخلاصة هذا القول هو عدم التفريق بين التحذير من أهل البدع نصحًا للإسلام والمسلمين وما بين الغيبة المحرمة، فخلط المتكلم بين الأمرين -يعني الذي نُقل كلامه أثناء السؤال-.

ولا شك أن الغيبة محرمة في شرع الله الله عنه أن الله -تبارك وتعالى - قد نهى عنها، قال تعالى: ﴿وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ وقد فسرها النبي على بقوله: «ذِكْرُكَ أَخَاكَ بِمَا يَكْرَهُ»(١)،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٨٩) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ



ولا شك أنَّ التحذير من المبتدع فيه ذكر له بما يكره، لكن هل هذا داخل في الغيبة المحرمة؟

الكلام في أي مسألة]

الذي ينبغي علىٰ كل طالب علم بل حتىٰ علىٰ كل مسلم أن يعلم [الواجب قبل أنّه لا يجوز له أن يفتى في مسألة أو يُقَرِّرها حتىٰ يسأل أهل العلم، أو أن يكون قد أحاط بالأدلة الشرعية ودرسها، وعلم أنّ الدليل الذي يعتمد عليه في تقرير المسألة لا يوجد ما يخالفه من أدلة أخرى، فعندها يفتى في المسألة التي يذكرها، أما إذا كان جاهلًا بذلك فلا يحل له الفتوي، وواجبه أن يسأل أهل العلم؛ لأن وظيفة العالم هي النظر في أدلة الشرع ككل، والتوفيق بينها، والخروج بالمعنى الذي أراده ربنا -تبارك وتعالى -.

وفي هذه المسألة من أخذ بأدلة تحريم الغيبة فقط وانتهى الأمر [الجهل داء قاتل] عنده هكذا فإنه سيحرَّم أشياء كثيرة مما أحله الله، بل مما أوجبه الله أيضًا؛ لأنه قد حكم على الأشياء بالجهل، فعندما يقول بأن الغيبة محرمة مطلقًا نقول له: قد ورد عن النبي عَلَيْ في حديث فاطمة بنت قيس عَيْنا أن النبي ﷺ قال لها: «أَمَّا مُعَاوِيَةُ فَصُعْلُوكٌ وأَمَّا أَبُو جَهْم فَرَجُلٌ ضَرَّابٌ لِلنِّسَاءِ»(١) فقد ذكرهما بشيء لا تقبل هذه المرأة نكاحُهما به، وقال -عليه الصلاة والسلام- لعائشة على «بِعْسَ أَخُو العَشِيرَةِ، وَبِعْسَ **ابْنُ العَشِيرَةِ»(<sup>۲)</sup> للرجل الذي كان علىٰ الباب، وأحاديث كثيرة، فهل هذا** من الغيبة؟ وهل وقع النبي عَلَيْهُ في الغيبة؟! فهذا الجهل وما يفعل بأصحابه.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ٦٨.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص ۳۰۸.



[التحذير من المبتدعة أمر مجمع عليه]

وقد نقل أهل العلم الإجماع -مع ذكر هذه الأدلة التي ذكرناهاعلىٰ جواز بل وجوب النصح لكتاب الله، ولسنة رسول الله وللمسلمين عامة ولو كان بذكرك الشخص بما يكره إذا احتيج إلىٰ ذلك، فلو جاءك رجل وسألك عن شخص فقال: تقدم فلان لخطبة ابنتي، فماذا تعرف عنه؟ فإنه يجب عليك أن تنصح له وأن تذكر هذا الشخص بما يعاب به من أجل النصيحة لهذه المرأة، فهل النصيحة لامرأة في الزواج أولىٰ أم أن النصيحة للإسلام والمسلمين في دينهم هي الأولىٰ؟ ولذلك قال أهل العلم بيتًا يجمعون فيه صورًا من الأشياء التي تجوز فيها الغيبة:

# القدح ليس بغيبةٍ في ستة متظلم، ومُعَرِّف، ومحندِّر ولمظهِرِ فِسْقًا، ومُسْتَفتٍ، ومن طلب الإعانة في إزالة منكرِ

فهذه ستة مواضع تكون الغيبة فيها واجبة أحيانًا، ومستحبة لا محرمة أحيانًا أخرى، وما ذُكر من هذه الأمور كلها قد ذكروا عليه الأدلة من الكتاب والسنة، وليس هذا موضع تفصيلها، ومن أرادها فليراجع كتاب الأذكار للنووي فقد فصّل القول فيها هناك(۱)، والتحذير

<sup>(</sup>١) فإنه قد بوب بابًا سماه: باب بيان ما يباح من الغيبة، وأنا أنقله لك هنا لتتم الفائدة، قال فيه كَلْشُه:

<sup>«</sup>اعلم أنَّ الغيبةَ وإن كانت محرِّمة فإنها تُباح في أحوال للمصلحة، والمُجوِّزُ لهَا غرض صحيح شرعي لا يمكن الوصولُ إليه إلا بها، وهو أحد ستة أسباب:

الأوّل: التظلم، فيجوز للمظلوم أن يتظلّم إلىٰ السلطان والقاضي وغيرهما ممّن له ولاية أو له قدرة علىٰ إنصافه من ظالمه، فيذكرُ أن فلانًا ظلمني، وفعل بي كذا، وأخذ لى كذا، ونحو ذلك.

الثاني: الاستعانة علىٰ تغيير المنكر ورد العاصي إلىٰ الصواب، فيقول لمن يرجو قدرته علىٰ إزالة المنكر: فلان يعملُ كذا فازجره عنه، ونحو ذلك، ويكون مقصوده التوصل إلىٰ إزالة المنكر، فإن لم يقصد ذلك كان حرامًا.



من أهل البدع داخل في قوله (ومحذِّر)، وهو عام يعم كل ما يضر بالمسلم، ويوقع الفساد في الأرض.

الثالث: الاستفتاء، بأن يقولَ للمفتي: ظلمني، أبي أو أخي، أو فلان بكذا، فهل له ذلك، أم لا؟ وما طريقي في الخلاص منه وتحصيل حقّي ودفع الظلم عني؟ ونحو ذلك، وكذلك قوله: زوجتي تفعلُ معي كذا، أو زوجي يفعلُ كذا، ونحو ذلك، فهذا جائز للحاجة، ولكن الأحوط أن يقول: ما تقولُ في رجل كان من أمره كذا، أو في زوج أو زوجة تفعلُ كذا، ونحو ذلك، فإنه يحصل به الغرض من غير تعيين، ومع ذلك فالتعيين جائز، لحديث هند الذي سنذكره إن شاء الله تعالى مول الله، إن أبا سفيانَ رجلٌ شحيح..» الحديث، ولم ينهها رسولُ الله على.

الرابع: تحذير المسلمين من الشرّ ونصيحتهم، وذلك من وجوه:

منها جرح المجروحين من الرواة للحديث والشهود، وذلك جائز بإجماع المسلمين، بل واجب للحاجة.

ومنها إذا استشارك إنسان في مصاهرته، أو مشاركته، أو إيداعه، أو الإيداع عنده، أو معاملته بغير ذلك، وجب عليك أن تذكر له ما تعلمه منه على جهة النصيحة، فإن حصل الغرض بمجرّد قولك: لا تصلحُ لك معاملتُه، أو مصاهرُته، أو لا تفعلْ هذا، أو نحو ذلك، لم تجز الزيادةُ بذكر المساوئ وإن لم يحصل الغرض إلا بالتصريح بعينه فاذكره بصريحه.

ومنها إذا رأيتَ مَن يشتري عبدًا معروفًا بالسرقة أو الزنا أو الشرب أو غيرها، فعليك أن تبيّن ذلك للمشتري إن لم يكن عالمًا به، ولا يختصّ بذلك، بل كل من علم بالسلعة المبيعة عيبًا وجب عليه بيانه للمشتري إذا لم يعلمه.

ومنها إذا رأيت متفقهًا يتردَّدُ إلى مبتدع أو فاسق يأخذ عنه العلم وخِفْتَ أن يتضرَّرَ المتفقّه بذلك، فعليك نصيحته ببيان حاله، ويُشترط أن تقصدَ النصيحة، وهذا مما يُغلَطُ فيه، وقد يَحملُ المُتكلمَ بذلك الحسدُ، ويُلبِّسُ الشيطانُ عليه ذلك، ويُخيِّلُ إليه أنه نصيحةٌ وشفقةٌ، فلبتفطَّنْ لذلك.

ومنها أن تكون له ولاية لا يقوم بها على وجهها، إما بأن لا يكون صالحًا لها، وإما بأن يكون فاسقًا أو مغفلًا ونحو ذلك، فيجب ذكر ذلك لمن له عليه ولاية عامة ليزيلَه ويُولِّي من يَصلحُ، أو يعلم ذلك منه ليعامله بمقتضى حاله ولا يغتر به، وأن يسعى في أن يحثَّه على الاستقامة أو يستبدل به.



= الخامس: أن يكون مُجاهرًا بفسقه أو بدعته، كالمجاهر بشرب الخمر، ومصادرة الناس، وأخذ المُكس، وجباية الأموال ظلمًا، وتولّي الأمور الباطلة، فيجوز ذكره بما يُجاهر به، ويحرم ذكره بغيره من العيوب، إلا أن يكون لجوازه سبب آخر مما ذكرناه.

السادس: التعريف، فإذا كان الإنسان معروفًا بلقب: كالأعمش، والأعرج، والأصمّ، والأعمى، والأحول، والأفطس، وغيرهم، جاز تعريفه بذلك بنيّة التعريف، ويحرمُ إطلاقُه علىٰ جهة التنقص ولو أمكن التعريف بغيره كان أولىٰ. فهذه ستة أسباب ذكرها العلماء مما تُباح بها الغيبة علىٰ ما ذكرناه . . . . . ودلائلها ظاهرة من الأحاديث الصحيحة المشهورة، وأكثر هذه الأسباب مجمع علىٰ جواز الغيبة به اها، ثم ذكر بعض الأدلة علىٰ ذلك (الأذكار ٥٤٨-٥٥١)، وللشوكاني رسالة في هذا الباب أسماها: رفع الريبة عما يجوز وما لا يجوز من الغيبة، فراجعها -إن أحببت-. (حسام)







# [التعصب للرجال داء قتال وسبيل الوقاية من الوقوع فيه]

كر س٦٧: ما حكم من أحب عالمًا أو داعية، وقال: إني أحبه حبًا كثيرًا، لا أريد أن أسمع أحدًا يرد عليه، وأنا آخذ بكلامه حتى وإن كان مخالفًا للدليل؛ لأن هذا الشيخ أعرف منا بالدليل؟

ج/ هذا تعصب ممقوت مذموم، ولا يجوز، نحن نحب العلماء -ولله الحمد-، ونحب الدعاة في الله على الكن إذا أخطأ واحد منهم في مسألة فنحن نُبيِّن الحق في هذه المسألة بالدليل، ولا يُنقص ذلك من محبة المردود عليه، ولا من قدره.

يقول الإمام مالك كله: «ما مِنَّا إلا رادٌ ومردودٌ عليه؛ إلا صاحب هذا القبر»(١) يعني: رسول الله عليه.

نحن إذا رددنا على بعض أهل العلم، وبعض الفضلاء؛ ليس معنى هذا أننا نبغضه أو نتنقصه، وإنما نُبيِّن الصواب، ولهذا يقول

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۹۲.



بعض العلماء لما أخطأ بعض زملائه، قال: «فلان حبيبنا، ولكن الحق أحب إلينا منه»(١)، هذا هو الطريق الصحيح.

ولا تفهموا أن الرَّد على بعض العلماء في مسألة أخطأ فيها معناه تَنَقُّص له أو بُغض، بل ما زال العلماء يرد بعضهم على بعض، وهم إخوة ومتحابون، ولا يجوز لنا أن نأخذ كل ما يقوله الشخص أخذًا مسلّمًا أصاب أو أخطأ؛ لأن هذا تعصُّب، الذي يؤخذ قوله كله ولا يترك منه شيئًا هو رسول الله على لأنه مبلِّغ عن ربه، لا ينطق عن الهوى، أما غيره فهم يخطئون ويصيبون وإن كانوا من أفضل الناس، هم مجتهدون يخطئون ويصيبون، ليس أحد معصومًا من الخطأ إلا رسول الله على الخطأ محاباة رسول الله على الخطأ محاباة رسول الله على الخطأ محاباة

يقول النبي على: «الدين النصيحة»، قلنا: لمن؟ قال: «لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين، وعامتهم»(٢)، وبيان الخطأ من النصيحة للجميع، وأما كتمانه فهو مخالف للنصيحة.



<sup>(</sup>١) تشبه كلمة ابن القيم في مدارج السالكين (٣٦٦/٤) في حق أبي ذر الهروي «شَيْخُ الْإِسْلَام كَلَيْهُ حَبِيبُنَا، وَالْحَقُّ أَحَبُّ إِلَيْنَا مِنْهُ».

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص ۱۳۶.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: ما حكم من أحب عالمًا أو داعية، وقال: إنى أحبه حبًا كثيرًا، لا أريد أن أسمع أحدًا يردُّ عليه، وأنا آخذ بكلامه حتى وإن كان مخالفًا للدليل؛ لأن هذا الشيخ أعرف منا بالدليل؟

كلمتهم واحدة]

وهذا الكلام كلام إنسان قد هلك في التعصب -نسأل الله المتعصبون العافية-، وأصحاب التعصب لمشايخهم علىٰ كلمة واحدة، يقول لك: الشيخ فلان أعلم بالدليل منك، كلهم على نفس الطريق، فالذين يتعصبون للأحناف يقولون لك: أبو حنيفة أعلم منك بالدليل، والذين يتعصبون للشافعي يقولون: الشافعي أعلم بالدليل منك، والذين يتعصبون لمالك يقولون لك: مالك أعلم بالدليل منك، وهكذا، واليوم نفس القضية تجد الواحد منهم عنده شيخ يعظمه ويبجله ويتعصب له، فيأتيك ويقول لك: هو أعلم منك بالدليل، ويقال لهؤلاء جميعًا: أليس بشرًا؟ ألا يخطئ؟ ألا يعلم بعض الأدلة ويجهل البعض الآخر؟ ألا يقع في فهم الدليل بشكل خاطئ؟

خطأ المخطئ من

وما زال العلماء على هذا جميعًا، فبما أنه غير معصوم، فكيف اكبفية التعامل مع لا يقع منه هذا؟ يقع منه، وربما يفوته الدليل، وربما يفهمه فهمًا خاطئًا، أهل العلم] وربما وربما وربما أسباب كثيرة (١)، فإن كان هذا المخطئ صاحب علم وسنة معروف العدالة فإنه يُحسن به الظن، ومن إحسان الظن به أن

<sup>(</sup>١) ولمعرفة هذه الأسباب والتفصيل فيها راجع -إن شئت- رسالة شيخ الإسلام الموسومة بـ «رفع الملام عن الأئمة الأعلام»، فإنها رسالة عظيمة نفيسة في بابها ينبغي علىٰ كل طالب علم أن يقرأها ويعتني بها ويديم النظر فيها ويجعلها نبراسًا يستضيء به في مَهَامِهِ الجهل وظلمات الفتن. (حسام)

نقول: لم يبلغه الدليل، أو أن نقول: ظنّ أنّ الحق هكذا وفَاتَهُ، بهذا نكون قد أحسنًا به الظن والتمسنا له العذر حتى يأتينا شيء واضح أنّه قد زاغ وضل، فعندئذ ينتهي الأمر، وإلا فالأصل بما أنّه عالم سنة متبع للدليل معروف بذلك أن نحسن الظن به وأن نلتمس له الأعذار ما وجدنا إلى ذلك سبيلًا، ولكن متى جاء الشيء الواضح عاملناه بناء عليه، هذا معنى الأخذ بالأدلة في كل شيء.

[التعصب للرجال مهلكة]

والتعصب للرجال مهلكة، وقد أخبر الله عند بعض أهل النار أنهم يقولون وهم فيها: ﴿رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبْرَاءَنَا فَأَصَلُونَا السَّبِيلاْ﴾ [الأَجْتَالِيَّا: ٢٧]، ولكن وهم في جهنم هل نفعهم هذا؟! وكفار قريش لما ردّوا دعوة الأنبياء ردّوها لأنها تخالف ما كان عليه آباؤهم تعصبًا لآبائهم فهلكوا.

[سبيل الوقاية من السوقوع في

فحاول دائمًا أن تحرص على الحق الذي يحبه الله ويرضاه، وذلك باتباع الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح و ، فإذا علمت أن شيخك قد خالف هذا الدليل فاترك قوله ولا تتمسك به، فلن ينفعك عند الله و تعصبك للرجال، فهو بشر يخطئ ويصيب، وربما -وانتبه لهذا جيدًا - يبتليك الله -تبارك وتعالى - بأن يوقع شيخك في خطأ وزلل حتى يمتحنك، وتعجبني هنا كلمة عمار بن ياسر و م عندما خرجت عائشة و اللها للقاء على و الله عمار: «إِنَّ عَائِشَة قَدْ سَارَتْ إِلَىٰ البَصْرَةِ، وَوَاللَّهِ إِنَّهَا لَزَوْجَةُ نَبِيدًهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ»، أي أن لها احترامها وتقديرها وأنها من الصالحات، «وَلَكِنَّ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ ابْتَلاَكُمْ، لِيَعْلَمَ إِيَّاهُ تُطِيعُونَ أَمْ هِيَ »(١)، فخذ هذه الجملة وضعها على ابْتَلاَكُمْ، لِيَعْلَمَ إِيَّاهُ تُطِيعُونَ أَمْ هِيَ »(١)، فخذ هذه الجملة وضعها على

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧١٠٠).



كل شيخ تعظمه وتبجله ممن يبتليك الله -تبارك وتعالى - به فيقع في زلل أو خطأ؛ حتى يُرى شأنك إلى أين تميل، أإلى هواك؟ أم إلى ما يحب الله ويرضى؟ فهكذا سنة الله في خلقه، والفتن التي تمر تكون تمحيصًا لنا، أسأل الله الثبات لنا ولكم.









# [لا يؤخذ العلم عن مبتدع

#### ولو كان صاحب فقه وحديث]

كر س٦٨: ما حكم طلب العلم عند شيخ يختلف مع أهل السنة والجماعة في باب الأسماء والصفات، أفيدونا أفادكم الله؟

ج/ إن اختيار المدرِّس المستقيم في عقيدته وفي علمه أمر مطلوب، وإذا لم يمكن ووجدت من عنده معرفة في الفقه -مثلًا-، أو النحو، والعلوم التي لا تتعلق بالعقيدة؛ فلا بأس أن تدرس عنده في العلوم التي يحسنها، أما العقيدة فلا تدرسها إلا على أهل العقيدة الصحيحة.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: ما حكم طلب العلم عند شيخ يختلف مع أهل السنة في باب الأسماء والصفات؟ أفيدونا أفادكم الله.

أمل وهذا ضال فالذي يختلف مع أهل السنة في الأسماء والصفات باب المعتزلي أو أشعري أو ماتريدي، بمعنىٰ أنه من المتكلمين، أي من أهل البدع، وهذا لا يجوز الجلوس معه، ولا أخذ العلم عنه، والواجب

[من خالف أهل السنة في باب الأسماء والصفات فهو ضال]



هجره، وبغضه في الله، هذه أصول أهل السنة والجماعة مع أمثال هؤلاء، ومن عرَّض دينه للخطر وجالسه وأخذ عنه يلحق به بعد أن ينصح ويبين له؛ لأنّ هذا رجل مبتدع وإذا جالسته وأخذت عنه فإنك في الغالب ستنحرف، وما رأيت أحدًا ممن جالسهم إلا وعلى أحسن أحواله خرج مميعًا؛ لأنه سيحبه ويتعلق به ويأخذ عنه فستضطرب عنده المعلومات على أقل أحواله وعلى أحسنها فيخرج مميعًا، فيصبح يقول لك: هذا على خير وهذا على خير، وهو معذور مجتهد، اجتهد فأخطأ ومن قال له أن وكلنا نخطئ، وهكذا هي دندنة المميعة: اجتهد فأخطأ، ومن قال له أن يجتهد في هذا الباب؟ فهذا الباب ليس باب اجتهاد، بل باب اتباع، ولكن لما حصل عندهم انحراف في هذا الأصل وهو عدم التفريق بين مسائل الاجتهاد ومسائل الاتباع انحرفوا، وصاروا يجعلون هذا أصلًا عندهم في التماس العذر لكل من ضل عن سواء السبيل، فعلى أحسن أحواله يخرج مميعًا، هذا إذا لم يخرج أشعريًا أو معتزليًا أو جهميًا، أو إذا لم يرتد أصلًا عن دين الله، وأنا أتكلم عن أشياء واقعية موجودة التمسناها.

نسأل الله السلامة والعافية ونسأل الله الثبات لنا ولكم، فالفتن كثيرة وأسباب الانحراف عن الدين في هذا الوقت قد عظُمت وكثرت بشكل كبير جدًا، والأمر كما قال النبي على البي المُظلِم، يُصْبِحُ الرَّجُلُ مُؤْمِنًا وَيُمْسِي كَافِرًا، أَوْ يُمْسِي مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ اللَّيْلِ الْمُظْلِم، يُصْبِحُ الرَّجُلُ مُؤْمِنًا وَيُمْسِي كَافِرًا، أَوْ يُمْسِي مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ كَافِرًا، يَبِيعُ دِينَهُ بِعَرَضٍ مِنَ الدُّنْيَا»(۱)، وقد صرنا نرىٰ هذه الأشياء بعد أن كنا نسمع بها سماعًا، نسأل الله لنا ولكم الثبات والنجاة.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١١٨) من حديث أبي هريرة رضي الله المنافقة.



كم س٦٩ انه على شاكلتهم في المعتزلة ومن على شاكلتهم في العقيدة، في المعتقد، وهل يجوز أخذ العلم من مشايخهم في العقيدة، والنقه، والتفسير؛ إذا عُلم موضع إشكالهم؟

ج/ لا يكفر إلا من عرف الحق وعاند، أما من خالف الحق عن تأويل أو عن جهل فهذا لا يُكفّر، بل يقال: هذا خطأ، وهذا ضلال، ومن تأوّل وظن أن هذا التأويل حق، أو أنّه مقلد لغيره ظانًا أنّه مصيب، أو فعل هذا عن جهل؛ فهؤلاء كلهم لا يكفرون، ولكن يضللون.

أما الأخذ عنهم في غير العقيدة من العلوم التي يتقنونها -فلا بأس-، مثل أن يؤخذ عنهم الفقه، والنحو، وعلم الحديث؛ لا مانع من ذلك بشرط أن لا يكونوا مجاهرين ببدعتهم، ولكن إن وجد غيرهم مِمَّنْ هو أفضل منهم فإنّه يجب التتلمذ على من هو أفضل منهم، وإذا لم يجد الشخص غيرهم في مثل هذه العلوم -الفقه، اللغة العربية، وما أشبه ذلك- لا مانع أن يؤخذ عنهم هذه العلوم أما العقيدة فلا تؤخذ إلا من أهلها.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: هل يُكفَّر الأشاعرة والمعتزلة ومن علىٰ شاكلتهم في المعتقد؟ وهل يجوز أخذ العلم من مشايخهم في العقيدة والفقه والتفسير إذا عُلِم موضع إشكالهم؟



فأما ما يتعلق بالتكفير فالتكفير فيه تفصيل وله ضوابط ذكرها أهل العلم في مواطنها، وقد شرحنا ذلك وبيناه في شرحنا علىٰ نواقض الإسلام.

[اختلاف أهل العلم في تكفير المعتزلة] والمعتزلة من أهل البدع الذين اختلف أهل العلم في تكفيرهم، بخلاف الجهمية فإنهم كفروهم (١)؛ لأنهم ينفون عن الله الأسماء والصفات، فحقيقة أمرهم أنهم يعبدون عدمًا لا شيء، وأما المعتزلة فإنهم ينفون عن الله الصفات، ويثبتون له أسماء لكن على غير طريقة أهل السنة والجماعة؛ لذلك اختلف العلماء في تكفيرهم، والشيخ عبد العزيز بن باز<sup>(۱)</sup> وغيره من أهل العلم يذهبون إلى تكفيرهم، وأما الأشاعرة فلا يكفُّرون؛ لأنَّهم يثبتون الأسماء ويثبتون بعض الصفات ويحرفون البقية، لكن الجميع يُضَللون؛ لأنَّهم تركوا الحق وتركوا الاتباع الذي أمروا به في هذا الباب وحكّموا عقولهم علىٰ الله -تبارك وتعالىٰ-فضلُّوا وأضلُّوا.

المبتدعة شيء]

وأما موضوع أخذ العلم عنهم في غير العقيدة فما ذكره الشيخ هنا الإبؤخذ عن مخالف لما كان عليه السلف الصالح رفي من جواز الأخذ عنهم في الفقه أو النحو أو غير ذلك، بل إن هذا قد كان سببًا في ضلال الكثير من الناس؛ وذلك أن الشخص يذهب إليهم ويجلس في مجالسهم ويسمع لهم، فيلقون عليه أنواع الشبهات.

يُدَرِّسك شيئًا وإلا

واعلم أنه لا يوجد داعية إلى بدعة يدرسك فقهًا أو تفسيرًا الابوجد من أو نحوًا أو غير ذلك ولا يلقِّنك بدعته، لا يمكن هذا، والشخص الذي ويلقنك بدعته

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهمية (٢/ ٧٣).

<sup>(</sup>٢) فتاويٰ نور علىٰ الدرب (١/١١٦، ١٢٩). (حسام)

يذهب ليطلب العلم ما زال جاهلًا، ولذلك ذهب ليتعلم ليزيل الجهل عن نفسه، فكيف يعرف الحق من الباطل؟ وكيف يعرف أنه سيلقنه بعض الشبهات أم لا؟ فالسلف كانوا ينهون عن مجالستهم مطلقًا ويأمرون بهجرهم ويشنّعون على من جالسهم، ويلحقونه بهم ويعدونه منهم، فيضللونه ويبدعونه، فكيف يُتهاون في أخذ التفسير أو الفقه أو النحو أو غير ذلك من العلوم عنهم؟ هذا أمر خطير جدًا وهو مخالف لمنهج السلف الصالح في أهل السنة والجماعة، فاقرأوا آثارهم وانظروا، ستجدون عندهم تشديدًا كبيرًا في هذا الموضوع؛ لأنّه خطير جدًا على عقيدة المسلم ومنهجه.

ففي الفقه تمرُّ بك مسائل عقائدية، والتفسير مليء بالعقيدة، حتى النحو بإمكانك أن تمثّل بأمثلة في العقيدة، وفي المصطلح بإمكانك أن تمثل بأمثلة في العقيدة كذلك، فبإمكان الداعية إلى بدعته أن يدخل عقيدته في أي علم من العلوم، فهذا القول الذي قاله الشيخ -جزاه الله خيرًا- خطأ، وقد عرضناه على منهج السلف الصالح في فوجدناه مخالفًا لذلك، وهذا ما قلناه سابقًا، فمهما علا كعب الشخص في العلم، ومهما رسخ، ومهما كان معظّمًا في نفوسنا، فإن كلامه يعرض على الكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح في ما الفوزان- مكانته خالفه تركناه، ونحفظ لعالمنا -مثل الشيخ صالح الفوزان- مكانته واحترامه في نفوسنا ونعرف له قدره؛ لكنّه بشر يخطئ كما يخطئ بقية البشر، فهذا الكلام لا ينبغي أن يعَوَّل عليه أبدًا، فكيف وقد كان هذا الأمر سببًا في ضلال الكثير من الشباب؟! تجدهم يجالسون أهل البدع



فيحبونهم ويحترمونهم ويأخذون عنهم كل شيء بعد ذلك، وهو مخالف لما أوجبه السلف علي من هجر أهل البدع وعدم السماع لهم.

وإن كان ابن سيرين قد امتنع من سماع كلمة واحدة من الذي جاء يكلِّمه، بل من آية يقرأها عليه (١)، فما بالك بالتفسير والفقه وما شابه؟

هذا ما عليه سلفنا الصالح رفي ، فاحذروا من خطورة أهل البدع ومكرهم -بارك الله فيكم-.



ك س٠٧: إذا قال طالب علم ببدعة ودعا إليها وكان صاحب فقه وحديث، فهل يلزم بالبدعة سقوط علمه وحديثه؟ وعدم الاحتجاج به مطلقًا؟

ج/ نعم، لا يوثق به إذا كان مبتدعًا مجاهرًا ببدعته لا يوثق به ولا يُتتلمذ عليه، لأنّه إذا تُتلمذ عليه يتأثر التلميذ بشيخه ويتأثر بمعلمه، فالواجب الابتعاد عن أهل البدع، والسلف كانوا ينهون عن مجالسة المبتدعة، وزيارتهم، والذهاب إليهم خشية أن يسري شرهم على من جالسهم وخالطهم.



<sup>(</sup>۱) تقدم ص ٥٩.



#### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: إذا قال طالب العلم ببدعة ودعا إليها وكان صاحب فقه وحديث (١)، فهل يلزم بالبدعة سقوط علمه وحديثه وعدم الاحتجاج به مطلقًا؟

وما أجاب به الشيخ هنا هو الحق والصواب وهو الذي يجب أن يُصار إليه، فلا يؤخذ منه شيء، ولا يتتلمذ عليه مطلقًا؛ لأنّه من أهل البدع، وتأثر الطالب بشيخه أمر لابد منه.



<sup>(</sup>۱) قال البربهاري في شرح السنة (ص٩٩): "واعلم -رحمك الله- أن العلم ليس بكثرة الرواية والكتب، إنما العالم من اتبع العلم والسنن، وإن كان قليل العلم والكتب، ومن خالف الكتاب والسنة فهو صاحب بدعة، وإن كان كثير العلم والكتب». (حسام)





ك س٧١: تعيش الأمة الإسلامية حالة اضطراب فكري خصوصًا ما يتعلق بالدين؛ فقد كثرت الجماعات والفرق الإسلامية التي تدّعي أنّ نهجها هو المنهج الإسلامي الصحيح الواجب الاتباع، حتى أصبح المسلم في حيرة من أمره أيها يتبع وأيها على الحق؟

ج/ التفرق ليس من الدين، لأن الدين أمرنا بالاجتماع وأن نكون جماعة واحدة وأمة واحدة على عقيدة التوحيد وعلى متابعة الرسول على يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ هَاذِهِ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَحِدةً وَأَنَا وَيُوكَمُ مُنَاكُمُ أُمَّةً وَحِدةً وَأَنَا وَيُحَلِّمُ مَا عَنْكُمُ أُمَّةً وَحِدةً وَأَنَا وَيُحَلِّمُ مَا عَنْكُمُ فَأَعْبُدُونِ [الرَّبُنَيْنَاءِ: ٢٩]، ويقول تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا فِي اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ ثُمَ يُنتِنَهُم عِا كَانُوا يَفْعَلُونَ وَكُوا اللهُ عَلَى اللهِ ثُمَ يُنتِنَهُم عِا كَانُوا يَفْعَلُونَ وَالاَخْتَلاف.

فديننا دين الجماعة ودين الألفة والاجتماع، والتفرق ليس من الدين، فتعدد الجماعات ليس من الدين، لأنّ الدين يأمرنا أن نكون جماعة واحدة والنبي يكي يقول: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا»(۱)، فلابد من الاجتماع وأن نكون جماعة واحدة أساسها

<sup>(</sup>١) متفق عليه: البخاري (٤٨١)، ومسلم (٢٥٨٥) من حديث أبي موسى الأشعري ﷺ.



التوحيد ومنهجها دعوة الرسول على ومسارها على دين الإسلام، قال تعالى: ﴿وَأَنَ هَلَا صَرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴿ وَالْانْعَظَى: ١٥٣].

فهذه الجماعات وهذا التفرق الحاصل على الساحة اليوم لا يقره دين الإسلام، بل ينهى عنه أشد النهي ويأمر بالاجتماع على عقيدة التوحيد.



## حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: تعيش الأمة الإسلامية حالة اضطراب فكري خصوصًا ما يتعلق بالدين؛ فقد كثرت الجماعات والفرق الإسلامية التي تدّعي أن نهجها هو المنهج الإسلامي الصحيح الواجب الاتباع، حتى أصبح المسلم في حيرة من أمره أيها يتبع وأيها على الحق؟

وقد سبق الكلام في هذا مرارًا، وأن هذه الأمة ستفترق كما بيّن النبي على فقال: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيكِهِ لَتَفْتُرِقَنَّ أُمَّتِي عَلَىٰ ثَلاثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، وَاحِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ، وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ»، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: «الْجَمَاعَةُ»(١) وفي رواية: «ما أنا عليه وأصحابي»(٢)، وقال: «فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَىٰ اخْتِلَافًا كَثِيرًا

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ۲٦.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص ۲٦.



# فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ، تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ»(١).

فلم يتركنا الله و عين في حيرة، ولم يتركنا في متاهة ولا في ضياع، بل حذرنا من طرق الضلال، وبيّن لنا أن الأمة ستفترق وأن الخلاف سيكون كثيرًا، وبيّن لنا طريق الحق، وأضاءها تمامًا، ونوّرها في قلوب من أراد -تبارك وتعالى - لهم الخير.

فليس عذرًا لك يا عبد الله أن ترى هذا الخلاف وهذا الشر موجودًا ثم تقول: لقد احترنا، فإن الله قد وضع لك علامات ودلائل واضحة كوضوح الشمس تفرِّق بها بين الحق والباطل، وبيّن لك الطريق المستقيم وألزمك باتباعه، فيلزمك أن تتعلم حتى تخرج من هذه الحيرة، وأن تعرف -على الأقل- العالم السُّني من العالم المبتدع هذا على أقل الأحوال، وتعرف الذي ينصحك والذي ينصح لنفسه ولحزبه، فلابد أن تُميِّز بين أهل الحق وأهل الباطل، وتتجرد للحق؛ حتى تنجو عند الله وقل، فقد بيّن الله وقل كل شيء، ولم يبق عليك إلا أن تتعلم وتعرف.

وعلىٰ أقل الأحوال ينبغي أن تبحث عن عالم السنة الذي يتَّبع طريق الحق ويفارق طرق الضلال؛ حتىٰ تتمسك به وتتبعه، ما لم يظهر لك أنه قد أخطأ في مسألة وخالف فيها أدلة الشرع، فعندئذ يجب عليك أن تترك قوله وتذهب إلىٰ القول الآخر، وبهذا تتخلص من التعصب، إذا كنت تأخذ بقوله ما دمت تظن أنه علىٰ الكتاب والسنة وعلىٰ منهج

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ۲۵.



السلف الصالح رضي، ومتى قال بقول تظن أنه مخالف من خلال ما رأيت من كلام أهل العلم الآخرين، ومن خلال ما عندهم من أدلة من الكتاب والسنة، فإن استطعت أن تميز فالحمد لله، وإن لم تستطع أن تميز فخذ بقول العالم الأوثق عندك في علمه وفي دينه وفي اتباعه لمنهج السلف الصالح رضي، وتكون بذلك قد أتيت بما أوجب الله عليك، والله أعلم.







#### فلا تأمن على نفسك]

ك س٧٧: هل يوجد على الساحة -وخاصة عندنا في (السعودية) - مناهج مخالفة لمنهج السلف -رحمهم الله تعالى - ؟ وكيف يكون التعامل مع هذه المناهج ودعاتها؟

ج/ لا يوجد عندنا -ولله الحمد- في هذه البلاد (السعودية) مناهج مخالفة لمنهج السلف، كلها بلاد سلفية، ولكن قد يوجد فيها من هو دخيل ليس من أهلها، وهو يحمل أفكارًا مخالفة، وقد يتأثر به بعض أبناء هذه البلاد، عن حسن ظن وجهل بواقعه، ولذلك نوصي أبناءنا أن يكونوا على حذر من هؤلاء وأمثالهم، وأن لا يمنحوا ثقتهم لكل وافد؛ وهم لا يعرفون عقيدته واتجاهه، ولا مستواه العلمي، ولا من أين تلقى العلم، لأنّ (فاقد الشيء لا يعطيه).

هذه البلاد -بلاد نجد- كانت متفرقة، كل قرية تحكم نفسها، وكل قرية تقاتل القرية الأخرى، ولَمَّا مَنَّ الله على هذه البلاد بظهور الشيخ الإمام المجدد شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب على ودعا الناس إلى توحيد الله وإلى دين الله الذي جاء به رسول الله على ونبذ الشرك والبدع والخرافات، والرجوع إلى الدين الصحيح.



وقد مَنَّ الله على أسرةٍ من الحكام وهم آل سعود، وكانوا يحكمون قرية من القرى، ولكنّ الله منّ على جدهم فناصر دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وجاهد معه، فاجتمع جهاد العلم وجهاد السيف حتى دخلت البلاد في أمنٍ واستقرار، وذهبت عنها العادات الجاهلية والتقاليد الباطلة، وأزيلت منها البدع والخرافات والشركيات فتوحدت البلاد تحت راية «لا إله إلا الله محمد رسول الله» واستتب الأمن، وحصلت الأخوة بين الناس واجتمع أهل القرىٰ والمدن علىٰ دولة واحدة وأمة واحدة.

لكن لا تنسوا أن الأعداء لا يزالون يتربصون ويريدون أن يفرقوا هذا الاجتماع، يبثون هذه التفرقة بين هذه الأمة في هذه البلاد بما دسوه من مبادئ ومناهج غريبة مشبوهة تقبّلها بعض الشباب، نسأل الله أن يصلحهم وأن يهديهم، لا يريدون بنا إلا الشر، وإلا لماذا يا عباد الله؟؟ ألسنا جماعة واحدة؟ ألسنا علىٰ دين التوحيد، علىٰ عقيدة التوحيد؟ ألسنا نعيش في الأمن والاستقرار؟ ما الذي نريد غير هذا؟ لماذا نقبل الأفكار الدخيلة والمناهج المستوردة، وقول فلان وعلان ممن لا يُعرف لا بدين ولا بعلم، ولا يُعرف من أين تلقىٰ العلم وأين درس، ولا يُعرف ما هي عقيدته؟ ثم نتلقىٰ ما يقوله ونتبناه ونترك ما نحن عليه من الدين الصحيح والعقيدة الصحيحة والمنهج السليم، احذروا من هذه الفرق وحذروا إخوانكم وأولادكم.

نحن جماعة واحدة وأمة واحدة وعلى منهج واحد وعلى عقيدة واحدة، ودولتنا -ولله الحمد- دولة إسلامية، والحكم فينا بشريعة الله، أنا لا أقول: إننا كاملون، بل عندنا نقص، لكن نقص

دون نقص -الحمد لله-، الأمر فينا بكتاب الله وسنة رسوله والبلاد كلها من أقصاها إلى أقصاها بلاد إسلامية تُحكم بشريعة الله، والبعقيدة واحدة والمنهج واحد خلفًا عن سلف، فلماذا نقبل هذه المبادئ وهذه الأفكار وهذه المناهج المختلفة والمخالفة للعقيدة، ثم كل طائفة منها تأخذ منهج وكل طائفة تعادي الطائفة الأخرى، ونترك المنهج الصحيح السليم الذي كان عليه آباؤنا وأجدادنا، وعاشت عليه أجيالنا وبلادنا، أليس هذا نكران للنعمة!! أليس هذا كفر بالنعمة؟! لماذا لا نتذكر نعمة الله علينا ﴿وَاذْكُرُواْ نِغْمَتَ الله عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعُدَاءً لماذا لا نتذكر نعمة الله علينا ﴿وَاذْكُرُواْ نِغْمَتَ الله عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعُدَاءً لماذا لا نتذكر نعمة الله علينا ﴿وَاذْكُرُواْ نِغْمَتَ الله عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعُدَاءً لماذا لا نتذكر نعمة الله علينا ﴿وَاذْكُرُواْ نِغْمَتَ الله عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً الله عَلَيْكُمْ الله عَلْهُ الله عَلَيْكُمْ الله عَلْهُ الله عَلَيْكُمْ الله عَلْهُ الله عَلْهُ الله عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ الله عَلْهُ الله عَلْهُ الله عَلْهُ الله عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ الله عَلْهُ الله عَلَيْكُمْ الله عَلْهُ الله عَلْهُ الله عَلَيْكُمْ الله عَلْهُ الله عَلْهُ الله عَلْهُ الله عَلَيْكُمْ الله عَلْهُ الله عَلَيْكُمْ الله عَلْهُ الله الله علينا الله علينا الله علينا الله الله علينا الله الله علينا الله الله الله علينا الله علينا الله الله علينا الله الله علينا الله علينا الله علينا الله علينا الله علينا الله الله علينا الله علينا الله علينا الله الله علينا الله علينا الله الله الله الله الله علينا الله الله الله الله علينا الله الله الله الله علينا الله الله علينا الله الله

ما أشبه الليلة بالبارحة وما أشبه اليوم بالأمس، فعلينا أن نستجلي التاريخ ونقرأ السير ونعرف ما كُنّا، ونعرف ما نحن عليه.



## حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: هل يوجد على الساحة وخاصة عندنا في السعودية مناهج مخالفة لمنهج السلف -رحمهم الله تعالى-؟ وكيف يكون التعامل مع هذه المناهج ودعاتها؟ وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- بما فتح الله عليه وبحسب علمه.

لكن هذه المناهج ورؤوس هذه المناهج موجودون في كل مكان، موجودون في السعودية، وفي الأردن، وفي مصر، وفي كل مكان تجدهم، وكلما تقدم الزمن كثروا وعظموا؛ وذلك أن الأمر كما قال النبي عليه النبي عَلَيْكُمْ زَمَانٌ إِلَّا الَّذِي بَعْدَهُ شَرٌ مِنْهُ



حَتَّىٰ تَلْقُوْا رَبَّكُمْ (۱) ، وهذا في أمور الدين كما قد بيّن أهل العلم ذلك ، فهؤلاء الضُّلال والفرق الفاسدة موجودون في كل مكان ، في السعودية وفي غيرها من البلاد ، تَجِدُ الخوارج ، والرافضة ، والإسماعيلية ، والصوفية ، وغير هؤلاء ممن ينتسبون إلىٰ الإسلام .

ومن رؤوسهم في السعودية: سفر الحوالي، وسلمان العودة، وأسامة بن لادن، وعائض القرني، وعوض القرني، وعلي الخضير، وعبد العزيز الطريفي، وخالد الراشد . . . والقائمة تطول للأسف، لكن هؤلاء من مشاهيرهم، ومن المعروفين عندهم، ومن مراجعهم الخوارج والإخوان وغيرهم.

فلا تأمن على نفسك إذا كنت في بلد بأن تقول: والله هذه البلاد فارغة ليس فيها أحد من أهل الضلال، والذين فيها كلهم من أهل السنة، كن على حذر، ولا تأخذ العلم عن أحد حتى تسأل عنه في أي بلد كنت، أو أي مكان دخلت، فلابد أن تسأل عنه قبل أن تجلس عنده أو تأخذ منه.

وأما طريقة التعامل معهم فقد تقدمت، وتقدم الكلام في ذلك، وبيّنا أن هجرهم والتحذير منهم هو الواجب الشرعي بناء على منهم السلف والذي تعلمناه منهم.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٠٦٨) من حديث أنس بن مالك رهاليه.







## [سبيل العزة والتمكين إنما يكون بالتمسك بالدين]

كلا النصب انتقاد بعض الدعاة على هذه الدولة وعلمائها وأنهم مداهنون وعلماء سلطة، ولا يفهمون الواقع، بينما يمتدحون بعض الدول التي تدعي تطبيق الشرع مع التغاضي عن المخالفات الكبيرة التي تقع فيها، ويمتدحون بعض الدعاة والمبتدعة والمخالفين لمنهج السلف فما رأيكم وردكم على هؤلاء؟

ج/ ما أحب للمسلمين وخصوصًا في هذه البلاد إلا الخير والنصيحة والتآلف، ومجتمعنا -ولا نزكي علىٰ الله أحدًا- ولله الحمد هو أحسن المجتمعات من ناحية وُلاتنا ومن ناحية علمائنا ومن ناحية رعيتنا، هم أحسن -ولله الحمد- الموجودين، لا نقول أنهم كاملون، والإنصاف يقتضي هذا، لكن لا نجحد فضل الله ونعمة الله علينا؛ لأن هذا من الكفر بالنعمة، عندنا -ولله الحمد- علماء، وعندنا ولله الحمد ولاة مستقيمون ليس لهم مذهب اشتراكي أو مذهب بعثي أو مذهب مخالف للإسلام، هم علىٰ عقيدة التوحيد وعلىٰ دين الإسلام، عقيدتهم خالية من الشرك ولله الحمد، يقيمون الحدود،



ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، ويُحَكّمون كتاب الله، فتحوا -في كل هجرة وفي كل قرية وفي كل مدينة أو قريبًا منها- محكمة يتحاكم الناس إلىٰ شرع الله فيها، والأخطاء موجودة، لكن الخير أكثر، فالواجب علينا النصيحة والدعاء لهم بالتوفيق والتسديد والهداية ومناصحتهم سرًا وإيصال الحق إليهم، هذا هو الواجب علينا.

قارنوا بين هذه البلاد وبين البلاد الأخرىٰ إن كانت لكم عقول، قارنوا تروا الفرق، وتعرفوا السبب ما هو؟

السبب هو ما في هذه البلاد من الخير ولله الحمد، ما فيها من العقيدة الصحيحة، ما فيها من تحكيم كتاب الله رض وما فيها من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، هذه نعم عظيمة، كون أننا



نكفرها وننكرها ونجحدها ونتلمس العيوب والأخطاء وننفخ فيها؛ هذا ليس من شأن المسلمين الناصحين.



### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: انصبَّ انتقاد بعض الدعاة على هذه الدولة وعلمائها وأنهم مداهنون وعلماء سلطة ولا يفهمون الواقع، بينما يمتدحون بعض الدول التي تدّعي تطبيق الشرع مع التغاضي عن المخالفات الكبيرة التي تقع فيها، ويمتدحون بعض الدعاة والمبتدعة والمخالفين لمنهج السلف فما رأيكم وردكم على هؤلاء؟ وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- بما فتح الله عليه في ذلك.

وما من شيخ ولا دولة ولا جماعة تقيم شرع الله، وتقيم دين الله، وتنشر التوحيد والسنة إلا وتُحَارب أو يُحَارب من جميع الطوائف من الحسدة والمبتدعة والكفرة، فيتسلطون عليه ويرمونه من كل جانب، ويتربصون به؛ لكي ينحرف عما هو عليه من خير، وهذا الكلام ينطبق على الدولة السعودية.

فالدولة السعودية ناصرت التوحيد والسنة من بداية أمرها، وما مكّن الله لهم في مُلْكِهم إلا بهذا، وقد صرَّح مؤسس الدولة السعودية الثانية بذلك، وبهذا يُعِزُّ الله على الدول ويُعِزُّ المشايخ الدعاة إلى السنة، ومهما حاربه الناس ومهما تكالبوا عليه إذا بقي متمسكًا بهذا فإن الله سيعزه وسينصره وسيمكِّن له، وعليه أن يصبر فقط، فلابد أن يمتحنه الله ويختبره في مواقف، فإذا صبر وبقي على الطريق كانت العزة له وكان



فالمسلمون -سواء أكانوا أفرادًا أم جماعات أم حكومات أم دولًا يجب أن يحفظوا هذا ويعلموه جيدًا، فعزتنا إنما هي في ديننا والتمسك به، والبقاء على هذا المنهج وعلى الصراط المستقيم، فإذا تمسكنا بذلك وكان اعتمادنا على الله وشي لا على الخلق أعزنا الله ورفع رايتنا وثبتنا، وإذا ابتغينا العزة في غيره أذلنا الله، والأمر واضح والقاعدة واضحة، والله المستعان.



<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في المستدرك (۲۰۷) وقال: صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في الصحيحة تحت الحديث (٥١).





### الوقيعة في أهل العلم]

ك سلاك: كثر في هذه الفترة السب والطعن في العلماء الكبار والحكم عليهم بالكفر والفسق، لاسيما بعدما صدرت بعض الفتاوى في التفجيرات، وأن عند علمائنا ضعفًا في الولاء والبراء، فأرجو أن توجهوا لنا نصيحة في هذا الموضوع، وما حكم الرد على الشاب القائل بهذا؟

ج/ على الجاهل أن لا يتكلم، وأن يسكت ويخاف الله على ولا يتكلم بغير علم قال الله تعالى: ﴿قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي الْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْى بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللّهِ مَا لَدُ يُنزِلُ بِهِ سُلُطَنَا وَأَن تَشُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [الزَّجُ إِنْ : ٣٣].

فلا يجوز للجاهل أن يتكلم في مسائل العلم ولاسيما المسائل الكبار مثل التكفير، وأيضًا الغيبة والنميمة، والوقيعة في أعراض ولاة الأمور، والوقيعة في أعراض العلماء، فهذه أشد أنواع الغيبة، نسأل الله العافية!! فهذا الأمر لا يجوز.

وهذه الأحداث وأمثالها من شؤون أهل الحل والعقد، هم الذين يبينون يتباحثون فيها ويتشاورون، ومن شؤون العلماء فهم الذين يبينون



حكمها الشرعي، أما عامة الناس والعوام والطلبة المبتدئين فليس هذا من شأنهم، قال الله -جل وعلا-: ﴿وَإِذَا جَآءَهُمُ أَمْرٌ مِنْ الْأَمْنِ أَوِ الْحَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ - وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ اللَّذِينَ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ - وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ اللَّذِينَ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ - وَلَوْ لا فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمُ الشَّيْطُنَ إِلَّا يَسَلَّمُ اللَّيْسَانِ عَن القول في هذه قليلاً ﴾ [النِّسَيَا إلى التكفير، ولاسيما الولاء والبراء.

الإنسان قد يحكم على الناس بالضلال والكفر وهو مخطئ، ويرجع حكمه عليه؛ لأن الإنسان إذا قال لأخيه: يا كافر أو فاسق وهو ليس كذلك رجع ذلك عليه والعياذ بالله.

الأمر خطير جدًا فعلىٰ كل من يخاف الله أن يمسك لسانه، إلا إن كان ممن وُكل إليه الأمر وهو من أهل الشأن؛ بأن يكون من ولاة الأمر أو من العلماء فهذا لابد أن يبحث في هذه المسألة، أما إن كان من عامة الناس، ومن صغار الطلبة، فليس له الحق في أن يصدر الأحكام ويحكم علىٰ الناس ويقع في أعراض الناس وهو جاهل، ويغتاب وينم ويتكلم في التكفير والتفسيق وغير ذلك، فهذا كله يرجع إليه، ولا يضر المتكلم فيه، وإنما يرجع إليه.

فعلىٰ المسلم أن يمسك لسانه وألا يتكلف ما لا يعنيه، أما أن يتناول الأحكام الشرعية ويُخطِّئ ويصوب، ويتكلم في أعراض ولاة الأمور، وفي أعراض العلماء، ويحكم عليهم بالكفر أو بالضلال، فهذا خطر عظيم عليه، وأما هم فلا يضرهم كلامه فيهم.



وقبض العلم إنما يكون بموت العلماء: هو ما أخبر عنه النبي على بقوله: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعًا ينتزعه من العباد، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى إذا لم يبق عالمًا اتخذ الناس رؤوسًا جهالًا فسئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا»(١).

والله هذا هو الواقع اليوم، الآن رؤوس جهال يتكلمون بأحكام الشريعة، ويوجهون الناس ويحاضرون ويخطبون وليس عندهم من العلم والفقه شيء، إنما عندهم تهريج، وتهييج، قال فلان وقال فلان، شغلوا الناس بالقيل والقال، وهذا مصداق ما أخبر به النبي هي اتخذ الناس رؤوسًا جهالًا، ومع الأسف يسميهم الناس علماء، ولا حول ولا قوة إلا بالله، في حين لو تسأله عن نازلة من النوازل أو حكم شرعي فإنه لا يستطيع أن يجيبك بجواب صحيح، لأنّه يقول هذا ليس بعلم، العلم هو الثقافة السياسية وفقه الواقع، فحُرموا العلم والعياذ بالله، نسأل الله العافية.



### حاشية الرملي

هذا السؤال قال فيه السائل: كثر في هذه الفترة السب والطعن في العلماء الكبار والحكم عليهم بالكفر والفسق، لا سيما بعد ما صدرت بعض الفتاوى في التفجيرات وأنّ عند علمائنا ضعفًا في الولاء والبراء،

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۱۸۷.



فأرجو أن توجهوا لنا نصيحة في هذا الموضوع، وما حكم الرد على الشاب القائل بهذا؟

وهذه إنما هي طريقة الخوارج، فعندما رأوا أن أهل السنة وقفوا لهم بالمرصاد، وبينوا ضلالهم وما هم عليه من تكفير الدول المسلمة وتكفير المسلمين، وإباحة دمائهم، ومن حَثّ على هذه التفجيرات التي وصلت بهم إلىٰ أن يفجروا المساجد بالمصلين الذين فيها، ويزعمون أنّ هذا إسلام، وأنّ هذا نصرة للإسلام -ونصرة الإسلام لا تكون بقتل المسلمين، وإنما تكون باتباع منهج النبي في كل أمر من أمرنا-، فلما وقف علماء المسلمين من المملكة ومن غيرها لهؤلاء وردّوا عليهم، وبينوا ضلالهم وما هم فيه من انحراف أخذوا يرمونهم بهذه التهم، علماء سلاطين، علماء حيض ونفاس وما شابه؛ كي ينفّروا الشباب عنهم، وهذا موجود من القديم، فكلمة علماء حيض ونفاس هذه أول ما استُعمِلت في الحسن البصري(۱)، فإن أهل البدع والضلال قد رموه بها، وهم يتوارثونها إلىٰ يومنا هذا؛ كي ينفروا الناس عن العلماء، وإذا سألت الواحد فيهم عن مسألة في الحيض والنفاس فإنه لا يعلمها، ثم تجده

<sup>(</sup>۱) ساق العقيلي في الضعفاء (٣/ ١٥٥) بإسناده إلى ابن علية أنه قال: حدثني اليسع أبو مسعدة، قال: «تكلم واصل يومًا، فقال عمرو بن عبيد: اسمعوا، فما كلام الحسن، وابن سيرين، والنخعي، والشعبي عندما تسمعون إلا خرق حيض مطروحة»، ورواها بأخصر منها قليلًا ابن عدي في الكامل في ضعفاء الرجال (٧/ ١٤٥)، وقال الشاطبي في الاعتصام (٣/ ١٧٧) بعدما نقل كلام عَمْر هذا: «وروي أن زعيمًا من زعماء أهل البدعة كان يريد تفضيل الكلام على الفقه، فكان يقول: إن علم الشافعي وأبي حنيفة جملته لا يخرج من سراويل امرأة»، ثم قال: «هذا كلام هؤلاء الزائغين، قاتلهم الله». (حسام)



يفتي في الدماء، هذا حالهم، وأول العلم والفقه أن تعلم أحكام الحيض والنفاس، فإذا لم تكن عالمًا بها فلست بعالم، بل أنت جاهل، فكيف تفتى في الدماء والتفجيرات وفي الفتن والنوازل؟!!

[العلماء الربانيون لا يقولون إلا بما

وأما العلماء الصادقون -سواء كانوا في المملكة السعودية أو في غيرها، فما من بلد إلا وفيه من هؤلاء وفيه من أولئك- علماء السنة يُرضي الله ١١١١ علماء السنة يُرضي الله يفتون بما يُرضى الله، لا بما يرضى الخلق، وهذا ما عُلم عنهم من أرضىٰ الحكام أم أسخطهم، وتجد فتاواهم واضحة وصريحة في ذلك، لكن أهل البدع لا يسلطون الأضواء على هذه الفتاوي حتى يبينوا للناس صدق هؤلاء العلماء، ولكنهم يركِّزون على الفتاويٰ التي توافق أفعالُ السلطان فيها سنةَ النبي ﷺ، فيقولون: انظروا يفتون بما يحبه السلاطين، فلماذا لا تقولون: يفتون بما يرضى الله، وأنَّ السلطان لم يخالف شرع الله في هذه النقطة التي وافقوا فيها السلطان؟ ولكنهم يعكسون الأمور فيأخذون هذه الفتاوي ويروجونها على أنها مخالفة لشرع الله -بناء على دينهم دين الخوارج-.

> فهذا هو المنهج الذي يسلكونه، وهذه طريقتهم في التنفير من علماء السنة من أجل أن يخلو لهم الجو، ويتفردوا بالشباب المسكين الجاهل، ويجعلونه حطبًا لنار فتنتهم، نسأل الله العافية والسلامة.







كم س٥٧: بسبب الأحداث التي وقعت أصبح بعض المسلمين يوالي الكفار وذلك لفتوى سمعها من أحد طلاب العلم فما حكم ذلك؟

ج/ ما أظن أنّ مسلمًا يوالي الكفار، لكن أنتم تفسرون الموالاة بغير معناها، فإن كان يواليهم حقيقة فهو إمَّا جاهل وإلا فليس بمسلم، بل هو من المنافقين، أما المسلم فإنّه لا يوالي الكفار.

لكن هناك أفعال تحسبونها أنتم موالاة وهي ليست موالاة، مثل: البيع والشراء مع الكفار، والإهداء إلى الكفار، وقبول الهدية منهم هذا جائز وليس هو من الموالاة، هذا من المعاملات الدنيوية، ومن تبادل المصالح، ومثل استئجار الكافر للعمل عند المسلم هذا ليس من الموالاة، بل هذا من تبادل المصالح، والنبي على استأجر عبد الله ابن أريقط الليثي ليدله على الطريق في الهجرة وهو كافر(١)، من أجل أن يستفيد من خبرته في الطريق.

ويجوز أن يؤجر المسلم نفسه للعمل عند الكافر إذا احتاج، لأنّ هذا من تبادل المنافع أيضًا وليس من باب المودة والمحبة، حتى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٢٦٣) من حديث عائشة ريالها.



الوالد الكافر يجب على الولد أن يَبرَّ به وليس هذا من باب المحبة، وإنما هو من المكافأة على الجميل، قال تعالى: ﴿لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ مِنْ مَالَةً وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا عَلَى الْبَعْمِينَ مَنْ حَادَّ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا عَلَى الْبَعْمِينَ اللّهِ وَيبر به، لأنّ هذا من الإحسان الدنيوي ومن المكافأة للوالد.

فهناك بعض من التعاملات مع الكفار كالهدنة، والأمان مع الكفار، هذا يجري بين المسلمين والكفار وليس هو من الموالاة، فهناك أشياء يظنها البعض من الجهال أنها موالاة وهي ليست موالاة.

وهناك المداراة: إذا كان على المسلمين خطر وداروا الكفار لدفع الخطر هذا ليس من الموالاة وليس هو من المداهنة، هذا مداراة، وفرق بين المداراة والمداهنة، المداهنة لا تجوز، والمداراة تجوز؛ لأنّ المداراة إذا كان على المسلم أو على المسلمين خطر ودَفعه ودَاراً الكفار لتوقي هذا الخطر فهذا ليس من المداهنة وليس من الموالاة.

الأمور تحتاج إلى فقه وتحتاج إلى معرفة، أما كل فعل مع الكفار يفسر بأنه موالاة، فهذا من الجهل ومن الغلط، أو من التلبيس على الناس.

فالحاصل: لا يدخل في هذه الأمور إلا الفقهاء أهل العلم، لا يدخل فيها طلاب العلم الصغار وأنصاف المتعلمين ويخوضون فيها، ويحللون ويحرمون، ويتهمون الناس، ويقولون: هذه موالاة،



وهم لا يعرفون الحكم الشرعي، هذا خطر على القائل، لأنّه قال على الله بغير علم.



### حاشية الرملي

هذا السؤال يقول فيه السائل: بسبب الأحداث التي حصلت أصبح المسلمون يوالون الكفار وذلك لفتوى سمعها من أحد طلاب العلم، فما حكم ذلك؟

وقد أجاب الشيخ -جزاه الله خيرًا- بقوله: «ما أظن أن مسلمًا يوالي الكفار، لكن أنتم تفسرون الموالاة بغير معناها»، وهؤلاء هم الخوارج الذين يفسرونها بخلاف معناها، قال: «فإن كان يواليهم حقيقة فهو إما جاهل وإلا فليس بمسلم، بل هو من المنافقين، أما المسلم فإنه لا يوالى الكفار.

لكن هناك أفعال تحسبونها أنتم موالاة وهي ليست موالاة، مثل: البيع والشراء مع الكفار، والإهداء إلى الكفار، وقبول الهدية منهم، هذا جائز وليس هو من الموالاة»، وهذه كلها فعلها النبي على مع الكفار؛ فلذلك كانت جائزة ولم تكن من الموالاة التي يكفر بها الشخص، ولكن الخوارج يجعلونها من الموالاة ويُكَفِّرون الحكام بناء عليها، ثم يُكفِّرون من كان تحت أمرهم بأنهم قد عملوا لهم في الوزارات وفي غير ذلك، فهذه هي طريقتهم من أيام علي بن أبي طالب في ، وقد ذكر ذلك ابن تيمية كله في منهاج السنة من أنهم يكفرون الحكام ثم يكفرون من تحتهم بالموالاة، ثم هم يفسرون الموالاة على أهوائهم كما ذكر الشيخ.



وقال: «هذا من المعاملات الدنيوية، ومن تبادل المصالح، ومثل استئجار الكافر للعمل عند المسلم هذا ليس من الموالاة، بل هذا من تبادل المصالح، والنبي على استأجر عبد الله بن أريقط الليثي ليدله على الطريق في الهجرة وهو كافر(۱)، من أجل أن يستفيد من خبرته في الطريق.

ويجوز أن يؤجِّر المسلم نفسه للعمل عند الكافر إذا احتاج» كما فعل علي بن أبي طالب على قال: «لأنّ هذا من تبادل المنافع أيضًا، وليس من باب المودة والمحبة، حتى الوالد الكافر يجب على الولد أن يبرَّ به، وليس هذا من باب المحبة، وإنما هو من باب المكافأة على الجميل» كما فعلت أسماء على فقد جاءت واستأذنت النبي على في ذلك فأذِن لها (٣)، قال الشيخ: «قال تعالى: ﴿لَا تَجِدُ قُومًا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْمُ وَرَسُولَهُ وَلَوَ كَانُواْ عَاباءَهُم وَالْمُ وَلَلُ حَادًا من الإحسان الدنيوي ومن المكافأة للوالد.

فهناك بعض من التعاملات مع الكفار كالهدنة، والأمان مع الكفار، هذا يجري بين المسلمين والكفار، وليس هو من الموالاة.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه قريبًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٤٧٣)، وابن ماجه (٢٤٤٦). (حسام)

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: البخاري (٢٦٢٠)، ومسلم (١٠٠٣) بلفظ: قَدِمَت عليَّ أمي وهي مشركة في عهد رسول الله ﷺ، قلت: وهي راغبة -أي في شيءٍ تأخذه وهي علىٰ شركها-، أفأصل أمي؟ قال: «نعم، صلي أمك». (حسام)



فهناك أشياء يظنها البعض من الجهال أنها موالاة وهي ليست كذلك.

وهناك المداراة: إذا كان على المسلمين خطر وداروا الكفار لدفع الخطر هذا ليس من الموالاة، وليس هو من المداهنة، هذا مداراة، وفرق بين المداراة والمداهنة، المداهنة لا تجوز»؛ وذلك لأنه يكون فيها تنازل عن الدين من أجل إرضائهم.

قال: «والمداراة تجوز؛ لأنّ المداراة إذا كان على المسلم أو على المسلمين خطر ودَفعه ودَارَأ الكفار لتوقي هذا الخطر فهذا ليس من الموالاة.

الأمور تحتاج إلى فقه، وتحتاج إلى معرفة، أما كل فعل مع الكفار يفسر بأنّه موالاة، فهذا من الجهل ومن الغلط، أو من التلبيس على الناس» وهذا عين ما يفعله الخوارج.

قال: «فالحاصل: لا يدخل في هذه الأمور إلا الفقهاء أهل العلم، لا يدخل فيها طلاب العلم الصغار وأنصاف المتعلمين، ويخوضون فيها، ويحللون ويحرمون ويتهمون الناس، ويقولون: هذه موالاة، وهم لا يعرفون الحكم الشرعي، هذا خطر علىٰ القائل؛ لأنه قال علىٰ الله بغير علم».

وكذلك أيضًا لا يتكلم فيها أهل البدع ولا يُسمع لهم إن تكلموا، كالخوارج فإن هؤلاء قد ضلوا في هذه المسألة، مسألة الموالاة والمعاداة، متى يكون التعامل مع الكافر موالاة له على كفره، ومتى يكون التعامل معه جائزًا في الشرع، ومتى يكون محرمًا ولا يعدّ من الموالاة، هناك فروقات بين هذه الأمور، وقد ذكرها الفقهاء من قديم



وليس من اليوم حتى تقول: يداهنون الحكام، دعك منا ومن كلامنا، واذهب إلى كلام السلف وتعلم واعرف ما الذي كان يقوله الخوارج وما الذي كان يقوله أهل السنة والجماعة، حتى تعرف الفرق بين هؤلاء وهؤلاء.







## التبرع للكفار بالأموال الطائلة؟

ج/ إذا كان ذلك لمصلحة المسلمين، فلا مانع أن ندفع شرهم، حتى الزكاة يعطى منها المؤلفة قلوبهم من الكفار مما يرجى كف شره عن المسلمين.

فالكافر الذي يرجىٰ كف شره عن المسلمين يعطىٰ من الزكاة التي هي فرض، فكيف لا يعطيٰ من المال الذي ليس بزكاة من أجل دفع ضررهم عن المسلمين، وهذا مما يظنه بعض الجهال موالاة، وهو ليس موالاة، هذه مداراة لخطرهم وشرهم عن المسلمين.



### حاشية الرملي

هذا السؤال يدور حول إعطاء الكفار الأموال الطائلة، وقد أجاب سن أجل دفع الشيخ -جزاه الله خيرًا- بأن هذا «إذا كان لمصلحة المسلمين فلا مانع من أن ندفع شرهم، حتى الزكاة يعطى منها المؤلفة قلوبهم من الكفار ممن يرجىٰ كف شره عن المسلمين، فإذا كان الكافر الذي يرجىٰ كف شره عن المسلمين يعطي من الزكاة التي هي فرض، فكيف لا يعطي من المال الذي ليس بزكاة من أجل دفع ضررهم عن المسلمين؟!

[لا مانع من إعطاء الكفار مالًا



وهذا مما يظنه بعض الجهال موالاة، وليس هو كذلك، بل إن [هذه المسألة هذه مداراة لكف خطرهم وشرهم عن المسلمين، وهذه المسألة مسألة جديدة قديمة قد طرحها الفقهاء في كتبهم، فراجعوا وتعلموا؛ حتىٰ تعلموا دعاة الضلال من دعاة الحق وتميزوا.

> فإذا كان بالمسلمين ضعف وعدم قدرة على دفع الكافر إلا بدفع شيء من المال له؛ لدفع شره، فإن الفقهاء قد نصوا على هذه المسألة بصورتها هذه، وذكروا أن هذا جائز من أجل دفع الشرعن المسلمين(١)، فهذا لا إشكال فيه، وليست المشكلة في الأموال، وإنما المشكلة في التنازل عن الدين، هذا هو المحذور، فلا يجوز التنازل عن الدين لأي سبب من الأسباب؛ لأنّ الدين هو الذي خلقنا الله لأجله، وهو الهدف الأسمى في حياتنا، ونحن ندفع المال لحفظ ديننا، لا العكس.

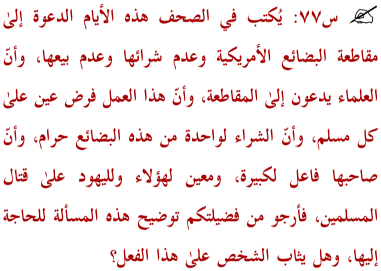
> نسأل الله السلامة والعافية، ونسأل الله أن يثبتنا وإياكم وأن يدفع عنا شر الخوارج ومناهجهم ويدفع عنَّا شر كل مفسد يريد بالإسلام والمسلمين شرًا، والله المستعان والحمد لله.



<sup>(</sup>١) انظر: المغنى (٩/ ٣١٦-٣١٧)، ومجموع الفتاوي (٢٨/ ٢٨٨-٢٩٠). (حسام)







ج/ هذا غير صحيح، العلماء ما أفتوا بتحريم الشراء من السلع الأمريكية، والسلع الأمريكية ما زالت تُورَّد وتباع في أسواق المسلمين.

فلا تقاطع السلع إلا إذا أصدر ولي أمر المسلمين منعًا بذلك وأمر بمقاطعة دولة من الدول، فيجب مقاطعتها.

أما مجرد الأفراد فلا يفتون بالتحريم، لأن هذا من تحريم ما أحل الله.





ك س٧٨: سماحة الشيخ: أنتم وإخوانكم العلماء في هذه البلاد سلفيّون –ولله الحمد–، وطريقتكم في مناصحة الولاة شرعيّة كما بيّنها الرسول على الله أحدًا–، ويوجد من يعيب عليكم عدم الإنكار العلني لما يحصل من مخالفات، والبعض الآخر يعتذر لكم فيقول: إنّ عليكم ضغوطًا من قبل الدولة، فهل من كلمة توجيهيّة توضيحيّة لهؤلاء القوم؟

ج/ لا شك أنّ الولاة -كغيرهم من البشر- ليسوا معصومين من الخطأ، ومناصحتهم واجبة، ولكن تناولهم في المجالس وعلى المنابر يعتبر من الغيبة المحرمة، وهو منكر أشد من المنكر الذي يحصل من الولاة؛ لأنه غيبة، ولما يلزم عليه من زرع الفتنة وتفريق الكلمة، والتأثير على سير الدعوة، فالواجب إيصال النصيحة لهم بالطرق المأمونة، لا بالتشهير والإشاعة.

وأما الوقيعة في علماء هذه البلاد، وأنّهم لا يناصحون، أو أنّهم مغلوبون على أمرهم، فهذه طريقة يُقْصد بها الفصل بين العلماء وبين الشباب والمجتمع؛ حتى يتسنى للمفسد زرع شروره، لأنّه إذا أسيء الظن بالعلماء فُقدت الثقة بهم، وسنحت الفرصة للمغرضين في بث سمومهم، وأعتقد أن هذه الفكرة دسيسة دخيلة على هذه البلاد وأهلها من عناصر أجنبية، فيجب على المسلمين الحذر منها.



# 

ج/ يجب احترام علماء المسلمين، لأنّهم ورثة الأنبياء، والاستخفاف بهم يُعتبر استخفافًا بمقامهم ووراثتهم للنبي على الله واستخفافًا بالعلم الذي يحملونه.

ومن استخفّ بالعلماء استخفّ بغيرهم من المسلمين من باب أولى، فالعلماء يجب احترامهم لعلمهم ولمكانتهم في الأمة، ولمسؤوليّتهم التي يتولونها لصالح الإسلام والمسلمين، وإذا لم يوثق بالعلماء فبمن يوثق؟ وإذا ضاعت الثقة بالعلماء فإلى من يرجع المسلمون لحل مشاكلهم، ولبيان الأحكام الشرعية؟ وحينئذ تضيع الأمة، وتشيع الفوضى.

والعالِم إذا اجتهد وأصاب فله أجران، وإذا اجتهد فأخطأ فله أجر واحد، والخطأ مغفور، وما من أحد استخفّ بالعلماء إلا وقد عرّض نفسه للعقوبة، والتاريخ خير شاهد على ذلك قديمًا وحديثًا، ولاسيّما إذا كان هؤلاء العلماء ممن وُكِلَ إليهم النظر في قضايا المسلمين، كالقُضاة، وهيئة كبار العلماء.





# ك س٠٨: ما نصيحتكم لمن يقول: إنّ هذه الدولة تحارب الدين وتضيق على الدعاة؟

ج/ الدولة السعودية منذ نشأت وهي تناصر الدين وأهله، وما قامت إلا على هذا الأساس، وما تبذله الآن من مناصرة المسلمين في كل مكان بالمساعدات المالية، وبناء المراكز الإسلامية والمساجد، وإرسال الدعاة، وطبع الكتب وعلى رأسها القرآن الكريم، وفتح المعاهد العلمية، والكليّات الشرعيّة، وتحكيمها للشريعة الإسلامية، وجعل جهة مستقلة للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في كل بلد؛ كل ذلك دليل واضح على مناصرتها للإسلام وأهله؛ وشجا في حلوق أهل النفاق وأهل الشر والشقاق، والله ناصر دينه ولو كره المشركون والمغرضون.

ولا نقول: إنَّ هذه الدولة كاملة من كل وجه، وليس لها أخطاء، فالأخطاء حاصلة من كل أحد، ونسأل الله أن يعينها علىٰ إصلاح الأخطاء.

ولو نظر هذا القائل في نفسه لوجد عنده من الأخطاء ما يقصر لسانه عن الكلام في غيره، ويخجله من النظر إلىٰ الناس، ونحن -إن شاء الله- نبين الحق وليس علينا ضغوط من أحد -ولله الحمد-.





س ١٨١: بعض الشباب اليوم يفهم معنى قوله تعالى: ﴿وَلَا عَالَىٰ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرُونَ الْمُعْرُونَ وَأَمَامُ الْمَلَّ ، وَفِي الْأَشْرِطَةُ المسجلة، ويحصرون (الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر) في المسجلة، ويحصرون (الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر) في ذلك أيضًا، نرجو توجيه أولئك الشباب –هداهم الله– إلى السلوك الصحيح، وتوضيح المعنى الصحيح لهذه الآية، وحكم أولئك الذين يتكلمون في الحكام علنًا؟

فالنصيحة للحكام تكون بالطرق الكفيلة لوصولها إليهم من غير أن يصاحبها تشهير، أو يصاحبها استنفار لعقول الناس السذج



والدهماء، والنصيحة تكون سرًا بين الناصح وبين ولي الأمر، إما بالمشافهة، وإما بالكتابة له، وإما أن يتصل به ويبين له هذه الأمور، ويكون ذلك بالأدب المطلوب، أما الذم لولاة الأمور على المنابر، وفي المحاضرات العامة، فهذه ليست نصيحة، هذا تشهير، وهذا زرع للفتنة، والعداوة بين الحكام وشعوبهم، وهذا يترتب عليه أضرار كبيرة، قد يتسلط الولاة على أهل العلم وعلى الدعاة بسبب هذه الأفعال، فهذه تفرز من الشرور ومن المحاذير أكثر مما يظن فيها من الخير.

فلو رأيت على شخص عادي ملاحظة أو وقع في مخالفة ثم ذهبت إلى الملأ وقلت: فلان عمل كذا وكذا، لاعتبر هذا من الفضيحة وليس من النصيحة، والنبي على قال: «من ستر مسلمًا ستره الله في الدنيا والآخرة»(۱)، وكان النبي على إذا أراد أن ينبه على شيء لا يخص قومًا بأعيانهم بل يقول: «ما بال أقوام قالوا كذا وكذا»(۲)؛ لأنّ التصريح بالأسماء يفسد أكثر مما يصلح، بل ربما لا يكون فيه صلاح، بل فيه مضاعفة سيئة على الفرد وعلى الجماعة.

وطريق النصيحة معروف، وأهل النصيحة الذين يقومون بها لابد أن يكونوا على مستوى من العلم والمعرفة والإدراك، والمقارنة بين المضار والمصالح، والنظر في العواقب، ربما يكون إنكار المنكر منكرًا كما قال شيخ الإسلام كله، وذلك إذا أنكر المنكر بطريقة غير

<sup>(</sup>١) متفق عليه: البخاري (٢٤٤٢)، ومسلم (٢٥٨٠) من حديث عبد الله بن عمر ﷺ.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۱۵۷.



شرعية، فإن الإنكار نفسه يكون منكرًا لما يولد من الفساد، وكذلك النصيحة بغير الطريقة الشرعية ربما نسميها فضيحة ولا نسميها نصيحة، نسميها تشهيرًا، نسميها إثارة، ونسميها زيادة فتنة إذا جاءت بغير الطريق الشرعى المأمور به.

#### \* \* \*

كم س٨٢: هل يشترط في القنوت في الصلاة إذن ولي الأمر؟

ج/ الصلاة عبادة، ولا يجوز إحداث شيء فيها إلا بفتوى من أهل العلم، ينظرون فيها ويقدرون متى يجوز القنوت ومتى لا يجوز القنوت، ولا تجوز الفوضى في الصلاة، فإذا صدرت فتوى من أهل العلم بالقنوت، فولي الأمر يعمم هذه الفتوى على الناس، وإذا لم يفتوا، فالإمام لا يقنت.

#### \* \* \*

كم الذهاب إلى الجهاد دون موافقة ولي الأمر مع أنه يُغفر للمجاهد مع أول قطرة دم، وهل يكون شهيدًا؟

ج/ إذا خالف وعصى ولى الأمر، وعصى والديه يكون عاصيًا.



## 

ج/ أمر الله الأمة الإسلامية بالاجتماع على الحق، ونهاها عن التفرّق، والاختلاف؛ فقال الله تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مَفَرَقُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مَفَرَقُواْ ﴿ وَالْحَبْلُونَ وَاللَّهُ مَعْلَى اللَّهِ مَا جَآءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَيَهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ [الْغَبْرَانَ: ١٠٥]، وأمسر مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَيَهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [الْغَبْرَانَ: ١٠٥]، وأمسر سبحانه الأمة بإصلاح ذات بينها عندما يحصل اختلاف؛ فقال تعالى: ﴿ وَإِن طَابِفَنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُما فَإِنْ بَعَتَ إِحْدَنَهُما عِلَى الْمُؤْمِنِينَ الْفَوْمِنِينَ الْفَوْمِنِينَ الْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ فَإِنْ فَآعَتْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَ أَخُويُكُمْ وَأَقْلُومُ اللَّهُ لَكُونُ الْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَ أَخُويُكُمْ وَاللَّهُ لَعُلَالًا اللَّهُ لَعُلُومُ اللّهَ لَعَلَكُمْ نُرَحُمُونَ ﴾ [النّحُوانِيَ اللّهُ فَإِن فَآعَتْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَ أَخُويُكُمْ وَاللّهُ لَعُلَالًا إِنَّ اللّهَ لَعَلَكُمْ نُرَحُمُونَ ﴾ [النّحُوانِ اللّهُ لَعَلَكُمْ نُرَحُمُونَ ﴾ [النّحُوانِيّ اللّهُ لَعَلَكُمْ نُولُولُ اللّهَ لَعَلَكُمْ نُرَحُمُونَ ﴾ [المُحُوانِيّ اللّهُ لَعَلَكُمُ اللّهُ لَعَلَكُمْ نُولُولَ اللّهَ لَعَلَكُمْ نُولُولُ اللّهَ لَعَلَكُمُ اللّهُ لَعَلَكُمْ نُولُولُولُ اللّهَ لَعَلَكُمْ مُنَاكِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَعَلَكُمْ اللّهُ لَعَلَكُمْ اللّهُ اللّهُ لَعَلَكُمْ اللّهُ الل

ومن المعلوم أنّه لا يمكن أن يتم اجتماع بين المؤمنين، ولا تتكون لهم جماعة؛ إلا بوجود قيادة صالحة، تأخذ على الظالم، وتنصف المظلوم، وتدافع عن البلاد، ويرجع إليها في تنفيذ الأحكام الشرعية، وحماية الأمن؛ ولهذا انعقد إجماع أهل السنّة على وجوب تنصيب الإمام.

ولما تُوفي النبي ﷺ لم يقم الصحابة بتجهيزه ﷺ حتى نصبوا لهم إمامًا يخلف الرسول ﷺ؛ فبايعوا أبا بكر الصديق ﷺ؛ مما يدلّ على ضرورة هذا الأمر، وعدم التساهل فيه.



# ∠ س٥٨: ما هي أسباب ووسائل الاجتماع؟

ج/ أسباب الاجتماع هي:

أولاً: تصحيح العقيدة، بحيث تكون سليمة من الشرك؛ قال تعالى: ﴿وَإِنَّ هَانِهِ أُمَّتُكُم أُمَّةً وَاعِدَةً وَأَنَّا رَبُّكُم فَانَقُونِ ﴿ [ الْمُؤْمُونَ : ٢٥] ؛ لأنّ العقيدة الصحيحة هي التي تؤلّف بين القلوب، وتزيل الأحقاد، بخلاف ما إذا تعدّدت العقائد، وتنوّعت المعبودات؛ فإن أصحاب كل عقيدة يتحيّزون لعقيدتهم ومعبوداتهم، ويرون بطلان ما عليه غيرهم، ولهذا قال تعالىٰ: ﴿ وَأُرْبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ الله الوَحِدُ الْقَهَادُ ﴾ [ يُؤهُنُنَ وَلهذا قال تعالىٰ: ﴿ وَأَرْبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ الله الوَحِدُ الْقَهَادُ ﴾ [ يُؤهُنَنَ العرب في الجاهلية متشتّيين مستضعفين في الأرض، فلما دخلوا في الإسلام، وصَحّت عقيدتهم؛ اجتمعت كلمتهم، وتوحّدت دولتهم.

ثانيًا: السمع والطاعة لولي أمر المسلمين؛ ولهذا قال على المسلمين؛ ولهذا قال على المسلمين؛ ولهذا قال على المسلمين المسلمين المسلمين أمِّر عليكم عبد حبشي؛ فإنّه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا ...» الحديث (١)؛ لأنّ معصية وليّ الأمر سبب للاختلاف.

ثالثًا: الرجوع إلى الكتاب والسنة لحسم النزاع، وإنهاء الاختلاف، قال تعالى: ﴿ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ لَا خَتلاف، قال تعالى: ﴿ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْلِ إِن كَنْمُ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النّيَكُانِ: ٥٩] فلا يسرجع إلى آراء الرجال وعاداتهم.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۵.



خامسًا: قتال البُغاة والخوارج، الذين يريدون أن يفرقوا كلمة المسلمين؛ إذا كانوا أهل شوكة وقوّة تهدّد المجتمع المسلم، وتفسد أمنه، قال تعالى: ﴿فَإِنْ بَغَتَ إِحْدَنْهُمَا عَلَى اللَّأُخُرَىٰ فَقَائِلُوا الَّتِي تَبْغِى﴾ المؤمنين علي بن أبي طالب عَلَيْهُ البغاة والخوارج، وعُدَّ ذلك من أفضل مناقبه -رضي الله عنه وأرضاه-.

#### \* \* \*

### ك س٨٦: من الذي له حق الاجتماع والسمع والطاعة؟

ج/ الذي له حق السمع والطاعة على عامة المسلمين هم ولاة الأمور، من: الأمراء والعلماء، في غير معصية الله، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهُ اللَّهِ مَا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْنِ مِنكُمْ ﴾ [النَّسَالِةِ: ٥٩]، لِمَا في طاعة ولاة أمور المسلمين من اجتماع الكلمة، وتجنّب الاختلاف.





# ك س٨٧: هل من الاجتماع إثارة وشحن الغل والحقد في قلوب العامة نحو ولاة الأمر؟

ج/ شحن الغل والحقد على ولاة الأمور في قلوب العامة هو من عمل المفسدين والنمّامين الذين يريدون إشاعة الفوضى، وتفكيك المجتمع الإسلامي.

وقد حاول المنافقون قديمًا مثل هذا عندما أرادوا أن يفصلوا المسلمين عن رسول الله على لله لله لله لله لله المسلمين عن رسول الله على الله المسلمين عن رسول الله على الله المسلمين عن رسول الله على مَنْ عِندَ رَسُولِ اللهِ حَتَّى يَنفَضُّواً الله المنافقين المفسدين في الأرض، بين الراعي والرعية هي من عمل المنافقين المفسدين في الأرض، الذين قال الله فيهم: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا غَنُ مُصْلِحُونَ ﴿ [الْبَائِحَيْنَ: ١١].

والناصح لأئمة المسلمين وعامتهم على العكس من ذلك؛ فهو يسعى في تحبيب الرُّعاة إلى الرُّعاة، وتحبيب الرعيّة إلى الرُّعاة، وجمع الكلمة، وتجنّب كل ما يفضى إلىٰ الخلاف.

#### \* \* \*

# كم س٨٨: ما هو الواجب على الدعاة وطلبة العلم لولاة الأمر؟

ج/ الواجب على الدعاة إلى الله على جمع كلمة المسلمين، وإبطال خطط الكفّار والمنافقين، الذين يريدون تفكيك المجتمع المسلم، وزرع العداوة والأحقاد بين المسلمين، والفصل بين المسلمين وبين قيادتهم.



ويجب عليهم: حتّ المسلمين على الاجتماع والتآلف، والنصيحة لولاة الأمور، وإعانتهم على الحق، وإرشادهم إلى الخير فيما بينهم وبينهم، دون تشهير أو تعنيف، قال تعالى: ﴿فَقُولًا لَدُ قَرُلًا لَهُ لَا لَهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّال

#### 

# ك س ٨٩. هل البيعة واجبة أم مستحبة أم مباحة؟ وما منزلتها من الجماعة والسمع والطاعة؟

ج/ تجب البيعة لولي الأمر على السمع والطاعة عند تنصيبه إمامًا للمسلمين على الكتاب والسنة؛ والذين يبايعون هم أهل الحل والعقد من العلماء والقادة، أما غيرهم من بقية الرّعية فهم تَبعٌ لهم، تلزمهم الطاعة بمبايعة هؤلاء، فلا تطلب البيعة من كل أفراد الرعية؛ لأنّ المسلمين جماعة واحدة، ينوب عنهم قادتهم وعلماؤهم، هذا ما كان عليه السلف الصالح من هذه الأمة، كما كانت البيعة لأبى بكر رفيه ولغيره من ولاة المسلمين.

وليست البيعة في الإسلام بالطريقة الفوضوية المسمّاة بالانتخابات، التي عليها دول الكفر، ومن قلّدهم من الدول العربية، والتي تقوم على المساومة، والدعايات الكاذبة، وكثيرًا ما يذهب ضحيّتها نفوس بريئة.

والبيعة على الطريقة الإسلامية يحصل بها الاجتماع والائتلاف، ويتحقق بها الأمن والاستقرار، دون مزايدات، ومنافسات فوضوية، تكلّف الأمة مشقة وعنتًا، وسفك دماء، وغير ذلك.



# عصد الأمر فيما ليس الله عصية ومخالفة ولاة الأمر فيما ليس بمحرّم ولا معصية؟

ج/ حكم مخالفة ومعصية ولاة أمور المسلمين فيما ليس بمحرّم ولا معصية: أنّ ذلك محرّم شديد التحريم؛ لأنّه معصية لله ولرسوله على قال تعالى: ﴿أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُمْ ﴿ وَلَي اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ وَالْكِيْ اللّهُ وَمَن وَلَم النّبِي عَلَيْهِ: «من يطع الأمير فقد أطاعني، ومن عصى الأمير فقد عصاني (۱)، ولِمَا يترتّب على معصية ولاة الأمور من شق العصا، وتفريق الكلمة، واختلاف الأمة، وحدوث الفتن، واختلال الأمن.

ومبايعة وليّ الأمر تقتضي طاعته بالمعروف، ونزع اليد من طاعته يُعتبر خيانة للعهد، وقد قال تعالى: ﴿وَأُوفُوا بِعَهْدِ ٱللّهِ إِذَا عَهَدَتُمْ ﴾ [النّيَلُ: ٩١]، والغدر بالعهد من صفات المنافقين.

#### \* \* \*

على ولاة الأمر، وفتح الثغرات على ولاة الأمر، وفتح البحان ومشاريع لم يأذن بها ولاة الأمر؟

ج/ لا يجوز لأحد من الرعيّة أن ينشئ لِجان أو مشاريع تتولّى شيئًا من أمور الأمة إلا بإذن وليّ الأمر؛ لأنّ هذا يُعتبر خروجًا عن طاعته، وافتئاتًا عليه، واعتداءً على صلاحيته، ويترتّب علىٰ ذلك الفوضىٰ، وضياع المسئولية.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: البخاري (٢٩٥٧)، ومسلم (١٨٣٥) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّ

# ك س ٩٢: هل من الحكمة رفع المظالم والشكاوي لعامة الناس، وما الطريق الصحيح في ذلك؟

ج/ رفع المظالم والشكاوى يجب أن يكون إلى وليّ الأمر، أو نائبه، ورفع ذلك إلى غيره من عامة الناس مخالف لمنهج الإسلام في الحكم والسياسة، ويلزم عليه منازعة وليّ الأمر في صلاحيّاته؛ فلا يجوز لأحد أن ينصّب نفسه مرجعًا للناس دون وليّ الأمر، لأنّ هذا من مبادئ الخروج على وليّ الأمر: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلمُؤْمِنِينَ نُولَدٍ، مَا تَوَلَى وَنُصَادِهِ جَهَنَمُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا والله الفوضى في الإسلام، وإنما الفوضى في نظام الكفرة والمنافقين، ونظام الإسلام منضبط -ولله الحمد-.



# والعقيدة؟ هل يمكن الاجتماع مع اختلاف المنهج والعقيدة؟



والله -سبحانه- لا يؤلف بين قلوب الكفرة والمرتدّين والفِرق الضالة أبدًا، إنما يؤلف الله بين قلوب المؤمنين الموحّدين، قال تعالى في الكفّار والمنافقين المخالفين لمنهج الإسلام وعقيدته: ﴿ تَحْسَبُهُمْ جَمِعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَّى ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [المُثْنِ : ١٤]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ﴾ [هُوْلاٍ: ١١٨-١١٩]، ﴿ إِلَّا مَن رَحِمَ رَبُّكَ ﴾ [هُولاٍ: ١١٨-١١٩]، ﴿ إِلَّا مَن رَحِمَ رَبُّكَ ﴾ وهم أهل العقيدة الصحيحة، والمنهج الصحيح؛ فهم الذين يسلمون من الاختلاف.

فالذين يحاولون جمع الناس مع فساد العقيدة واختلاف المنهج يحاولون مُحالًا؛ لأنّ الجمع بين الضدين من المحال، فلا يؤلّف القلوب، ويجمع الكلمة؛ سوىٰ كلمة التوحيد، إذا عُرف معناها، وعُمل بمقتضاها ظاهرًا وباطنًا، لا بمجرّد النطق بها مع مخالفة ما تدلّ عليه؛ فإنها حينئذ لا تنفع.

#### 幸 幸 幸

ك ساع 9: هل يمكن الاجتماع مع التحرّب؟ وما هو المنهج الذي يجب الاجتماع عليه؟

ج/ لا يمكن الاجتماع مع التحزب؛ لأنّ الأحزاب أضداد لبعضهم البعض، والجمع بين الضدين مُحال، والله تعالىٰ يقول: ﴿وَاَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرَّقُواْ ﴾ [الْخَبْلُك: ١٠٣]، فنهيئ ولا تَفَرَّقُواْ ﴾ [الْخَبْلُك: ١٠٣]، فنهيئ وسيحانه- عن التفرّق، وأمر بالاجتماع في حزب واحد؛ وهو حزب الله: ﴿أَلاَ إِنَّ حِزْبَ اللّهِ هُمُ اللّهُ لِمُونَ ﴾ [الجُهُ لالِيَّ: ٢٢]، وقال تعالىٰ: ﴿وَإِنَّ هَا إِنَّ حِزْبَ اللّهِ هُمُ اللّهُ لَهُ لَاكُونَ ﴾ [الجُهُ لالِيَّ: ٢٢]، وقال تعالىٰ: ﴿وَإِنَّ هَا إِنَّ حِزْبَ اللّهِ هُمُ اللّهُ لَهُ لَاكُونَ ﴾ [الجُهُ لاليَّة: ٢٥].



فالأحزاب والفِرق والجماعات المختلفة ليست من الإسلام في شيء، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ﴾ الله المنبي على المنبي على المنبي المنبي عن المنبي المنبي عن المنبي المنبي عن المنبوات الأمة إلى ثلاث وسبعين فِرقة قال: «كلها في النار إلا واحدة»، وقال: «من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي»(١).

فليس هناك فرقة ناجية إلا هذه الواحدة، التي منهجها: ما كان عليه الرسول على وأصحابه؛ وما سوى ذلك فهو يفرق ولا يجمع، قال تعالى: ﴿ وَإِن نُوَلُوا فَإِنَّا هُمْ فِي شِقَاقٍ ﴾ [النَّكَ ثَعَ: ١٣٧].

يقول الإمام مالك كَلْنَهُ: «لا يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أولها» (٢)، وقال تعالى: ﴿وَالسَّبِقُونَ الْأُوَلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ هَمُم جَنَّتِ ﴾ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ هَمُم جَنَّتِ ﴾ [التَّيُّيُنِ: ١٠٠]، فليس لنا إلا الاجتماع على منهج السلف الصالح.

#### \* \* \*

ع سوه: هل تجوز العمليات الانتحارية؟ وهل هناك شروط لصحة هذا العمل؟

ج/ لا حول ولا قوة إلا بالله، لماذا الانتحار والله -جل وعلا- يقول: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا النَّفُكُمُ أَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ عُدُونَا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصْلِيهِ نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>٢) قال المعتني بالأجوبة المفيدة: هذا الأثر جاء عن وهب بن كيسان والراوي عنه الإمام مالك، انظر التمهيد (١٠/٢٣).



يَسِيرًا ﴿ [النِّسَكَّا إِذَ ٢٩-٣٠]، فلا يجوز للإنسان أن يقتل نفسه بل يحافظ على نفسه غاية المحافظة، ولا يمنع من ذلك أن يجاهد في سبيل الله ويقاتل في سبيل الله، ولا يحكم لكل من قتل نفسه أو قتل بأنّه شهيد.

في عهد النبي على الغزوات كان أحد الشجعان يقاتل في سبيل الله، فقام الناس يثنون عليه يقولون: ما أبلى منا أحد مثل ما أبلى فلان، قال رسول الله على: «هو في النار»، فصعب ذلك على الصحابة، كيف هذا الإنسان الذي يقاتل ولا يترك أحدًا من الكفار إلا تبعه وقتله يكون في النار، فتبعه رجل وراقبه وتتبعه بعد ما جرح، ثم في النهاية رآه وضع غمد السيف على الأرض ورفع ذبابته إلى أعلى ثم تحامل عليه وقتل نفسه (۱)، فقال الصحابي: صدق رسول الله على الأن الرسول لا ينطق عن الهوى.

لماذا دخل النار مع هذا العمل؟ لأنّه قتل نفسه ولم يصبر، فلا يجوز للإنسان أن يقتل نفسه ولا يقدم على شيء فيه قتل نفسه؛ إلا إذا كان ذلك في حال الجهاد مع ولي أمر المسلمين، وكانت المصلحة راجحة على مفسدة تعريض نفسه للقتل.



<sup>(</sup>۱) متفق عليه: البخاري (۲۸۹۸)، ومسلم (۱۱۲) من حديث سهل بن سعد الساعدي رضي الساعدي الم

# عمل التفجيرات في المنشآت الحكومية في بلاد الكفار ضرورة وعمل جهادي؟

ج/ الاغتيالات والتخريب، أمر لا يجوز؛ لأنّه يجر على المسلمين شرًا، ويجر على المسلمين تقتيلًا وتشريدًا، إنما المشروع مع الكفار الجهاد في سبيل الله، ومقابلتهم في المعارك إذا كان عند المسلمين استطاعة يجهزون الجيوش ويغزون الكفار ويقاتلوهم كما فعل النبي على أما التخريب والاغتيالات فإنها تجر على المسلمين شرًا.

والرسول على عندما كان في مكة قبل الهجرة كان مأمورًا بكف السيد: ﴿ أَلَوْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ قِيلَ لَمُمْ كُفُواْ أَيْدِيكُمْ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَءَاثُواْ الزَّكَوٰهُ ﴾ [النَّكَاٰإِ: ٧٧]، كان مأمورًا بكف اليد عن قتال الكفار؛ لأنّ المسلمين ما عندهم استطاعة في قتال الكفار ولو قتلوا أحدًا من الكفار لقتلهم الكفار عن آخرهم، واستأصلوهم عن آخرهم، لأنّهم أقوى من المسلمين، وهم تحت وطأتهم وشوكتهم.

مثل ما تشاهدون الآن وتسمعون، الاغتيالات والتفجيرات ليست من أمور الدعوة ولا من الجهاد في سبيل الله، هذا يجلب على المسلمين شرًا كما هو حاصل اليوم، فلما هاجر الرسول على وأصبح عنده جيش وعنده أنصار، حينئذٍ أُمر بجهاد الكفار، والرسول والصحابة عنه يوم أن كانوا في مكة هل كانوا يخربون ممتلكات الكفار أو يغتالونهم، هل كانوا يخربون أموال الكفار وهم في مكة؟



أبدًا، كانوا منهيين عن ذلك، كان النبي على مأمور بالدعوة والبلاغ، أما النزال والقتال فهذا إنما كان في المدينة لما صار للإسلام دولة.

#### 

الله الأبرياء وتفجير المنشآت من أجل ترهيب الكفار وتخويفهم والانتقام لما يحدث للمسلمين من شر بسببهم؟

ج/ تدمير ممتلكات الكفار وهدم حصونهم مع ما قد يترتب عليه من قتل الصبيان والأطفال هذا إنما هو في الجهاد، ليس لكل واحد من الأفراد أن يذهب ويخرب بدون جهاد وبدون أمر ولي الأمر، هذا لا يجوز؛ هذا يجر على المسلمين شرورًا وليس له نتيجة في النهاية إلا الشر على المسلمين، فهناك فرق بين التخريب والاغتيالات، وبين الجهاد في سبيل الله بقيادة وراية من رايات المسلمين، وجيش من جيوش المسلمين، فيه فرق بين هذا وهذا، فلا يخلط بين الحق وبين الباطل.



<sup>(</sup>۱) قال المعتني بالأجوبة المفيدة: (حديث الصعب بن جثامة على قال: قلت: يا رسول الله، إنا نصيب في البيات من ذراري المشركين، قال على: «هم منهم») اهـ، والحديث متفق عليه: البخاري (۲۰۱۲)، ومسلم (۱۷٤٥) واللفظ له. (حسام)



## على س٩٨: هل من وسائل الدعوة القيام بالمظاهرات لحل مشاكل ومآسى الأمة الإسلامية؟

ج/ ديننا ليس دين فوضى، ديننا دين انضباط، دين نظام، ودين سكينة، والمظاهرات ليست من أعمال المسلمين، وما كان المسلمون يعرفونها، ودين الإسلام دين هدوء ودين رحمة، لا فوضى فيه ولا تشويش ولا إثارة فتن، هذا هو دين الإسلام.

والحقوق يتوصل إليها دون هذه الطريقة: بالمطالبة الشرعية، والطرق الشرعية، هذه المظاهرات تحدث فتنًا كثيرة، تحدث سفك دماء، وتحدث تخريب أموال، فلا تجوز هذه الأمور.



س ٩٩: هناك من يرى إذا نزلت نازلة أو مصيبة وقعت في الأمة يبدأ يدعو إلى الاعتصامات والمظاهرات ضد الحكام والعلماء لكي يستجيبوا تحت هذا الضغط، فما رأيكم في هذه الوسيلة؟

ج/ الضرر لا يُزال بالضرر، فإذا حدث حادثة فيها ضرر أو منكر فليس الحل أن تكون مظاهرات أو اعتصامات أو تخريب، هذا ليس حلاً، هذا زيادة شر، لكن الحل مراجعة المسؤولين ومناصحتهم وبيان الواجب عليهم لعلهم يزيلوا هذا الضرر، فإن أزالوه وإلا وجب الصبر عليه تفاديًا لضرر أعظم منه.



كر س ١٠٠٠: بعض الناس يبدّع بعض الأئمة كابن حجر، والنووي، وابن حزم، والشوكاني، والبيهقي، فهل قولهم هذا صحيح؟

ج/ لهؤلاء الأئمة من الفضائل، والعلم الغزير، والإفادة للناس، والاجتهاد في حفظ السنّة ونشرها، والمؤلفات العظيمة؛ ما يغطي ما عندهم من أخطاء -رحمهم الله تعالىٰ-.

وهذه الأمور ننصح طالب العلم أن لا يشتغل بها؛ لأنّه يُحرم العلم، والذي يتتبع هذه الأمور على الأئمة سيُحرم من طلب العلم، فيصير مشغولًا بالفتنة، ومحبة النزاع بين الناس، نوصي الجميع بطلب العلم والحرص على ذلك، والاشتغال به عن الأمور التي لا فائدة منها.

والنووي، وابن حزم، وابن حجر، والشوكاني، والبيهقي؛ هؤلاء أئمة كبار، محل ثقة عند أهل العلم، ولهم من المؤلفات العظيمة، والمراجع الإسلامية -التي يرجع إليها المسلمون- ما يغطي أخطاءهم وزلاتهم -رحمهم الله تعالىٰ-.

ولكن أنت يا مسكين ماذا عندك؟ يا من تتلمس وتتجسس على ابن حجر وابن حزم، ومن ذُكِر معهما، ماذا نفعت المسلمين به؟! ماذا جمعت من العلم؟! هل تعرف ما يعرفه ابن حجر والنووي؟! هل قدمت للمسلمين ما قدم ابن حزم والبيهقي؟!

سبحان الله!!! رحم الله امرأً عرف قدر نفسه، قَلَّ علمُك فتجرأت، وقل ورعك فتكلمت.



كر سا ١٠١: أرجو أن تبين لنا القول في علماء المدينة – وأعني: بهم من يدعون بالسلفيين – فهل هم على صواب فيما يفعلون، أوضح لنا الحق في هذه المسألة؟

ج/ علماء المدينة، أنا ما أعرف عنهم إلا الخير، وأنهم أرادوا أن يبينوا للناس الأخطاء التي وقع فيها بعض المؤلفين أو بعض الأشخاص من أجل النصيحة للناس، وما كذبوا على أحد، وإنما ينقلون الكلام بنصه موثقًا بالصفحة والجزء والسطر، ارجعوا إلى ما نقلوه، فإن كانوا كاذبين بينوا لنا جزاكم الله خيرًا، نحن ما نرضى بالكذب، راجعوا كتبهم انقدوها، هاتوا لي نقلًا واحدًا كذبوا فيه أو قصروا فيه وأنا معكم على هذا.

أما أن تقولوا للناس: اسكتوا، واتركوا الباطل، ولا تردوا عليه، ولا تبينوا؛ هذا غير صحيح، هذا كتمان للحق، الله -جل وعلا- يسق ولا تبينوا؛ هذا غير صحيح، هذا كتمان للحق، الله -جل وعلا- يسق ولا تبينوا؛ هذا غير صحيح، هذا كتمان للحق، الله ولا يسق ولا يستق والله والمناس والله والمناس وا

نحن نرى الأخطاء ونسكت، ونترك الناس يهيمون؟ لا، هذا ما يجوز أبدًا، يجب أن نبين الحق من الباطل، رضي من رضي، وسخط من سخط.





## ك سا ١٠٢: لقد ذكر السلف القصّاص وذمّوهم، فما هي طريقتهم، وما موقفنا تجاههم؟

ج/ حَذَّر السلف -رحمهم الله- من القصّاص؛ لأنّهم في الغالب يتوخون في كلامهم ما يؤثر علىٰ الناس من القصص والآثار التي لم تصح، ولا يعتمدون علىٰ الدليل الصحيح، ولا يُعنَوْنَ في تعليم الناس أحكام دينهم وأمور عقيدتهم، لأنّهم ليس عندهم فقه، ويمثلهم في وقتنا الحاضر: جماعة التبليغ بمنهجهم المعروف، مع ما عندهم من تصوف وخرافة، وكذلك هم -القصاص- في الغالب يعتمدون علىٰ نصوص الوعيد، فيُقنّطوا الناس من رحمة الله -تعالىٰ-.



كم س١٠٣: ما وجه نسبة الجماعات الموجودة اليوم إلى الإسلام أو وصفهم بالإسلامية، وصحة إطلاق لفظ الجماعات عليهم، وإنما هي جماعة واحدة كما في حديث حذيفة عليهم،

ج/ الجماعات فرق توجد في كل زمان، وليس هذا الأمر بغريب، قال على: «افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت النصارى على ثنتين وسبعين فرقة، وستفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة»(۱)، فوجود الجماعات، ووجود الفرق هذا أمر معروف، وأخبرنا عنه رسول الله على وقال: «من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا»(٢).

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲۵.



ولكن الجماعة التي يجب السير معها والاقتداء بها والانضمام السها هي جماعة أهل السنة والجماعة، الفرقة الناجية، لأن الرسول الله لممّا بين هذه الفرق قال: «كلها في النار إلا واحدة»، قالوا: ومن هي؟ قال: «ما أنا عليه وأصحابي»(۱)، هذا هو الضابط فالجماعات إنما يجب الاعتبار بمن كان منها على ما كان عليه الرسول و أصحابه من السلف الصالح، والله تعالى يقول: وألسَيفُونَ الْأَوَلُونَ مِن الْمُهجِرِينَ وَالْأَضَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِكَ الله عَنْهُمُ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي تَعَتْهَا اللَّنْهَدُ خَلِينَ فِيهَا الْكَنْهَدُ خَلِينَ فِيهَا الْكَافُونُ الْعَظِيمُ اللَّوَيَّةِ: ١٠٠] هؤلاء هم الجماعة، جماعة واحدة ليس فيها تعدد ولا انقسام، من أول الأمة إلى آخرها، هم وَلِيْفُونِنَا اللَّذِينَ سَبَقُونًا بِالْإِيمَنِ وَلَا يَجْعَلُ فِي قُلُونِنَا غِلَا لِلْقِينَ ءَامَنُواْ رَبَنَا الْمَنِينَ عَامَنُواْ رَبَنَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَنَا اللَّذِينَ عَامَنُواْ رَبَنَا اللَّذِينَ عَامَنُواْ رَبَنَا الْمَا لِلْعَالَ فِي قُلُونِنَا غِلَا لِيَنِينَ ءَامَنُواْ رَبَنَا اللَّذِينَ عَامَنُواْ رَبَنَا اللَّهُ لَيْ رَعُرُفُ رَحِمُ اللهُ اللهُ الْمَا لِللْهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ الْمَا اللهُ اللهُ

هذه هي الجماعة الممتدة من وقت الرسول على إلى قيام الساعة، وهم أهل السنة والجماعة، وأما من خالفهم من الجماعات فإنها لا اعتبار بها وإن تسمت بالإسلامية، وإن تسمت جماعة الدعوة أو غير ذلك، فكل ما خالف الجماعة التي كان إمامها الرسول على فإنها من الفرق المخالفة المتفرقة التي لا يجوز لنا أن ننتمي إليها أو ننتسب إليها، فليس عندنا انتماء إلا لأهل السنة والتوحيد: ﴿ أَهْدِنَا الصِّرَطَ المُسْتَقِيمَ ﴿ صِرَطَ النَّينَ أَنعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ [النّاتِينَ: ٢-٧]،

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲٦.



والذين أنعم الله عليهم بينهم في قوله: ﴿وَمَن يُطِع اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَتِكَ مَعَ اللَّهِ وَالشَّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينَ وَصَدُنَ أَوْلَتِكَ وَحَدُنَ أَوْلَتِهِكَ رَفِيقًا ﴾ [النَّسُرُ إِذَ: ٢٩].

فالجماعة التي اتخذت منهجها كتاب الله وسنة رسوله على وعملت بقوله على اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور»(۱)، هؤلاء هم الجماعة المعتبرة، وما عداها من الجماعات فإنه لا اعتبار بها، بل هي جماعة مخالفة، وتختلف في بعدها عن الحق وقربها من الحق، ولكن كلها تحت الوعيد، كلها في النار إلا واحدة، نسأل الله العافية.



سع ١٠٤ ماذا تقول لمن يخرجون إلى خارج المملكة للدعوة وهم لم يطلبوا العلم أبدًا، يحثون على ذلك –أي: الخروج – ويرددون شعارات غريبة، ويدّعون أنّ من يخرج في سبيل الله للدعوة سيلهمه الله، ويدّعون أنّ العلم ليس شرطًا أساسيًا، وأنت تعلم أنّ الخارج إلى خارج المملكة سيجد مذاهب وديانات وأسئلة توجه إلى الداعي، ألا ترى يا فضيلة الشيخ أنّ الخارج في سبيل الله لابد أن يكون معه سلاح؛

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۵.



لكي يواجه الناس وخاصة في شرق آسيا يحاربون مجدد الدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، أرجو الإجابة على سؤالى لكى تعم الفائدة؟

ج/ الخروج في سبيل الله ليس هو الخروج الذي يعنونه الآن، الخروج في سبيل الله هو الخروج للغزو، أمّا ما يسمونه الآن بالخروج فهذا بدعة لم يرد عن السلف، وخروج العالِم يدعو إلى الله حسب إمكانياته ومقدرته، بدون أن يتقيد بجماعة إلا جماعة أهل السنة، أو يتقيد بأربعين يومًا أو أقل أو أكثر.

وكذلك مما يجب على الداعية أن يكون ذا علم، لا يجوز للإنسان أن يدعو إلى الله وهو جاهل، قال تعالى: ﴿قُلُ هَاذِهِ سَبِيلِ الله وهو جاهل، قال تعالى: ﴿قُلُ هَاذِهِ سَبِيلِ الله وهو جاهل، قال تعالى علم؛ لأن الداعية أَدْعُوا إلى اللهِ على علم؛ لأن الداعية لابد أن يعرف ما يدعو إليه من واجب، ومستحب، ومحرم، ومكروه، ويعرف ما هو الشرك، والمعصية، والكفر، والفسوق، والعصيان، يعرف درجات الإنكار وكيفيته.

والخروج الذي يشغل عن طلب العلم أمر باطل؛ لأنّ طلب العلم فريضة، وهو لا يحصل إلا بالتعلم، لا يحصل بالإلهام؛ هذا من خرافات الصوفية الضالة؛ لأنّ العمل بدون علم ضلال، والطمع بحصول العلم بدون تعلم وهمٌ خاطئ.





ك س ١٠٠٥: ما هي أو من هي جماعة التبليغ، وما منهجها الذي تسير عليه، وهل يجوز الانضمام إليها والخروج مع أفرادها للدعوة -كما يقولون- ولو كانوا متعلمين وعندهم عقيدة صحيحة كأبناء هذه البلاد؟

ج/ الجماعة التي يجب الانضمام إليها والسير معها والعمل معها هي: جماعة أهل السنة والجماعة التي تسير على ما كان عليه النبي على وأصحابه، أما ما خالفها فإنه يجب أن نتبرأ منه.

نعم، يجب أن ندعُوهم إلى الله على سنة رسوله على هذا واجب علينا، أما أن ننضم إليهم، ونخرج معهم، ونمشي على تخطيطهم ونحن نعلم أنهم ليسوا على طريق صحيح، فهذا لا يجوز لأنه ولاء لجماعة غير جماعة أهل السنة والجماعة.



ك س١٠٦: ما حكم وجود مثل هذه الفرق كالتبليغ والإخوان المسلمين وغيرها في بلادنا خاصة وبلاد المسلمين عامة؟

ج/ بلادنا -ولله الحمد- جماعة واحدة كل أفرادها وكل حاضرتها وباديتها تسير على منهج الكتاب والسنة يوالي بعضهم بعضًا، ويحب بعضهم بعضًا، أما هذه الجماعات الوافدة فيجب أن لا نتقبلها؛ لأنها تريد أن تنحرف بنا أو تفرقنا، وتجعل هذا تبليغي وهذا إخواني وهذا . . وهذا . . . في هذا التفرق؟! هذا كفر بنعمة الله

تعالىٰ حيث يقول الله تعالىٰ: ﴿وَاذْكُرُواْ نِغْمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَنَا ﴿ [الْخَبْرُانَ: ١٠٣]، نصحن على فألّف بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَنَا ﴾ [الْخَبْرُانَ: ١٠٣]، نصحن على جماعة واحدة وعلىٰ بينة من أمرنا، فلماذا نستبدل الذي هو أدنى بالذي هو خير؟!!

لماذا نتنازل عمّا أكرمنا الله على به من الاجتماع والألفة والطريق الصحيح، وننتمي إلى أحزاب تفرقنا، وتشتت شملنا، وتزرع العداوة بيننا، هذا لا يجوز أبدًا.

أنا شاهدت بنفسي زهد جماعة التبليغ في عقيدة التوحيد، ونفورهم من ذكرها، وذلك عندما ألقيت محاضرة في التوحيد في بعض مساجد الرياض وكانوا -أي: جماعة التبليغ- مجتمعين فخرجوا من المسجد، ومثلي بعض المشايخ ألقوا في المسجد نفسه محاضرة عن التوحيد فخرجوا منه عند ذلك، وكانوا نازلين فيه، فإذا سمعوا الدعوة إلى التوحيد خرجوا من المسجد مع أنهم يدعون إلى الاجتماع في المسجد، لكن لما سمعوا الدعوة إلى التوحيد خرجوا من المسجد.

وأما أنّهم لا يقبلون ممن دعاهم إلى التوحيد، فنعم، وهذا ليس خاص بهم، بل كل من يسير على منهج مخطط لا يقبل التنازل عنه، لو كانوا وقعوا في هذا الأمر عن جهل، فهم يمكن أن يرجعوا إلى الصواب، لكن وقعوا في هذا الأمر عن تخطيط وعن منهج يسيرون عليه من قديم، فلا يمكن أن يرجعوا عن منهجهم، لأنّهم لو رجعوا عن منهجهم انحلت جماعتهم، وهم لا يريدون هذا.



وآخر كتاب صدر وجمع فيه مقالات عنهم وانتقادات عليهم ممن صحبوهم ثم خرجوا عنهم وتركوهم، هو كتاب حافل جامع للشيخ حمود بن عبد الله التويجري علله فإنه كتاب ما ترك شيئًا حول هذا الموضوع؛ لأنه كتاب متأخر جدًا جمع كل ما قيل من قبل فلم يبق فيهم إشكال أبدًا.

لكن الفتنة -والعياذ بالله- إذا جاءت تعمي الأبصار، وإلا كيف إنسان عاش على التوحيد، ودرس التوحيد، وعرف عقيدة التوحيد، ويغتر بهؤلاء؟!! كيف يخرج معهم؟ كيف يدعو إليهم؟ كيف يدافع عنهم؟

هل هذا إلا الضلال بعد الهدى، واستبدال الذي هو أدنى بالذي هو خير، نسأل الله العافية والسلامة.

ونصيحتي للعوام وغير العوام: أن لا يصحبوهم.



ك س٧٠١: ما موقف الشاب الناشئ من هذه الجماعات الموجودة اليوم، التي تريد ضمه إليها؟

ج/ قد أخبرنا الله ورسوله عن حدوث الفِرَق المخالفة لجماعة أهل السنّة، وبَيّن الله ورسوله كيف نتعامل مع هذه الفرق، قال تعالى: ﴿وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَٰلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُم تَنْقُونَ ﴿ [الرَّفَعَا: ١٥٣].



وقد بين الرسول على ذلك بيانًا واضحًا، حيث خط خطًا مستقيمًا، وخط عن يمنيه وشماله خطوطًا أخرى، وقال عن الخط المستقيم: «هذا سبيل الله»، وقال عن الخطوط الأخرى: «وهذه سُبُل، على كل سبيل منها شيطان يدعو الناس إليه» (۱)، وقال على عن قوم يأتون في آخر الزمان: «دعاة على أبواب جهنم، من أطاعهم قذفوه فيها» (۲).

فالواجب على الشباب وغيرهم: رفض كل الجماعات والفِرق المخالفة لجماعة أهل السنة والاستقامة، وأن يحذَروا من الدعاة الذين يدعون لتلك الجماعات كما حذّر منهم رسول الله على، وأن يلزموا جماعة أهل السنة، وهي الجماعة الواحدة الثابتة على ما كان عليه رسول الله على وأصحابه؛ عملًا بقوله على: «فإنّه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا؛ فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين» (٣)؛ فأمر على عند الاختلاف بالتمسك بسنته وسنة الخلفاء الراشدين، ولزوم جماعة المسلمين وإمامهم.



<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۹.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲۹.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه ص٢٥.



## اغتروا بهذه الجماعات، ولمن انضم إليها ودعا بدعوتها؟

ج/ ندعو جميع شباب المسلمين -وخصوصًا في هذه البلاد- أن يرجعوا عن الخطأ، وأن ينضموا إلى جماعة أهل السنة والجماعة والفرقة الناجية المتمثلة في زماننا هذا -ولله الحمد- فيما عليه أهل هذه البلاد من علمائها وقادتها وعامتها، كلهم نشأوا على التوحيد وساروا على الجادة الصحيحة فنحن على بينة من أمرنا.

ننصح شبابنا بالسير على خُطىٰ هذه الجماعة التي تسير على المنهج الصحيح، وأن لا يلتفت إلىٰ الفرق وإلىٰ الجماعات وإلىٰ الحزبيات وإلىٰ المخالفين، لأنّ هذا يسلب النعمة عن بلادنا ويشتت جماعتنا، ويفرق بين قلوبنا، كما هو حاصل الآن -للأسف-.

هذا التعادي الذي بين الشباب الآن، وبين كثير من المنتسبين إلى الدعوة في هذه البلاد الآن، هذا إنما نشأ من النظر إلى هذه الجماعات والاغترار بها وترويج أفكارها، هذا هو الذي سبب التعادي بين الشباب، وبين بعض طلبة العلم.

أما لو أنهم شكروا نعمة الله عليهم، وتمسكوا بما أعطاهم الله من البصيرة، والدعوة إلى الله الله التي أقامها وقادها في هذه البلاد المجدد شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب على بينة وعلى بصيرة ونجحت، لما نظروا إلى هذه الجماعات المخالفة لما كان عليه النبي على وأصحابه والتابعين لهم بإحسان.

ودعوة الإمام محمد بن عبد الوهاب كلله أكثر من مائتي سنة وهي ناجحة لَم يختلف فيها أحد وهي تسير على الطريق الصحيح، دولة قائمة على الكتاب والسنة ودعوة ناجحة، لا شك في ذلك، حتى اعترف الأعداء بذلك، الأعداء يعترفون بأنّ هذه البلاد تعيش أرقى أنواع الأمن في العالم بالاستقرار، والأمن، والسلامة من الأفكار؛ كل يعرف هذا.

فلماذا نستبدل هذه النعمة، ونتطلع إلىٰ أفكار الآخرين التي ما نجحت في بلادهم؟! هذه الأفكار وهذه الدعوات وهذه الجماعات ما نفعت في بلادهم، ولا كونت في بلادها جماعة إصلاحية، ولم تحول بلادها من قانونية أو من بلاد وثنية أو قبورية إلىٰ جماعة إسلامية صحيحة، بل هذه الجماعات ليس لديها اهتمام بالعقيدة، وهذا دليل علىٰ عدم نجاحها، فلماذا نُعجب بها ونروج لها وندعو لها؟!!

#### \*\*\*

### ۱۰۹س ۱۰۹۰ لماذا سُمى أهل السنة والجماعة بذلك؟

ج/أهل السنّة سُمّوا أهل السنة لأنّهم يعملون بالسنّة، ويلازمونها.

وسموا بالجماعة: لأنهم مجتمعون غير مختلفين، لأنّ منهجهم واحد هو الكتاب والسنّة، اجتمعوا على الحق، واجتمعوا على إمام واحد، فكل شئونهم العامة اجتماع وتعاون وتحاب.





ك س ١١٠: يزعم بعض الناس أنّ السلفية تعتبر جماعة من الجماعات العاملة على الساحة، وحكمها حكم بقية الجماعات، فما هو تقييمكم لهذا الزعم؟

ج/ الجماعة السلفية هي الجماعة التي على الحق، وهي التي يجب الانتماء إليها، والعمل معها، والانتساب إليها، وما عداها من الجماعات يجب أن لا تعتبر من جماعات الدعوة؛ لأنها مخالفة إلا إذا انضمت إلى هذه الجماعة السلفية، أما إذا استمرت مخالفة فلا نتبعها، وكيف نتبع فرقة مخالفة لجماعة أهل السنة وهدي السلف الصالح؟! ما خالف للجماعة السلفية فإنه مخالف لمنهج الرسول على مخالف لما كان عليه الرسول وأصحابه.

فقول القائل: إن الجماعة السلفية واحدة من الجماعات الإسلامية، هذا قول غلط؛ لأن الجماعة السلفية هي الجماعة الوحيدة التي يجب اتباعها والسير على منهجها والانضمام إليها والجهاد معها؛ لأنها الجماعة الأصيلة وما عداها فهي جماعة اصطلاحية تضع لها منهجًا اصطلاحيًا.

فما عدا الجماعة السلفية فإنه لا يجوز للمسلم أن ينضم إليها ؛ لأنّه مخالف.

فهل يرضى إنسان أن ينضم إلى المخالفين؟! لا يرضى بهذا مسلم. الرسول على يقول: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي»(١)، ويقول على عن الفرقة الناجية: «من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي»(٢)، هل يريد الإنسان النجاة، ويسلك غير طريقها؟!

ترجو النجاة ولم تسلك مسالكها إن السفينة لا تمشي على اليبسِ

الانتساب لها مذموم؟

ج/ السلفية هي الفرقة الناجية، وهم أهل السنة والجماعة، ليست حزبًا من الأحزاب التي تسمى أحزابًا، وإنما هم جماعة على السنة والدين، قال على: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم» (٣)، وقال على: «وستفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة»، قالوا: من هي يا رسول الله؟ قال: «من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي» (٤).

فالسلفية طائفة على مذهب السلف، على ما كان عليه الرسول عليه وأصحابه، هي ليست حزبًا من الأحزاب العصرية الآن،

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۵.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص۲٦.

<sup>(</sup>۳) تقدم تخریجه ص۳۱.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه ص٢٦.



إنّما هي جماعة قديمة أثرية من عهد الرسول على متوارثة مستمرة لا تزال على الحق ظاهرة إلى قيام الساعة كما أخبر على الحق

#### \* \* \*

ك سالا 1: هل من كلمة توجيهية لتعظيم السنة وأهلها، وتعلمها والعمل بها، وبغض البدع وأهلها؟

ج/ الذي نوصي به أنفسنا وإخواننا هو: تقوىٰ الله تعالىٰ، والتمسّك بمنهج السلف الصالح، والحذر من البدع والمبتدعين، والعناية بدراسة العقيدة الصحيحة وما يضادها، والأخذ عن العلماء الموثوقين في علمهم وفي عقيدتهم، والحذر من دعاة السوء الذين يلبسون الحق بالباطل، ويكتمون الحق وهم يعلمون، أو الجهلة الذين يدَّعون الحق وهم لا يعرفونه؛ لأنّهم يفسدون أكثر مما يصلحون، والله ولى التوفيق.

#### \*\*\*\*\*\*

ك سال ١١٣: ما هي الضوابط الشرعية التي يحافظ بها المسلم على التزامه وتمسكه بمنهج السلف الصالح، وعدم الانحراف عنه والتأثر بالمناهج الدخيلة المنحرفة؟

ج/ الضوابط الشرعية تفهم من مجموع ما سبق الكلام فيه، وذلك:

أولًا: بأن يرجع الإنسان إلى أهل العلم والبصيرة، يتعلم منهم، ويستشيرهم فيما يجول في فكره من أمور ليصدر عن رأيهم في ذلك.

ثانيًا: التروي في الأمور، وعدم العجلة، وعدم التسرع في الحكم على الناس، بل عليه أن يتثبت، قال تعالى: ﴿يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَا فَتَرَيَّنُواْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِجَهَلَةٍ فَنُصْبِحُواْ عَلَى مَا فَعَلَتُم نَدِمِينَ ﴿ الْمُحُرُانِيَ: ٦]، وقال عَلَى : ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا صَرَبَّتُم فِي نَدِمِينَ ﴿ الْمُحُرَانِيَ : ٦]، وقال تَهُو : ﴿يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا صَرَبَّتُم فِي نَدِمِينَ ﴿ اللَّهُ السَّلَمَ لَسَّتَ مُؤْمِنَا اللَّهِ فَتَبَيَّنُواْ وَلَا نَقُولُواْ لِمَنْ اللَّهَ إِلَيْكُمُ السَّلَمَ لَسَّتَ مُؤْمِنَا اللَّهِ فَتَبَيَّنُواْ وَلَا نَقُولُواْ لِمَنْ اللَّهَ اللَّهُ مَعَانِعُ مَعَانِعُ حَيْرَةً كَذَلِكَ عَرَضَ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا فَعِندَ اللَّهِ مَعَانِعُ حَيْرَاثُ كَذَلِكَ حَيْرَانُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَعَانِعُ مَعَانِعُ حَيْرَانُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَعَانِعُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ مَعَانِعُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَعَانِعُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَعَالِحَه بالطرق الكفيلة بالإصلاح، لا بالطرق المعنفة أو بالطرق المشوشة، والنبي عَلَيْ قال: «بشروا ولا تنفروا»(١)، وقال: أو بالطرق المشوشة، والنبي عَلَيْ قال: «بشروا ولا تنفروا»(١)، وقال: «إنما بعثتم ميسرين، ولم تبعثوا معسرين»(٢).

وقال لبعض فضلاء الصحابة: «إن منكم لمنفرين، فمن أم الناس فليخفف، فإن وراءه الضعيف وذا الحاجة»(٣)، وعلىٰ كل حال فالأمور تعالج بحكمة وروية، ولا يصلح لكل أحد أن يتدخل في مجال لا يحسن التصرف فيه.

ثالثًا: من الضوابط أن يتزود الإنسان من العلم بمجالسة أهل العلم، والاستماع لآرائهم، وكذلك بقراءة كتب السلف الصالح،

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: البخاري (۳۰۳۸)، ومسلم (۱۷۳۲) من حديث أبي موسىٰ الأشعري ظلىه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٢٠) من حديث أبي هريرة رضي الله المنافقة .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: البخاري (٩٠)، ومسلم (٤٦٦) من حديث أبي مسعود الأنصاري رهيه الم



وسير المصلحين من سلف هذه الأمة وعلمائها، وكيف كانوا يعالجون الأمور، وكيف كانوا يعظون الناس، وكيف كانوا يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، وكيف يحكمون على الأشياء، وهذا مدون في سيرهم وفي تراجمهم، وفي أخبارهم وفي قصص الماضين من أهل الخير وأهل الصلاح وأهل الصدق: ﴿لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي الْأَلْلِكَ الْمُنْكَا: ١١١].

فالإنسان المسلم فرد من هذه الأمة، والأمة هي مجموع المسلمين من أول ظهور الإسلام إلىٰ قيام الساعة، هذا هو مجموع الأمة، والمسلم يراجع السلف الصالح وأخبارهم، وكيف كانوا يعالجون الأمور، وهديهم في ذلك حتىٰ يسير علىٰ نهجهم، ولا ينظر إلىٰ أقوال المتسرعين، وأخبار الجهلة الذين يحمسون الناس علىٰ غير بصيرة.

كثير من الكتيبات اليوم، أو المحاضرات، أو المقالات تصدر عن جهلاء بأمور الشرع يحمسون الناس ويأمرون الناس بما لم يأمرهم الله به ولا رسوله على ولو كان هذا صادرًا عن حسن قصد وحسن نية، فالعبرة بالصواب، والحق هو ما وافق الكتاب والسنة بفهم السلف، أما الناس ما عدا رسول الله على فإنهم يخطئون ويصيبون، فيقبل الصواب ويترك الخطأ.



سلاما: لقد كثر المنتسبون إلى الدعوة هذه الأيام، مما يتطلب معرفة أهل العلم المعتبرين الذين يقومون بتوجيه الأمة وشبابها إلى منهج الحق والصواب، فمن هم العلماء الذين تنصح الشباب بالاستفادة منهم، ومتابعة دروسهم وأشرطتهم المسجلة، وأخذ العلم عنهم، والرجوع إليهم في المهمات والنوازل وأوقات الفتن؟

ج/ الدعوة إلى الله أمر لابد منه، والدين إنما قام على الدعوة والجهاد بعد العلم النافع قال تعالى: ﴿وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فالإيمان يعني العلم بالله وبأسمائه وصفاته، وعبادته، والعمل الصالح يكون فرعًا عن العلم، لأنّ العمل لابد أن يؤسس علىٰ علم، والدعوة إلىٰ الله والأمر بالمعروف والتناصح بين المسلمين هذا أمر مطلوب، ولكن ما كل أحد يحسن أن يقوم بهذه الوظائف، هذه الأمور لا يقوم بها إلا أهل العلم والرأي الناضج، لأنّها أمور ثقيلة مهمة لا يقوم بها إلا من هو مؤهل للقيام بها، ومن المصيبة اليوم أنّ باب الدعوة صار بابًا واسعًا كل يدخل منه، ويتسمىٰ بالدعوة، وقد يكون جاهلًا لا يحسن الدعوة، فيفسد أكثر مما يصلح، متحمسًا يأخذ الأمور بالعجلة والطيش، فيتولد عن فعله من الشرور أكثر مما يعالج وما قصد إصلاحه، بل ربما يكون ممن ينتسبون إلىٰ الدعوة ولهم أغراض وأهواء يدعون إليها، ويريدون تحقيقها علىٰ حساب الدعوة،



وتشويش أفكار الشباب باسم الدعوة والغيرة على الدين، وهو يقصد خلاف ذلك كالانحراف بالشباب، وتنفيرهم من مجتمعهم وعن ولاة أمورهم، وعن علمائهم، فيأتيهم بطريق النصيحة، وبطريق الدعوة في الظاهر كحال المنافقين في هذه الأمة الذين يريدون للناس الشر في صورة خير.

يتبين لنا من هذه القصة العظيمة أنّ ما كل من تظاهر بالخير والعمل الصالح يكون صادقًا فيما يفعل، فربما يقصد من وراء ذلك أمورًا بعكس ما يظهر، فالذين ينتسبون إلى الدعوة اليوم فيهم مضللون يريدون الانحراف بالشباب، وصرف الناس عن الدين الحق، وتفريق جماعة المسلمين، والإيقاع في الفتنة، والله وَ حَدرنا من هؤلاء في أن خَالًا وَلأَوْضَعُوا خِللكُمُ يَبغُونَكُمُ الله عَليمُ الْفَيْنَةَ وَفِيكُمُ سَمّعُونَ لَمُمُ وَالله عَليمُ الظّلِمِينِ [التَّوَيُّيُّ: ٤٧]، فلليسس



العبرة بالانتساب أو فيما يظهر، بل العبرة بالحقائق وبعواقب الأمور، والأشخاص الذين ينتسبون إلى الدعوة يجب أن ينظر فيهم أين درسوا، ومن أين أخذوا العلم، وأين نشأوا، وما هي عقيدتهم، قال تعالى: ﴿أَمْ لَمْ يَعْرِفُوا رَسُولُهُم فَهُم لَهُ مُنكِرُون ﴾ [المؤهنؤي: ٦٩]، ويجب أن تُنظر أعمالهم وآثارهم في الناس، وماذا أنتجوا من الخير، وماذا ترتب على أعمالهم من الإصلاح، فيجب أن تدرس أحوالهم قبل أن يغتر بأقوالهم ومظاهرهم، هذا أمر لابد منه، خصوصًا في هذا الزمان الذي كثر فيه دعاة الفتنة، وقد وصف النبي على دعاة الفتنة بأنهم قوم من بني جلدتنا ويتكلمون بألسنتنا، والنبي الله لما سئل عن الفتن قال: «دعاة على أبواب جهنم، من أطاعهم قذفوه فيها»(١).

والله تعالى أخبر أنّ الكفار يدعون إلى النّار فقال: ﴿ وَلَا نَنكِحُوا الْمُشْرِكَةِ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمُ ۗ وَلَا المُشْرِكَةِ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمُ ۗ وَلَا المُشْرِكَةِ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمُ ۗ وَلَا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَى يُؤْمِنُوا ۚ وَلَعَبَدُ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ أَوْلَتٍكَ تَنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَى يُؤْمِنُوا وَلَعَبَدُ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ أَوْلَتٍكَ

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۲۹.



يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِ وَٱللَّهُ يَدْعُوا إِلَى ٱلْجَنَّةِ وَٱلْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ ﴾ [البَّنَ ثَرَةِ: ٢٢١]، فالدعاة يجب أن يُنظر في أمرهم.

قال شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب -رحمه الله تعالى عن هـنه الآيـة: ﴿قُلُ هَاذِهِ عَلَى اللَّهِ ﴾ [يُونُهُ فَكَا: ١٠٨]: «فـيـه الإخلاص، فإن كثيرًا من الناس إنما يدعو إلى نفسه، ولا يدعو إلى الله ها».



## کے س١١٥: ما هي أوصاف العلماء الذين يقتدى بهم؟

الذين يقتدى بهم: هم الذين جمعوا بين الأمرين، بين العلم النافع والعمل الصالح، فلا يقتدى بعالم لا يعمل بعلمه، ولا يقتدى بجاهل ليس عنده علم، ولا يقتدى إلا بمن جمع بين الأمرين: العلم النافع والعمل الصالح.

وبالنسبة للذين يقتدى بهم في بلادنا ومن تؤخذ أشرطتهم وهم كثيرون -ولله الحمد- معروفون عند الناس، لا يجهلهم أحد لا البادية ولا الحاضرة، ولا الكبار ولا الصغار، هم القائمون على أعمال الفتوى والقضاء والتدريس وغير ذلك، والذين عرف عنهم العلم والتقى والورع، وعلى رأس علمائنا الشيخ عبد العزيز بن باز -حفظه الله تعالى-، فإنه رجل منّ الله عليه بالعلم الغزير، والعمل



الصالح، والدعوة إلى الله، والإخلاص، والصدق وما لا يخفى على كل أحد، وهو -ولله الحمد- صدر عنه خير كثير من الكتابات ومن المؤلفات ومن الأشرطة ومن الدروس.

وكذلك العلماء الذين يفتون في برنامج نور علىٰ الدرب، هؤلاء أيضًا -ولله الحمد- عرفت عنهم الفتاوىٰ الصائبة، والأقوال النافعة، وهم: سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز، وفضيلة الشيخ محمد ابن صالح العثيمين وإخوانهم من أصحاب الفضيلة القضاة، لأنّه لا يشتغل بالقضاء ويثق الناس به في دمائهم وأموالهم وفروجهم إلا من كان موثوقًا بعلمه.

إنّ هؤلاء لهم جهود في الدعوة والإخلاص، والرد على من يريدون الانحراف بالدعوة عن طريقها الصحيح سواء عن قصد أو غير قصد، هؤلاء لهم تجارب ولهم خبرة وسبر للأقوال، ومعرفة الصحيح من السقيم، فيجب أن تروج أشرطتهم ودروسهم، وأن ينتفع بها، فإنّ فيها فائدة كبيرة للمسلمين، وكل عالم لم يجرب عليه خطأ، ولم يجرب عليه انحراف في السيرة أو الفكر فإنّه يؤخذ عنه، فلا يجوز يجرب عليه انحراف في السيرة أو الفكر فإنّه يؤخذ عنه، فلا يجوز الأخذ عن الجهم المنحرفين في العقيدة بشرك أو تعطيل، ولا الأخذ عن المبتدعة والمنحرفين وإن العقيدة بشرك أو تعطيل، ولا الأخذ عن المبتدعة والمنحرفين وإن الممتوا علماء.

فالأصناف ثلاثة: أهل العلم النافع والعمل الصالح، وأهل العلم بدون عمل، وأهل العمل بدون علم.



#### 

### ك كلمة توجّهونها لطلبة العلم؟

ج/ نحث طلبة العلم على القيام بالنصيحة لله، ولكتابه، وللرسوله، ولأئمة المسلمين، وعامتهم، كما أمرهم بذلك رسول الله عليه، وكما أخذ الله عليهم الميثاق بقوله تعالى: ﴿وَإِذَ أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ لَتُبَيّنُنَهُۥ لِلنّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُۥ [الْعُثِرُانَ: ١٨٧].

وأن يتبعوا في النصيحة والبيان منهج الكتاب والسنة، وما عليه سلف الأمة، وأن يحذروا منهج الخوارج والمعتزلة، الذين يتبعون في أسلوب النصيحة والبيان الخروج على أئمة المسلمين، والتشهير، والعنف، والتنفير، قال على «يسروا ولا تعسروا، وبشروا ولا تنفروا»(۱).

هذا ما نوصي به طلبة العلم ولاسيّما الدعاة، هذا وبالله التوفيق، وصلى الله وسلم على نبينا محمّد وآله وصحبه.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص٤١٧.

### حاشية الرملي

هذه بقية الأسئلة وكلها تدور حول ولى الأمر، وحول الطعن في العلماء، وحول الاجتماع، وتعريف أهل السنة والجماعة، والجماعات الحزبية، وما شابه من أسئلة هي في موضوعها عائدة إلى المواضيع السابقة، وقد تحدثنا عنها وفصلنا القول فيها وانتهى الأمر بحمد الله.

ولكنني أود هنا في هذا التعليق أن أركِّز علىٰ بعض المسائل التي تحتاج إلى تركيز عليها، مما لم نذكر الضوابط فيها أو لم نذكر كلامًا مستوفيًا لها، أو ما تحتاج إلىٰ تنبيه إضافي فيها.

خاصة بولاة لأحد أن يتقدم

المسألة الأولى: وهي مسألة التعامل مع ولي الأمر وقد بيّنا كيفية [هناك أعمال التعامل معه وكيفية نصحه، وعدم الخروج عليه لا بالكلمة ولا بغير ذلك الأمور لا بجود من الأمور، وذكرنا أنّه يجب طاعته في طاعة الله، ولا يجوز طاعته في عليهم فيها] معصية الله . . . إلى آخر ذلك، وهذا كله في الحاكم ولي الأمر المسلم، وقد ذكرنا كذلك الضابط في الحاكم الكافر، وكيف يكون التعامل معه، وبقى أمر أخير أود أن أنبه عليه وهو من المسائل التي حصل فيها الزلل والضلال عند الخوارج، وهي مسألة التفريق بين المسائل التي هي من أعمال ولاة الأمور، والمسائل التي لا يختص بها ولاة الأمور، فيجب علينا أن نعلم أنّ من المسائل الشرعية ما هي خاصة بولى الأمر، فلا يجوز لآحاد المسلمين أن يتدخل فيها؛ لأنها عائدة إلى ا ولى الأمر؛ فإنَّ الله ١١٨ قلل قد أمر بها ولى الأمر، فهو الذي يفعلها وهي واجبة عليه، فإن قام بها أُجر علىٰ ذلك، وإن قصَّر فيها أثِمَ، ولا قدرة لنا علىٰ أن نتمم هذا التقصير أو أن نستدركه؛ ولذلك لم يجعل الله عليها



هذا الأمر من أعمال آحاد المسلمين؛ بل جعله من عمل ولى الأمر؛ لأنَّه يحتاج تدبيرًا في الدولة وليس من عمل الأفراد كما ذكرنا.

> [من الأعنمال الخاصة بولى مقاطعة البضائع لدولة معينة]

ومن أمثلة ذلك: موضوع المقاطعة -مقاطعة البضائع لدولة معينة-، الأسر موضوع فهذا ليس من عمل آحاد الناس أو من عمل الأحزاب أو الجماعات؟ لأن هذه المقاطعة قد يترتب عليها مفاسد كبيرة ربما تعود على المسلمين، فلربما يكون الضرر على الدولة المسلمة في المقاطعة أعظم من الضرر الناتج عن هذه المقاطعة للدولة المنتجة للبضاعة، فهذه المسألة تحتاج إلى حساب، وتحتاج إلى تقدير للمصالح والمفاسد قبل أخذ القرار في شأنها، فلذلك فإن أمرها يعود إلى ولى الأمر، وهي مسألة تتعلق بعلاقات الدول التجارية، وهي قضية كذلك تحتاج إلى ا حساب، هل من مصلحة الدولة المسلمة مقاطعة تلك الدولة الكافرة؟ أم أنَّ مقاطعتها ستعود عليها بالضرر والمفسدة؟ فهذه القضية لا يمكن لفرد أن يدرك المصلحة والمفسدة فيها على مستوىٰ الدولة، بل الذي يدرك ذلك هو ولى الأمر بعد دراسة مستوفاة، فالقضية تحتاج إلى بحث ودراسة ومشاريع وأشياء كثيرة، وأموال تنفق في ذلك، ورجال تعمل، وليس شخصًا يأتي ويتكلم بفتوي، قاطعوا، وينتهي الأمر؛ فليست الأمور فوضي ولا تتم بهذه الطريقة، وهؤلاء الحزبيون يستغلون عواطف الناس ويخرجون فتاوي كهذه، وهذا خطأ، فما هكذا تسير الأمور.

ومن الأمثلة كذلك الجهاد وفرض الجهاد، فهذا أيضًا من عمل ولى الأمر، وما زال الأمر على ذلك من عهد النبي عَلَيْ ومن بعده من الخلفاء الراشدين، والذين جاءوا من بعدهم من الأمراء، فكان الذي يتولىٰ أمر الجهاد في سبيل الله ولى الأمر، وعلىٰ ذلك كان الصحابة

[الجهاد من الأعمال الخاصة بولى الأمر]



وأئمة الإسلام؛ لأن هذه القضية أيضًا تحتاج إلى معرفة للمصالح والمفاسد التي ستترتب على موضوع الجهاد، وهذه كلها تحتاج إلى دراسة من ولي الأمر، فإذا قصَّر ولي الأمر فهو الذي يأثم على ذلك، وأما أنت فلم يكلفك الله وسلام العمل، فإن أدخلت أنفك وحشرت أنفك في عمل لم يكلفك الله به، ونتج عن ذلك مفاسد ومضار؛ فإنك ستتحمل نتائج هذه المفاسد التي تحصل ويرجع أمرها على المسلمين، فبدلًا من أن تأتي بثمارها تأتي بمفاسدها ومضارها على الإسلام وعلى المسلمين، فيكون عليك تبعات ذلك، فهكذا تكون الأمور وهذا هو المعلوم عند أهل العلم، واقرأوا كتب الفقه، وخصوصًا ما يتعلق المعلوم عند أهل العلم، واقرأوا كتب الفقه، وخصوصًا ما يتعلق بالأحكام السلطانية، فإن في ذلك منافع كبيرة، وتستطيع بذلك أن تفهم وتفقه في هذه القضايا.

فالحاصل أنه يجب أن تعلم أنّ هناك أوامر أُمِر بها ولاة الأمور؛ لأنّه لم يفرض تعيين ولي الأمر والاجتماع عليه إلا لأنه لا يمكن أن تنظم العلاقات بين الدول إلا عن طريق ولي الأمر، ولا يمكن أن تضبط الحياة الاجتماعية في داخل الدولة إلا عن طريق ولي الأمر؛ فلذلك شُرعت له أحكام يجب عليه أن يتقيد بها؛ لكي يصلح أحوال المجتمعات ويصلح العلاقات ما بين المسلمين وغيرهم من الكفار، وهذا كله من عمل ولي الأمر الذي فرضه الله عليه.

وسيرة النبي عليه تبين لولاة الأمور ما الذي يجب عليهم وما الذي لا يجوز لهم على مدى السنين، فهذا الدين شرع كي يكون صَالِحًا وَمُصْلِحًا في كل زمان ومكان، ولم يشرع لفترة دون فترة، هذا ما يجب في هذه القضية وهذا ما أحببت أن أنبه عليه.



[مسألة تبديع وأشباههما وتعلق المميعة بها]

وأما المسألة الأخيرة -والتي يتعلق بها المميعة كثيرًا- وهي: والسنسووي مسألة تبديع النووي وابن حجر وابن حزم، والذي أثار هذه القضية هم الحدادية، ثم تعلَّق بها المميعة، فانظر كيف صارت المسألة عكسية، فالحدادية بدّعوا النووي وابن حجر وابن حزم ومن كان مثل هؤلاء، وأمروا بحرق كتبهم وعدم الانتفاع بها، وهذه هي طريقة الحدادية.

فقابلهم المميعة وقالوا: من حذّر من كتب النووي وابن حجر وابن حزم وأمر بحرقها فهذا حدادي، وإلىٰ هنا لا إشكال، ثم بنوا علىٰ ذلك، فقالوا: يجوز -وانظر كيف البناء- أخذ العلم عن كل مبتدع؛ لأنّه مثل ابن حجر والنووي وابن حزم، وأحسن المميعة حالًا يقول: لا، ليس كل المبتدعة؛ بل نأخذ من الذين ننتفع منهم فقط، فهكذا صارت الأمور.

وأما نحن فلا إفراط عندنا ولا تفريط، والعدل والتوسط هو المطلوب في شرع الله دائمًا، فقلنا لهم: نتحاكم إلى منهج السلف عَيْق في مثل هذا.

فهل كان ابن حجر والنووي وابن حزم ومن شابههم على عقيدة أهل السنة والجماعة؟ لا، والعلم قاض، فلا نستطيع أن نتكلم بشيء من عندنا، فالعلم هو الذي يفصل في هذه القضايا، فالنووي أشعري، وأشعريته أظهر من عين الشمس، وابن حجر أشعري متخبط في العقيدة، وابن حزم قال فيه أهل العلم: جهمي(١) وهكذا غيرهم، فهل نأخذ عنهم العلم؟ أم نحرِّق كتبهم؟

<sup>(</sup>١) انظر رسالة الشيخ العلامة المجاهد حمود بن عبد الله التويجري كلله الموسومة ب (الرد الجميل على أخطاء ابن عقيل). (حسام)



وكما قلنا: المسألة عندنا لا إفراط فيها ولا تفريط، فلا نقول لك حرِّق كتبهم كما تقول الحدادية، ولا نقيس عليهم غيرهم من رؤوس أهل البدع في هذا الزمن كما تقول المميعة؛ لأن أهل الحديث -أهل السنة أجازوا أخذ الحديث عن أهل البدع وروايته عنهم، مع أنّ هذا مخالف لأصل عندهم، وهو وجوب هجر أهل البدع والتحذير منهم، ولكنهم أجازوا مثل هذا، وقد بيّن سبب ذلك علي بن المديني كله فقال: "لو تركت أهل البصرة لحال القدر، ولو تركت أهل الكوفة لذلك الرأي حيني التشيّع - لخربت الكتب"(۱)؛ وذلك أن بدعة القدر كانت قد انتشرت في البصرة، وبدعة التشيع انتشرت في الكوفة -وليس كالتشيع الموجود في زمننا هذا، بل أخف، ولم يصل بهم الأمر إلى الكفر-.

فهنا قد أصبحت عندي مفسدة هي أكبر من المفسدة الأولىٰ التي قُرِّرت، فلو أننا تركنا حديث أهل البصرة وحديث أهل الكوفة والمحدثون من هاتين البلدتين كُثُر-؛ لخربت الكتب، وضاعت أحاديث النبي عَيْد، فإن كثيرًا بل وكثيرًا جدًا من الأسانيد فيها رجل إما قدري أو شيعي أو خارجي أو مرجئ أو ما شابه، فلو تركنا حديث هؤلاء؛ لذهبت كثير من أحاديث النبي عَيْدُ وضاعت، وأثر ذلك علىٰ دين الله وحفظه، فصار عندي مفسدتان:

المفسدة الأولى: مجالسة أهل البدع والأخذ عنهم، وهذا يعرِّض المسلمين للخطر، وهذا ما حصل مع عبدالرزاق، فإنه أخذ التشيع عن الضبي لما ذهب يأخذ عنه الحديث(٢)، فقد وقعت الفتنة، ولكنها أخف

<sup>(</sup>۱) تقدم ص۲۷۸.

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمة عبد الرزاق الصنعاني في كتاب تهذيب الكمال (١٨/ ٥٩).



من المفسدة الثانية: وهي ضياع أحاديث النبي عَيَي، ولذلك كان ارتكاب المفسدة الصغرى لدفع المفسدة الكبرى هو الواجب الشرعي في هذا.

فكذلك الأمر في كتب النووي وابن حجر وابن حزم وأمثالهم كالبيهقي، فإنك تجد في كتبهم من العلم ما لا تجده في غيرها، فلا يمكننا تركها ولا الأمر بحرقها؛ لأن ذلك يؤدي إلى مفسدة كبيرة ليست سهلة، وهي: ضياع الكثير من العلم الموجود فيها، فإن عند البيهقي وعند ابن حزم من الأحاديث والآثار ما لا تجده في كتب غيرهما، وفي كتب النووي وابن حجر وابن حزم من النقولات ما لا تجده في غيرها من الكتب.

ومع هذا، فإننا لا ننصح طالب العلم المبتدئ ولا المتوسط -حتى - أن يقرأ في هذه الكتب؛ حتى يتمكن من العلم الشرعي وخصوصًا العقيدة؛ كي يستطيع أن يميز بين الحق والباطل الذي فيها، فينتقي الصواب الموافق لمنهج السلف، ويترك المخالف، وهذا يفعله أهل العلم، فيميزون لك الغث من السمين، ويعطونك الصافي من كلامهم، ولست أنت المبتدئ ولا المتوسط، وبهذا تدرك الفرق بين هؤلاء ورؤوس أهل البدع الذين جاؤوا من بعدهم، فلا يوجد أحد منهم -وخصوصًا الأحياء - من يتصف بهذه الصفات.

ثم إن فتنة المبتدع الحي أعظم من فتنة المبتدع الميت؛ فإن للحي تأثيرًا على الأحياء أكبر وأعظم من تأثير الميت؛ لذلك قال النبي على الأحياء أكبر وأعظم من تأثير الميت؛ لذلك قال النبي على الإِنَّ اللَّهَ لاَ يَقْبِضُ العِلْمَ انْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنَ العِبَادِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ العِلْمَ الْعِلْمَ الْعِبَادِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ العِلْمَ الْعِبَادِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ العِلْمَ الْعَلْمَاءِ، حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقِ عَالِمًا اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤوسًا جُهَّالًا، فَسُئِلُوا



فَأَفْتَوْا بِغَيْرِ عِلْمٍ، فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا»(١)؛ لأنّ تأثير الحي أعظم من تأثير الميت.

وبهذا تبطل شبهة المميعة من أصلها، فإنهم لما كانوا مبتدعة في تقريراتهم وأصولهم لم يرجعوا إلى السلف، فضلًا عن أنهم أصحاب أهواء -أصلًا - يقررون ما يوافق أهواءهم ومناهجهم، ويتعلقون بالمتشابهات التي توافق أهواءهم ويتركون المحكمات من نصوص الكتاب والسنة وآثار السلف.

وبهذا نكون قد انتهينا بفضل الله -تبارك وتعالى ومنه- وكرمه من التعليق على هذا الكتاب المفيد الماتع، وقد قررنا فيه بحمد الله ما يبين منهج أهل السنة والجماعة، منهج السلف الصالح في في التعامل مع أهل البدع في واقعنا المعاصر، وتطرقنا إلى المسائل المعاصرة من ذلك.

أسأل الله التوفيق والسداد لي ولكم، والحمد لله رب العالمين (٢).



<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص۱۸۷.

<sup>(</sup>٢) قال مصححه والمعتني به والمتمم لحواشيه العبد الفقير إلى مولاه الغني حسام ابن خليل أبو الرُّب الفلسطيني المدني -عفا الله عنه بمنه وكرمه-: فرغت من تصحيحه ومراجعته مراجعة نهائية قبل صفه وتجهيزه للطباعة -على قدر الجهد والطاقة- ليلة الخميس لأربع ليالٍ مضين من شهر ربيع الأول عام اثنين وأربعين وأربعمئة وألف من هجرة النبي على مدينة النبي النبي

سائلًا الله التوفيق والسداد، والإخلاص والقبول والإسعاد، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.



### ثبت المصادر والمراجع

#### أ- كتب العقائد المسندة:

۱- الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية ومجانبة الفرق المذمومة، للإمام أبي عبد الله عبيد الله بن محمد بن بطة العكبري (ت ٣٨٧)، تحقيق عدد من الباحثين، دار الراية/ الرياض، ط٢، ١٤١٥.

۲- أصول السنة، لإمام أهل السنة والجماعة أحمد بن محمد ابن
 حنبل الشيباني (ت ۲٤۱)، تحقيق د. محمد هشام طاهري، مشروع
 طباعة الكتب السلفية بالكويت، ط۲.

٣- خلق أفعال العباد والرد على الجهمية وأصحاب التعطيل، للإمام الحافظ أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري الجعفي (ت ٢٥٦)، تحقيق فهد بن سليمان الفهيد، دار أطلس الخضراء/ الرياض، ط١، ١٤٢٥.

٤- ذم الكلام وأهله، للحافظ العلامة أبي إسماعيل عبد الله ابن محمد بن علي بن مت الأنصاري الهروي (ت ٤٨١)، تحقيق عبد الرحمن عبد العزيز الشبل، مكتبة العلوم والحكم/ المدينة النبوية، ط١، ١٤١٨.

٥- السنة لابن أبي عاصم ومعه ظلال الجنة في تخريج السنة، للعلامة محمد ناصر الدين الألباني (ت ١٤٢٠)، المكتب الإسلامي/ بيروت، ط١، ١٤٠٠.



٦- السنة، لأبي بكر أحمد بن محمد بن هارون بن يزيد الخلال
 (ت ٣١١)، تحقيق د. عطية بن عتيق الزهراني، دار الراية/ الرياض،
 ط۲، ١٤٢٠.

٧- السنة، لأبي عبد الله محمد بن نصر المروزي (ت ٢٩٤)،
 عناية سالم بن أحمد السلفي، مؤسسة الكتب الثقافية/ بيروت، ط١،
 ١٤٠٨.

۸- السنة، لعبد الله ابن الإمام أحمد بن محمد بن حنبل
 (ت ۲۹۰)، تحقیق د. محمد بن سعید بن سالم القحطاني، رمادي
 للنشر، ط٤، ١٤١٦.

9- السنة، للإمام أبي بكر أحمد بن عمرو بن أبي عاصم (ت ٢٨٧)، تحقيق أ. د. باسم بن فيصل الجوابرة، دار الصميعي للنشر والتوزيع/ الرياض، ط٥، ١٤٣٥.

• ۱- شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، للحافظ أبي القاسم هبة الله بن الحسن بن منصور الطبري اللالكائي (ت ٤١٨)، تحقيق د. أحمد بن سعد الغامدي، دار طيبة/ الرياض، ط٩، ١٤٢٦.

11- الشريعة، للإمام المحدث أبي بكر محمد بن الحسين الآجري (ت ٣٦٠)، تحقيق د. عبد الله بن عمر بن سليمان الدميجي، مدار الوطن للنشر/ الرياض، ط٤، ١٤٣٧.

#### ب- كتب العقائد غير المسندة:

١- الأجوبة المفيدة عن أسئلة المناهج الجديدة، للشيخ العلامة صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان -حفظه الله-، جمع وتعليق



وتخريج جمال بن فريحان الحارثي، دار المنهاج/ القاهرة، ط٣، ١٤٢٤.

۲- الاعتصام، لأبي إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي
 (ت ۷۹۰)، تحقيق د. محمد بن عبد الرحمن الشقير وآخرين، دار
 ابن الجوزي/ الدمام، ط۳، ۱٤۳٥.

٣- بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية، لشيخ الإسلام تقي الدين أبي العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحراني (ت ٧٢٨)، تحقيق عدة باحثين، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف/ المدينة النبوية، ١٤٢٦.

٤- تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد، للشيخ العلامة سليمان ابن الشيخ عبد الله ابن شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب (ت ١٢٣٣)، تحقيق أسامة بن عطايا العتيبي، دار الصميعي/ الرياض، ط٢، ١٤٢٩.

٥- شرح السنة، للإمام أبي محمد الحسن بن علي بن خلف البربهاري (ت ٣٢٩)، تحقيق عبد الرحمن بن أحمد الجميزي، مكتبة دار المنهاج/ الرياض، ط٥، ١٤٤٠.

7- الشرح والإبانة على أصول السنة والديانة، للإمام أبي عبد الله عبيد الله بن بطة العكبري (ت ٣٨٧)، تحقيق ودراسة رضا بن نعسان معطى، مكتبة العلوم والحكم/ المدينة النبوية، ط٢، ١٤٣٨.

٧- الصارم المسلول على شاتم الرسول على السيخ الإسلام تقي الدين أبي العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية



الحراني (ت ٧٢٨)، تحقيق محمد بن عبد الله الحلواني ومحمد كبير أحمد شودرى، رمادى للنشر/ الدمام، ط١، ١٤١٧.

٨- عقيدة السلف وأصحاب الحديث، للإمام أبي عثمان إسماعيل ابن عبد الرحمن الصابوني (ت ٤٤٩)، تحقيق أ.د. ناصر ابن عبد الرحمن بن محمد الجديع، الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء/ الرياض، ط٣، ١٤٣٤.

9- العقيدة الواسطية، لشيخ الإسلام تقي الدين أبي العباس أحمد ابن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحراني (ت ٧٢٨)، تحقيق د. دغش بن شبيب العجمي، مكتبة أهل الأثر/ الكويت، ط٣، ١٤٣٥.

•١- الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية، للإمام أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١)، المتن مجردًا من التعليقات، دار عالم الفوائد/ مكة المكرمة، ط٣، ١٤٣٧.

۱۱ - منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، لشيخ الإسلام تقي الدين أبي العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية الحراني (ت ۷۲۸)، تحقيق د. محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ط۱، ۱٤٠٦.

17- الملل والنحل، لأبي الفتح محمد عبد الكريم بن أبي بكر أحمد الشهرستاني (ت ٥٤٨)، تحقيق عبد العزيز محمد الوكيل، مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع/ القاهرة، ١٣٨٧.



### ج- القرآن الكريم وعلومه:

۱- تفسير القرآن العظيم، للحافظ أبي الفداء إسماعيل بن عمر ابن كثير (ت ٧٧٤)، تحقيق عدة محققين، مكتبة أولاد الشيخ/ الجيزة، ط١، ١٤٢١.

۲- جامع البيان عن تأويل آي القرآن، للإمام أبي جعفر محمد ابن جرير بن يزيد الطبري (ت ٣١٠)، تحقيق د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار عالم الكتب/ الرياض، ١٤٣٦.

٣- الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي)، لأبي عبد الله محمد ابن أحمد بن أبي بكر القرطبي (ت ٦٧١)، تحقيق د. عبد الله ابن عبد المحسن التركي وآخرين، مؤسسة الرسالة/ بيروت، ط١، ١٤٢٧.

#### د- كتب متون الحديث وشروحها:

1- الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله على وسننه وأيامه (صحيح البخاري)، للإمام الحافظ أبي عبد الله محمد ابن إسماعيل البخاري الجعفي (ت ٢٥٦)، عناية محمد بن زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، ط٣، ١٤٣٦.

7- المسند الصحيح المختصر من السنن بنقل العدل عن العدل عن رسول الله على (صحيح مسلم)، للإمام الحافظ أبي الحسين مسلم ابن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري (ت ٢٦١)، عناية محمد ابن إبراهيم بن رشود التميمي، مؤسسة الشيخ عبد الله بن زيد الغنيم الخبرية، ط١، ١٤٣٤.



- ٣- سنن أبي داود، للإمام الحافظ أبي داود سليمان بن الأشعث
   الأزدي السجستاني (ت ٢٧٥)، مؤسسة الرسالة ناشرون، ط١، ١٤٣٨.
- ٤- الجامع المختصر من السنن عن رسول الله ومعرفة الصحيح والمعلول وما عليه العمل (سنن الترمذي)، للإمام الحافظ أبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي (ت ٢٧٩)، مؤسسة الرسالة ناشرون، ط١، ١٤٣٨.
- ٥- المجتبئ (السنن الصغرى)، للإمام الحافظ أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي (ت ٣٠٣)، مؤسسة الرسالة ناشرون، ط١، ١٤٣٨.
- ٦- سنن ابن ماجه، للإمام الحافظ أبي عبد الله محمد بن يزيد ابن ماجه القزويني (ت ٢٧٣)، مؤسسة الرسالة ناشرون، ط١، ١٤٣٦.
- ٧- الإحسان في ترتيب صحيح ابن حبان، للأمير علاء الدين علي ابن بلبان الفارسي (ت ٧٣٩)، تحقيق شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٠٨ و١٤١٢.
- ٨- الجامع لشعب الإيمان، للحافظ أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي (ت ٤٥٨)، أشرف على تحقيقه مختار أحمد الندوي، مكتبة الرشد ناشرون/ الرياض، ط١، ١٤٢٣.
- 9- السنن الكبرى، للإمام الحافظ أبي عبد الرحمن أحمد ابن شعيب النسائي (ت ٣٠٣)، تحقيق حسن عبد المنعم شبلي بإشراف شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة/ بيروت، ط١، ١٤٢١.



۱۰ - شرح السنة، لأبي محمد الحسين بن مسعود بن محمد ابن الفراء البغوي (ت ٥١٦)، تحقيق شعيب الأرناؤوط ومحمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي/ بيروت، ط٢، ١٤٠٣.

۱۱- المستدرك على الصحيحين، للحافظ أبي عبد الله محمد ابن عبد الله بن محمد بن حمدويه الحاكم النيسابوري (ت ٤٠٥)، تحقيق مصطفىٰ عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية/ بيروت، ط١، ١٤١١.

۱۲- مسند أبي داود الطيالسي، للحافظ أبي داود سليمان بن داود ابن الجارود الطيالسي البصري (ت ٢٠٤)، تحقيق د. محمد ابن عبد المحسن التركي، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع/ الجيزة، ط١، ١٤٢٠.

17- مسند الدارمي المعروف به «سنن الدارمي»، للإمام عبد الله ابن عبد الرحمن الدارمي (ت ٢٥٥)، تحقيق حسين سليم أسد الداراني، دار المغنى للنشر والتوزيع/ الرياض، ط١، ١٤٢١.

15- المسند، لإمام أهل السنة والجماعة أحمد بن محمد بن حنبل ابن هلال الشيباني (ت ٢٤١)، تحقيق شعيب الأرناؤوط وآخرين، بإشراف د عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢١.

10- المسند، لإمام أهل السنة والجماعة أحمد بن محمد بن حنبل ابن هلال الشيباني (ت ٢٤١)، تحقيق الشيخ أحمد محمد شاكر، دار الحديث/ القاهرة، ط١، ١٤١٦.



17- مشكاة المصابيح، للحافظ محمد بن عبد الله الخطيب التبريزي (ت ٧٤١)، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي/ بيروت، ط٢، ١٣٩٩.

۱۷- المصنف في الأحاديث والآثار، للحافظ أبي بكر عبد الله ابن محمد بن أبي شيبة الكوفي العبسي (ت ٢٣٥)، عناية كمال يوسف الحوت، دار التاج/ بيروت، ط١، ١٤٠٩.

10- المصنف، للحافظ عبد الرزاق بن همام الصنعاني (ت ٢١١)، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، توزيع المكتب الإسلامي، ط٢، ١٤٠٣.

19- المعجم الصغير، للحافظ أبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني (ت ٣٦٠)، تحقيق محمد شكور محمود الحاج أمرير، المكتب الإسلامي/ بيروت، ط١، ١٤٠٥.

٢٠ المعجم الكبير، للحافظ أبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني (ت ٣٦٠)، تحقيق حمدي عبد المجيد السلفي، مكتبة ابن تيمية/ القاهرة، ط٢.

11- إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري، لشهاب الدين أبي العباس أحمد بن أبي بكر القسطلاني (ت ٩٢٣)، المطبعة الكبرىٰ الأميرية/ مصر، ط٧، ١٣٢٣.

٢٢ عمدة القاري شرح صحيح البخاري، لبدر الدين أبي محمد
 محمود بن أحمد العيني الحنفي (ت ٨٥٥)، دار إحياء التراث العربي/
 بيروت.



٢٣- فتح الباري بشرح صحيح الإمام أبي عبد الله محمد ابن إسماعيل البخاري، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢)، اعتنىٰ به محب الدين الخطيب، ومحمد فؤاد عبد الباقي، المكتبة السلفية.

۲۲- صحیح مسلم بشرح النووي، لمحیي الدین یحیی بن شرف النووي (ت ۲۷۶)، المطبعة المصریة بالأزهر، ط۱، ۱۳٤۷.

70- المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم، للحافظ أبي العباس أحمد بن عمر بن إبراهيم القرطبي (ت ٢٥٦)، تحقيق محيى الدين ديب مستو وآخرين، دار ابن كثير/ دمشق، ط١، ١٤١٧.

### ه- كتب علوم الحديث والرجال والعلل والتخريج:

1- آداب الشافعي ومناقبه، للحافظ أبي محمد عبد الرحمن ابن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي الحنظلي الرازي، المعروف بابن أبي حاتم (ت ٣٢٧)، تحقيق عبد الغني عبد الخالق، دار الكتب العلمية/ بيروت، ط١، ١٤٢٤.

٢- إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، للعلامة محمد ناصر الدين الألباني (ت ١٤٢٠)، المكتب الإسلامي/ بيروت، ط٢،
 ١٤٠٥.

٣- الاقتراح في بيان الاصطلاح وما أضيف إلىٰ ذلك من الأحاديث المعدودة من الصحاح، لتقي الدين أبي الفتح محمد بن علي ابن وهب بن مطيع القشيري، المعروف بابن دقيق العيد (ت ٧٠٢)، دار الكتب العلمية/ بيروت، ١٤٠٦.



- ٤- تهذيب الكمال في أسماء الرجال، للحافظ أبي الحجاج يوسف بن عبد الرحمن المزي (ت ٧٤٢)، تحقيق د. بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة/ بيروت، ط١، ١٤١٣.
- ٥- الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، للحافظ أبي بكر أحمد ابن علي بن ثابت الخطيب البغدادي (ت ٤٦٣)، تحقيق د. محمود الطحان، مكتبة المعارف/ الرياض، ١٤٠٣.
- ٦- سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها،
   للعلامة محمد ناصر الدين الألباني (ت ١٤٢٠)، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع/ الرياض، ١٤١٥.
- ٧- سير أعلام النبلاء، للحافظ أبي عبد الله شمس الدين محمد ابن أحمد بن عثمان الذهبي (ت ٧٤٨)، تحقيق شعيب الأرناؤوط وآخرين، مؤسسة الرسالة/ بيروت، ط٢، ١٤٠٢.
- ٨- شرف أصحاب الحديث، للحافظ أبي بكر أحمد بن علي ابن ثابت الخطيب البغدادي (ت ٤٦٣)، تحقيق عمرو عبد المنعم سليم،
   مكتبة ابن تيمية/ القاهرة، ط١، ١٤١٧.
- ٩- صحيح الترغيب والترهيب، للعلامة محمد ناصر الدين الألباني
   (ت ١٤٢٠)، مكتبة المعارف/ الرياض، ط١، ١٤٢١.
- ۱۰ صحيح الجامع الصغير وزياداته، للعلامة محمد ناصر الدين الألباني (ت ١٤٠٨)، المكتب الإسلامي/ بيروت، ط٣، ١٤٠٨.
- ۱۱ صحيح السيرة النبوية، للعلامة محمد ناصر الدين الألباني
   (ت ١٤٢٠)، المكتبة الإسلامية/ عَمَّان، ط١، ١٤٢١.



۱۲- صحيح سنن أبي داود، للعلامة محمد ناصر الدين الألباني (ت ١٤١٠)، مكتبة المعارف/ الرياض، ط١ للطبعة الجديدة، ١٤١٩.

17- صحيح موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان، للعلامة محمد ناصر الدين الألباني (ت ١٤٢٠)، دار الصميعي للنشر والتوزيع/ الرياض، ط١، ١٤٢٢.

15- الضعفاء، لأبي جعفر محمد بن عمرو بن موسى العقيلي (ت ٣٢٢)، دار التأصيل/ القاهرة، ط١، ١٤٣٥.

10- طبقات الحنابلة، للقاضي أبي الحسين محمد بن أبي يعلى الفراء البغدادي الحنبلي (ت ٥٢٦)، تحقيق د. عبد الرحمن بن سليمان العثيمين، دارة الملك عبد العزيز/ الرياض، ١٤١٩.

17- الطبقات الكبرى، لأبي عبد الله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي مولاهم المعروف بابن سعد (ت ٢٣٠)، تحقيق إحسان عباس، دار صادر/ بيروت، ط١، ١٩٦٨م.

۱۷ - الكامل في ضعفاء الرجال، لأبي أحمد عبد الله بن عدي الجرجاني (ت ٣٦٥)، تحقيق مازن محمد السرساوي، مكتبة الرشد/ الرياض، ط١، ١٤٣٤.

1۸- كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس، لأبي الفداء إسماعيل بن محمد بن عبد الهادي الجراحي العجلوني الدمشقي، (ت ١١٦٢)، تحقيق عبد الحميد بن أحمد ابن يوسف بن هنداوي، المكتبة العصرية، ط١، ١٤٢٠.



19- الكفاية في معرفة أصول علم الرواية، للحافظ أبي بكر أحمد ابن علي بن ثابت الخطيب البغدادي (ت ٤٦٣)، تحقيق ماهر ياسين الفحل، دار ابن الجوزي/ الدمام، ط٢، ١٤٣٥.

• ٢٠ معرفة أنواع علوم الحديث، للإمام أبي عمرو عثمان ابن عبد الرحمن الشهرزوري المعروف بابن الصلاح (ت ٦٤٣)، تحقيق نور الدين عتر، دار الفكر المعاصر/ بيروت، ١٤٠٦.

۲۱- المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة، للشيخ محمد عبد الرحمن السخاوي (ت ۹۰۲)، تحقيق محمد عثمان الخشت، دار الكتاب العربي، ط۲، ۱٤۱٤.

۲۲- ميزان الاعتدال في نقد الرجال، للحافظ أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (ت ٧٤٨)، تحقيق محمد رضوان عرقسوسي وآخرين، دار الرسالة العالمية، ط١، ١٤٣٠.

### و- كتب الفقه وأصوله:

۱- الإحكام في أصول الأحكام، لأبي محمد علي بن أحمد ابن سعيد بن حزم (ت ٤٥٦)، قدم له د. إحسان عباس، دار الآفاق الجديدة/ بيروت.

٢- الأم، للإمام أبي عبد الله محمد بن إدريس الشافعي المطلبي
 (ت ٢٠٤)، أشرف على طبعه محمد زهري النجار، دار المعرفة/ بيروت.

٣- الأوسط من السنن والإجماع والاختلاف، لأبي بكر محمد ابن إبراهيم بن المنذر النيسابوري (ت ٣١٩)، تحقيق عدد من الباحثين، دار الفلاح/ الفيوم، ط٢، ١٤٣١.



- ٤- تحريم آلات الطرب، للعلامة محمد ناصر الدين الألباني
   (ت ١٤٢٠)، مكتبة الدليل، ط٢، ١٤١٨.
- ٥- حاشية العطار على شرح الجلال المحلي على جمع الجوامع، لحسن بن محمد بن محمود العطار الشافعي (ت ١٢٥٠)، دار الكتب العلمية/ بيروت.
- 7- خطبة الكتاب المؤمل للرد إلى الأمر الأول، لأبي القاسم شهاب الدين أبي محمد عبد الرحمن بن إسماعيل الدمشقي المعروف بأبي شامة (ت 770)، قرأه وعلق عليه جمال عزون، أضواء السلف/ الرياض، ط١، ١٤٢٤.
- ٧- السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار، لمحمد بن علي ابن محمد الشوكاني (ت ١٢٥٠)، تحقيق محمود إبراهيم زايد، دار الكتب العلمية/ بيروت، ط١، ١٤٠٥.
- ۸- الشرح الممتع على زاد المستقنع للشيخ العلامة محمد ابن
   صالح العثيمين (ت ١٤٢١)، دار ابن الجوزي، ط١، ١٤٢٧.
- 9- صفة صلاة النبي على من التكبير إلى التسليم كأنك تراها، للعلامة محمد ناصر الدين الألباني (ت ١٤٢٠)، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع/ الرياض، ط٤، ١٤٣٢.
- ١- الفقيه والمتفقه، للحافظ أبي بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي (ت ٤٦٢)، تحقيق أبي عبد الرحمن عادل بن يوسف العزازي، دار ابن الجوزي/ الدمام، ط١، ١٤١٧.



۱۱- كشاف القناع عن متن الإقناع، للشيخ منصور بن يونس البهوتي الحنبلي (ت ۱۰۵۱)، دار عالم الكتب/ بيروت، ۱٤٠٣.

۱۲- المجموع شرح المهذب، للحافظ محيي الدين أبي زكريا يحيى بن شرف النووي (ت ٦٧٦)، دار الفكر.

17- المدونة الكبرى للإمام مالك برواية سحنون، دار الكتب العلمية/ بيروت، ط١، ١٤١٥.

15- مسائل الإمام أحمد رواية أبي داود السجستاني، تحقيق أبي معاذ طارق بن عوض الله بن محمد، مكتبة ابن تيمية/ مصر، ط١، ١٤٢٠.

۱٥- المستصفى من علم الأصول، لأبي حامد محمد بن محمد ابن محمد ابن محمد الغزالي الطوسي (ت ٥٠٥)، تحقيق وتعليق د. محمد سليمان الأشقر، مؤسسة الرسالة ناشرون/ دمشق، ط١، ١٤٣١.

17- المغني، لموفق الدين أبي محمد عبد الله بن أحمد بن محمد ابن قدامة المقدسي الجماعيلي (ت ٦٢٠)، تحقيق د. عبد الله ابن عبد المحسن التركي ود. عبد الفتاح محمد الحلو، دارة الملك عبد العزيز/ الرياض، ط٥، ١٤٣١.

۱۷ – المنخول من تعليقات الأصول، لأبي حامد محمد بن محمد ابن محمد ابن محمد الغزالي الطوسي (ت ٥٠٥)، تحقيق محمد حسن هيتو، دار الفكر المعاصر/ بيروت، ط٣، ١٤١٩.

۱۸- نهاية المطلب في دراية المذهب، لأبي المعالي عبد الملك ابن عبد الله بن يوسف الجويني (ت ٤٧٨)، تحقيق أ.د. عبد العظيم محمود الديب، دار المنهاج/ جدة، ط١، ١٤٢٨.



#### ز- كتب الآداب والرقائق والفتاوي وغيرها:

1- الآداب الشرعية، للشيخ الفقيه عبد الله بن محمد بن مفلح الحنبلي (ت ٧٦٣)، تحقيق شعيب الأرناؤوط وعمر القيام، دارة الملك عبد العزيز، ط٤، ١٤٣١.

۲- الأذكار من كلام سيد الأبرار، للحافظ محيي الدين أبي زكريا
 يحيى بن شرف النووي (ت ٦٧٦)، دار المنهاج/ بيروت، ط١، ١٤٢٥.

٣- إغاثة اللهفان في مصايد الشيطان، للإمام أبي عبد الله محمد ابن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١)، تحقيق محمد عزير شمس، دار عالم الفوائد/ مكة المكرمة، ط٢، ١٤٣٦.

٤- البداية والنهاية، للحافظ أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير
 (ت ٧٧٤)، مكتبة المعارف/ بيروت، ١٤١٢.

٥- تاريخ بغداد، للحافظ أبي بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي (ت ٤٦٣)، تحقيق مصطفىٰ عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية/ بيروت، ط٢، ١٤٢٥.

٦- حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، للحافظ أبي نعيم أحمد ابن
 عبد الله الأصفهاني (ت ٤٣٠)، دار الفكر/ بيروت، ١٤١٦.

٧- العزلة، للحافظ أبي سليمان حمد بن محمد الخطابي البستي
 (ت ٣٨٨)، تحقيق ياسين محمد السواس، دار ابن كثير/ دمشق - يروت، ط٢، ١٤١٠.

۸- فتاوی نور علی الدرب، لفضیلة الشیخ العلامة عبد العزیز ابن
 عبد الله بن باز (ت ۱٤۲۰)، ترتیب وإشراف د. محمد بن سعد



الشويعر، الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء/ الرياض، ط١، ١٤٢٨.

٩- لسان العرب، للعلامة محمد بن مكرم ابن منظور الأنصاري
 (ت ٧١١)، دار الحديث/ القاهرة، ١٤٣٤.

• ١- مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، جمع وترتيب عبد الرحمن بن محمد بن قاسم (ت ١٣٩٢) وساعده ابنه محمد (ت ١٤٢١)، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف/ المدينة النبوية، ١٤٢٥.

۱۱- مجموع فتاوى ومقالات متنوعة، لفضيلة الشيخ العلامة عبد العزيز بن عبد الله بن باز (ت ١٤٢٠)، جمع وترتيب وإشراف د. محمد بن سعد الشويعر، الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء/ الرياض، ط٥، ١٤٣٣.

17- مدارج السالكين في منازل السائرين، للإمام أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١)، تحقيق محمد أجمل الإصلاحي وآخرين، دار عالم الفوائد/ مكة، ط١، ١٤٤٠.

17- المصارعة، للشيخ العلامة أبي عبد الرحمن مقبل بن هادي الوادعي (ت ١٤١٢)، مكتبة الإمام مالك، ط١، ١٤١٣.

14- معجم البلدان، لشهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي (ت ١٣٩٧)، دار صادر/ بيروت، ١٣٩٧.

۱٥- مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، للإمام أبى عبد الله محمد بن أبى بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١)،



تحقيق عبد الرحمن بن حسن بن قائد، دار عالم الفوائد/ مكة المكرمة، ط٢، ١٤٣٦.

## ح- كتب أهل البدع والكتب المضللة:

۱- في ظلال القرآن، لسيد قطب (ت ١٣٨٦)، دار الشروق/ القاهرة، ط٣٢، ١٤٢٣.





## فهرس الموضوعات

| الصفحة                             | الموضوع                                       |
|------------------------------------|-----------------------------------------------|
| 0                                  | مقدمة                                         |
| هنا)                               | (تنبيه علىٰ خطأ وقع في الصوتية تم تصحيحه      |
| ن بعض أساليب مكرهم]                | [المراكز الصيفية واستغلال الحزبيين لها وبياه  |
| للمشايخ والعلماء ٩                 | س١ تعارض المراكز الصيفية مع وقت دروسر         |
| 10                                 | س٢ إقامة المراكز الصيفية للتمثيل والأناشيد    |
| الشرعي)ا                           | (أمران لابد من النظر فيهما عند بيان الحكم     |
|                                    | [فقه الواقع عند الحزبيين]                     |
| ۲٠                                 | س٣ ما المقصود بفقه الواقع؟                    |
| حقيقة دعوتها]                      | [الجماعات الإسلامية المعاصرة: نشأتها، و       |
| ية؟                                | س٤ هل يجوز العمل مع الجماعات الإسلام          |
|                                    | (عقيدة أهل السنة في علمائهم، ومفارقتهم لل     |
| ٣٥                                 | (معنىٰ الحزبية)                               |
|                                    | [البدعة: حقيقتها، وخطرها، وضابط نسبة ال       |
| ٣٨                                 | س٥ أيهما أشد عذابًا: العصاة أم المبتدعة؟      |
| •                                  | (قيام العلماء بالتحذير من المبتدعة من أَجَلِّ |
| ن المبتدع أحسن من العاصي)          | (من الفوارق بيننا وبين المميعة: أنهم يرون أ   |
|                                    | (من اجتهد في موطن الاتباع لا يعذر)            |
| ع ومفارقتهم والتحذير منهم والتشهير | (أهل السنة مجمعون علىٰ بغض أهل البدِ          |
| ξξ                                 | (هم)                                          |
|                                    | س٦ هل من انتمىٰ إلىٰ الجماعات يعتبر مبتد      |
|                                    | (ضابط السني)                                  |
| یکن من أهلها)                      | (من خالف أصلًا واحدًا من أصول السنة لم        |



| ٤٨        | (الواجب فهم كلام المبتدعة علىٰ ما يريدونه منه)                   |
|-----------|------------------------------------------------------------------|
| ٥٠        | (رد فرية الإخوان الكذبة بأن أهل السنة يوالون الظلمة)             |
| ٥١        | س٧ ما رأيكم في الجماعات كحكم عام؟                                |
| ٥٢        | (الواجب الاجتماع علىٰ الحق لا مجرد الاجتماع)                     |
| ٥٣        | (الدين قائم علىٰ التفريق بين الحق والباطل)                       |
| يه] ٥٥    | [بيان منهج السلف الصالح في تعاملهم مع المبتدعة، ووجوب اتباعهم ف  |
| ٥٥        | س٨ هل تُخَالَط الجماعات أم تهجر؟                                 |
| ٥٧        | (الأصل في مجانبة المبتدعة حديث الدجال)                           |
| ٠٠٠١      | (ما يستثنىٰ من مجادلة أهل البدع ومخاصمتهم)                       |
| أهل السنة | س٩ هل هناك بأس في التحذير من هذه الفرق المخالفة لمنهج            |
| ٠,٠ ٢٦    |                                                                  |
| ٧٠        | (رد شبهة أن التحذير من المبتدعة يعد غيبة محرمة)                  |
| ٧٠        | (ضابط يجمع ما يجوز من الغيبة)                                    |
| له] ۲۳    | [منهج الموازنات: حقيقته، والهدف منه، وبيان بطلانه، ورد شبهات أها |
| ٧٣        | س١٠هل يلزمنا ذكر محاسن من نحذر منهم؟                             |
| ۸١        | [جماعة التبليغ وبيان حقيقتها وعقيدتها]                           |
| ۸١        | س١١ جماعة التبليغ يقولون: كيف تحكمون علينا وتحذرون منا؟          |
| ۸۲        | (حقيقة الدعوة إلىٰ الله وضابطها)                                 |
| ۸۳        | (كيف تمتحن نفسك هل تدعو إلىٰ نفسك أم إلىٰ شرع الله؟)             |
| ۸۳        | (كيف تعرف إن كانت دعوتك حزبية أم لا؟)                            |
| ۸٦        | (الحكمة من تحريم الحزبية)                                        |
| ۹٠        | [الاثنتان والسبعون فرقة الهالكة ومعنىٰ كونها في النار]           |
| ۹٠        | س١٢ هل هذه الجماعات تدخل في الاثنتين وسبعين فرقة الهالكة؟        |
| ٩٢        | (مما يميز أهل السنة عن غيرهم منهجهم مع علماءهم)                  |
|           |                                                                  |



| ۹٤    | (لا يلزم من كثرة عدد الفرق الهالكة أن يكونوا أكثر الأمة)                |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| ۹٦    | [السلفية: حقيقتها، وحكم الانتساب إليها]                                 |
| ۹٦    | س١٣ هل من تسمى بالسلفي يعتبر متحزبًا؟                                   |
| ۹۸    | (سبب كثرة الكذابين في الانتساب إلى هذا المنهج المبارك)                  |
| ۹٩    | (حقيقة المتكلمين)                                                       |
| ۹٩    | (عقيدة أهل السنة والجماعة في باب الأسماء والصفات)                       |
| ١٠٥   | [الدعوة إلىٰ الله وما ينبغي أن يكون عليه الداعي من العلم والعمل]        |
| ١٠٥   | س١٤ حقيقة العلم الشرعي الذي يحتاجه الداعية إلىٰ الله                    |
| ١٠٧   | (دعوة جماعة التبليغ قائمة على الجهل والبدع)                             |
| ١٠٧   | (الخروج للدعوة عند جماعة التبليغ عبادة مستقلة)                          |
| ۱ • ٧ | (الدليل علىٰ أن جماعة التبليغ يتعبدون بالخروج)                          |
| ١١.   | س١٥ من يَقوم بالدعوة؟                                                   |
| ۱۱٤   | س١٦ ما سر عدم استجابة الناس إلى الدعاة إلى الله؟                        |
| ۲۲۱   | [مناهج الدعوة والفرق بينها وبين وسائل الدعوة وبيان أنها توقيفية]        |
| 177   | س١٧ هل مناهج الدعوة إلى الله توقيفية أم اجتهادية؟                       |
| 771   | (من أهم الأمور في الدعوة التدرج فيها)                                   |
| 771   | (تحذير من خطأ يقع فيه الكثيرون، وبيان الطريقة الصحيحة فيه)              |
| 179   | (بيان انحراف جماعة الإخوان عن منهج النبي ﷺ في الدعوة إلىٰ الله)         |
| ١٣٣   | [الطريقة الشرعية الصحيحة في مناصحة ولاة أمور المسلمين، ومفاسد مخالفتها] |
|       | س١٨ ما هو المنهج الصحيح في مناصحة الحكام؟                               |
| ۲۳۱   | (معنلي النصيحة وحكمها)                                                  |
| ۱۳٦   | (كيف تكون النصيحة لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم؟)         |
| ۱۳۷   | (النصيحة تختلف بحسب خطأ المنصوح)                                        |
| ۱۳۸   | (تنظيم الإخوان دولة داخل دول وبيان طريقتهم في ذلك)                      |



| (فتوىٰ الشيخ الألباني بالهجرة من أراضي الـ ٤٨، وبيان صحتها)                  |
|------------------------------------------------------------------------------|
| (حقيقة الدواعش)                                                              |
| [منهج الموازنات: حقيقته وبيان بطلانه]                                        |
| س١٩ منهج الموازنة بين الحسنات والسيئات عند نقد الأشخاص والجماعات. ١٤٦        |
| [وحدة الأديان ودعوة الإخوان المفلسين المفسدين لها]                           |
| س٢٠ حقيقة الخصومة مع اليهود                                                  |
| (الأدلة من الكتاب والسنة على كفر اليهود والنصارى)                            |
| [الطريقة الشرعية في إنكار المنكرات، وبيان طرائق الحزبيين الماكرة في ذلك] ١٥٦ |
| س٢١ هل تجوز قراءة الصحف والمجلات في المسجد لبيان ما فيها من المنكر           |
| ليحذره الناس؟                                                                |
| س٢٢ إذا كان هناك أخطاء في جريدة، ألا ننكر عليها ونبين أمرها للناس؟ ١٥٧       |
| [حكم الصلاة خلف المبتدعة]                                                    |
| س٢٣ ما صحة ما نسب إلى الإمام أحمد كلُّه بأنه صلى خلف الجهمية؟                |
| (الذكاء دون زكاء نقمة علىٰ صاحبه)                                            |
| (عقيدة الجهمية في باب الأسماء والصفات)                                       |
| (إطلاقات الجهمية عند السلف)                                                  |
| [حكم التعاون مع أهل البدع والجمعيات الحزبية]                                 |
| س٢٤ ما حكم الانتساب إلى الجماعات ومناصرتها والدفاع عنها؟ ١٦٧                 |
| (من طرق الجمعيات الحزبية في المكر بالدعوة السلفية)                           |
| (قاعدة التعاون والمعذرة تنقض أصلين عظيمين من أصول الإسلام)                   |
| [التعصب للعلماء والمذاهب وبيان مفاسده]                                       |
| س٢٥ التعصب للمذاهب والعلماء، أو الإعراض عنهم وعدم الأخذ منهم بالكلية ١٧١     |
| (ليس كل ما يقال عنه أنه المذهب يكون قول إمام المذهب)                         |
| (من الكتب التي تبين لك مذهب السلف في العقيدة)                                |



| ۱۷۷   | (من الكتب التي تبين لك مذاهب السلف في الفقه)                          |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| ۱۷۷   | (العمل عند وقوع الفتن)                                                |
| ۱۷۸   | (متلى تجب نصرة الحق عند وقوع الفتنة؟)                                 |
| ۱۷۸   | (مفهوم منهج السلف الصالح)                                             |
| 1 / 9 | تشبهة ترك العلم ليبقى الجهل عذرًا وبيان زيفها]                        |
| 1 / 9 | س٢٦ رد شبهة الإحجام عن طلب العلم بحجة أن طلبه يزيد الحجة على الإنسان  |
| ۱۸۱   | (صنف آخر من هؤلاء: وهم من يتركون العلم لأجل الخلافات بين المشايخ)     |
| حکم   | [الموقف الصحيح من الفتن والخلافات التي تقع بين طلبة العلم، وكيفية الـ |
| ۱۸۳   | فيها]                                                                 |
| ۱۸۳   | س٢٧ الفرقة بين طلاب العلم بسبب التعصب لبعض العلماء والنيل من آخرين    |
| ١٨٥   | (فوائد الفتن)                                                         |
| ۱۸۷   | (من مفاسد التمييع)                                                    |
| ۱۸۷   | (من مفاسد الشدة والغلو)                                               |
| ۱۸۸   | (صفات العالم الذي يُرجع إليه ويُؤخذ عنه)                              |
| ١٨٩   | [السرورية: نشأتها، وحقيقة مؤسسها، وبيان منهجها]                       |
| ١٨٩   | س٢٨ تزهيد محمد سرور زين العابدين في كتب العقيدة                       |
| 191   | س٢٩ مرتكب الكبيرة لا يكفر ما لم يستحلها                               |
| ۱۹۳   | س٠٠ التحذير من كتاب منهج الأنبياء لمحمد سرور زين العابدين             |
| 198   | (أهمية العقيدة)                                                       |
| 198   | (خطر تمكين المبتدعة من التعليم)                                       |
| 197   | (التستر بالمشايخ والتزي بزيهم كثر في هذه الآونة فاحذروه)              |
| 199   | (تعریف القطبیة)                                                       |
| ۲.,   | تكفير المجتمعات الإسلامية ووصفها بأنها مجتمعات جاهلية]                |
| ۲.,   | س٣١ هل يجوز إطلاق لفظ الجاهلية على المجتمعات الإسلامية المعاصرة؟      |



| س٣٢ ما تقولون فيمن يطلق على الأمة الإسلامية المعاصرة بأنها غائبة؟             |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| (التكفير والتفجير أصله في هذا العصر سيد قطب)                                  |
| (لا يشترط في الخارجي أن يكفر بكل كبيرة)                                       |
| (متىٰ يكون إحسان الظن صحيحًا وفي محله، ومتىٰ لا يكون كذلك؟)                   |
| [أهمية الردود على المخالفين ونصيحة قيمة في هذا الباب]                         |
| س٣٣ ما رأيكم في كتاب القطبية، وهل كتب الردود من منهج السلف؟                   |
| (سيد قطب مجدد فكر الخوارج في هذا الزمان)                                      |
| (أقسام من يثنون ويدافعون عن سيد قطب)                                          |
| (ما يميز ردود أهل الحق عن أهل الباطل)                                         |
| [عزوف الشباب عن تعلم العقيدة وأخذها من كتب السلف وانشغالهم بالثقافة وما       |
| يسمىٰ بفقه الواقع]                                                            |
| س٣٤ إهمال تعلم العقيدة ومدارستها والزهد في ذلك                                |
| س٣٥ توجيه للشباب الذين يعرضون عن كتب السلف في العقيدة ويقرأون كتب             |
| المخالفين ممن يُسَمَّون بالمفكرين                                             |
| س٣٦ ترك الدروس العلمية النافعة والانشغال عنها بالمحاضرات المتعلقة بالسياسة    |
| لأنها تعتني بالواقع                                                           |
| (كيف تكون من الفرقة الناجية الطائفة المنصورة؟)                                |
| [من مفاسد التمثيليات والأناشيد التي يسمونها دينية]                            |
| س٣٧ ما حكم التمثيل المسمى بالديني والأناشيد المسماة بالإسلامية؟               |
| [موقفنا من الحكام وحكم الطعن فيهم والخروج عليهم]                              |
| س٣٨ سب ولاة الأمور في المجالس والطعن فيهم                                     |
| [توحيد الحاكمية ومقصود القطبيين منه]                                          |
| س٣٩ تفسير محمد قطب لـ «لا إله إلا الله» بأن معناها لا معبود إلا الله ولا حاكم |
| إلا الله                                                                      |



| 377   | (تفسير كلمة التوحيد والأدلة عليه)                                            |
|-------|------------------------------------------------------------------------------|
| 740   | (لا يقال إن معنى كلمة التوحيد: لا معبود إلا الله)                            |
| ۲۳٦   | (وظيفة العلماء)                                                              |
| ۲۳۸   | (ركيزتا الخوارج في تكفير المسلمين)                                           |
| 749   | (علاج الخوارج قتلُهم ولا علاج لهم سواه)                                      |
| 7 2 . | (الميزان الصحيح في الحكم علىٰ الأشخاص)                                       |
| بم-،  | [حقيقة دعوة الإمام محمد بن عبد الوهاب -نضَّر الله وجهه في جنات النع          |
| 7     | وبيان حال الطاعنين فيه وغرضهم من ذلك]                                        |
| 7     | س٠٤ هل دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب دعوة حزبية كالإخوان والتبليغ؟           |
| 7 2 0 | (سبب انتشار الشرك بالصالحين في الآونة الأخيرة بين المسلمين)                  |
| 7     | (محاربة أهل الحق ديدن أهل الباطل من الأزل)                                   |
| 7 2 7 | (الفاصل عند الاتهامات هو الدليل)                                             |
| 7 & A | (الميزان عند أهل السنة والجماعة في الحكم علىٰ الدعوات والأفراد والجماعات)    |
| ۲0٠   | [التفريق بين الطائفة المنصورة والفرقة الناجية منشأه ومراد أهل الباطل منه]    |
| ۲0.   | س٤١ هل هناك فرق بين الطائفة المنصورة والفرقة الناجية؟                        |
| 701   | (معنىٰ الفرقة الناجية والطائفة المنصورة ومأخذ كلٍ منها)                      |
| 707   | (التفريق بين الحق والباطل من أعظم نعم الله عليناً)                           |
| 707   | (أهمية التفريق بين الحق والباطل وحاجتنا إليه)                                |
| 707   | (العلماء مجاهدون وجهادهم بالقلم)                                             |
| Y01   | [متى يخرج الرجل من الفرقة الناجية الطائفة المنصورة وبيان أصل المميعة في ذلك] |
| Y 0 A | س٤٢ من خالف الطائفة المنصورة في أصل من أصول السنة هل يكون منهم؟              |
| ۲٦.   | (بِمَ يكون امتحان المميعة والحدادية؟)                                        |
| 177   | (القول بالتفصيل فيمن خالف أصلًا من أصول السنة قول باطل)                      |
| 778   | [مكر الحزبيين لتكفير المسلمين]                                               |



| ۲٦٤                     | س٣٦ هل يكفر من زين الفواحش والرذائل للناس؟              |
|-------------------------|---------------------------------------------------------|
| ۲٦٥                     | (الضابط لمعرفة نواقض الإسلام)                           |
| ۲٦٧                     | [الفرق بين العقيدة والمنهج ومعنىٰ كلٍ منهما]            |
|                         | س٤٤ هل هناك فرق بين العقيدة والمنُّهج؟                  |
|                         | [بيان الحق والتحذير من الباطل واجب لابد منه]            |
|                         | س٤٥ هل يجب على العلماء أن يبينوا للشباب وللعاه          |
| 779                     | والجماعات؟                                              |
| ٢٧١                     | (أهمية بيان الحق والتحذير من الباطل)                    |
| ٢٧٢                     | [حكم مشاهدة مباريات كرة القدم]                          |
| YVY                     | س٤٦ ما حكم مشاهدة مباريات كرة القدم وغيرها؟             |
| Υν٤                     | [أهمية المنهج]                                          |
| Υν٤                     | س٤٧ هل يتوقف على صحة المنهج جنة أو نار؟                 |
| YVV                     | [القول الحق في قراءة كتب المبتدعة]                      |
| YVV                     | س٤٨ حكم قراءة كتب المبتدعة وسماع أشرطتهم                |
| YVA                     | (الموقف الصحيح من ابن حجر والنووي وأمثالهما)            |
| تها وسماتها]            | [الفرقة الناجية الطائفة المنصورة في هذا العصر وبيان صفا |
| ا صفاتها وسماتها؟ . ۲۸۱ | س٤٩ من هي الفرقة الناجية المنصورة في هذا العصر؟ وم      |
|                         | [أدب الطالب مع شيخه، وكيفية نصحه له]                    |
| ۲۸۰                     | س٠٥ كيف تكون مناصحة الطالب لشيخه؟                       |
|                         | (أفضل طريقة في تعلم الأدب)                              |
| 791                     | [نصائح غاليات وتوجيهات صادقات]                          |
| 791                     | س٥١ نصيحة لطلاب العلم المبتدئين                         |
| 797                     | (صفات الشيخ المناسب) أ                                  |
|                         | [متىٰ يشارك طالب العلم في الدعوة؟]                      |



| س٥٢ الحماس الشديد في الدعوة عند شباب الصحوة                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| (الدعوة بلا علم فساد وإفساد)                                                  |
| [التحذير من الباطل وأهله واجب شرعيّ ومنهج حقٌ مَرْضِيّ]                       |
| س٥٣ هل التحذير من المناهج المخالفة لمنهج السلف واجب؟                          |
| -<br>[العلم قبل الدعوة، ولا نفع في دعوة بلا علم]                              |
| س ٤٥ أيهما أفضل: طلب العلم أم الدعوة إلىٰ الله؟                               |
| [التحذير من أهل الباطل بأشخاصهم، مشروعيته، وشروطه، وطرائقه، ومتىٰ تستعمل      |
| -                                                                             |
| س٥٥ هل بيان أخطاء الكتب الحزبية والجماعات يعتبر من التعرض للدعاة؟ ٣٠٢         |
| (غايتنا من التحذير)                                                           |
| (لابد من أن تصلح نيتك قبل الكلام في الناس)                                    |
| ريف قول من قال: حذروا من المناهج ولا تتعرضوا للأشخاص)                         |
| عليكم بالأمر العتيق واحذروا ما يُشتَحْدث من القواعد وخصوصًا في زمن الفتن) ٣٠٥ |
|                                                                               |
| يجب الكف عنها؟                                                                |
| [نحن مأمورون بالاجتماع علىٰ الحق لا بالاجتماع فقط]                            |
| ص<br>س٥٧ هل التحذير من المناهج المخالفة ودعاتها تفريق للمسلمين وشق لصفهم؟ ٣١٠ |
| (التفريق بين الحق والباطل واجب شرعي)                                          |
| (حقيقة دعوة الاجتماع عند الحزبيين)                                            |
| -<br>[التعصب للرجال داء قديم ما زال مستمرًا وبيان سوء عاقبته ووخيم مآله] ٣١٣  |
| س٥٨ نصيحة لمن يتعصب للرجال                                                    |
| -<br>[لا تصغ سمعك إلىٰ الشبهات فيتشربها قلبك فتهلك]                           |
| عِ<br>س٥٩ كيف يتعامل المبتدئ مع المبتدعين وأصحاب الأفكار الهدامة والعقائد     |
| الباطلة؟                                                                      |



| ٣١٨   | (واجب الشباب تجاه المبتدعة)                                                  |
|-------|------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۱۸   | (بطلان قول من يقول: خذ الحق واترك الباطل)                                    |
| ٣٢.   | (الدين إنما هو الاتباع لا يقال لِمَ ولا كيفَ؟)                               |
| ۱۲۳   | [الطريقة الصحيحة في مناصحة ولاة الأمور ومفاسد مخالفتها]                      |
| ۱۲۳   | س٠٠ كيف تكون المناصحة الشرعية لولاة الأمور؟                                  |
| 47 8  | [المبتدعة وأصحاب الباطل هم الذين فرقوا الأمة لا العكس]                       |
| صف    | س٦١ الرد علىٰ من زعم أن الدعوة إلىٰ منهج السلف الصالح إنما هي لشق ال         |
| 47 8  | وتمزيقه                                                                      |
| ۲۲۳   | (السبيل إلىٰ اجتماع الأمة)                                                   |
| ٣٢٨   | [السلفية اتباع لا ابتداع]                                                    |
| ٣٢٨   | س ٦٢ ما هي السلفية؟ وهل يجب سلوك منهجها والتمسك بها؟                         |
| ٣٢٩   | (معنى السلفية)                                                               |
| ۲۳۲   | [بدعة أن الشخص لا يُبدَّع حتى يقتنع ببدعته]                                  |
| ۲۳۲   | س٦٣ الرد علىٰ قاعدة عدم تبديع من أظهر البدعة حتىٰ تقام عليه الحجة ويقتنع بها |
| ٤ ٣٣  | (العبرة ببلوغ الحجة)                                                         |
| ٥٣٣   | [من أثنىٰ علىٰ أهل البدع -وهو يعلم ما هم عليه- فإنه منهم ولا كرامة]          |
| إليهم | س٦٤ من خالف أصول السلفية وناصر غيرها وأثنىٰ هل مؤسسيها هل ينسب               |
| ٥٣٣   | ليحذره الناس؟                                                                |
| ٣٣٧   | [من عمل بدعة جاهلًا فإنه ليس بمعذور مطلقًا]                                  |
| ٣٣٧   | س٦٥ هل يؤجر من ارتكب بدعة جاهلًا كونها بدعة؟                                 |
| ٣٣٧   | (أقسام الجهل وما الجهل الذي يعذر به صاحبه)                                   |
| ٣٣٨   | (المعنىٰ المراد بالجهل في هذا الموطن)                                        |
| ٣٣٩   | [التحذير من أهل البدع والأهواء واجب وليس من الغيبة في شيء]                   |
| ۳۳۹   | س٦٦ هل الرد على المبتدعة وبيان باطلهم والتحذير منهم من الغيبة المحرمة؟       |



| ة من الوقوع فيه]ة من الوقوع فيه          | [التعصب للرجال داء قتال وسبيل الوقاي      |
|------------------------------------------|-------------------------------------------|
| إنه لا يريد أن يسمع ردًا عليه، وأنه يأخذ | س٧٧ ما حكم من أحب عالمًا وقال             |
| لدليل؟                                   | بكلامه في كل شيء؛ لأنه أعرف منه با        |
| ل العلم)                                 | (كيفية التعامل مع خطأ المخطئ من أهر       |
| حب فقه وحديث]                            | [لا يؤخذ العلم عن مبتدع ولو كان صا-       |
| فالف أهل السنة والجماعة في باب الأسماء   | س٦٨ ما حكم طلب العلم عند من يح            |
| ٣٥٠                                      | والصفات؟                                  |
| وهل يجوز أخذ العلم عنهم إذا عُلم موضع    | س٦٩ هل يكفر الأشاعرة والمعتزلة،           |
| ٣٥٢                                      | إشكالهم؟                                  |
| ٣٥٣                                      | (اختلاف أهل العلم في تكفير المعتزلة)      |
| نه وحديث، فهل يلزم بالبدعة سقوط علمه     | س٧٠ من دعا إلىٰ بدعة وكان عنده فغ         |
| ٣٥٥                                      | وحديثه وعدم الاحتجاج به مطلقًا؟           |
| حق]                                      | [تفرق الأمة ليس عذرًا في عدم اتباع الـ    |
| <b>TOV</b>                               | س٧١ أي الجماعات يجب اتباعها؟              |
| مكان فلا تأمن علىٰ نفسك]                 | [أهل البدع والضلال موجودون في كل          |
| فالفة لمنهج السلف؟ وكيف يكون التعامل مع  | س٧٢ هل يوجد علىٰ الساحة مناهج مــ         |
| ۲۲۱                                      | هذه المناهج ودعاته؟                       |
| ك بالدين]ك                               | [سبيل العزة والتمكين إنما يكون بالتمسا    |
| ة ووصفهم لهم بأنهم مداهنون وعلماء سلطة   | س٧٣ انتقاد الحزبيين لعلماء أهل السن       |
| ٣٦٥                                      | ولا يفهمون الواقع                         |
| ية في أهل العلم]                         | [من طرائق أهل السوء وعلاماتهم الوقيع      |
| م عليهم بالكفر والفسق وأن عندهم ضعفًا في | س٧٤ الطعن في العلماء الكبار والحكم        |
| ٣٦٩                                      | الولاء والبراء                            |
| بىي الله ﷺ)                              | (العلماء الربانيون لا يقولون إلا بما يُرخ |
|                                          | [موالاة الكفار والفرق بينها وبين المدار   |



| ۲۷٤   | س٧٥ حكم موالاة الكفار                                                   |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| ٣٨٠   | [حكم دفع المال للكفار]                                                  |
| ٣٨٠   | س٧٦ ما حكم التبرع للكفار بالأموال الطائلة؟                              |
| ٣٨٢   | [مسائل متفرقة]                                                          |
| ٣٨٢   | س٧٧ مقاطعة بضائع الكفار وعدم شرائها وبيعها                              |
| ۲۸۳   | س٧٨ الإنكار العلني علىٰ ولاة الأمور                                     |
| اهنة  | س٧٩ هل من الاجتماع: الاستخفاف بـ (هيئة كبار العلماء)، ورميهم بالمد      |
| 347   | والعمالة؟                                                               |
| ٣٨٥   | س٠٨ نصيحة لمن يقول إن السعودية تحارب الدين وتضيق علىٰ الدعاة            |
| خطاء  | س٨١ الفهم الصحيح لقوله تعالىٰ: (ولا يخافون لومة لائم) وأنه ليس ذكر أ-   |
| ٣٨٦   | الحكام علىٰ المنابر                                                     |
| ٣٨٨   | س ٨٢ هل يشترط في القنوت في الصلاة إذن ولي الأمر؟                        |
| ٣٨٨   | س ٨٣ ما حكم الذهاب إلى الجهاد دون موافقة ولي الأمر؟                     |
| ٣٨٩   | س ٨٤ كلمة حول الجماعة والسمع والطاعة                                    |
| ٣٩.   | س ٨٥ ما هي أسباب ووسائل الاجتماع؟                                       |
| 491   | س٨٦ من الذي له حق الاجتماع والسمع والطاعة؟                              |
| ولاة  | س٨٧ هل من الاجتماع إثارة وشحن الغل والحقد في قلوب العامة نحو            |
| ۲۹۲   |                                                                         |
| ۲۹۲   | س٨٨ ما هو الواجب علىٰ الدعاة وطلبة العلم لولاة الأمر؟                   |
| ٣٩٣   | س٨٩ حكم بيعة ولاة الأمر، وبيان منزلتها من الجماعة والسمع والطاعة        |
| 498   | س٩٠ حكم معصية ولاة الأمر في غير معصية الله                              |
| ن بها | س٩١ حكم فتح الثغرات علىٰ ولاة الأمر، وفتح اللجان والمشاريع التي لم يأذر |
| 495   |                                                                         |
| 490   | س٩٢ هل من الحكمة رفع المظالم والشكاوي لعامة الناس؟                      |



| 490   | س٩٣ هل يمكن الاجتماع مع اختلاف المنهج والعقيدة؟                     |
|-------|---------------------------------------------------------------------|
| نتماع | س٩٤ هل يمكن الاجتماع مع التحزب؟ وما هو المنهج الذي يجب الاج         |
| ٣٩٦   | عليه؟                                                               |
| 447   | س٩٥ حكم العمليات الانتحارية                                         |
| 499   | س٩٦ حكم الاغتيالات والتفجيرات في المنشآت الحكومية في بلاد الكفار    |
| ٤٠٠   | س٩٧ حكم من ينزل حديث الصعب بن جثامة في قتل الأبرياء وتفجير المنشآت  |
| ٤٠١   | س٩٨ هل من وسائل الدعوة القيام بالمظاهرات لحل مشاكل الأمة الإسلامية؟ |
| ٤٠١   | س٩٩ حكم المظاهرات والاعتصامات                                       |
| ٤٠٢   | س١٠٠ تبديع ابن حجر والنووي وأمثالهما                                |
| ٤٠٣   | س١٠١ الموقف من علماء المدينة                                        |
| ٤٠٤   | س١٠٢ ما طريقة القصاص وما الموقف منهم؟                               |
| ٤٠٤   | س١٠٣ صحة إطلاق لفظ الجماعات مع أن جماعة الحق واحدة                  |
|       | س١٠٤ الخروج للدعوة دون علم                                          |
| ٤٠٨   | س١٠٥ جماعة التبليغ ومنهجها وهل يجوز الانضمام إليها؟                 |
| ٤٠٨   | س١٠٦ حكم وجود الجماعات الضالة كالإخوان والتبليغ في بلاد المسلمين    |
| ٤١٠   | س١٠٧ موقف الشاب الناشئ من هذه الجماعات                              |
| ٤١٢   | س١٠٨ كلمة أبوية لمن اغتر بهذه الجماعات وانتمىٰ إليها                |
| ٤١٣   | س١٠٩ لماذا سمي أهل السنة والجماعة بذلك؟                             |
| ٤١٤   | س١١٠ الزعم بأن السلفية كبقية الفرق الموجودة اليوم                   |
| ٤١٥   | س١١١ هل السلفية حزب من الأحزاب وهل الانتساب إليها مذموم؟            |
| ٤١٦   | س١١٢ كلمة توجيهية حول تعظيم السنة وذم البدع وأهلها                  |
| ٤١٦   | س١١٣ أسباب الثبات على الاستقامة                                     |
| ٤١٩   | س١١٤ من هم العلماء الذين يُنْصَح بهم؟                               |
| 277   | س١١٥ أوصاف العلماء الذين يقتدي بهم                                  |



| ٤٢٤ | س١١٦ هل من كلمة توجهونها لطلبة العلم؟                           |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
|     | (هناك أعمال خاصة بولاة الأمور لا يجوز لأحد أن يتقدم عليهم فيها) |
|     | (من الأعمال الخاصة بولي الأمر موضوع مقاطعة البضائع لدولة معينة) |
|     | (الجهاد من الأعمال الخاصة بولي الأمر)                           |
|     | (مسألة تبديع ابن حجر والنووي وأشباههما وتعلق المميعة بها)       |
| ٤٣٣ | ئبت المصادر والمراجع                                            |
|     | فه سر الموضوعات                                                 |

