
 شرح
 كتاب اعتقاد أهل السنة  

 للإمام  

 ه ـ371أبي بكر الإسماعيلي ت 

 
 

                  
 للشَّيْخِ الدُّكْتُور: 

 سليمان بن سليم الله الرحيلي

 غَفَرَ الُله لَهُ وَلِوَالِدَيْهِ وَلِمَشَايِخِهِ وَلِلْمُسْلِمِيَن

 



 

2 

 

 

﷽ 

 ]المجلس الأول[
أنفسنا ومن سيئات أعمالنا،  بالله من شرور  الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ  إن 

له،  شريك  لا  وحده  الله  إلا  إله  لا  أن  وأشهد  له،  هادي  فلا  يضلل  ومن  له،  مضل  فلا  الله  يهد  من 

وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله،  

عمران:     ،  [102]آل 

  

،  [1]النساء:  

 .[71، 70]الأحزاب:  

  أما بَعْد؛ 
محمد   هدى  الهدى  وخير  الله  كتاب  الحديث  أحسن  وَسَلىمَ فإن  عَلَيْهِ   ُ اللَّى الأمور    صَلَّى  وشر 

الله   رسول  بوصية  مرحبًا  ثم  النار،  في  ضلالة  وكل  ضلالة،  بدعة  وكل  بدعة  محدثة  وكل  محدثاتها، 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ  مرحبًا بطلاب العلم، إن طالب العلم تحفه الملائكة بأجنحتها ثم يركب بعضهم   صَلَّى اللَّى

بعضًا حتى يبلغ السماء الدنيا من محبتهم لما يطلب، أيها الفضلاء إن قيام الدين علَّ أمرين عظيمين:  

:  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ وعدم التفرق، كما قال ربنا    عَزَّ وَجَلَّ الاعتصام بحبل الله  

، والاعتصام بحبل الله لزوم الكتاب والسنة، وعدم الروغان عنهما  [103]آل عمران:    

  أن يحرص علَّ تحقيق الثاني. الأولأبدًا، وينبغي لمن حقق الأمر 

التي   والجن  الإنس  شياطين  وسوسة  وطرد  الكلمة،  واتحاد  والألفة،  الجماعة،  علَّ  فيحرص 

ينبغي   أن يعتصم بحبل الله،  الذي يسر الله له  العلم  أهل الحق عن الحق، وطالب  تسعى في تفريق 

العلم   فإن  النافع،  العلم  ذلك:  يحقق  مما  وإن  يقطع،  سيفًا  لا  يجمع  أن  حبلًا  الحق  في  يكون  أن  عليه 

فيها   ما  كل  كالنخلة  النافع  العلم  العظام،  الشداد  الشبهات  به  وتندفع  الظلام،  به  ينطفه  نور  النافع 



 

3 

 

نافع، والجهل شجرة كل شجر، فما من شر يقوم إلا وهو يرتضع من لبن الجهل، ولذلك ينبغي علَّ  

أهل السنة والجماعة أن يعظم اعتنائهم بالعلم النافع تعلمًا وتعليمًا ونشًرا وبثًا مع الاهتمام بدعوة الغير  

إل الخير، فينبغي أن يقترن بالعلم النافع الأدب، أدب العلم طلبًا وأداء، وأدب التعامل، فإن الأدب  

سلفنا   كان  وقد  العظام،  المفاسد  يسبب  قد  الأدب  عن  عرى  إذا  العلم  أن  شك  ولا  العلم،  حلم 

الصالح يعتنون بالأدب أعظم من عنايتهم بالعلم، كانوا يعتنون بالعلم عناية كبرى، ولكنهم يعتنون  

بالأدب أعظم من عنايتهم بالعلم، ولذلك وصيتي لنفسي وإخواني أن نحرص علَّ العلم النافع وأن  

 نبقى نتعلم ما بقيت الروح في الجسد، مع الحرص علَّ الأدب والعمل به. 

أيها الإخوة إن الكتاب الذي بين أيدينا هو: "كتاب اعتقاد أهل السنة" للحافظ أبي بكر أحمد بن  

لقب   حتى  الشافعية،  شيوخ  من  الشافعي  الإسماعيلي  ُ إبراهيم  اللَّى سنة    رَحِمَهُ  مات  الشافعية،  بشيخ 

نبينا    هـ(371) إحدى وسبعين وثلاثمائة   وَسَلىمَ من هجرة  عَلَيْهِ   ُ اللَّى بالقرون  صَلَّى  فهو قريب عهد   ،

ُ المفضلة، بل إنه   الثالث الهجري وهو من القرون المفضلة، وكتابه هذا الذي    رَحِمَهُ اللَّى ولد في القرن 

التي اتفقوا عليها، وميزوها عن عقائد   أبانت عقيدة أهل السنة والجماعة  الكتب التي  بين أيدينا من 

منها   وكثير  معنى  للقرآن  مطابقة  والجماعة  السنة  أهل  وعقيدة  واضحة،  بينة  بألفاظ  المخالفة  الفرق 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ مطابق للقرآن لفظًا، وهي موافقة لسنة النبي   وعليها إجماع صحابة رسول الله    صَلَّى اللَّى

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ   ، وهي موافقة للفطرة، فلا حيرة فيها، ولا اضطراب عند أهلها. صَلَّى اللَّى

وهي موافقة للسان العربي لا اعوجاج فيها ولا حيدة عن قواعد اللغة العربية ومعانيها، وفيها  

لطالب   وينبغي  والتفريط،  الإفراط  عن  بعيدة  وهي  والسنة،  الكتاب  لزوم  وفيها  الحقة،  الوسطية 

أو   اللغة  في  تخصص  أو  الفقه  في  تخصص  إن  تخصصه،  كان  مهما  العقيدة  بدراسة  يعتني  أن  العلم 

تخصص في الحديث أو تخصص في التفسير، ينبغي عليه أن يعتني بدراسة العقيدة، وأن يكرر ذلك،  

وألا يمل من دراسة العقيدة؛ حتى قال بعض أهل العلم: إن كتاب التوحيد لشيخ الإسلام محمد بن  

الوهاب   ُ عبد  اللَّى إليه  رَحِمَهُ  يرجع  أن  العلم  منها طالب  فرغ  كلما  ينبغي  التي  الكتب  ينبغي  من  لا  ا، 

بالأقوال   نخضع  أن  لنا  ينبغي  ولا  تدريسها،  من  ولا  العقيدة  دراسة  من  نمل  أن  الإخوة  أيها  علينا 

نبينا   صَلَّى  الباطلة التي تقول: إن سمعنا عن التوحيد كثيًرا، سبحان الله إن هذا لفضل وشرف، إن 



 

4 

 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ  ظل يدعو إل التوحيد من أول يوم بعث فيه إل آخر يوم له في هذه الدنيا، في اليوم    اللَّى

ُ  الذي فارق فيه هذه الدنيا وهو الذي علم أصحابه رضوان الله عليهم كان يأمر بالتوحيد   صَلَّى اللَّى

 . عَلَيْهِ وَسَلىمَ 

لطالب العلم أن يحرص علَّ أن توصيل عقيدة أهل السنة والجماعة إل الناس بوجه    علَّوينبغي  

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ باسم، ولسان بليغ، وأسلوب طيب علَّ طريق نبينا محمد  الذي قال ربه له:  صَلَّى اللَّى

]يوسف:    

الإسماعيلي  [108  ، ُ اللَّى وَجَلَّ   رَحِمَهُ  بشيخ    عَزَّ  لقب  سمعنا  كما  حتى  الفقه؛  في  المذهب  شافعي 

ُ عَلَيْهِ  الشافعية، والمتقدمون من أهل العلم علَّ عقيدة واحدة، هي عقيدة صحابة رسول الله  صَلَّى اللَّى

، وإن انتسبوا إل إمام في الفقه، فإنهم يعلمون ويقررون أن عقيدة إمامهم هي عقيدة أهل السنة  وَسَلىمَ 

أهل   السنة،  أهل  إجماع  الكتاب  هذا  في  نقل  وقد  المذهب،  شافعي  الإسماعيلي  الإمام  والجماعة، 

والآجروي  الشافعي  تلميذ  كالمزني  الشافعية،  أئمة  من  أيضًا عدد  ومثله  العقيدة،  علَّ هذه  الحديث 

الشافعي واللالكائي الشافعي، والصابوني الشافعي، ولا شك منصف أن عقيدتهم عقيدة أهل السنة  

 والجماعة. 

الشافعي   ينتسبون للإمام  أقوام  العجب من  يا عبد الله لتعجب غاية  ُ وإنك  الفقه،    رَحِمَهُ اللَّى في 

ُ ولا شك أنه إمام، ملئ الدنيا علمًا   رحمة واسعة، وقد أجمعت الأئمة علَّ إمامته، لكن أولئك    رَحِمَهُ اللَّى

كان   إن  للعجب  ويا  غيره،  إل  وينتسبون  عقيدته،  عن  ينقصون  ثم  الفقه  في  إليه  ينتسبون  القوم 

ُ الشافعي   علَّ العقيدة التي اعتقدوها فلما ينسبونها إل غيره وهو الإمام، وإن كان الشافعي    رَحِمَهُ اللَّى

 ُ  علَّ عقيدة غير العقيدة التي هم عليها فيلزمهم أمران:  رَحِمَهُ اللَّى

ُ إما أن يسقطوا الشافعي   عن الإمامة، فإن من فسدت عقيدته لا يصلح أن يكون إمامًا    رَحِمَهُ اللَّى

ُ وحاشاه   ورضي عنه أن تسقط إمامته.  رَحِمَهُ اللَّى

الشافعي   الإمام  لعقيدة  المخالف  اعتقادهم  يترك  أن  الثاني:  ُ والأمر  اللَّى المتعين  رَحِمَهُ  وهذا   ،

 عليهم. 



 

5 

 

ُ والإسماعيلي   هنا ينقل عقيدة أهل السنة والجماعة، ولا شك أنه يعلم أن عقيدة الإمام    رَحِمَهُ اللَّى

ُ الشافعي   اللَّى الله    رَحِمَهُ  فنسأل  إمامًا،  اتخذه  لما  وإلا  العقيدة،  وَجَلَّ هي هذه  والمسلمين    عَزَّ  يرينا  أن 

فنضل،   ملتبسًا علينا  اجتنابه، وألا يجعله  باطلًا ويرزقنا  الباطل  يرينا  وأن  اتباعه،  الحق حقًا ويرزقنا 

 نبدأ بقراءة هذا الكتاب وسنشرحه إن شاء الله شرحًا مختصًرا مفيدًا في أربعة مجالس. 

وَإيَِّاكُمْ -اعْلَمُوا  )  : رَحِمَهُ اللَّهُ قال   اللهُ  العلم بقولهم:  (-رَحِمَنَا  أهل  له  ، كل أمر عظيم يوطأ 

أن يذكر أن هذه العقيدة مطابقة للحق    (اعْلَمُوا) اعلموا، أو بقولهم: اعلم، فمراد المصنف من قولهم:  

اعتقادًا جازمًا،   للواقع، وأن تعتقدها  فيها علم فعليك أن تعلمها علمًا مطابقًا  -)مطابقة لازمة، فما 

وَإيَِّاكُمْ  ، عادة العلماء التوطئة بما يقرب القلوب، ومن ذلك الدعاء لمن تخاطبه، فعندنا  ( -رَحِمَنَا اللهُ 

رَحِمَنَا  -اعْلَمُوا  )تخاطب إنسانًا ادع له بما يقرب قلبه، وبما يلين قلبه ليسمع كلامك، ويسمع الحق،  

وَإيَِّاكُمْ  مَذْهَبُ   -اللهُ  أهل  ( أَنْ  إليه  ما ذهب  به هنا  المقصود  والمنهج  المسلوك،  الطريق  المذهب هو   ،

 السنة والجماعة باتفاقهم. 

أَهْلِ الْحَدِيثِ ) ، يسمون أهل الحديث لأنهم يستدلون بالقرآن لا يفرقون بين آياته،  ( أَنْ مَذْهَبُ 

يفرقون بين أحاديث رسول الله   الثابتة لا  بالأحاديث  وَسَلىمَ ويستدلون  عَلَيْهِ   ُ اللَّى يردون  صَلَّى  ، فلا 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ حديثًا ثابتًا عن رسول الله   ، ولا علة له، ولا معارض له يساويه أو أقوى منه لا  صَلَّى اللَّى

الله   من  كل وحي  بل  ربنا،  عند  عمل، كل من  وَجَلَّ في عقيدة ولا في  السنة  عَزَّ  أهل  عند  فالعبرة   ،

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ والجماعة بالثبوت، ويفهمون ذلك بفهم صحابة رسول الله   ، ولذلك استحقوا  صَلَّى اللَّى

 هذا اللقب الشريف، وهذا الاسم العظيم المنير: أهل الحديث. 

وَالْجَمَاعَةِ ) نَّةِ  السُّ السنة، وسُموا  ( أَهْلُ  بلزوم  السنة ويأمرون  يلزمون  السنة لأنه  أهل  ، يسمون 

قال   الجماعة،  ويلزمون  بالجماعة،  ويأمرون  الحق،  علَّ  يجمعون  لأنهم  ُ بالجماعة  اللَّى وَجَلَّ   رَحِمَهُ  :  عَزَّ 

وَرُسُلِهِ ) وَكُتُبهِِ  وَمَلَائِكَتهِِ  بِاَللهِ  قْرَارُ  قول:  (الِْْ عن  وعدل  المصنف  به  عبر  الإقرار  بالله،  الإقرار   ،

الإيمان، ومراده بهذا والله أعلم: أن يُبين أن الإيمان ليس تصديقًا مجردًا، وإنما هو تصديق مع تسليم  

الاعتقاد   فيه  يدخل  الإيمان  ولذلك  وانقياد،  وإذعان  وخضوع  تسليم  مع  تصديق  وانقياد،  وإذعان 



 

6 

 

الله   إن شاء  والعمل كما سيأتينا  وَجَلَّ والقول  بالله  عَزَّ  والإيمان  وَجَلَّ ،  بالله    عَزَّ  وَجَلَّ والإقرار    عَزَّ 

بوجوده   بالإيمان  وَتَعَالَ يكون  وإلا  سُبْحَانَهُ  وعنادًا،  مكابرة  شذ  من  إلا  البشر،  عليه  يتفق  وهذا   ،

أظهر من أن تُنكر، الآيات النقلية والآيات الكونية والآيات    عَزَّ وَجَلَّ فالآيات الدالة علَّ وجود الله  

 .عَزَّ وَجَلَّ الحسية، والآيات النفسية، كلها تدل علَّ وجود الله  

الله   بوجود  يقرون  لا  أنهم  يزعمون  الذين  الملحدون  هؤلاء  وَجَلَّ ولذلك  مكابرون،    عَزَّ  هم 

وهم مستيقنون في أنفسهم بأنهم كاذبون، لكن لهم أغراض دنيوية منحرفة، يريدون الوصول إليه عن  

الإيمان بربوبية الله    عَزَّ وَجَلَّ طريق هذه الدعوى الكاذبة التي يعلمون كذبها، ويدخل في الإيمان بالله  

فهو   ذلك،  في  فيه    وَتَعَالَ   سُبْحَانَهُ وتوحيده  يدخل  وأيضًا  والتدبير،  والرزق  والملك  الخلق  له  من 

بألوهيته   وَتَعَالَ الإيمان  به    سُبْحَانَهُ  جاء  الذي  وهو  العبادة،  بتوحيد  المعروف  وهو  بهذا،  وتوحيده 

الإيمان في أسماء الله   فيه كذلك:  فيه، وقاتلوا أقوامهم من أجله، ويدخل  الرسل وخالفهم أقوامهم 

سُبْحَانَهُ  وصفاته علَّ معانيها الظاهرة علَّ الوجه اللائق بجلال الله وجمال الله وكمال الله    عَزَّ وَجَلَّ 

 . وَتَعَالَ 

ُ والمصنف   في هذا الكتاب لم يذكر إلا توحيد الأسماء والصفات، فما السر في    عَزَّ وَجَلَّ   رَحِمَهُ اللَّى

هذا؟ لماذا لم يذكر توحيد الربوبية؟ ولم يذكر توحيد الألوهية؟ فالجواب: أن توحيد الربوبية كان ولا  

يزال، يقر به كل إنسان إلا من شذ عنادًا ومكابرة، فلم يقع فيه في الحقيقة نزاع بين الرسل وأقوامهم،  

توحيد الألوهية فإنه في زمن الإسماعيلي والأئمة المتقدمين لم    وأماولا يقع فيه نزاع إلا عند الشذوذ،  

يكن فيه نزاع، بل كان الأمر مستقيمًا علَّ توحيد الألوهية، وإنما وقع النزاع وظهرت الفرق في توحيد  

إن   ويقول:  الشبهة،  سبيل  علَّ  الناس  بعض  يورده  سؤال  عن  جواب  هذا  وفي  والصفات،  الأسماء 

المتقدمين لم يذكروا توحيد الألوهية، وشيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب اعتنى بتوحيد الألوهية،  

وذكر توحيد الألوهية، فنقول: إن المتقدمين ذكروا توحيد الأسماء والصفات واعتنوا بذلك تفصيلًا  

 لأن الحاجة كانت داعية إل ذلك، لأن الفرق المخالفة كانت مخالفتها في هذا الباب. 



 

7 

 

وأما في زمن المتأخرين فقد كثر الانحراف في توحيد الألوهية، وصار بعض الناس يعبدون غير  

ذلك،   وتكرير  الألوهية،  توحيد  تقرير  إل  داعية  الحاجة  فكانت  الله،  يعبدون  أنهم  يظنون  الله وهم 

قْرَارُ بِاَللهِ وَمَلَائِكَتهِِ ) يكون بالإيمان بوجودهم، وأنهم خلق خلقوا    عَزَّ وَجَلَّ ، الإيمان بملائكة الله  (الِْْ

من نور، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يأمرون، وأن عددهم كثير، لا يحصي عددهم إلا الله  

، ومن ذلك أنه سبحانه كان يرسل  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ ، وأن الله يأمرهم ويرسلهم بما شاء  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ 

فيهم   بما جاء  ونؤمن  التفصيل،  وجه  تفصيلًا علَّ  فيهم  بما جاء  نؤمن  بالوحي،  السلام  عليه  جبريل 

 الإجمال. إجمالًا علَّ وجه 

وَكُتُبهِِ )قال:   وَمَلَائِكَتهِِ  بِاَللهِ  قْرَارُ  حق  (الِْْ نزولها  عند  بأنها  الجازم  تصديق  هو  بالكتب  الإيمان   ،

الله   وَتَعَالَ وصدق من  بها  سُبْحَانَهُ  نؤمن  السلام،  عليهم  الأنبياء  علَّ  أنزلت  والنور،  الهدى  وفيها   ،

علَّ سبيل الإجمال، ونؤمن بما ورد علَّ سبيل التفصيل، ونؤمن أيضًا أن القرآن الذي أنزل علَّ محمد  

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ  مهيمن علَّ تلك الكتب، وأن القرآن هو الذي حفظه الله،    صَلَّى اللَّى

التحريف والتبديل، وما بقي  ، وأن الكتب السابقة قد دخلها  [42]فصلت:    

 فيها من خير لم يبدل رفع بالقرآن الكريم، وهيمن القرآن الكريم علَّ كل تلك الكتب. 

دينه،  (وَرُسُلِهِ )قال:   تبليغ  في  خلقه  وبين  الله  بين  الواسطة  بأنهم  الإيمان  بالرسل،  الإيمان   ،

سبيل   علَّ  منهم  فصل  بمن  الإقرار  يكذبون،  لا  صادقون  وأنهم  ونبوتهم،  برسالتهم  والإقرار 

 التفصيل، والإقرار بما أجمل عنهم علَّ سبيل الإجمال. 

وَايَةُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ) : رَحِمَهُ اللَّهُ قال   تْ بِهِ الرِّ صَلَّى  وَقَبُولُ مَا نَطَقَ بِهِ كِتَابُ اللهِ تَعَالَى وَمَا صَحَّ

وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  هِ اللهُ  رَدِّ إلَى  سَبيِلَ  وَلَا  بِهِ  وَرَدَ  ا  عَمَّ نَعْدِلُ  لَا  في  (،  والجماعة  السنة  أهل  طريق  بيان  هذا   ،

دينهم كله، في تقرير عقيدتهم وفي تقرير عباداتهم، وفي تقرير معاملاتهم، وهو قبول ما في كتاب الله  

الرواية عن رسول الله   به  آياته وقبول، ما صحت  وَسَلىمَ من غير تفريق بين  عَلَيْهِ   ُ من غير    صَلَّى اللَّى

وَسَلى تفريق بين أحاديث رسول الله   عَلَيْهِ   ُ اللَّى المتواتر والآحاد    مَ صَلَّى  يفرقون بين  الدين كله، لا  في 

بدعة   الحديقة  في  والآحاد  المتواتر  بين  والتفريق  حجة،  والكل  وحي،  الكل  بل  الحجية،  حيث  من 

حادثة، ما كانت في زمن السلف الصالح رضوان الله عليهم، ويلزمون ذلك لزومًا تامًا، لا يعدلون  



 

8 

 

بمثله   يعارض  أن  إلا  والسنة،  القرآن  من  شيئًا  يرد  أن  مؤمناً  يسع  ولا  منه،  شيئًا  يردون  ولا  عنه، 

 وتكون المعارضة في نظر المجتهد. 

رسوله   وسنة  الله  كتاب  الدليلين:  بين  وَسَلىمَ فيوفق  عَلَيْهِ   ُ اللَّى هذا    صَلَّى  يردان،  ولا  إليهما  يرد 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ منهج أهل السنة والجماعة قديمًا وحديثًا، كتاب الله وسنة رسوله   يرد إليهم ولا    صَلَّى اللَّى

:  عَزَّ وَجَلَّ يردان، قال الله  

  

 . [59]النساء: 

قال    ُ ثم  اللَّى وَجَلَّ   رَحِمَهُ  الْهُدَى  ) :  عَزَّ  لَهُمْ  مَضْمُونًا  نَّةِ  وَالسُّ الْكِتَابِ  بَاعِ  بِاتِّ مَأْمُورِينَ  كَانُوا  إذْ 

يَهْدِي إلَِى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ، مَحْذُرين فِي مُخَالَفَتهِِ   صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيهِمَا، مَشْهُودًا لَهُمْ بِأَنْ نَبيِِّهِمْ  

الْألَِيم  وَالْعَذَابُ  ، أيها الفضلاء هذا تعليل عظيم للزوم أهل السنة والجماعة للكتاب والسنة،  (الْفِتْنَةُ 

الإسماعيلي   سأل  سائلًا  ُ وكأن  اللَّى عدول    رَحِمَهُ  بلا  والسنة  الكتاب  والجماعة  السنة  أهل  يلزم  لماذا 

عنهما، لماذا لا يطلقون لعقولهم العنان؟ لماذا لا يتحررون كما هي بعض الدعاوي الكاذبة الزائفة؟  

ُ فأجاب الإسماعيلي    بأن ذلك لأربعة أمور:  رَحِمَهُ اللَّى

:  عَزَّ وَجَلَّ أنهم مأمورون أمر إيجاب وإلزام باتباع الكتاب والسنة، كما في قول الله الأمر الأول: 

، وقول  [3]الأعراف:    

 .[132]آل عمران:   : سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ الله 

الثاني: والأمر  الثاني  فيما    الوجه  هداية  ولا  والسنة،  الكتاب  باتباع  مضمونة  الهداية  أن 

الكتاب والسنة،   الكتاب والسنة ظلام، فالضلال في مخالفة  نور فما يخالف  الكتاب والسنة  خالفهما، 

تعال:   قال  والسنة،  الكتاب  اتباع  في  سبحانه:  [54]النور:    والهدى  وقال   ،

، وقال سبحانه:  [132]آل عمران:    

، وقال سبحانه:  [153]الأنعام:    

 .[123]طه:   



 

9 

 

الثالث: النبي    الأمر  وَسَلىمَ أن  عَلَيْهِ   ُ اللَّى الله    صَلَّى  ط  صرا إل  ودلالة  إرشاد  هداية  يهدي 

 . [52]الشورى:  المستقيم، قال تعال: 

من مخالفته    الرابع: وَسَلىمَ التحذير  عَلَيْهِ   ُ اللَّى الفتنة،  صَلَّى  إل  تقود صاحبها  أن مخالفته  وبيان   ،

الله   عليه رسول  ما  ترك  الفتنة  أول  إن  وَسَلىمَ نعم والله  عَلَيْهِ   ُ اللَّى إل    وأما،  صَلَّى  يصل  فقد  منتهاها 

صَلَّى  الشرك والعياذ بالله، ولذلك فسر جماعة من السلف الفتنة هنا بالشرك، أول الفتنة ألا يرى النبي 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ  ُ عَلَيْهِ  هاديًا له هداية دلالة، ثم يرى أنه أبلغ في معرفة الدين من رسول الله    اللَّى صَلَّى اللَّى

وَتَعَالَ ، ثم قد يبلغ به الأمر إل أن يشرك بالله ويكفر بالله  وَسَلىمَ  صَلَّى  ، ومخالفة رسول الله  سُبْحَانَهُ 

وَسَلىمَ  عَلَيْهِ   ُ الله    اللَّى قال  والمهانة،  للذلة  وسبب  الأليم،  العذاب  لاستحقاق  وَجَلَّ سبب  :  عَزَّ 

النبي  [63]النور:     ، وقال 

وَسَلىمَ  عَلَيْهِ   ُ اللَّى الألباني،    :  صَلَّى  أحمد وصححه  أخرجه 

 وقال ابن باز: ثابت، رحم الله الجميع. 

فعليه   لبلاده  العزة  أراد  من  بالسنة،  عليه  لقومه  العزة  أراد  من  بالسنة،  عليه  العزة  أراد  فمن 

بالسنة، أما من خالف الكتاب والسنة فلا ينتظر إلا الذلة، لا ينتظر إلا المهانة، والله إن صابح السنة  

بسنة   تمسك  لمن  الله  جعلها  قد  العزة   ، مستصغرًا الناس  عند  كان  وإن  عزيز  فقيًرا،  كان  وإن  عزيز 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ رسول الله   صَلَّى  ، والمهانة والذلة قد ضربها الله علَّ من خالف سنة رسول الله  صَلَّى اللَّى

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ  ، وهذه الأمور الأربعة ينبغي لطالب العلم أن يجعلها دائمًا علَّ باله أن يتذكرها حتى  اللَّى

 يلزم الكتاب والسنة، ولا يحيد عن ذلك أبدًا. 

بِأَسْمَائِهِ الحُسْنَى)   :رَحِمَهُ اللَّهُ قال   تَعَالَى مَدْعُوّ  ، هذا يتضمن أنهم يقرون  (وَيَعْتَقِدُونَ أَنَّ اللهَ 

لله بأسمائه الحسنى، وانها توقيفية، وأن لها معاني، وأنها تضمن صفات، وأن الله يدعى بها، يعتقدون  

تعال:   قال  بأسمائه،  الله  فيدعون  قال ،  [180]الأعراف:    ذلك 

ى وَوَصَفَ بِهَا نَفْسَهُ وَوَصَفَهُ بِهَا نَبيَِّهُ  ) : رَحِمَهُ اللَّهُ  ،  (صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَوْصُوف بِصِفَاتِهِ الَّتيِ سَمَّ

وَتَعَالَ ربنا   بنفسه، عرفنا بما له من الأسماء الحسنى والصفات العلَّ التي هي صفات    سُبْحَانَهُ  عرفنا 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ الجلال والكمال في كتابه الكريم وفي سنة نبيه   ، وكل عاقل يدرك أن كل ذات لا  صَلَّى اللَّى



 

10 

 

بد أن تكون لها صفات، وأن الذي ليس له صفات هو العدم، ولذلك قال بعض السلف عن الذين  

 ينفون صفات الله: أنهم يعبدون عدمًا. 

فكل ذات لا بد أن تكون لها صفات، فالذي ليس له صفات إنما هو العدم، والمؤمن يصدق الله  

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ ، ويصدق رسوله  عَزَّ وَجَلَّ  ، ولا يقدم علَّ قولهما شيئًا، فكل ما يخالف قول الله  صَلَّى اللَّى

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ وقول رسول الله   فهو جهل وضلال وظلام، سموه عقلًا أو غير ذلك، ولذلك    صَلَّى اللَّى

أهل السنة والجماعة يؤمنون بأسماء الله وصفاته، بمعانيها الحقيقية الظاهرة علَّ المعنى اللائق بجلال  

الله   وبكمال  الله  وبجمال  وَتَعَالَ الله  تكييف،    سُبْحَانَهُ  ولا  تمثيل  ولا  تحريف،  ولا  تعطيل  غير  من 

رسوله   به  وصفه  أو  نفسه،  به  وصف  بما  إلا  الله  يوصف  فلا  التوقيف،  علَّ  مبنية    --فالصفات 

وَسَلىمَ   –(  (37:35)) عَلَيْهِ   ُ اللَّى الله    صَلَّى  أن  وذلك  والحديث،  القرآن  يتجاوز  وَتَعَالَ لا    سُبْحَانَهُ 

 ثلاث: والغيب كما يعرف العقلاء يعرف بإحدى طرق  غيب،  

 . عَزَّ وَجَلَّ أن يشاهد، وهذا لا يكون في حق الله في الدنيا، كما سيأتينا إن شاء الله   الأولى:

أن يرى مثله، فيعرف بمثله، فلو سألك سائل عن شيء في مدينة أخرى وله مثل في    والثانية:

ربنا   حق  في  محال  أيضًا  وهذا  عنه،  غائب  أنه  مع  يعرفه،  وبهذا  هذا،  مثل  له  تقول:  فإنك  مدينتكم 

 . [11]الشورى:  ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ 

يكون    والثالثة:  ولا  يقينًا،  ربنا  بها  نعرف  التي  الطريقة  وهذه  صادق،  به  عارف  عنه  يخبر  أن 

ذلك إلا بالقرآن والسنة، وليس وراء ذلك إلا الهوى والظن الذي لا يغني من الحق شيئًا، الأمر في  

هذا الباب إما وحي يتبع وإما هوى مبتدع، إما أن يكون الإنسان معي الوحي ومع اتباع الوحي وإما  

هوى   وإما  يتبع  وحي  إما  أمرين:  أحد  فيه  فالأمر  مُحكم،  الباب  هذا  والبدعة،  الهوى  مع  يكون  أن 

 مبتدع. 

، كما  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ ، نعم أهل السنة والجماعة يثبتون اليد لله  (دَمُ بِيَدِهآ خُلِقَ  )   : رَحِمَهُ اللَّهُ قال  

، يعني ما منعك  [75]ص:    لإبليس:    سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ قال ربنا  

التي خلقتها بكن أني خلقته بيدي،   المخلوقات  إبليس أن تسجد لمخلوق خلقته وشرفته من بين  يا 

قليلة شرفها الله   ذاك إلا لمخلوقات  وَجَلَّ وما  ابن عمر    عَزَّ  قال  عَنْهُمَا رَضِيَ  بذلك،   ُ : خلق الله  اللَّى



 

11 

 

أربعة أشياء بيده: العرش، والقلم، وآدم، وجنة عدن، هذه الأمور الأربعة خلقها الله بيده تشريفًا لها  

الله   أن  إخوة  يا  تلحظوا  لشرفها،  وَجَلَّ وإظهارًا  لإبليس:    عَزَّ  قال 

، ما قال إبليس لربه: وأنا كذلك، ما قال: وأنا كذلك، لو كان الخلق بالقدرة لقال:  [75]ص:    

وأنا كذلك، لو كان الخلق بكن لقال إبليس: وأنا كذلك، لكن إبليس أعلم بكلام الله من كثير من  

 الناس. 

لله   اليد  يثبتون  والجماعة  السنة  وَتَعَالَ فأهل  فلربنا  سُبْحَانَهُ  وَتَعَالَ ،  وجه    سُبْحَانَهُ  علَّ  يدان 

 .سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ الحقيقة، علَّ ما يليق بجلال وجمال ربنا 

بِلَا اعْتقَِادِ الْكَيْف)قال:   يَشَاءُ  يُنفِْقُ كَيْفَ  مَبْسُوطَتَانِ  وَتَعَالَ ، قال ربنا  (وَيَدَاه  :  سُبْحَانَهُ 

القرآن  [64]المائدة:     في  الأداء  علماء  بالمناسبة   ،

يقولون: إن لتلاوة القرآن آدابًا، يلحظ فيها مضمون الآية، فقراءة كلام الله أعني قول الله في الآيات  

أيضًا   فيها  يلاحظ  المخالفين  وكلام  الأدب،  فيها  يلاحظ  القرآن،  هو  الذي  الله  كلام  مطلق  ليس 

  :  عَزَّ وَجَلَّ الأدب، ومن ذلك مثلًا أنهم ذكروا في هذه الآية في قول الله  

، قالوا: يرفع بها الصوت،  [64]المائدة:    ، قالوا: يخفض بها الصوت،  [64]المائدة:  

 وهذا عند أهل الأداء يسمى بآداب التلاوة، يلحظ فيه المضمون. 

:  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ علَّ كل حال قال الله  

ملآى مبسوطتان ينفق كيف يشاء، لا ينقض ذلك من    سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ ، فيدا ربنا  [64]المائدة:    

ملكه شيئًا، وهذه الآية نص في أن يد الله يد حقيقية، لأن الذي يقبض ويبسط هو اليد الحقيقية، وكل  

ما أول به المؤولون لا يمكن أن يقال فيه: يقبض ويبسط، فهذه الآية نص في أن يد الله يد حقيقية،  

ُ ولذلك جاء بها الإسماعيلي    هنا؛ أعني معناها.  عَزَّ وَجَلَّ  رَحِمَهُ اللَّى

، أي من غير  (بِلَا اعْتقَِادِ الْكَيْف)، هذه النقطة لا بد أن نفهمها:  (بلَِا اعْتقَِادِ الْكَيْف) طبعًا قال:  

لم يخبرنا بالكيف، ونحن علَّ يقين أن الله أخبرنا    عَزَّ وَجَلَّ تكييف، لم؟ لما قدمناه أن الله غيب، والله  



 

12 

 

الله   عظيمة،  لحكمة  فذلك  به  الله  يخبرنا  لم  وما  يصلحنا،  وَجَلَّ بما  عنه    عَزَّ  صفاته  باب  في  يسأل  لا 

 وكيف يراد بها أمران: بكيف، 

 معرفة الكيفية، كيف يعني ما كيفية هذه الصفة.   الأمر الأول:

: البارحة سرت من إندونيسيا إل السعودية بلا  مثلًا الاعتراض، لو قلت لكم    والأمر الثاني: 

هذا   لكن  حصل،  هذا  أن  تعتقدون  لأنكم  كيف  تسألوني  لا  هذا  كيف؟!  ستقولون:  كلكم  طائرة، 

باب   الأمران جميعًا، وهذا لا يجوز في  أو  الأمرين  به أحد هذين  د  يرا يسأل بكيف  اعتراض، فعندما 

الله   وَتَعَالَ صفات  هو  سُبْحَانَهُ  إنما  ينفى  والذي  الاعتراض،  سؤال  ولا  الكيفية  عن  السؤال  لا   ،

التكييف، والسلف الصالح رضوان الله عليهم كانوا ينفون السؤال بكيف ويرون ذلك بدعة، ولا  

 شك أنه طريق فساد، وطريق انحراف في باب أسماء الله وصفاته. 

ُ قال   اللَّى وَجَلَّ   رَحِمَهُ  أَنْهَى ) :  عَزَّ  تَعَالَى  اللهَ  فَإنَِّ  كَيْفٍ،  بلَِا  الْعَرْشِ  عَلَى  اسْتَوَى  وَعَلَا  جَلَّ  وَأَنَّه 

والأحاديث،  (إلَى بالآيات  إلي  يعني  إلي،  النسخ:  بعض  وفي  يَذْكُرْ )،  وَلَمْ  الْعَرْشِ،  عَلَى  اسْتَوَى  هُ  أَنَّ

]النمل:    ، العرش في لغة العرب هو سرير الملك، قال تعال:  ( كَيْفَ كَانَ اسْتوَِاؤُه

،  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ ، وعرش الرحمن هو سرير الملك، له قوائم مخلوق عظيم، لا يعلم قدره إلا الله  [23

والله سبحانه ربه، فهو رب العرش العظيم، فهو مخلوق وهو أول المخلوقات علَّ الراجح، فيه اتساع  

عظيم، وعلو وحسن باهر، وبهاء ظاهر، وهذا العرش العظيم تحمله الملائكة، فالله ربنا قد استوى  

بالقرآن   الأمة  أعلم  وهم  والسلف  القرآن،  من  مواضع  سبعة  في  نصًا  ذلك  جاء  كما  عرشه،  علَّ 

يليق بجلال الله   بما  العرب، وأعلم  بلغة  وَتَعَالَ والسنة، وأعرف  بمعنى    سُبْحَانَهُ  هنا  استووا  عرفوا 

 علَّ وارتفع وصعد واستقر.

تعال:   قال  الكمال،  غاية  في  نؤمن  [5]طه:    وهذا  ونحن   ،

ربنا   وَتَعَالَ باستواء  نكيف،    سُبْحَانَهُ  نشبه ولا  نؤول ولا  ربنا وجماله وكماله، لا  يليق بجلال  ما  علَّ 

نقول كما قال سلفنا: الاستواء معلوم غير مجهول المعنى، لا في لغة العرب ولا في فهم صحابة رسول  

وَسَلىمَ الله   عَلَيْهِ   ُ اللَّى وعلينا  صَلَّى  البلاغ  الرسول  وعلَّ  الرسالة،  الله  ومن  معقول،  غير  والكيف   ،

ذلك   كل  بدعة،  الاستواء  وتأويل  بدعة،  الاستواء  ونفي  بدعة،  الكيف  عن  والسؤال  التصديق، 



 

13 

 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ مخالف لنص الكتاب والسنة، وما أجمع عليه صحابة رسول الله   ، وإنك يا عبد  صَلَّى اللَّى

وَتَعَالَ الله لتعجب من قوم يعمدون إل قول ربنا   ]طه:    :  سُبْحَانَهُ 

، والاستواء فيه معدى بعلَّ التي هي في لسان العرب نص في الارتفاع، ولا يمكن أن تأتي في لغة  [5

 العرب بغير هذا المعنى، فيؤولونها بـ استول، فيا العجب.

هل يقال: استوى الرحمن علَّ الأرض؟ هل يقال: استوى الرحمن علَّ القمر؟ لا والله لا يقال،  

لم يرد ذلك ولا يقوله أحد، ما سمعنا أحدًا يقوله، ولو كان معنى استوى استول لساغ أن يقال ذلك،  

القمر، ولكن هذا ممتنع في حق الله   وَجَلَّ لساغ أن يقال: استوى علَّ الأرض، استوى علَّ  ، ثم  عَزَّ 

واحد   فيغلب  شيء  علَّ  يغالب  أن  الاستيلاء  فمعنى  المغالبة،  فرع  الاستيلاء  أن  يدرك  عاقل  كل 

، فمن الذي غالب الله من خلقه؟! لا والله ما  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ فيستولي عليه، وهذا محال في حق الله  

كان ولا يكون، ثم سبحان الله من أين جاؤوا به؟ ما وجدوه في الكتاب ولا وجدوه في السنة، ولا  

وجدوه في صحيح الشعر، ولا وجدوه في فصيح اللغة، ولا وجدوه في لسان صحابي، ولا وجدوه في  

الديانة، ولا من أهل   أهل  ني وهو الأخطل، ليس من  لسان تابعي، وجدوه في بيت ينسب إل نصرا

 اللغة. 

ديوان   في  وليس  الأخطل،  شعر  من  وليس  مصنوع  البيت  هذا  أن  وأطم  ذلك  من  وأعظم 

الأخطل، مع كل هذا السقوط هو أصلصا مصنوع منحول، ليس من شعر الأخطل، فالمؤمن يؤمن  

وَلَمْ  )،  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ بأن ربه الرحمن قد استوى علَّ العرش علَّ المعنى الحقيقي اللائق بجلال الله  

 ، كما قلنا: يعني في مسألة التكييف. (يَذْكُرْ كَيْفَ كَانَ اسْتوَِاؤُه

خَلَقَهُمْ،  )قال:   أَنْ  إلَى  دَعَاهُ  لمَِعْنًى  وَلَا  مَا خَلَقَ،  حَاجَةِ إلَى  وَأَنْشَأَهُمْ لَا عَنْ  مَالِكٌ خَلْقِه،  هُ  وَأَنَّ

يَفْعَلُونَ  ا  عَمَّ مَسْئُولُون  وَالْخَلْق  يَفْعَلُ  ا  عَمَّ يُسْأَلُ  لَا  يُرِيدُ،  مَا  وَيَحْكُمُ  يَشَاءُ  لمَِا  الٌ  فَعَّ عَزَّ  ، الله  (لَكِنَّه 

، كما قال ربنا:  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ خلق الخلق وأنشأهم من العدم، وهو المالك لهم    وَجَلَّ 

ولحكمة،  [62]الزمر:     بحكمة  خلقهم  إليه،  فقراء  خلقه  وكل  خلقه،  كل  عن  الغني  وهو   ،

  فربنا سبحانه لا يفعل شيئًا عبثًا، كما قال ربنا سبحانه:  



 

14 

 

، وهو سبحانه لا يسأل عما يفعل، لم؟ لكمال فعله، وكمال حكمته، فلا مجال لأحد  [56]الذاريات:  

مجال،   لا  يسأله،  وَجَلَّ   الله أن  شامل،    عَزَّ  كامل  محيط  علمه  يسأله؟!  الذي  ذا  فمن  حكيم،  عليم 

فلا يسأل   تامة،  ففعله عن علم محيط، وحكمة  تامة،  وَتَعَالَ وحكمته  ثم هو سبحانه سيد  سُبْحَانَهُ   ،

 مالك، والخلق عبيد مملوكون، والخلق خلقه والأمر أمره.

يريد كونًا وقدرًا وشرعًا وأمرًا لحكمة، لا يخلو خلقه وفعله عن حكمة، ولا    سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ وهو  

وَتَعَالَ يخلو أمره وشرعه عن حكمة، فهما أراده   فقًا لحكمته، وهو سبحانه    سُبْحَانَهُ  به حكمًا موا حم 

يفعل ما يشاء لا معقب لحكمه، فمهما فعل فعدل وحكمة، كما قال ربنا سبحانه:  

عمران:     قدير،  [ 40]آل  شيء  كل  علَّ  وهو  عجز،  بلا  يشاء  ما  يفعل  فالله   ،

له    سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ ، فالله  [44]فاطر:    

 القدرة الشاملة الكاملة، فلا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء. 

ُ ثم ألحظوا يا إخوة أن الشيخ   هُ مَدْعُوٌّ بِأَسْمَائِهِ الحُسْنَى، وَمَوْصُوف بِأَسْمَائِهِ )قال:    رَحِمَهُ اللَّى وَأَنَّ

لَامُ  نَبيَِّهُ عَلَيْهِ السَّ بِهَا  اه وَوَصَفَه  نَفْسَهُ وَسَمَّ بِهَا  ى وَوَصَفَ  ، هل مر بكم هذا؟ هل مر هذا؟  (الَّتيِ سَمَّ

كلامين   بين  فصل  أنه  ستلحظون  وأيضًا  الجملة،  لنفس  تكرار  تكرار،  الحقيقة  في  وهذا  قليل،  قبل 

ُ متصلين مما يؤكد أنه تكرار، ولعل سبب ذلك والله أعلم يرجع إل أن الشيخ   يُملي، والذي    رَحِمَهُ اللَّى

يُملي يكرر أحيانًا كلامه، ويقول كلامًا ثم يرجع إليه، كما تلحظون في دروس جميع المشايخ، تجد أن  

قبله لأنه رأى   الذي  إل  يعود  ثم  ينتقل إل شيء  ثم  يقرر شيئًا  نحو    مثلًا الشيخ  أو  أبانه جيدًا  ما  أنه 

ذلك، فلعل هذا والله أعلم هو سبب ذلك، أو أن هذا وقع سهوًا من الناسخ، فالذي ينسخ وخاصة  

 الذي يكتب يحصل له ذلك، فيقع نظره علَّ نهاية كلمة تشبهها كلمة قبلها فينقل الكلام سهوًا. 

ُ قال   مَاءِ ) :  عَزَّ وَجَلَّ   رَحِمَهُ اللَّى ، هذا الذي قلته لكم أنه  ( لَا يُعْجِزُهُ شَيْءٌ فِي الْأرَْضِ وَلَا فِي السَّ

ُ متصل بالذب قبله، وقد تقدم الكلام عنه في الكلام الذي قبله، قال  وَلَا يُوصَفُ  ) : عَزَّ وَجَلَّ  رَحِمَهُ اللَّى

أَوْ   عَيْبٍ  أَوْ  نَقْصٌ  فِيهِ  هُ  آ بمَِا  فَإنَِّ ذَلِكَ   عَزَّ وَجَلَّ فَةٍ؛  عَنْ  وَتَعَالَ ، الله  ( تَعَالَى  النقص    سُبْحَانَهُ  منزه عن 

والآفات والعيوب، فصفاته الثابتة في الكتاب والسنة كلها أوصاف كمال، ومن فهم منها نقصًا فذلك  



 

15 

 

سُبْحَانَهُ  لسوء فهمه، وسوء معرفته بلغة العرب، وسوء معرفته بالكتاب والسنة، وسوء أدبه مع ربه  

، ولا شك أن كل مؤول للصفات أو ناسٍ لها فهم منها نقصًا، دعاه إل نفيها أو تأويلها، فكان  وَتَعَالَ 

ما فر منه فهو النقص في إثباتها ليس واقعًا، كان ما فر منه وهو النقص في إثباتها ليس واقعًا، وما فر به  

يستلزم نقصًا في سببه وفي حقيقته، يستلزم نقصًا في سببه الذي دعا إل التأويل، وفي حقيقته، ثم إن  

به، نقصًا فخالقه أول  للمخلوق لا يستلزم  للمخلوق لا يستلزم   كل وصف كمال  كل وصف كمال 

 نقصًا فخالقه وواهبه ذلك الكمال أول به. 

فيهم،   نقص  هو  الذي  المخلوقين  نظر  في  الكمال  من  احتراز  نقصًا  يستلزم  لا  إخوة:  يا  وقولنا 

فالولد فإن الذي يولد له ولد هذا وصف كمال عند الناس وذلك لنقص المخلوق فإنه يحتاج إل من  

عَزَّ  يكمله، يحتاج إل ولده، فهو وصف كمال عند الناس، لكنه يستلزم نقصًا، وهذا منهي في حق الله  

، وكل نفي ورد في باب الصفات في الكتاب والسنة فليس نفيًا محضًا، فإن النفي المحض تمدح  وَجَلَّ 

ليس   إنه  أصم،  ليس  إنه  الله  تبارك  الله  ما شاء  تقول:  إنسان  لو سألت عن  مثلًا  ما عرفنا  يعني  به، 

أبكم، إنه ليس، هذا ما يستخدم في المدح، وإنما الذي يستخدم في الثناء والمدح هو الإثبات الذي فيه  

د به إثبات كمال ضده، كما في قول   الوصف، كل نفي ورد في باب الصفات فليس نفيًا محضًا، وإنما يُرا

 . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ ، المراد: بيان تمام عدله [49]الكهف:   : سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ ربنا  

د به رد سوء أدب   د به إثبات كمال ضده، أو يرا د به: رد سوء أدب المبطلين، يعني إما أن يُرا أو يُرا

ُ ، ثم ألحظوا أن الشيخ  [38]ق:    :  عَزَّ وَجَلَّ المبطلين، كما في قول الله     رَحِمَهُ اللَّى

لَامُ بِيَدِهِ، وَيَدَاه مَبْسُوطَتَانِ يُنفِْقُ كَيْفَ يَشَاءُ بِلَا اعْتقَِادِ كَيْف يَدَاه؛ آوَخَلَقَ  )قال:    عَزَّ وَجَلَّ  دَمَ عَلَيْهِ السَّ

، الفقرة الحادي عشرة، الفقرة الثانية عشر مكررة فقد تقدما،  (إذْ لَمْ يَنْطقِْ كِتَابِ اللهِ تَعَالَى فِيهِ بِكَيْف

والعذر في ذلك ما قدمناه، ومام يزيدك يقيناً من هذا أنه زاد بعض الكلمات المبينة هنا في قوله مثلًا:  

ُ ، فهذا يدل علَّ أن الشيخ  (إذْ لَمْ يَنْطقِْ كِتَابِ اللهِ تَعَالَى فِيهِ بِكَيْف) كان يكرر الكلام لزيادة    رَحِمَهُ اللَّى

 الإفهام، ولتأكيد المعنى، وهذا أقرب من القول بأنه سهو من الناسخ. 



 

16 

 

الشيخ   أن  ُ ثم ألحظ  اللَّى وَالْجَوَارِحُ )قال:    رَحِمَهُ  الأعَْضَاءُ  فِيهِ  يَعْتَقِدُ  وَالْعَرْضَ، ،  وَلَا  الطُّولَ  وَلَا 

ةُ  قَّ ُ ، ليست هذه عادة السلف في كتبهم، فلماذا قال الإسماعيلي  ( وَالْغِلَظَ وَالدِّ هذا؟    عَزَّ وَجَلَّ   رَحِمَهُ اللَّى

ُ أراد   اللَّى الذي يجعلونه سلمًا    رَحِمَهُ  باب الصفات  النفي المفصل في  المبطلون من  يقوله  ما  أن  يُبين  أن 

النفي   عندهم  السلف،  ومنهج  والسنة  القرآن  منهج  عكس  منهجهم  يبطلون  باطل،  الصفات  لنفي 

فأراد الإسماعيلي   الصفات،  نفي  إل  الوصول  بذلك  يريدون  أنه  المفصل  النفي  مفصل، وسبب هذا 

 ُ اللَّى باب    رَحِمَهُ  في  ينفون  لا  فالسلف  نتيجتها،  وفي  ذاتها  في  باطلة  طريقتهم  أن  يُبين  أن  الكلام  بهذا 

النبي   القرآن وسنة  نفيًا مجملًا بحكم تدعو إل ذلك علَّ نهج  ينفون  نفيًا مفصلًا، بل  صَلَّى  الصفات 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ   . اللَّى

السنة   أهل  يخالفون  الذين  كل  التجسيم،  يستلزم  الصفات  إثبات  أن  من  المقولة  يقوله  وما 

ُ والجماعة في باب الصفات لماذا يصفون أهل السنة والجماعة؟ لأنهم مجسمة، أراد الإسماعيلي     رَحِمَهُ اللَّى

بهذا الكلام أن يُبين أن ما يقوله المؤولة من أن إثبات الصفات يستلزم التجسيم باطل قطعًا، ويقال  

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ لهم: أأنتم أعلم أم الله؟ وهل رسول الله   فهم ما تقولون أو أرشد الأمة إل ما    صَلَّى اللَّى

كما   أولوا  أو  تقولون  ما  فهموا  عليهم  الله  رضوان  الصحابة  وهل  الكعبة،  ورب  لا  تزعمون؟ 

ُ تؤولون؟ لا ورب الكعبة، فعندما قال الإسماعيلي   ولا  وَلَا يَعْتَقِدُ فِيهِ الأعَْضَاءُ وَالْجَوَارِحُ  ):  رَحِمَهُ اللَّى

، أراد أن يقول: إن إثبات الصفات ليس فيه تجسيم، ولا يؤدي إل التجسيم،  العرض والغلظ والدقة(

 ولم يفهم سلف الأمة من إثبات الصفات التجسيم. 

الْخَلْقِ،  ) قال:   فِي  مِثْلُهُ  يَكُونُ  ا  مِمَّ هَذَا  هُ فَ وَنَحْوُ  ،  ([11]الشورى:      :أَنَّ

عن    سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ ، تنزيه لربنا  [11]الشورى:    سبحان ربنا:  

الشبيهة وعن المثيل، في هذه الآية نزه الله نفسه عن الشبيه وعن المثيل، والشبيه هو المقارب والمثيل  

،  [11]الشورى:    :  عَزَّ وَجَلَّ هو المطابق، يقولون: أين ذلك؟ نقول: ذلك في قول الله  

الكاف فيها نفي التشبيه، لأن الكاف تستعمل للتشبيه، ولذلك الذين يقولون: إن الكاف هنا زائدة  

ويضربون ذلك مثالًا للمجاز هم مخطئون في هذا، فإن الكاف هنا ليست زائدة، بل لها معنى مقصود،  



 

17 

 

قوله:   في  المثيل  ونفي  الشبيه،  نفي  فالله  [11]الشورى:    وهو:  وَجَلَّ ،  شبيه    عَزَّ  له  ليس 

وليس له مثيل، فلا يجوز في حقه التشبيه ولا يجوز في حقه التمثيل، لا يجوز في حقه سبحانه التشبيه،  

 فيقال: يشبه كذا أو تشبه كذا، صفته تشبه كذا، ولا التمثيل، فيقال مثلًا: صفته مثل كذا ونحو ذلك. 

يؤولون   أو  الصفات  يعطلون  الذين  والمؤولة  المعطلة  علَّ  رد  البصير،  السميع  سبحانه  وهو 

الصفات لاعتقادهم أن الصفات تستلزم التشبيه، هذا رد علَّ الطرفين، رد علَّ المشبه والممثلة ورد  

  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ علَّ المعطلة والمؤولة، ويبقى أهل السنة، ما تبقى إلا عقيدة أهل السنة والجماعة، والله  

الكمال   بصفات  متصف  سبحانه  وهو  ذلك،  وغير  والنوم  كالسنة  مطلقًا،  النقص  صفات  عن  منزه 

بجلاله   يليق  ما  علَّ  فيها  نقص  لا  وَتَعَالَ التي  في  سُبْحَانَهُ  مخلوقاته  من  شيء  يشابهه  ولا  يماثله  فلا   ،

صفاته إلا في القدر المشترك، القدر المشترك الذي يُفهم من المعنى العام، يعني في حقيقة اليد، أما أن  

 . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ تشبه الصفة بالصفة ونحو ذلك، فهذا منفي في حق الله 

كْرَام )قال:   ، كما قال ربنا:  (تَبَارَك وَجْهِ رَبِّنَا ذِي الْجَلَالِ وَالِْْ

خيره  [78]الرحمن:     وكثر  سبحانه  فتعاظم  والكبرياء،  والعظمة  الجلال  ذو  سبحانه  فربنا   ،

سبحانه:   وقال  والآلاء،  بالنعم  عباده  علَّ    وتفضل 

الله  [27]الرحمن:   وَتَعَالَ ،  الجلال    سُبْحَانَهُ  ذو  بأنه  سبحانه  نعته  وجه  سبحانه  وله  يموت،  لا  حي 

 وفي ذلك: والإكرام، فيبقى وجه الحي الذي لا يموت ذو الجلال والإكرام،  

 إثبات لحياة ربنا علَّ وجه الكمال.  أولًا:

 هذا ثانيًا. ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ وإثبات الذات لربنا  

 . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ إثبات الوجه لربنا   وثالثًا:

وَتَعَالَ وعبر ربنا   الناس أن له    سُبْحَانَهُ  ليعلم  وَتَعَالَ بالوجه للدلالة علَّ حياته  وجهًا،    سُبْحَانَهُ 

وَتَعَالَ فربنا   انتهاء، فلا تنقطع بنوم مثلًا،    سُبْحَانَهُ  الكاملة التي ليس لها انقطاع ولا  الذاتية  له الحياة 

النوم   العلماء:  يقول  فهذا  عنا،  فيغيب  بالنوم،  تنقطع  الدرس  في  جالس  وهو  حتى  الإنسان  حياة 

بالنوم، فإنه سبحانه لا تأخذه   انقطاع للحياة، فهو الموتة الصغرى، فحياة ربنا حياة كاملة لا تنقطع 

لها   انتهاء  ولا  نوم،  ولا  وَتَعَالَ سنة  وإضافة  سُبْحَانَهُ  كمال،  صفات  الحي  الله  اسم  في  العلماء:  قال   ،



 

18 

 

إما أن تكون إضافة ذات مستقلة،    عَزَّ وَجَلَّ الوجه إل الله هنا إضافة وصف، يا إخوة إضافة إل الله  

فتكون الإضافة إضافة تشريف، الكعبة بيت الله، الكعبة ذات مستقلة معلومة، أضيفت إل الله من  

إذا كانت الإضافة إضافة وصف    أمابين المخلوقات التي خلقها الله، هذه الإضافة إضافة تشريف،  

 فهذا توصيف، إضافة الذات المستقلة إل الله تشريف، وإضافة الوصف إل الله توصيف. 

هذه قاعدة أهل السنة والجماعة، وهذا مقتضى الكتاب والسنة ولغة العرب، ووجه ربنا سبحانه  

موصوف بأنه ذو الجلال والعظمة، والهيبة والإكرام، وقد أجمع السلف علَّ إثبات الوجه لله حقيقة،  

الله   بجلال  يليق  ما  وَجَلَّ علَّ  بألسنتنا    عَزَّ  بذلك  نقول  ونحن  والتكييف،  التشبيه  عن  التنزيه  مع 

التشبيه   وجود  الحقيقة  إثبات  من  يلزم  لا  أنه  عاقل  لكل  إخوة  يا  والمعلوم  بقلوبنا،  ذلك  ونصدق 

للتقريب:   مثالًا  لكم  أضرب  وأنا  التشبيه،  وجود  الحقيقة  إثبات  من  يلزم  لا  قطعًا، 

، وجه الإنسان هل يقول أحد أنه ليس حقيقيًا؟ كل يقول: وجه حقيقي، وجه  [60]النحل:    

البقرة؟ وجه حقيقي بالاتفاق، وجه الحمار؟ وجه حقيقي بالاتفاق، هل يفهم عاقل أن وجه الإنسان  

تشبهني   قال:  حقيقي،  وجه  لك  أنت  لواحد  قلت  إذا  لو  هل  البقرة؟  وجه  يفهم  يشبه  هل  بالبقرة، 

عاقل أن وجه البقرة الحقيقي يشبه وجه الحمار؟ وأنه ما ينفك التشبيه إلا بالمجاز؟ يعني هل في عاقل  

 إذا قلت له وجه بقرة يذهب ينظر فيها ويذهب ينظر في وجه الحمار. 

كذلك عندما نقول مثلًا: يد الإنسان، بالاتفاق هي يد حقيقية، يد الفيل؟ بالاتفاق يد حقيقية،  

يد النملة؟ بالاتفاق يد حقيقية، ما قال أحد أن هذا مجاز وهذا حقيقة، هل هذا يستلزم التشبيه، قطعًا  

قطعًا   يُمكن  إل مفاسد عظيمة،  قاد  والتشبيه وهمي،  الحقيقة  إثبات  بين  فالتلازم  التشبيه،  يستلزم  لا 

 للإنسان أن يعتقد الحقيقة مع نفي التشبيه، ومع انتفاء الشبه، وهذا أمر واضح جدًا. 

وَلَا يَقُولُونَ: إنَِّ أَسْمَاءَ اللهِ غَيْرُ اللهِ كَمَا يَقُولُهُ الْمُعْتَزِلَةُ وَالْخَوَارِجُ وَطَوَائفُِ  )   :رَحِمَهُ اللَّهُقال  

الْأَهْوَاءِ  أَهْلِ  لوازم  (مِنْ  عليه  يلزم  المسمى، وهذا  غير  الاسم  قالوا:  البدع  أهل  من  طوائف  هناك   ،

السنة   أهل  وفصل  باطلة،  لوازم  يلزمه  أيضًا  وهذا  المسمى،  الاسم عين   : قالوا أناس  قابلهم  باطلة، 

فسلموا من هذه اللوازم ومن تلك اللوازم، إذا قلت: إن الاسم غير المسمى يلزم أن تقول: إن أسماء  

غيره، لأن الاسم غير المسمى، وما كان غير الله فهو مخلوق، فهؤلاء الجهمية والمعتزلة    عَزَّ وَجَلَّ الله  



 

19 

 

أطلقوا أن الاسم غير المسمى قصدهم أن أسماء الله غيره وما كان غيره فهو   الذين  ومن لف لفهم 

الشافعي   الإمام  قال  بلوازمها، ولذلك  فاسدة  بذاتها،  فاسدة  المقولة محدثة  ُ مخلوق، وهذه  اللَّى :  رَحِمَهُ 

 "إذا سمعت الرجل يقول: الاسم غير المسمى فاشهد عليه بالزندقة"، ولازمه الذي قصدوه باطل. 

بائن عنه   وَتَعَالَ فإن لازمه ألا يكون لله اسم، ولا تكلم بكلام، بل كل ذلك مخلوق  ،  سُبْحَانَهُ 

فيها رأى   إليها وإل الخوض  مفاسد، ولا حاجة  مبتدعة وكان يترتب عليها  المقولة  ولما كانت هذه 

ُ بعض السلف ألا يتجارى مع أهل البدع في هذا، حتى قال الطبري   : "وأما القول  عَزَّ وَجَلَّ   رَحِمَهُ اللَّى

في اسم فهو المسمى أم غير المسمى فإنه من الحماقات الحادثة التي لا أثر فيها فيتبع ولا قول من إمام  

يستمع، فالخوض فيه شين والصمت عنه زين، وحسب امرئ من العلم به والقول فيه أن ينتهي إل  

 ثناؤه، وهو قوله:    عَزَّ وَجَلَّ قول الله  

ء:   ُ "، وقد بينن شيخ الإسلام ابن تيمية  [110]الإسرا د به الاسم، وتارة    رَحِمَهُ اللَّى يُرا أن الاسم تارة 

د به المسمى، فإذا قلت: قال الله، فإنك هنا تُريد المسمى، لو قلت مثلًا: قال عبد الله، فإن جميعًا   يُرا

أو قلت: الله   فإذا قلت: الله اسم عربي،  به الاسم،  د  يُرا بعبد الله، وتارة  نفهم أن المقصود المسمى 

 عربي، فإن كل عاقل يُدرك أنك تقصد أن الاسم عربي.

د به الاسم، وإذا فصل زال الإشكال، فلا يقال: الاسم غير المسمى بإطلاق، ولا يقال:   فهنا يُرا

ُ الاسم عين المسمى بإطلاق، بينما يفصل علَّ ما بينه شيخ الإسلام ابن تيمية   ، طبعًا  عَزَّ وَجَلَّ   رَحِمَهُ اللَّى

يعني عليه إجماعهم،   السنة والجماعة،  اتفق عليه أهل  ما  العقيدة هو  كل ما ذكره الإسماعيلي في هذه 

 فهو ينقل الإجماع إجماع أهل السنة والجماعة. 

وَبَصَرًا)قال:   وَسَمْعًا  وَجْهًا  لَهُ  ربنا  (وَيُثْبتُِون  قال  والبصر  والسمع  عليه،  الكلام  تقدم  الوجه   ،

وَتَعَالَ    ، وقال سبحانه:  [11]الشورى:    :  سُبْحَانَهُ 

له بصر،  [58]النساء:   له سمع، وبصير  فربنا سبحانه سميع  وَتَعَالَ والسمع المثبت لرنا  ،    سُبْحَانَهُ 

 نوعان:

وكل  الأول:   صوت،  كل  يسمع  شامل  سبحانه  فسمعه  المسموعات،  جميع  يشمل  عام  سمع 

الذي وسع سمعه الأصوات، فالذي لا يختلط عليه كلام بكلام، ولا   حرف، بكل لغة، فالحمد لله 



 

20 

 

تغيب عنه لغة، ولو اجتمع الناس جميعًا في صعيد واحد في وقت واحد يدعونه سبحانه كل بلسانه  

كل حرف لكل سائل، وعلم وسمع حاجة كل سائل، لا يختلط عليه سائل سائل   عَزَّ وَجَلَّ لسمع الله 

 . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ 

 وهو قسمان: سمع خاص، وهو أيضًا قسمان، سمعًا خاصًا ليس عامًا،  والنوع الثاني: 

سمع الإجابة والقبول، فعندما نقول في الصلاة: سمع الله لمن حمده، ليس المقصود هنا  الأول:  

الخبر عن السمع العام، وإنما المقصود هنا ذكر سمع الإجابة والقبول، فسمع معناه: سمع فأجاب،  

والعلماء يقولون: هذا السمع إن أثبت تضمن إثبات الإجابة، وإن نفي فهو نفي للإجابة دون السمع،  

عندما تقول: سمع الله دعاؤك علَّ سبيل الإثبات، هذا مثلًا لو قلت مثلًا: لو أن إنسانًا محرومًا من  

الدعاء، وإذا بامرأته حامل، نقول له: سمع الله   الولد، فقال: اللهم أرزقني ولدًا، وألح علَّ الله في 

دعاؤك، سمعه وأجابه، وإذا لم يحصل المقصود، إنسان يدعو الله دعا الله أن يرزقه ولدًا، دعا وهو  

يصلي، دعا وما حصل، فيقول له صاحبه: ما سمع الله دعاؤك لحكمة، هذا نفي للإجابة وليس نفيًا  

 للسمع، لأن الله سمع لكنه لم يسمع سمع إجابة. 

منه: هو سمع الإجابة، إثباته إثبات للسمع والإجابة معًا،    الأولإذًا هذا السمع الخاص القسم  

 ونفيه نفي للإجابة دون السمع. 

سمع النصر والتأييد والإعانة، كقول ربنا لموسى عليه السلام:    والقسم الثاني:

د به أن الله يسمع لهما ويحفظهما ويؤيدهما ويعينهما، والبصير اسم  [46]طه:     ، فهذا السمع يُرا

فهو   ت،  المبصرا بكل  وأحاط  بصره،  كُمل  الذي  البصير  فهو  تعال،  وَتَعَالَ الله  يُدرك    سُبْحَانَهُ 

الأبصار، ويرى الخفي مهما خفي، فيرى دبيب النملة السوداء علَّ الصخرة السوداء في ظلمة الليل  

، ويرى الظاهر، استوى في بصره الخفي والظاهر  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ الحانكة، فسبحانه يرى دقيق عظمها  

 . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ 

وَتَعَالَ   الله،  ( وَعِلْمًا) الكامل    سُبْحَانَهُ  المحيط  العلم  ذو  أي  العلم،  من  فعيل  وعليم  عليم، 

ربنا   علم  عن  يعزب  لا  علمًا،  شيء  بكل  أحاط  الذي  وَتَعَالَ الشامل  بالظواهر    سُبْحَانَهُ  احاط  شيء، 

الكائن لو كان كيف   والبواطن، وما يظهر وما يخفى، وبالماضي والحاضر والمستقبل والكائن وغير 



 

21 

 

يكون، والممكن والمحال والكثير والقليل، والصغير والكبير،  

،  [59]الأنعام:    

،  [2]سبأ:    

، وأن الله قد  [11]فاطر:    ،  [59]الأنعام:    

 أحاط بكل شيء علمًا. 

إني لأعجب منا وأعجب من العباد كيف لا يستحون من الله، وقد علموا أن الله يسمع كلامهم  

يتستر عن   منا  الواحد  أن  إني لأعجب منا ومن حمقنا كيف  الله،  تتخفى بكلامك عن  كله، والله لا 

إني   وحروفه،  كلامه  يسمع  فالله  الله،  من  يستحي  ولا  قولًا  بهاتفه  يقول  أو  كلامًا  ليكتم  الناس 

يراه أحد، وهو والله لن يكون في   بالمعصية حتى لا  الواحد منا يتخفى  لأعجب من حمقنا كيف أن 

ه فيه أحد، فالله يراه حيث كان، يعلم ما يفعل، ويسمع ما يقول، لا تخفي عليه خافية،   مكان لا يرا

والإنسان كادح إليه وملاقيه ولا بد، سبحان الله يا إخوة إذا لا تعظم الخشية لربنا في قلوبنا ونحن  

نا حيث نعصيه ويُنعم علينا، ما سلب منا نعمته ونحن نعصيه، والله لو شاء لسلب عنا   نعلم أنه يرا

يسمع   علينا،  يُنعم  له  معصيتنا  مع  حتى  سبحانه  لكنه  القوة،  عنا  سلب  القدرة،  عنا  سلب  النفس، 

كلامنا، ثم ما منا من أحد إلا سيقف بين يديه، ليس بينه وبينه ترجمان ولا حجاب، يُعرض عليه ما  

لله   خشيتنا  تعظم  ما  كيف  الله؟!  من  نستحي  ما  كيف  وَتَعَالَ مقدم،  خشيتنا  سُبْحَانَهُ  تكون  كيف   ،

وَتَعَالَ للناس أعظم من خشيتنا لله   ، يا إخوة هذه الصفات ليست اعتقادًا فقط، أهل السنة  سُبْحَانَهُ 

عَزَّ  والجماعة يعتقدونها اعتقادًا جازمًا بمعانيها الظاهرة الحقيقية علَّ ما يليق بجمال وجلال وكمال الله  

، وهؤلاء هم العلماء الذين  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ ، ويظهر أثر هذا الاعتقاد في أعمالهم، في خشيتهم لله  وَجَلَّ 

 . [28]فاطر:   أثبتت لهم الخشية، 

البشر،   كسائر  بشر  هم  أفعالهم،  في  ذلك  وأثر  أقوالهم،  في  ذلك  وأثر  واعتقدوا  وآمنوا  عرفوا 

بصير   أن ربهم سميع  اعتقدوا  بأنهم  البشر  تميزوا عن  لكنهم  الشدائد،  عليهم  اللذائذ، وتشق  يحبون 

، فأحسنوا سيرهم، لزموا الطاعات، واجتنبوا المحرمات،  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ عليم، وأنهم موافون ربهم  

وأقبلوا علَّ الله استحوا من الله أن يعصوا الله بنعم الله في نعم الله، وتذكروا أنهم سيقفون بين يدي  



 

22 

 

ماذا   له  معصيتهم  عليهم  ربهم  يعرض  كيف  لهم  فها  حجاب،  ولا  ترجمان  وبينه  بينهم  ليس  الله، 

يقولون؟! فقدموا لأنفسهم في الدنيا فسابقوا في الخيرات، وكانوا آخر الصف في طلب المحرمات،  

أن   العقيدة  نتعلم  ونحن  الإخوة  أيها  فعلينا  خلل،  طلبه  ففي  القلوب  لم يحرك  إذا  الإخوة  أيها  العلم 

تجعلنا   المعصية،  في  وأبطئ  الطاعة  في  أسرع  تجعلنا  حياتنا،  تغير  التي  الجليلة  المعاني  هذه  نستحضر 

المسجد،   في  الناس  أوائل  من  نكون  أن  علَّ  نحرص  به،  أمر  أمر  كل  في  الله  نا  يرا أن  علَّ  حريصين 

نا الله في كل أرم نهى عنه، نستحي من الله   . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ فتجعلون حريصين علَّ ألا يرا

 أن يجعل علمنا نافعًا، وأن يجعل هذا العلم قائدًا لنا إل جنة رب العالمين.  عَزَّ وَجَلَّ أسأل الله  

 أَعْلَمُووَاللَّهُ تَعَالَى أَعْلَى 

 وَصَلَّى الُله عَلَى نَبِيِّنَا وَسَلَّمَ 
 

 

  



 

23 

 

 [الثاني]المجلس 
 
ه
ينَ،   الحَمْدُ لل لامُ الأتمان    رَبِّ العَالَمه لاةُ وَالسَّ   ، الأكملان على المبعوث رحمة للعالمين وَالصَّ

 آلههه وَصَحْبههه أَجْمَعهيْنَ.وعلى 

  أما بَعْد؛ 

الإسماعيلي   للإمام  السنة  أهل  اعتقاد  لكتاب  شرحنا  نواصل  الإخوة  اللُ فمعاشر  مَهُ  عَزَّ    رَحه

يْنَ. علماء  وسائر    وَجَلَّ  مَهُ اللُ وقد وقفنا عند قول الإمام    المُسْلهمه ويثبتون أن له وجهًا  )  :عَزَّ وَجَلَّ   رَحه

وقدر وعلمًا  وبصرًا  عند    .ة(وسمعًا  لل    هٰذَا،وقفنا  يثبتون  قاطبة  والجماعة  السنة  وَجَلَّ فأهل    عَزَّ 

وَتَعَالَىفربنا    ،القدرة التامة لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء    ،على كل شيء قدير  سُبْحَانَهُ 

 هٰذَا.  وقد تقدم تقرير  ،سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى 

لل    (وقوة) يثبتون  والجماعة  السنة  وَجَلَّ أهل  وَتَعَالَى فالل    ،القوة  عَزَّ  ذو   سُبْحَانَهُ  الرزاق  هو 

المتين الذي لا يلحقه ضعف  ، القوة  القوة  قوته    ، ولم يسبق قوته ضعف  ، فهو صاحب  ولا يعتري 

وَتَعَالَى ضعف   غالب سُبْحَانَهُ  فربنا    ،سُبْحَانَهُ  يغلبه  لا  راد  ،قوي  قضائه  يرد  يفوته شيء  ،ولا    . ولا 

فلا  ة  ولا تلحقه مشق  أبدًا، والمتين هو شديد القوة الذي لا تنقطع قوته    ،المتين  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وهو  

 . بالقوة  متعلق   فالمتين وصف   ، يعنته شيء

له العزة فلا    ،عزيز  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىفربنا    ،فأهل السنة والجماعة يثبتون لل العزة  ؛(وعزةً )قَالَ:  

فله عزة    ،والغالب الذي لا يغلبه شيء  ،وهو القاهر فوق عباده  .فله عزة القدر   ،أعز منه ولا نظير له 

  ،عدائهأ من    مشديد الانتقا  ئه، لأولياوهو المعز    ، الذي لا يلحقه نقص ولا سوء  سُبْحَانَهُ وهو    . القهر

لأنه يوقن أن العزيز من أعزه    ؛وإذا أيقن المؤمن من هذا كان عزيزًا  ،ولا يذل إلا الل  ،فلا يعز إلا الل 

ذلك  لو   ،وأصل العزة الشدة والقوة والغلبة والامتناع  . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىله الل  ذوأن الذليل من أ  ،الل

   .سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى  (وله عزة الامتناع ،وله عزة القهر ،لل عزة القدر) :أهل العلم يقولون 

وَتَعَالَى الل    (اوكلامً ) شاء  ، متكلم   سُبْحَانَهُ  بما  شاء  متى  قديم    ، ويتكلم  حادث  الفكلامه  نوع 

لَامُ كلم موسى    ،حادالآ  السَّ
عَزَّ  قال الل    .عسمَ وكلام الل يُ ،  وَسَلَّمَ صَلَّى الُل عَلَيْهه  ا  وكلم محمدً   عَلَيْهه

 ﴿  :وَجَلَّ 
ه
رْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ الل   ، والكلام الذي يُسمع ليس هو الذي في النفس  ، [6]التوبة:    ﴾ فَأَجه



 

24 

 

بالقرآن حقيقة  ،وإنما كلام  له صوت وله حرف شَاءَ اللُ وسيأتي    ،والل تكلم  القرآن    إهنْ  الكلام عن 

 . كلام اللوأنه 

  حكاية عن كلام : يعني كالذين يقولون (لا على ما يقوله أهل الزيغ من المعتزلة وغيرهم)  قَالَ:

فإنهم زاغوا عما دلت    ؛ عبارة عن كلام الل  : أو يقولون  . ليس كلام الل وإنما حكاية عن كلام الل  ؛ الل

 وَالْجَمَاعَة. جمع عليه أهل السنة أو  ،عليه النصوص

تعالى:  )  قَالَ: قال  كما  رَبِّكَ }ولكن  وَجْهُ  وقال:  ٢٧]الرحمن:    {وَيَبْقَى  هه }[  لْمه بهعه   {أَنْزَلَهُ 

مَ -في الأولى الوجه  ،هنا العلم  ([١66]النساء:   . في الثانية العلمو ،-كَمَا تَقَدَّ

شَاءَ }وقال:  )  قَالَ: بهمَا  إهلاَّ  هه  لْمه عه مهنْ  ءٍ 
ْ
بهشَي يطُونَ  يُحه علمه    ([٢٥٥]البقرة:    {وَلَا  إحاطة  هنا 

 . ولا يحاط بعلمه ،سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى 

يعًا}وقال:  ) جَمه ةُ  الْعهزَّ العزة  ([١٠]فاطر:    {فَلهلَّهه  بهأَيْدٍ }وقال:  )  . هذه  بَنيَْناَهَا  مَاءَ    {وَالسَّ

مَهُ اللُ   ي فالإسماعيل  ، يعني بقوة  ( بأيد)  ، ما هذا يا إخوة؟ هذه القوة  ([٤٧]الذاريات:   أورد هذه    رَحه

القوة للتدليل على  بأيدٍ )فمعنى    ،الآية  بقوة  ( خلقناها  ليست جمعً   (أيدٍ )ـ  ف  ، خلقناها  لهنا    ، (يد) ـ  ا 

مَهُ اللُ قال ابن خزيمة    .أي رجل قوي   ؛رجل أيد    :يقال  ، وإنما الأيد في لغة العرب القوة وزعم  )  :رَحه

نما تسمى  إوالقوة    ،وهو جهل بلغة العرب  ،أي بقوته  (خلق الل آدم بيديه)   ىبعض الجهلة أن معن

والأيد  ، الأيد  اليد  بين  كلامًا   (.وفرق  قال  والأيدي)  فَقَالَ:  ، ثم  الأيد  بين  يفرق  لا  لم    (فمن  فمن 

الأيده  بين  الدال  يفرق  بالياء    ، بكسر  أحوج)والأيدي  الكتاتيب  إلى  والتسليم  التعليم  إلى    (فهو 

إلى  ال في    أن   معلوم  الكتاتيبتسليم  يدرس  شيئًا   الكتاتيب الذي  يعرفون  لا  الذين  الأطفال    ، هم 

العلم  في  يتكلم  أن  يستحق  لا  هذا  يُ   ،فيقول  أن  ينبغي  من  هذا  تعليمه  لُ،عاد  الأصل  اَلْأوََّ بأن    ،من 

 . سلم إلى الكتاتيبيُ 

ي  }وقال:  ) الَّذه الَل  أَنَّ  يَرَوْا  ةً أَوَلَمْ  نْهُمْ قُوَّ
مه الَل هُوَ  }[ وقال:  ١٥]فصلت:    {خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ  إهنَّ 

الْمَتهينُ  ةه  الْقُوَّ ذُو  اقُ  زَّ والسمع،  )  .  ([٥٨]الذاريات:    {الرَّ والقدرة،  والقوة،  العلم،  ذو  تعالى  فهو 

الصفات  ( والبصر، والكلام يثبتون الأسماء وما تتضمنه من  السنة والجماعة  الل    ، فأهل  ويصفون 

ن يتحذلقوا  أ رادوا  أثم متأخروهم    .عليم بلا علم :  مثلًا الذين يقولون   مبخلاف غيره  ،بهذا  عَزَّ وَجَلَّ 



 

25 

 

متقدميهم   كلام  قبح  من  يجهل   : قالواف ليتخلصوا  لا  يثبت  ؛عليم  الجهل  وا فلم  نفوا  لكن    .العلم 

العلم   ولونالأ علم   :قالوا   ،نفوا  بلا  قبيح    ؛عليم  الكلام  ا. هذا  ن  أادوا  أرمنهم    نفالمتأخرو  جدًّ

له    وافلم يثبت  ؛عليم لا يجهل  :فقالوا  شيئًا،لا ينفعهم    يءففروا بش   م،متقدميهكلام  يتخلصوا من قبح  

 . العلم وإنما نفوا الجهل

تعالى:  ) قال  عَيْنهي}كما  عَلَى  بهأَعْيُنهناَ  }[  ٣٩]طه:    {وَلهتُصْنَعَ  الْفُلْكَ  ]هود:    {وَوَحْيهناَ وَاصْنَعه 

لربنا    ([٣٧ أن  الأمة  عليها سلف  وأجمع  عليها  يتفقون  التي  والجماعة  السنة  أهل    سُبْحَانَهُ عقيدة 

ولا تُشبهان لهذه الآيات التي ذكرها الشيخ    تُكيفانلا    ،عينين كما يليق بجلال وكمال وجمال ربنا 

اللُ   ليالإسماعي مَهُ  وَجَلَّ   رَحه قائل  .عَزَّ  الل  :  فيقل  قال  الأولى  الآية  وَجَلَّ في  عَلَى  ﴿  :عَزَّ  وَلهتُصْنَعَ 

المطلق أو المفرد المضاف    ،ثنان نقول إن المفرد يطلق ويُراد به الا  ؛وَهَذَا مُفْرَد  ،[٣٩]طه:    ﴾ عَيْنهي

 ﴿  :لا يدل على الوحدة
ه
نهعْمَةَ الل وا  النكرة إذا أضيفت تكتسب التعريف    ،[١٨]النحل:    ﴾وَإهنْ تَعُدُّ

  ؛ عطني كذاأ  :لآخر  أحد   وفي استعمال الناس قد يقول  . على العموم  ةلافتصبح معرفة ود  ،والتعميم 

  ،المفرد يطلق ويراد به الاثنان   ؛ الاستعمالفي  هكذا    ؟! مراد من عين واحدةالهل    ؛ من عيني  : فيقول

قائل جمع  :فيقول  الثانية  الآية  الل    ،في  قال  وَجَلَّ وقد  بهأَعْيُنهناَ﴿  :عَزَّ  الْفُلْكَ  [ ٣٧]هود:    ﴾وَاصْنَعه 

ن  أجمعوا على هذا ونحن على هذه العقيدة  ألماذا يقول السلف وقد    ؟افلماذا لا نقول إن لل عيونً 

 فَقَدْ  إهنْ تَتُوبَا إهلَى  ﴿   :عَزَّ وَجَلَّ كما في قول الل    ،نقول لأن الجمع يطلق ويراد به الاثنان   ؟لل عينين
ه
الل

قُلُوبُكُمَا تناقضً   ،[٤]التحريم:    ﴾صَغَتْ  الاثنين لكان هذا    (قلوب)  ،الو لم يكن الجمع يدل على 

سُبْحَانَهُ  وهذا لا يكون في كلام الل    ،ا لكان الجمع بين الجمع والتثنية تناقضً   ، تثنية  ا( لوبكم)ق  ،جمع

وأَشَارَ    -إنَّ الَل لا يَخْفَى علَيْكُم، إنَّ الَل ليسَ بأَعْوَرَ  »   :عَلَيْهه وَسَلَّمَ صَلَّى الُل  وقد قال النبي    .وَتَعَالَى

عَيْنههه   إلى  هه  اليُمْنىَ  -بيَده العَيْنه  أعْوَرُ  الَ  جَّ الدَّ يحَ 
المَسه يّ،رواه    « وإنَّ  عَزَّ  فدل هذا على أن لل    البُخَاره

إخوة    . عينين  وَجَلَّ  يا  مهمة  -ونعلم  قضية  اهذه  حجة  -جدًّ السلف  إجماع  جاءك    ، أن  إذا  يعني 

الدليل فهذا نور على نور الدليل فإجماع السلف حجة   ، إجماع السلف إن عرفت    ، وإن لم تعرف 

ذلك بعض إخواننا  ل و  . إجماع السلف حجة  ،هذه القاعدة   ؛والخلاف الحادث بعد إجماعهم بدعة 

الدليل أبحث عن  أنا  دليلًا   ، يخطئ ويقول  أجد  لم  فإني أسكتوإذا  دليله    ؛  السلف  ما أجمع عليه 



 

26 

 

السلف إجوهو    ،فيه يأتينا    ، ماع  اللُ يعني  شَاءَ  الميزان    إهنْ  لسانً أفي  له  على  أ   ،ان  السلف  ن  أجمع 

لو    الأدلة،نت ما عرفت  أ  ، ما وجدت دليلًا ونا بحث  أبعض طلاب العلم يأتي ويقول    . اللميزان لسانً 

إجماع  ألأدركت  الأدلة  عرفت   دليلن  من    ، السلف  السلف    الإجماعلأن    الأدلة؛قوى  أإجماع 

لأنه ما دام أنه أجمع على دلالته فهو دليل    ؛الإجماع عن البحث عن الدليل  اوأغنان  ، يتضمن الدليل

وهذه قضية يا    ،ك خيرا لكن إن وجدنا الدليل فذ  ،حتاج أن نبحث عنه يما    ،قطعي وقطعي الدلالة 

مهمة  إ ا  خوة  السلفجدًّ التعامل مع كلام  الاتب  ؛في  واجبة  السلف حجة  بعد    ،عاإجماع  والخلاف 

 . جتنابإجماعهم بدعة واجبة الا 

مَ الُل مُوسَى تَكْلهيمًا }وقال:  ) إهنَّمَا أَمْرُهُ إهذَا أَرَادَ  }وقال:  )  ،هذا في كلام الل ([١6٤]النساء:    {وَكَلَّ

فَيَكُونُ  كُنْ  لَهُ  يَقُولَ  أَنْ  الكلام  ([٨٢]يس:    {شَيْئًا  في  المسلمون  )  قَالَ:  .هذه  يقوله  ما  ويقولون 

يَشَاءَ اللُ }، كما قال تعالى:    لا يكون(  أيش  لمبأسرهم: )ما شاء الل كان، وما   أَنْ  إهلاَّ  تَشَاءُونَ    {وَمَا 

الإيما  ([٣٠]الإنسان:   من  الكلام  القدر   ، بالقدر   ن وهذا  مراتب  من  مرتبة  الل    ،وهذه  عَزَّ  فمشيئة 

  ،فما شاء كان ونفذ   ،سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إلا بمشيئته    عَزَّ وَجَلَّ ولا يكون شيء في كون الل    ،نافذة   وَجَلَّ 

وَجَلَّ والعباد تحت مشيئة الل   أو    ،ولهم مشيئة لا تخرج عن مشيئة الل   ،عَزَّ  يرادفها  وهذه المشيئة 

فيدخل فيها ما يحبه الل ويدخل فيها ما    ، ترادفها الإرادة الكونية القدرية التي لا يخرج عنها شيء

وَتَعَالَى الل    يبغضه  ينبغي عليه أن    .سُبْحَانَهُ  القضاء والقدر سيرًا حسنًا  وحتى يسير المسلم في باب 

السنة   أهل  قررها  عظيمة  أصول  على  القدر   وَالْجَمَاعَة، يسير  مسألة  في  ارتاح  فهمها  وارتاح    ،من 

 . واطمئن قلبه   ،وارتاحت عيشته ،بالقدر

لُ:الأصل   خفى عنهم  أمنه عباده على ما يصلحهم و  عَزَّ وَجَلَّ طلع الل  أ  ،أن القدر سر الل  اَلْأَوَّ

الحكمة   تقتضي  للعبد  ادا  فم  ،هءخفا إما  فينبغي  كذلك  ذلك  في  أ م  ورد  ما  على  فيه  يقتصر  ن 

ي السلف الصالح ثم  النبي    د،زاا  سك عممالنصوص بفهم  وَسَلَّمَ صَلَّى  ولذلك قال  عَلَيْهه  إذا  »  :الُل 

كوا فأَمسه القدَرُ  الكتاب    «ذُكر  نور  بغير  القدر  الناس في  إذا خاض  نَّة،أي  الناس في    وَالسُّ إذا خاض 

يخوضون فيما  معهم  تخوضوا  ولا  فأمسكوا  والسنة  الكتاب  نور  بغير  رواه    . القدر  الحديث  هذا 

الأمال  الصنعاني  الحافظ الكبير  والطبراني  ي، في  أن    ، في  الألباني  الإمام  الصحيحة  السلسلة  وذكر في 



 

27 

 

خاض  لا ينبغي أن يُ و  ، ها الناس لم يتكلم فيها السلفثهناك مسائل يحد .  أسانيده يشد بعضها بعضًا

أشغل  ،فيها  التي  المسألة  مخيّر  وا مثل  الإنسان  أو  مسيّر  الإنسان  هل  الناس  بالقضاء    ،بها  آمن  من 

خوض  غير  من  المسألة  هذه  حقيقة  أدرك  والسنة  الكتاب  نور  على  هذه    ،والقدر  غير  ومن  فيها 

نَّة. الحيرة التي وقع فيها الناس الذين لم يستنيروا بنور الكتاب   وَالسُّ

عدل لا    سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أن الل  هو  حابه في باب القضاء والقدر  صطالذي يجب ا  الْثَّانيِ: الأصل  

فوالل ثم والل ثم والل لو    ،سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ومن ذلك أنه لا يظلم الناس في قدره    شيئًا، يظلم الناس  

الل   وَجَلَّ أن  كان ظالمً جميعًا  الناس    ى ابتل  عَزَّ  لهم  ما  الل    مقدار ذرة، ا  أن  أهل    سُبْحَانَهُ ولو  عذب 

إهنَّ  ﴿  :عَزَّ وَجَلَّ قال الل    ،عدل  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىالل    . رةذا لهم مثقال  السماوات والأرض ما كان ظالمً 

ةٍ  ذَرَّ ثْقَالَ 
مه يَظْلهمُ  لَا  شَيْئًا﴿   :سُبْحَانَهُ وقال    ، [٤٠]النساء:    ﴾الَل  النَّاسَ  يَظْلهمُ  لَا  الَل  ]يونس:    ﴾إهنَّ 

فهذا   ، عدل  وَتَعَالَىسُبْحَانَهُ أن الل    ،ا عندما تنظر إلى القدر فاصطحب هذه العقيدة الراسخة إذً  .[٤٤

 . يدفع عنك الشبهات في هذا الباب العظيم

وَتَعَالَىأن الل    الْثَّالثِ:الأصل   التامة  سُبْحَانَهُ  له الحكمة  البالغة في شرعه  ،حكيم    ، له الحكمة 

وما من أمر شرعي إلا وفيه حكمة    ،قدري إلا وفيه حكمة تامة   فما من أمرٍ   ، والحكمة التامة في قدره

فإذا مضى القدر بشيء فاعلم يقينًا بعد أن    ، ولا يشرع ربنا شيئًا عبثًا  ا،عبثً شيئًا  لا يفعل ربنا    ، بالغة 

الحكمة  فيه  أن  يقينًا  اعلم  أنه عدل  فهمك وعلمك  .علمت  فاتهم  الحكمة  فهمك عن    ، وإذا قصر 

 . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى تهم ربك ت وإياك أن 

ابِع:الأصل   يُ   الرَّ وتمام عدله وكمال حكمته لا  لكمال علمه  الل  تقدم  أن  كما  يفعل  عما  سأل 

 . معنا

مَهُ  ولذلك قال الإمام أحمد    ، أن يؤمن العبد أن الل على كل شيء قدير  الخَامِس:الأصل   رَحه

 . (القدر قدرة الل)  :اللُ 

ادِس: الأصل     ، أن يوقن المؤمن أن ما أخطأه لم يكن ليصيبه وأن ما أصابه لم يكن ليخطئه   السَّ

-والإيمان بالقدر    هٰذَا.وقد وردت أدلة كثيرة على    ، وهذه عقيدة المؤمن في ربه  ، وهذا هو الإيمان



 

28 

 

أركان  ك ر  -ما هو معلومك له    الإيمان. ن من  مراتبأوالقدر  و  ، ربع  القدر  طمأن  ا من عرفها عرف 

 : واندفعت عنه الشبهات ،قلبه

وَتَعَالَى فإن الل    ؛ العلم  :ولىالمرتبة الأ وما    ،وما يكون  ،علم ما كان  م،بكل شيء علي   سُبْحَانَهُ 

والل إنه    ، علم في الأزل أني سأرفع أصبعي  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىوالل إن ربي    .لم يكن لو كان كيف يكون

  ، وعلم من يستحق الهداية منهم   ،عمالهمأوعلم    ،حوالهمأوعلم    ،الخلق  مَ له عه   ،سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى علم  

 . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىومن يستحق الضلال منهم 

تب في اللوح المحفوظ مقادير  ك مر القلم فأ  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىالل    أن أي    ؛ الكتابة  :الثانيةالمرتبة  

أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ الَل  ﴿  :سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىتين المرتبتين في قوله  ا وقد جمع الل ه  ،على علمه  ةالخلق المبني

ير  
 يَسه
ه
مَاءه وَالْأرَْضه إهنَّ ذَلهكَ فهي كهتَابٍ إهنَّ ذَلهكَ عَلَى الل ي السَّ

 . [٧٠]الحج:  ﴾يَعْلَمُ مَا فه

الثالثة الل    ؛ المشيئة  :المرتبة  شاء  وَتَعَالَىفقد  والأرض  سُبْحَانَهُ  السماوات  في  يكون    ،ما  ولا 

ولا يكون في ملك ربنا إلا ما    ،لم يكن   أ فما شاء كان وما لم يش   ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىشيء إلا بمشيئة الل  

وَتَعَالَىيريد   شاملة    . سُبْحَانَهُ  وقدرته  نافذة  وَتَعَالَى ومشيئته  ال  ،سُبْحَانَهُ  في  حركة  من  إلا  ك فما  ون 

 . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ون إلا وهو بمشيئة الل ك في ال سكون وما من   ،وهي بمشيئة الل 

خلق العباد    ، فالل خالق كل شيء  ،خلق كل شيء   عَزَّ وَجَلَّ أي أن الل    ؛ الخلق  :المرتبة الرابعة

 . عَزَّ وَجَلَّ والعباد فاعلون حقيقة كما سيأتي هنا إن شاء الل   ،وخلق أفعالهم

بالقدر حقً  مع    أبدًا،ولم يقع في نفسه شيء من الحيرة    ، اهذه المراتب الأربع من أدركها آمن 

ذكرناها التي  بالأصول  الأمان  ،العمل  وفيها  الإيمان  بالقضاء    ،ففيها  الإيمان  الإيمان وصحة  فيها 

 .فيها الأمان من الزلل  ،وفيها الأمان من الزلل ،والقدر

اللُ قال   مَهُ  وإرادته  )  :رَحه فعله  يغلب  أن  ولا  الل  علم  عن  يخرج  أن  سبيل لأحد  لا  ويقولون 

يُ  يتعلق    (بغلَ مشيئة الل ولا أن يبدل علم الل، فإنه العالم لا يجهل ولا يسهو، والقادر لا  تقدم ما 

وهي أن المُعتزلة يقولون إن الل عالم     ، نبه إلى جملةأُ لكن    ، بهذا عند الكلام عن علم الل ومشيئة الل

مَهُ اللُ وليس هذا مراد الإسماعيلي    ،فلا يثبتون العلم وينفون الجهل   ،لا يجهل وإنما مراده    ،هنا   رَحه



 

29 

 

  ،وهما محالان   ،والمشيئة عجزًا  ،نقلب العلم جهلًا وإلا لا  ،أن كل شيء إنما يقع بعلم الل ومشيئته 

 . ا كبيرًاالل عن ذلك علوً  تَعَالَى

مخلوق)  قَالَ: غير  الل  كلام  القرآن  الل   (ويقولون:  كلام  الل  ،القرآن  صفات  من  صفة  ،  فهو 

سألكم    ولذلك لو  إخوة  أقول   :قال وائل  سيا  أن  يجوز  كذا  :هل  إنه  أن    ...؟ والقرآن  يجوز  هل 

كذا إنه  والقرآن  وأقول  بالقرآن  الجواب  ؟أحلف  الل  ؛يجوز  ؟ما  كلام  القرآن  تحلف    ،لأن  فأنت 

  ز،الجواب لا يجو  ؟هل يجوز أن أقول والمصحف إنه كذا : طيب لو قال لك . بصفة من صفات الل

قليل بعد  الكلام  قائل  . وسيأتي  قال  لو  أن    :طيب  يجوز  يجوز  القُرْآن؟قول ورب  أ هل  ما  لأن    ؛لا 

الل صفة  أن    .القرآن  يجوز  هل  المصحف  :قول ألكن  الل    .يجوز  ؟ورب  وَجَلَّ فالقرآن صفة    عَزَّ 

وصفات الل    ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىفالقرآن من كلام الل    ،لكن القرآن كلام الل   القُرْآن، من    م وكلام الل أع

مخلوقة  السلف  ،غير  عليه  أجمع  كما  مخلوق  غير  ربنا    . فالقرآن  وَتَعَالَى وقال  لَهُ  ﴿  :سُبْحَانَهُ  أَلَا 

وَالْأمَْرُ  آخر  ، [٥٤]الأعراف:    ﴾الْخَلْقُ  شيئًا  والأمر  شيئًا  الخلق  القرآن  إو  ، فجعل  إلى  نظرنا  ذا 

ربنا   قول  في  وَتَعَالَىوجدناه  نَا ﴿  :سُبْحَانَهُ  أَمْره مهنْ  رُوحًا  إهلَيْكَ  أَوْحَيْناَ    ،[٥٢]الشورى:    ﴾وَكَذَلهكَ 

  هذا ما عليه الصحابة  وَ   ،إذن القرآن غير مخلوق  ،والأمر غير الخلق  ،فالقرآن من أمر الل
ه
ضْوَانُ الل ره

عَلَيْههمه  التابعون   ،أجمعون  تَعَالَىٰ  السادة  الأربعة  ،وعليه  كالأئمة  المسلمين  أئمة    ،وأئمة  نص  وقد 

  الإسلام،عالم من علماء    ٥٥٠حيث جاء ذلك نصًا عن    القُرْآن، الإسلام على حرمة القول بخلق  

فالسلف مطبقون    ء،علام النبلاأ في سير    ي كثرها الذهبأ ذكر    ، رفمن قال بخلق القرآن فهو كاأنه  قالوا  

وقول أئمة المسلمين القرآن كلام الل  .  عَزَّ وَجَلَّ وأنه من الكفر بالل    القُرْآن،على حرمة القول بخلق  

الل لا كلام غيره القرآن كلام  أن  فيه  لَامُ لا كلام جبريل    ، غير مخلوق  السَّ  
الرسول    عَلَيْهه ولا كلام 

 . وكلام الل غير مخلوق ،فإن غير الل مخلوق  ، صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ 

له،  )  قَالَ: القارئ  بقراءة  كيفما يصرف  بالألسن،  وإنما  متلوًا  الصدور،  وبلفظه، ومحفوظا في 

المصاحف، غير مخلوق السلف عبارة جميلة    (مكتوبًا في  نافعةققال  الكلام  )   :قالوا  ،صيرة مفيدة 

القار والصوت صوت  الباري  الكلام    ي(كلام  أن  العقلاء من  عليه  اتفق  ما  متفقون على  فالسلف 

الآن يا إخوة أنا أقرأ لكم اعتقاد أهل السنة    .ه ولا كلام من قرأهغَ لَّ لا كلام من بَ   كلام من قاله ابتداءً 



 

30 

 

نتم تسمعونه  أقرأه وأ ا  أن  ،ا لانا؟ قطعً أن هذا كلامي  أهل يفهم عاقل منكم    للإسماعيلي،  ةوالجماع 

ولا يوجد عاقل يقول قال لنا الشيخ سليمان    الإسماعيلي،نه كلام  جميعًا أمني ولكنكم تعتقدون  

يْنَ،فهذا يتفق عليه العقلاء قاطبة من المسلمين وغير    كلام الإسماعيلي،اليوم ويذكر نص     المُسْلهمه

وإن كان قد يطلق فيقال إنه قول فلان باعتبار أنه    ،أن الكلام كلام قائله لا كلام مبلغه ولا كلام قارئه 

ليس المقصود أنه كلام    ،[٤٠]الحاقة:    ﴾إهنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ ﴿   :سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىبلغه كما في قول ربنا  

عندما    ، فالقرآن كلام الل  .صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ ولكن المقصود أنه بلغه    صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ النبي  

فهو    السطوركتب في  وعندما يُ   ،حفظ في الصدور فهو كلام الل وعندما يُ   ،يتلوه التالون فهو كلام الل 

نَّة. هذا الذي أجمع عليه السلف ودل عليه القرآن  ؛ سمع فهو كلام اللوعندما يُ  ،كلام الل   وَالسُّ

الشيخ   قال  اللُ ثم  مَهُ  بخلق)  :رَحه قال  بخلق  اللفظ    ومن  قال  قد  فهو  القرآن،  به  يريد  بالقرآن 

  ؛بالقرآن مخلوق  يلفظ  :أو قول القائل  ؛اللفظ بالقرآن مخلوق  : خوة لما كان قول القائلإيا    (القرآن

لمعنيين   والآأمحتملًا  باطل  صحيححدهما  ف و  ،خر  كذلك  ذلك  كان  عن  إ لما  ينهون  السلف  ن 

ويفصلون أراد  ، الإطلاق  إن  بخلق    ؛ملفوظي  :فيقولون  القول  هو  فهذا  به  تلفظت  ما    القُرْآن، أي 

بخلق   القائلين  بعض  قاله  بعضهمحذلقة،  وهي    القُرْآن،وهذا  مخلوق    : فقال  غير    واللفظ القرآن 

الملفوظو ديوير  ؛مخلوق باللفظ  بخلق    ؛ن  قائل  قاله    القُرْآن،هذا  عن  نقلًا الإسماعيلي  كما  هل  أ 

أراد صوته  وَالْجَمَاعَة. السنة   مخلوق  ، وإن  أن صوته  فإن    ،فهذا صحيح  ؛وأراد  ولما كان محتملًا 

وأن    ،علماء أهل السنة والجماعة يرون اجتناب هذا الكلام المحتمل في مثل هذه المسألة العظيمة 

ظ ليست من كلام  فالل  ة مسأل  ،هذا الكلام ليس من كلام السلف   ومثل  ،عبر بالكلام الواضح البيّنيُ 

ا، كان عندهم واضح    الأمر لأن    ؛ السلف يقل    جدًّ السلف  أولم  بالقرآن  أ  إن حد من  العباد  صوات 

 هٰذَا. حمد يضلل ويبدع من يقول  أمام بل كان الإ  ،قديمة أو ليست مخلوقه

مَهُ اللُ وقول المصنف   ن الذي في  بأ رد على القائلين    ( ا في المصاحف غير مخلوقمكتوبً )   :رَحه

الكلام فهو عبارة عن   أو حكاية عن كلام الل المصحف مداد وورق وأما  فهذا يخالف    ؛كلام الل 

ولا تجد فيه هذه    ،كلام السلف محكم ومتقن  . وهو بدعة محدثة  ، الحقيقة ويخالف إجماع السلف

ما   على  الواردة  المتأخرأالاحتمالات  الكتاب    ون؛ حدثه  على  مبني  السلف  كلام  نَّة،لأن    وَالسُّ



 

31 

 

يا  لو والل  إذلك  مشاكلنا  أن  إخوة  السلفيين-كثر  بين  يقع  الذي  الخلاف  بعض  بسبب    -حتى 

السلف عنها  تكلم  السلف في مسائل  السلف    .استخدام عبارات لم يستخدمها  قاله  ما  أخي قل  يا 

ثم    ،ثم نتراشق   ،ثم نختلفشيئًا  هذه التعبيرات الجديدة المحتملة تجعل كل واحد يفهم    ، واسكت

السلفية   د،نتباع الدعوة  بأنفسنا في    ،ثم تضعف  ننشغل  التوحيد والسنة  الناس  نعلم  أن  بدل من  ثم 

الإيمان قول واعتقاد    ، ما سيأتيكنقول ما قاله السلف    ،عبارات ما كنا نحتاج إليها في مسائل الإيمان 

هذه ما كانت    ؛كمال وشرط صحة  طرشونجتنب مسائل    ؛ يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية  ،وعمل

السل لسان  ك   ف،في  خلاف  في  ذلك  تسبب  فيها  خضنا  يدخلها    ؛يرثولما  الألفاظ    الاحتمال،لأن 

 . وأبعدتنا عن الفهم الصحيح لكلام السلف أحيانًا 

ا كان أو  رً ا ب  ،نسمع ونطيع لولي الأمر في غير معصية الل  : قل  ، كذا أيضًا في طاعة ولي الأمره

ت   ا؛فاجرً  يحتاج  تقولأما  سر  :تي  ولو  زنا  في    !لماذا  ق..ولو  ورد  ولا  هذا  يقولون  السلف  كان  ما 

اسمع وأطع لولي    :وتقول   يعندما تأتي للعام   ، بل هذا الكلام يقبح كلامك عند العامة  ، النصوص

نسمع ونطيع لولي أمرنا   :لكن لو لزمنا عبارات السلف  . اوقعه قبيح ولو كان صحيحً  ؛أمرك وإن زنا 

ح القلب ولا تدخلك في عبارات ينفر منها  يتر  ذهفي غير معصية الل ه   !ما أجملها  ؛ في غير معصية الل

 . وأيضًا قد تفهم على وجه الخطأ ، الناس

نتجنب    ،نلزم كلام السلف   ، نلزم منهج السلف فعلًا ولفظًا  -الل نصيحتيو-  إخوة الشاهد يا  

 . سر بمعنىفُ إن سر بمعنى وفيه باطل فُ إن    المتأخرون وفيه حق هحدثأكثيرًا من الكلام الذي 

العباد كلها مخلوقة  )قَالَ:   إلا الل عز وجل، وأن أكساب  الحقيقة  إنه لا خالق على  ويقولون 

وَتَعَالَىنعم ربنا    (لل العباد و  سُبْحَانَهُ  ربنا    ،لهم افعأخلق  وَتَعَالَىكما قال  كُلِّ  ﴿  : سُبْحَانَهُ  خَالهقُ  الُل 

ءٍ 
ْ
تَعْمَلُونَ ﴿  : سُبْحَانَهُ وقال    ، [١6]الرعد:    ﴾ شَي وَمَا  خَلَقَكُمْ  وقال    ، [٩6]الصافات:    ﴾ وَالُل 

  مهنْ ﴿ :سُبْحَانَهُ 
ه
ا غير  خالقً   وافعالهم أثبت أالذين يقولون إن العباد يخلقون  ، [٣]فاطر:  ﴾خَالهقٍ غَيْرُ الل

حتى أبلغها بعضهم    ، كر الأدلة على ذلك وقد أفاض أهل السنة والجماعة في ذه   . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىالل  

الكتاب   من  وجه  نَّة،ألف  لهم   وَالسُّ كسب  العباد  فأفعال  ذلك  وبسيئها    ،ومع  يُمدحون  بصالحها 

كل واحد يقول    ؛خونا استأذنأ  ء،سند إليهم عند جميع العقلاوتُ   ،إذ هم لها فاعلون حقيقةً   ، يُذمون



 

32 

 

أنت في    . م بها ذُ دح به ومن عمل شرً ا مُ من عمل خيرً   ؛عند العقلاء   .سند إليه فعلهويُ   ن، استأذن فلا

ولو أنه    ،وفعلك هذا لن أنساه  ،ا ت له جزاك الل خيرً لينفعك أنت لقشيئًا  ا فعل  نفسك لو أن واحدً 

 . وهذا يتفق عليه العقلاء  ؛أنت أضررت بي ،ت له أنت فعلت ما يضرنيليضرك لقشيئًا  فعل 

كيف    !ولا يوجد واحد منكم يقول له لا  هٰذَا،كلكم تقولون    ؛ قرأ سليمان  :يقول مثلًا  فكلكم  

الدرس    ءنا أث  احدولو نام    ، لو عطس أحدنا نقول عطس فلان  ،ليس سليمان الذي قرأ  ؟!قرأ سليمان

 ن. م فلاانقول ن

وهو  -  أحدهم  فأنا وأنا أشرح  ة،كثر الطلاب قضاأ ة وكان  اتوركس الددرِّ أُ لمناسبة مرة كنت  با

فوق  أ سنًا  منزلأو،  الخمسينكبرهم  بعين  ة، كبرهم  في    ي إذا  أمامه  الذي  عمامة  يربط  عليه وهو  تقع 

  ةفي الصباح نحن قضا  ، رسيكلي وقال والل يا شيخ السر في الإ فنظر    ا، ليه مبتسمً إ فنظرت    ، الكرسي

 . ا نصبح طلابً  ،دري ماذا يحدث بناأالكراسي ما   ذهذا جلسنا على ه إو

الحال إذن   واقع  يعملون  سُبْحَانَهُ والل    ،هذا  بأنهم  العباد  الثواب    ، وصف  ذلك  على  ورتب 

طَيِّبَةً ﴿  : سُبْحَانَهُ قال    ، والعقاب حَيَاةً  فَلَنُحْيهيَنَّهُ  ن  
مُؤْمه وَهُوَ  أُنْثَى  أَوْ  ذَكَرٍ  مهنْ  صَالهحًا  لَ  عَمه   ﴾ مَنْ 

ةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴿ :سُبْحَانَهُ وقال  ، [٩٧]النحل:  ثْقَالَ ذَرَّ
ا يَرَهُ  (٧)فَمَنْ يَعْمَلْ مه ةٍ شَرًّ ثْقَالَ ذَرَّ

  ﴾وَمَنْ يَعْمَلْ مه

اكْتَسَبَتْ   ﴿  : سُبْحَانَهُ وقال    ،[٨-٧]الزلزلة:   مَا  وَعَلَيْهَا  كَسَبَتْ  مَا  لَهَا  وُسْعَهَا  إهلاَّ  نَفْسًا  الُل    ﴾ يُكَلِّفُ 

كسبً   ،[٢٨6]البقرة:   الصالح  عملها  لها فجعل  اكتسابً   ،ا  السيء  عملها  عليهاوجعل  خلق    ، ا  فالل 

لكنها تحت مشيئة    ،والعباد لهم قدرة على أعمالهم وقوة عليها   ،أعمال العباد وهي واقعة من العباد

والقدرية الكونية  قوة  ، الل  لهم  كَانَ  ﴿فينظروا    :تَعَالَى قال    ،فالعباد  كَيْفَ  مهنْ  فَيَنْظُرُوا  ينَ  ذه الَّ عَاقهبَةُ 

ةً  نْهُمْ قُوَّ
مه أَشَدَّ  كَانُوا  مْ  تهكُمْ ﴿  :سُبْحَانَهُ وقال    ،[٩]الروم:    ﴾قَبْلههه إهلَى قُوَّ ةً  دْكُمْ قُوَّ   ،[٥٢]هود:    ﴾وَيَزه

وللعباد مشيئة تحت    . ١6]التغابن:    ﴾ فَاتَّقُوا الَل مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴿  : عَزَّ وَجَلَّ قال الل    ة، وللعباد استطاع

يمَ  ﴿   :تَعَالَى قال    ، مشيئة ربهم ]التكوير:    ﴾وَمَا تَشَاءُونَ إهلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللُ   (٢٨)لهمَنْ شَاءَ مهنكُْمْ أَنْ يَسْتَقه

 ه. ا أنه إن أراد النظر فتح عينيوالعبد يجد من نفسه يقينً ،[٢٩-٢٨

يدرك  يظن أنه أصيب بالعمى،  فتحت عينه ماذا يظن؟  ا انمو ا منا أراد النظر  يا أخوة لو أن واحدً 

عين  فتح  النظر  أراد  إن  أنه  عين  ، هييقينًا  أغمض  النظر  عدم  أراد  مر  ، هي وإن  أن    ةهل  أردت  إخوة  يا 



 

33 

 

وبق  واحدة  فأغلقت  عينك  مفتو يتغمض  الثانية  يحصل،  ة؟  حت  الل  لا  خلقها  التي  العبد  بإرادة 

كل    ،دلةحتاج إلى كثرة تقرير للأيلا    ،وكل عاقل يجد هذا من نفسه  ،وجعلها في عبده يفعل ويترك

يجذبك    ءشي  ما في  ، ن لم يرد جلس في الغرفةإ و  أتى  ن يأتي إلى القاعةأراد  إن أنه  أمنا يعلم  واحد  

ردت نمت على  أولو ما    ل؛تريد وتقوم وتسير وتص  ،نفسك في القاعة   دمثل المغناطيس وفجأة تج

السريرإو   ،السرير  تحت  نمت  المراقب  من  خفت  أن  ش .  عميد  كنت  الجامعة  ؤنا  في  الطلاب  ون 

ما  أ و  ،فترة السكنيعرف  في  الطلاب  يكسل    ،فعله  الفجر  صلاة  في  كان  إلى  أ بعضهم  يذهب  ن 

 . وإذا سمع بحركة المشرفين يدخل في الدولاب ،المسجد ويصلي في الغرفة 

الوجودإذً  الدليل  هذا  بيّن    يا  العبد   ،جدًا  الواقعي  إرادة  تحت  ليست  أمور  تتعلق    ،وهناك  لا 

ما    و نائم،وه   هعيني  حيفت أن  هو ما يستطيع    ،بفعله الاختياري مثل مثلًا الإنسان إذا نام أغمض عينه 

تُ   ،يستطيع  النومالعينان  تُ   ، غمضان وقت  التي  العين هذه  العين حركة  هذه ليس للإنسان    ،حمى بها 

إرادة تتحرك  ،فيها  الإنسان  ، يعني هي  إرادة  تتعلق بها  لم  الصلاة  أن  إنه  أيدرك    الإنسان   ، يعني  راد 

لهمَنْ  ﴿  : قال ربنا  ،كما سمعنا   ة، شامل  عَزَّ وَجَلَّ ومشيئة الل    ، راد ترك الصلاة ترك الصلاةأ ن  إو  ، صلى

يمَ   يَسْتَقه أَنْ  مهنْكُمْ  اللُ   (٢٨)شَاءَ  يَشَاءَ  أَنْ  إهلاَّ  تَشَاءُونَ  عندهم    .[٢٩-٢٨]التكوير:    ﴾ وَمَا  فالعباد 

فت الموانع  انتجدت عندهم القدرة التامة والإرادة الجازمة من العبد وفإذا وُ   ،وعندهم إرادة  ،قدرة

  ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىوهذه القدرة والإرادة من العبد قد خلقها الل    . فعلوا أو تركوا إلا أن يشاء الل شيئًا

والسالب   سُبْحَانَهُ وهو   بحكمة    ،المعطي  ويسلب  بحكمة  وَتَعَالَىيعطي  أن    . سُبْحَانَهُ  ترى  ألا 

الل هو الذي خلق له    ، إذا أراد أن يمشي مشى  ،الإنسان قد يمشي فترة من عمره إذا أراد أن يقوم قام

ما يستطيع    ،ثم قد يصاب بحادث فيصاب بشلل  .من الل  ةفهي هب  هٰذَا،والل هو الذي أعطاه    هٰذَا،

وهذه    ، ا نؤمن أن للعبد قوة وإرادة وقدرةإذً   . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىالذي سلب هذا منه هو الل    ، أن يمشي

الل   ووهبها  الل  خلقها  وَتَعَالَى قد  طرفين    ،سُبْحَانَهُ  بين  وسط  العظيم  الباب  هذا  في  السنة  فأهل 

وما    .والآخر قال إن مشيئة العبد تغلب مشيئة الل،  أحدهما قال ليس للعبد إرادة مطلقة :  منحرفين

 وَالْجَمَاعَة. سلم إلا أهل السنة 



 

34 

 

  (وأن الل يهدي من يشاء ويضل من يشاء) قَالَ: ولذلك 
ه
  ، الل يهدي من يشاء بفضله ! سُبْحَانَ الل

والل    ،من شاء بفضله  ىوهد  ،لهدله بع ضفأ  ، من يستحق الضلالعلم أزلًا   ،ويضل من يشاء بعدله

ومنهم   ، منهم من لم يعرف الل ، ناس كثيرأفي هذا البلد نعيش في وسط مثلًا نحن   ، لل ما اهتديناا لولا 

للحق  مخالفة  فرق  إلى  انحرف  الإسلام  ؟ ميزتناا  م  ،من  إلى  وهدانا  علينا  أنعم  في    ، الل  وهدانا 

والل    ،لل ما صمنا ا   لاوالل لو   ،لل ما اهتدينا ا  لاوالل لو  ،الإسلام إلى السنة والتوحيد ومنهج السلف 

ل من يشاء  ضلكن الل يهدي من يشاء بفضله وي  ،فلا يخرج أحد عن مشيئة الل   ا؛ لل ما صلينا  لالو

 . بعدله 

الشيخ قال  الل  )   :ولذلك  أضله  لمن  وَجَلَّ لا حجة  على    عذر(ولا    عَزَّ  يحتج  أن  ليس لأحد 

قد  ض الل  بأن  ع   ،له أضلاله  في  ذولا  له  مَ -فإنه    هٰذَا، ر  تَقَدَّ والجماعة    -كَمَا  السنة  أهل  عقيدة  في 

  ، واختيار شيء عن مشيئته إلا أن العباد لهم إرادة    ولا يخرج    ،فعالهمأالمحكمة أن الل خلق العباد و

لا    : فإذا لامك فقل  ، ولذلك قلت مرارًا وتكرارًا من احتج على الذنوب بالقدر فاصفعه على وجهه 

نَّة وَالْجَمَاعَة  ذلك  ل و  ،وهو لن يرضى بهذا ولن يسلم   ، كفعقد قدر الل علي أن أص  ، تلمني أهل السُّ

المصيبة التي تنزل على  البلاء أو  في    يب،حتج به في المصائب ولا يحتج به في المعايقولون القدر يُ 

كما قال    ،ب فلا يحتج الإنسان بالقدريأما في المعا  ؛ قدر الل علي كذا  :يقول  ،الإنسان يحتج بالقدر

لَهَدَاكُمْ أَجْمَعهينَ ﴿  :عَزَّ وَجَلَّ الل   فَلَوْ شَاءَ  الْبَالهغَةُ  ةُ   الْحُجَّ
فَلهلَّهه كَمَا  }وقال:  )  ،[١٤٩]الأنعام:    ﴾قُلْ 

لَالَةُ   -بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ   مُ الضَّ يقًا حَقَّ عَلَيْهه يقًا هَدَى وَفَره وَلَقَدْ  }وقال:  )  .([٣٠  -  ٢٩]الأعراف:    {فَره

نْسه  نِّ وَالْإه نَ الْجه
يبَةٍ فهي الْأرَْضه  }[ وقال:  ١٧٩]الأعراف:    {ذَرَأْنَا لهجَهَنَّمَ كَثهيرًا مه مَا أَصَابَ مهنْ مُصه

نَبْرَأَهَا  أَنْ  قَبْله  مهنْ  كهتَابٍ  فهي  إهلاَّ  كُمْ  أَنْفُسه فهي  أي    "نبرأها"ومعنى  )   قَالَ:  ،([٢٢]الحديد:    {وَلَا 

الجنة:   أهل  عن  مخبرًا  وقال  اللغة،  في  وبلا خلاف  كُنَّا  }نخلقها  وَمَا  لههَذَا  هَدَانَا  ي  ذه الَّ لهلَّهه  الْحَمْدُ 

اللُ  هَدَانَا  أَنْ  لَوْلَا  يَ  التوفيق  ([٤٣راف:  ]الأع  {لهنهَْتَده أن الل تفضل علينا فهدانا هداية  قد    ،أي  الل 

العباد والبيان  هدى  الدلالة  الهداية   ،هداية  له  شاء  لمن  والإذعان  التوفيق  الدلالة    .وهداية  هداية 

العباد والبيان   ، والبيان لكل  الدلالة  قد هداهم الل هداية  العباد  الُل  بكتابه وسنة رسوله    ،كل  صَلَّى 

  ا وإعانةً  منه وإحسانً من شاء هدايته بهداية التوفيق فضلًا   ىوهد  .فلم يبقى لأحد حجة  ،عَلَيْهه وَسَلَّمَ 



 

35 

 

وَتَعَالَىمنه   يعًا}وقال:  )  ، سُبْحَانَهُ  يَشَاءُ الُل لَهَدَى النَّاسَ جَمه لَوْ  وَلَوْ شَاءَ  }[ وقال:  ٣١]الرعد:    {أَنْ 

ينَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ  دَةً وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلهفه ةً وَاحه مَ رَبُّكَ   -أُمَّ
 .([١١٩ - ١١٨]هود:   {إهلاَّ مَنْ رَحه

لا  )  قَالَ: وقدره،  أمضاه  وجل،  عز  الل  من  بقضاء  والمر،  والحلو  والشر  الخير  إن  ويقولون 

ضرً  لأنفسهم  نفعً يملكون  ولا  اللا  شاء  ما  إلا  وشره  ( ا  خيره  بالقدر  تؤمن  أن  الإيمان  حلوه    ،من 

الل    ،ومره على    .تَعَالَىمن  مطبقون  والجماعة  السنة  في    هٰذَا،وأهل  المشهور  جبريل  ففي حديث 

الإيمانه »  :قوله  عَنه  النبي    «فأخْبهرْنهي  وَسَلَّمَ قال  عَلَيْهه  الُل  ،  »   :صَلَّى  وكُتُبههه  ، ومَلائهكَتههه  ،
ه
بالل تُؤْمهنَ  أنْ 

  ، هه ورُسُلههه وشَرِّ  
هه خَيْره بالقَدَره  وتُؤْمهنَ   ، ره الآخه جبريل    ، «والْيَومه  لَامُ فقال  السَّ  

وقال    ،« صَدَقْتَ »  :عَلَيْهه

ه»   : صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ  ه وشرِّ نَ بالقدَره خيره
وقد جاءت في حديث جبريل    ،« لا يُؤمهنُ عَبد  حتى يُؤمه

لَامُ   السَّ
على    ةلكنها واردن، إهلاَّ أن فيها ضعفًا،  وهذه الزيادة عند ابن حبا  ،(ومرهحلوه  )   :زيادة  عَلَيْهه

والشر ما يضر الإنسان    ،فالخير ما يلائم الإنسان وينفعه ويصلحه  ،ها صحيحالسان السلف ومعن 

المحبوب   ،ويفسده  المكر   ،والحلو هو  الل    ؛هووالمر هو  وَتَعَالَىكله بقضاء  ما تقدم    سُبْحَانَهُ  على 

 . بيانه في مراتب القدر

ذ فيه  إ  ، تقدير الل خير كله  ،بل هو خير كله   ، تقدير الل لا ينقسم إلى خير وشر  يا إخوة!   وا وانتبه 

وإنما الشر في   ،ليس في أفعال الل شر  ، وإنما الشر في المقدور  ، فليس في تقدير الل شر  ،الحكمة التامة 

وليس    ،والل قدر الشر والخير   ،صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ فالشر ليس إلى الل كما قال النبي    ،المفعولات

تقديره شر  الإنسان   ،في  فعل  هو شر من جهة  المعاصي خير  ،وإنما  نفسها    ، فتقدير  والمعاصي في 

  ، وتقدير المصائب خير  ، والمعاصي نفسها شر  ،تقدير الل للمعاصي خير لأنه عن حكمة تامة   ،شر

ي الْبَرِّ  ﴿   :عَزَّ وَجَلَّ قال الل    ، إذا عرفت هذا تنحل لك المسألةف  ؛ والمصائب نفسها شر
ظَهَرَ الْفَسَادُ فه

عُونَ  لَعَلَّهُمْ يَرْجه لُوا  ي عَمه ذه يقَهُمْ بَعْضَ الَّ ي النَّاسه لهيُذه أَيْده ظهر  )   .[٤١]الروم:    ﴾وَالْبَحْره بهمَا كَسَبَتْ 

  الناس، مابسبب ما اكتسبته أيدي    ( بما كسبت أيدي الناس)  ،تقديرًا من الل   ( لبحرالفساد في البر وا 

خوة كم من شخص هارب عن باب الل  إ   يا  .عملوا لعلهم يرجعون  الذي  ليذيقهم بعض  ؟الحكمة 

الذين يلازمون    !ردته المصائب إلى باب الل كم من شخص ما كان يصلي مات ولده فأصبح من 

ا  !المسجد طلب لكونها  ذلك يا إخوة المصيبة لا تُ لو   .فتقدير الل خير وإن كانت المصيبة ذاتها شرًّ



 

36 

 

ا أن    جىر  ، أن تعيده إلى ربه  جى ر  ،ه ذنبر  فأن تك  جى ر   ،العبد فيها الخير  ىلكنها إذا وقعت رج   ،شرًّ

 الجَنَّة. ترفع بها منزلته في 

قريبًا أو مثالًا  الصغير  ؛ضرب  الطفل  موت  مصيبة   ؛ مثلًا  الصغير  الطفل  خير    ،موت    إنوفيه 

ثم هو قد ارتاح من الدنيا    الجَنَّة، ه حتى يأخذ بأيديهما حتى يدخل  يفإن الصغير يشفع لوالد  ،وقع

  ! ليه بهذا النظر كم فيه من خيرإ نظروا إذا نظرت  ا  الجَنَّة،وإن كان لمسلمين فهو في    ،ومن مصائبها

يُ  لا  خير  للإ  ،طلبلكنه  يشرع  طفلًا ما  ارزقني  اللهم  يقول  وأَ نسان  يشرع!تهُ مه   ما  وقع    ؛  إذا  لكنه 

خيف الل  حارة  ر،تقدير  المصيبة  كانت  شرًا  ،وإن  المصيبة  كانت  فيه حكمة  ،وإن  الل  وفيه    ، فتقدير 

 . ولهذا تقدير الل كله خير ،وفيه نعمة  ،منحة 

  لا شك أن العباد فقراء لل  (وإنهم فقراء إلى الل عز وجل، لا غنى لهم عنه في كل وقت)قَالَ:  

إلى الل في كل ثانية  والل يا عبد  مُطْلَقًا،  ىوأن الل غني عن العباد غنً  ،ا دائمًافقرً  هذا    ،الل إنك فقير  

به حيات وتقوم  تتنفسه  الذي  الل    ك النفس  وَتَعَالَى إنما هو من  مت  ،سُبْحَانَهُ  قليلًا  فأنت    ،لو وقف 

دائمًا الل  إلى  غنً   ،فقير   الخلق  كل  وعن  عنك  غني  الل    ،مطلقًا   ىوالل  قال  وَجَلَّ كما  يَاأَيُّهَا  ﴿  :عَزَّ 

يدُ  الْحَمه  
ُّ
الْغَنهي هُوَ  وَالُل   

ه
الل إهلَى  الْفُقَرَاءُ  أَنْتُمُ  وَتَعَالَى الل    ى فغن  ، [١٥]فاطر:    ﴾النَّاسُ  عن    سُبْحَانَهُ 

  عليه،  ولا يضره منهم شيء ولو اجتمعوا عليه،  لا ينفعه منهم شيء وإن اجتمعوا    ،مطلق   ى عباده غن

 . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىوالعباد كلهم فقراء إلى الل 

صَلَّى  على ما صح به الخبر عن رسول الل  )أي الدنيا    (الدنياوأنه عز وجل ينزل إلى السماء  )

  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىن الل أ والجماعة متفقون على اعتقاد  ة أهل السن ( اعتقاد كيف فيهلا ب الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ 

ليلة  كل  الدنيا في  السماء  إلى  بقلوبهم  ،ينزل  ذلك  على    بألسنتهم،ويقولونه    ،يعتقدون  ويحرصون 

لا يشبهون    ،وهم على يقين من ذلك  ،ن يجيب الل دعاءهم أمن الليل رجاء  الأخير  الدعاء في الثلث  

ب  ،الل بخلقه يسألون عن ذلك  أن    ،أبدًا  ،استغرابًا ولا استفهامًا   (كيف)ـ  ولا  ببال أحدهم  لا يخطر 

بر عن رسول الل  فما دام أنه صح الخ  ،ولا أن يذكر مسائل في ظنه تمنع ذلك  ؟يقول كيف ينزل ربي 

صَلَّى الُل عَلَيْهه  فإنهم يعتقدون اعتقادًا جازمًا بما صح به الخبر عن رسول الل    صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ 

النبي    .وَسَلَّمَ  وَسَلَّمَ وقد قال  عَلَيْهه  الُل  نْيا،    »  :صَلَّى  الدُّ  
ماءه لَيْلَةٍ إلى السَّ كُلَّ  تَبارَكَ وتَعالَى  رَبُّنا  لُ  يَنْزه



 

37 

 

رُ  يَسْتَغْفه فَأُعْطهيَهُ، مَن  يَسْأَلُنهي  مَن  له،  يبَ  يَدْعُونهي فأسْتَجه رُ فيَقولُ: مَن  يْله الآخه اللَّ ثُلُثُ  يَبْقَى  ينَ  نهي  حه

رَ له لا يمكن    ،سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لا الل  إ فلا يقول هذا    ،خوة يقطع كل تأويل إوآخر الحديث يا    ، «فأغْفه

مر  أن الذي ينزل  أن يقال  ألا يمكن    ، (من يدعوني)  :كيف يقول الملك  ،ن الذي ينزل ملكإ ن يقال  أ

وَتَعَالَىنما ينزل الل  إو  ،مر الل ينزل في كل وقتأ و  ،الل ولا نسأل    هٰذَا،نؤمن بهذا ونعتقد    ،سُبْحَانَهُ 

به الل   وَتَعَالَىعما لم يخبرنا  به علمً   ،سُبْحَانَهُ  به    ا،فإن الل أكبر من أن نحيط  ما أخبرنا  نعلم إلا  لا 

وَتَعَالَى  يُ   ر،ونحن نعلم أن ربنا على كل شيء قدي  ،سُبْحَانَهُ  ولا يقاس    أبدًا،من خلقه    ه بأحدٍ شبَّ لا 

 . اا كبيرً الل عن ذلك علوً   تَعَالَى ين؛كل من يرى امتناع ذلك قاس الل على المخلوق ،بخلقه

عقيدة    ! نعم  (في القيامة دون الدنيا  عَزَّ وَجَلَّ ويعتقدون جواز الرؤية من العباد المتقين لل  )  قَالَ:

واقعة غير  الدنيا  في  بالأبصار  الل  رؤية  أن  والجماعة  السنة  لكانت    ، أهل  لأحد  تنبغي  كانت  ولو 

لَامُ لموسى    السَّ
والعلماء يقولون    ،سري بهحين أُ   صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ ولمحمد    ،حين سألها   عَلَيْهه

فالعيون في    ،الباقي بالفاني   ىفلا يُرَ   ، الباقي والعين في الدنيا فانية  سُبْحَانَهُ الل    ،الباقي بالفاني  ىلا يُرَ 

تر  ، تَعَالَىفليست مؤهلة لرؤية الل    ، الدنيا فانية وَتَعَالَى   ى اللوليس عندها القوة على أن    ؛سُبْحَانَهُ 

 . هذا من وجه

ولذلك قال    ،لا تكون في الدنيا  ولذلك  ،ورؤية الل أنعم النعيمم،  كما أن الدنيا ليس الدار نعي

لَامُ الل لموسى   السَّ  
لهلْجَبَله  ﴿  :عَلَيْهه رَبُّهُ  تَجَلَّى  ا  فَلَمَّ ي 

تَرَانه فَسَوْفَ  مَكَانَهُ  اسْتَقَرَّ   
فَإهنه الْجَبَله  إهلَى  انْظُرْ 

قًا ا وَخَرَّ مُوسَى صَعه ولذلك يا إخوة كان ألد ما في    ، فالدنيا دار عمل  ،[١٤٣]الأعراف:    ﴾جَعَلَهُ دَكًّ

  ،ما في الدنيا عبادة الل  ذفكان أل  ،وخير ما في العمل عبادة الل   ،ر عملالأن الدنيا د  ؛الدنيا عبادة الل 

الل عبادة  هو  الدنيا  في  الل    ،النعيم  عبادة  وَتَعَالَىفي  مخلصًا  ،سُبْحَانَهُ  لل  تصلي  لل    ،أن  تصوم  أن 

مخلصً   ،مخلصًا الل  إلى  تدعو  النعيم   ،ا أن  الملوك    ،هذا  أيدي  في  ما  الحقيقي  النعيم  ليس  والل 

متاع  ؛غنياءوالأ الل    ،هذا  عبادة  في  فهو  الحقيقي  النعيم  وَتَعَالَى أما  دار  إذً   .سُبْحَانَهُ  الدنيا  إخوة  يا  ا 

وأنعم    ، والآخرة دار نعيم وجزاء  ،سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىوألذ ما فيها هو خير العمل وهو عبادة الل    ،عمل

الل   رؤية  فيها  وَتَعَالَىما  أحدً   .سُبْحَانَهُ  أن  على  المسلمين  أئمة  اتفق  الدنياوقد  في  الل  ير  ولم    ،ا 

ا لم ير  يعني اتفق أئمة المسلمين على أن أحدً   ،صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ قط إلا في نبينا محمد    وايختلف



 

38 

 

الدنيا في  محمد    ، الل  نبينا  في  اختلفوا  وَسَلَّمَ وإنما  عَلَيْهه  الُل  ربه    ، صَلَّى  رؤيته  الخلاف في  وقع  فقد 

وقد    ،ما رأى الل ببصره  صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ والذي عليه جماهر العلماء وهو الصواب أنه    ؛بالبصر

تعلَّموا أنَّه لن يرى  »  : عَلَيْهه وَسَلَّمَ صَلَّى الُل  وقد قال النبي    ،« نُور  أنَّى أراهُ »  : صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ قال  

يموتَ  حتى  ربَّه  منكم  الصحيح  ،«أحد   في  مسلم  عند  أن    .كما  على  والجماعة  السنة  أهل  واتفق 

القيامة يوم  الل  يرون  بأبصارهم  ،المؤمنين  عيانًا  الجنة  اشتباه  ،ويرونه في  فيها  ليس    ، رؤيةً واضحة 

وَسَلَّمَ قال النبي    . الل أبصارهم حتى تقوى على ذلك  يويقوِّ  عَلَيْهه  الُل  رَبَّكُمْ  »  :صَلَّى  سَتَرَوْنَ  إنَّكُمْ 

رُؤْيَتههه  تُضَامُونَ في  القَمَرَ، لا  تَرَوْنَ هذا  .  «كما  عَلَيْهه الل في    مُتَّفَق   يرون  النبي    الجَنَّة،والمؤمنون  قال 

وَسَلَّمَ  عَلَيْهه  الُل  شيئًا  »  :صَلَّى  يدُونَ  تُره وتَعالَى:  تَبارَكَ  الُل  يقولُ  قالَ:  الجَنَّةَ،  الجَنَّةه  أهْلُ  دَخَلَ  إذا 

فُ   فَيَكْشه قالَ:  ؟  النَّاره مهنَ  نا  وتُنَجِّ الجَنَّةَ،  لْنا 
تُدْخه ألَمْ  وُجُوهَنا؟  تُبَيِّضْ  ألَمْ  فيَقولونَ:  يدُكُمْ؟  أزه

نَ النَّظَره إلى رَبِّههمْ عزَّ وجلَّ 
جابَ، فَما أُعْطُوا شيئًا أحَبَّ إليههم مه  . رواه مسلم في الصحيح  «الحه

اللُ   قال مَهُ  قال:  )  : رَحه كما  الآخرة،  في  له  ثوابًا  ذلك  الل  جعل  لمن  يَوْمَئهذٍ  }ووجوبها  وُجُوه  

رَة    نَاظهرَة    -نَاضه رَبِّهَا  الكفار:  ٢٣  -  ٢٢]القيامة:    {إهلَى  في  وقال  مْ  }[  رَبِّهه عَنْ  إهنَّهُمْ  يَوْمَئهذٍ  كَلاَّ 

كانوا جميعا  ١٥]المطففين:    {لَمَحْجُوبُونَ  يرونه،  لا  كلهم  والكافرون  كلهم  المؤمنون  كان  فلو   ]

طبعًا هذا السؤال لا يرد على رؤية الل في الجنة    ؟وهل الكفار يرون ربهم يوم القيامة   (عنه محجوبين

لأهل السنة في هذا    ؟يوم القيامة   عَزَّ وَجَلَّ لكن هل الكفار يرون الل    الجَنَّة، لأن الكفار لا يدخلون  

 : ثلاثة أقوال

لُ القول  وعلى هذا   ، حجوبون عن رؤية اللمأن الكفار جميعًا لا يرون الل يوم القيامة فهم   :اَلْأوََّ

نَّة. أكثر أهل   السُّ

الْثَّانيِ المنافقون خاصةأ  : القول  الكفار  من  الل  يرى  عنهم  ، نه  الل  يحتجب  يقولون    ؛ ثم  يعني 

 . ثم يتميزون عن المؤمنين فيحتجب الل عنهم  ،المنافقون يكونون مع المؤمنين فيرون الل

 . الكفار يرون الل يوم القيامة لكن رؤية تحسير وتعذيب   : أنالقول الْثَّالثِ

 الآية. لهذه مُطْلَقًا  ن الكفار لا يرون ربهم  أ كثر أهل السنة والجماعة على أ وكما قلنا 



 

39 

 

التجسيم في الل  )  قَالَ: اعتقاد  وَجَلَّ وذلك من غير  الولا  عَزَّ  له  يرونه جل وعز   ،تحديد  ولكن 

كُهُ الْأبَْصَارُ ﴿ قَالَ: كما    سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى   ( بأعينهم على ما يشاء هو بلا كيف [  ١٠٣]الأنعام:  ﴾لَا تُدْره

  ، وكما تقدم إثبات الصفات لا يقتضي التجسيم   ،يراه المؤمنون بغير إحاطة  ،أي لا تحيطه الأبصار

 . ولا يقتضي التمثيل ،ولا يقتضي التشبيه 

أن الإيمان    وَالْجَمَاعَة، هذه عقيدة أهل السنة    ( ويقولون إن الإيمان قول وعمل ومعرفة)  قَالَ: 

والأركان بالجوارح  وعمل  بالجنان  واعتقاد  باللسان  عن    ، قول  تعبر  فهي  ألفاظهم  اختلفت  وإن 

واحد واحد  ، معنى  والمعنى  التعبير  في  اختلاف  البغوي    .فهو  اللُ قال  مَهُ  وَجَلَّ   رَحه اتفقت  )  : عَزَّ 

وقالوا  )  قَالَ:  أنإلى    (يمان عمال من الإن الأأ الصحابة والتابعون فمن بعدهم من علماء السنة على  

وعقيد وعمل  قول  النبي    .ة(الإيمان  قال  وَسَلَّمَ وقد  عَلَيْهه  الُل  أوْ  »  :صَلَّى  وسَبْعُونَ،  بضْع   يمانُ  الإه

، والْحَياءُ شُعْ  يقه إلَهَ إلاَّ الُل، وأَدْناها إماطَةُ الأذَى عَنه الطَّره تُّونَ، شُعْبَةً، فأفْضَلُها قَوْلُ لا  بَة   بضْع  وسه

 . الصحيح في  رواه مسلم «مهنَ الإيمانه 

الثاني من أصول أهل السنة والجماعة في  الأصل  هذا    (يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية)  قَالَ:

الشيخ حماد الأنصاري    ،الإيمان اشتهر عن  اللُ وقد  مَهُ  يقول   رَحه نون)   :أنه  الإيمان خمس    ات:إن 

وينقص    ، يزيد بطاعة الرحمن  ،وعمل بالجوارح والأركان  ،واعتقاد بالجنان  ،الإيمان قول باللسان 

فجمع الشيخ بين هذين الأصلين المميزين لأهل السنة والجماعة عن غيرهم في    ( بطاعة الشيطان

الإيمان قبله  ،باب  الذي  على  ينبني  الأصل  وينقص   ، هذا  يزيد  وينقص    ،فالإيمان  بالطاعة  يزيد 

لطاعة  ن الإيمان يزيد باأالبر وغيره إجماع أهل الفقه والحديث على    وقد نقل ابن عبد   . بالمعصية

وهو تلميذ  -قيل للربيع بن سليمان    هٰذَا، وقد كان السلف يستغربون الشك في    ، وينقص بالمعصية 

 
ّ
افهعهي  )  فَقَالَ:   (أليس تقول الإيمان قول وعمل يزيد وينقص؟)   :-الشَّ

ه
ومن يشك في أن    !سُبْحَانَ الل

وينقص يزيد  وعمل  قول  يتفاضل  !الإيمان  القلوب  في  والذي  وينقص  الإيمان  يزيد  لا    !( وكيف 

ا  والذي في قلوب الناس يتفاضل    ،وأحيانًا يجد ضعفًا  ،يجد الإنسان في قلبه أحيانًا قوة كبيرة كما  جدًّ

  ،في قوة الإخلاص وضعفه  الذي في قلوبهم متفاضل  ،قد يصلي ألف في مسجد واحد  ،في الإخلاص

ونحن نرى رأي العين أن الناس يتفاضلون    !وكيف لا يزيد الإيمان وينقص والأعمال من الإيمان



 

40 

 

ومن الناس من يصلي    ،في الصلاة من يقتصر على الصلاة المفروضة مثلًا  فمن الناس    ، في الأعمال

  ، فهؤلاء ليسوا على درجة واحدة  اَللَّيْل ويوتر، ومن الناس من يقوم    ، السنن الرواتب مع المفروضة

 .[١٧٣]آل عمران:  ﴾فَزَادَهُمْ إهيمَانًا﴿ : تَعَالَىقال    ،بل هم متفاضلون

وينقص كذلك في    .وفي كماله المستحب  ، في كماله الواجب  ن:والإيمان يا إخوة يزداد في فرعي

 .وقد يضعف الإيمان حتى يذهب .يزيد وينقص ؛ كماله الواجب وكماله المستحب

مَهُ اللُ قال   ن. وهذا أمر واضح بيًّ  (من كثرت طاعته أزيد إيمانًا ممن هو دونه في الطاعة ) :رَحه

ويقولون إن أحدًا من أهل التوحيد ومن يصلي إلى قبلة المسلمين، لو ارتكب ذنبًا، أو  )  قَالَ:

ذنوبًا كثيرة، صغائر، أو كبائر، مع الإقامة على التوحيد لل والإقرار بما التزمه وقبله الل، فإنه لا يكفر  

المغفرة له  يُ   ( به، ويرجون  الإيمان لا  إن الأعمال من  قولهم  السنة والجماعة مع  رون من  فه كَّ أهل 

ا أهل التوحيد ومن يصلي إلى قبلة  إن أحدً )   :ذلك قال الشيخلو   ،جدت فيه حقيقتهثبت إيمانه ووُ 

يْنَ( أجمع أهل السنة والجماعة على أنه إن    ؛والصلاة  ،التوحيد  :جد فيه الأمرانهذا الذي وُ   المُسْلهمه

بذنوب   صغير  ة كبير-وافى  في    -ةأو  يخلد  لا  في    النَّار،أنه  يخلد  مصليًا    النَّار، لا  موحدًا  كان  من 

نَّة،بإجماع أهل   نبه ثم  ذوقد يعاقبه ب   ، تداءً اب   ةوإن وافى بذنوب فإن الل قد يغفر له ويدخل الجن   السُّ

ولا يخرجونه عن أخوة    ،الموحد المصلي بذنب يرتكبه   ،رونفِّ كّ فلا يُ   ،يخرج ويدخل الجنة انتهاءً 

لقول الل    ؛المغفرة  له  نخشى عليه العقاب ونرجو   ، لكن يقولون هو مؤمن ناقص الإيمان  ،الإسلام 

رُ مَا دُونَ ذَلهكَ لهمَنْ يَشَاءُ ﴿ :وَجَلَّ عَزَّ  رُ أَنْ يُشْرَكَ بههه وَيَغْفه  .[٤٨]النساء:   ﴾إهنَّ الَل لَا يَغْفه

على أنها كفر لا يخرج به عن ملة    ةففعل الإنسان الموحد المصلي للذنوب التي لم تدل الأدل

دخوله    ،الإسلام  به  يلزم  في    النَّار،ولا  به  يخلد  عظيم  النَّار،ولا  خطر  على  السنة    ، لكنه  وأهل 

الإيمان  عنه اسم  ناقص الإيمان  ،والجماعة كما قلت لا يسلبون  يقولون هو مؤمن  وانظر    . ولكن 

الع الدقيقةبإلى  المسلمين)  قَالَ:  ،ارات  قبلة  إلى  التوحيد ومن يصلي  أحدًا من أهل    (ويقولون إن 

الإجماع يحكي  ذنوبًا  )  ، حتى  أو  ذنبًا،  ارتكب  كبائرلو  أو  قوله    (كثيرة، صغائر،  إلى  انظر  مع  )ثم 

والإقرار بما التزمه  )  هٰذَا. شرك أكبر يخرج عن ب  ءلو جا ، كفرب ءيعني لو جا  (الإقامة على التوحيد لل

 . (ويرجون له المغفرة) هٰذَا،يصح هذا ويصح  (به رُ فَّ كّ به أو لا يُ  رُ كفُ وقبله عن الل فإنه لا يَ 



 

41 

 

المفروضة حتى يذهب وقتها من غير عذر)  قَالَ: ثم   الصلاة  ترك  هنا    ( واختلفوا في متعمدي 

ا بوجوبها متكاسلًا   ،مر واحد أانتقل إلى خلاف أهل السنة والجماعة في   رًّ
مُقه   وهو من ترك الصلاة 

فعلها الذنب    ،عن  بهذا  يكفر  الذنوب  أم  أهل  كسائر  المشيالأخرى  نه  تحت  فمقصود    ئة؟يكون 

مَهُ اللُ الإسماعيلي   اتفاقهم على  أ  رَحه السنة مع  المسألة أ ن أهل  لا    ،صول الإيمان اختلفوا في هذه 

 أهل السنة  كسلًا   إخوةمسألة تارك الصلاة يا    .دلة بحسب فهمهم لها نما للأإفاسد عندهم و   صللأ

فيها   تكلموا  عندما  تبعً إوالجماعة  تكلموا  للأنما  الأأ و  ، دلةا  أهل  لأصولهم    هواء ما  فتكلموا 

مَهُ اللُ البر    ابن عبد  هذلك من فقلو  ، الفاسدة ر  كفوهل ي )لًا  س ه لما ذكر مسألة ترك الصلاة كأن  رَحه

ك الصلاة  قسمين  (لًا س تارك  إلى  الأمر  أهل    : قسم  نَّة،كلام  البد  السُّ أهل  أهل    عة، وكلام  لم؟ لأن 

وهو    ، وأهل البدعة يبنون على أصولهم الفاسدة أصلًا   ،السنة يبنون على الأدلة مع صحة أصولهم 

 . إذن لن يكفر تاركها عندهم ، والصلاة عمل ،أن العمل ليس من الإيمان 

أن من خالف في بعض المسائل مع صحة    -هذه فائدة عظيمة نفيسة-ونفهم من هذا يا إخوة  

العق الإيمان دأصوله  كأصول  بأنه    ،ية  يُرمى  الأدلة لا  لنظره في  في    مرجئ، وإنما خالف  يُطعَن  ولا 

مأجور    ،عقيدته مصيب  بين  ما  للأدلة  تبعًا  المسألة  هذه  مثل  في  المختلفون  الناس  يكون  وإنما 

أئمة المسلمين ويجد في كلامه    من  بعض الناس قد يأتي لإمام  ا.ومخطئ مأجور أجرًا واحدً   ،أجرين

ولا ينظر إلى    ؛هذا وافق المرجئة  ،هذا من المرجئة   مرجئ،هذا    يقولمباشرة    ،ما يرى أن فيه خللًا 

  هٰذَا؟قال    لمأهل السنة والجماعة يقولون    هٰذَا،وهو لماذا قال    وَالْجَمَاعَة،ما ينظر إليه أهل السنة  

الإيمان قول واعتقاد وعمل    أنفاذا كانت أصوله صحيحة يقرر ما يقرره أهل السنة والجماعة من  

  صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ لقول الل ولقول النبي   ، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية وقال القول للأدلة وأنه

حَابَة،ولأثار   أما إذا كان    .فإنهم لا يطعنون في عقيدته ولا يرمونه بالمعايب التي تُرمى بها الفرق  الصَّ

 . لحق به حكم أهل الأصل الفاسد على الأصل الفاسد أُ  ىكلامه على أصل فاسد فمن بن   ىبن

ا  وهذه مسألة مهمة   يا إخوة والل لا ينبغي لإنسان أن يدخل نفسه في أمر  أصلًا و   ،يا إخوةجدًّ  

له لازم  السلام  ،غير  يعدلها شيء  ة فإن  تستوردونه  .لا  لماذا  بلدكم  يلزم  لا  إخوة  يلزم   !يا  ما  أمر 

لماذا تتكلم؟ ولماذا  ف؟ أمر لا يلزمك أن تتكلم فيه  !بلدكم ولا يحتاج إليه بلدكم لماذا تستوردونه



 

42 

 

ب  !لا  أنا..  ماذا تقول فيه كذا؟ يا أخي  :بعض إخواننا ينشبون في حلوق إخوانهم  يكون لك    د أنلا 

غير صحيح   ؛موقف  شرعً   ، هذا  يجب  فيما  ظلم  ،ا إلا  هذا  يلزم  لا  بما  الناس  ينبغيفإلزام  لا  ثُمَّ   .  

العلم  ل من حق  أطلاب  هو  ما  على  يهجموا  وال   العُلَمَاء؛ن  الأحكام  النوازلمثلًا  لام  ك بعض    ،في 

خطيرة أمور  عليها  تترتب  والتي  العظيمة  الأحكام  حق    ،وبعض  من  علم    العُلَمَاء،هذا  طالب  أما 

مَهُ  أو عند الشيخ الألباني    ، كتابين أو كان عند الشيخ مقبل لمدة شهر أو شهرين  و أ  ا ربما قرأ كتابً  رَحه

،ثم ظنه    ، أو في المدينة لمدة شهر أو شهرين  ، لمدة شهر أو شهرين  اللُ  سْلَامه يهجم على ما    شَيْخُ الإه

عليه الهجوم  عن  العلماء  ينبغي   !يتحرز  لا  أخوة  يا  أوجهه  .هذا  ولكني  أعيبه  لا  ينبغي    ،أنا  لا 

 . فهذه القضية مهمة ،والسلامة لا يعدلها شيء  ،للإنسان أن يقحم نفسه فيما لا يلزمه

وفي    ةٍ يا أخوة إذا كان القضاء في شا  ؛ ثم لا يجوز الحكم إلا وقد أحكم الإنسان أصول الحكم

الناس دين  على  بالحكم  فكيف  الحكم  أصول  إتقان  من  فيه  بد  لا  على  ! دجاجة  بالحكم  كيف  ؟ 

العقيدة الحكم! سلامة  أصول  يحسن  لا  من  يتقحمه  كيف  الكلمة  !؟ ؟  تتفرق  تضعف    ، ثم  ثم 

بينهم  ، الدعوة يكون  بما  الل  إلى  الدعوة  الناس عن  يشتغل  يا    . ثم  بد  من  إلا  ي أخوة  نا  أو   ..ونكن 

  ،والعدل  ، العلم  :ربع عيونألا بد من    ن، ما تكفيه عينا   ، ربع عيونأنسان لا بد له من  قول الإدائمًا أ

الأربعة  ؛ والعاطفة  ، والعقل العيون  من هذه  بد  يستبصر  .لا  علم حتى  من  بد  من عدل    ،لا  بد  ولا 

فإن    ؛والعاطفة  ،ولا بد من عقل فإن العقل يحكم الأمور والشرع حاكم على العقل  ،حتى لا يظلم

ليس كل    ،عاطفة رشيدة يقيدها العقل  هابد من عاطفة ولكن  الجامدة حتى يخرج عن كونه إنسانًا لا 

وليس كل ما يدعو إليه العقل    ، بل ينتقل من عاطفته إلى عقله  ،ما دعت إليه العاطفة يتبعه الإنسان 

الإنسان  علمه  ،يتبعه  إلى  عقله  ينتقل من  بال  ، بل  ذلك  من  عدل. ويحيط كل  واحد  لكل  أن  ا  فينبغي 

 . يتنبه لهذه القضية العظيمة 

جا الصلاة  تارك  أن  على  العلماء  اتفق  قد  يكفرح أقول  لوجوبها  أقر    ، دًا  فيمن  اختلفوا  وإنما 

كسلًا  وتركها  وتهاونً بوجوبها  قال    ولذلك  يكفر؟  هل  اللُ   الإسماعيليا  مَهُ  في  )  : رَحه واختلفوا 

  ، ومن غير إرادة فعلها بعد الوقت   (متعمدي ترك الصلاة المفروضة حتى يذهب وقتها من غير عذر

لما روي عن النبي صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ أنه قال: » )بين العبد وبين  )من أهل السنة    ( فكفره جماعة)



 

43 

 

الكفر ترك الصلاة( « وقوله: » )من ترك الصلاة فقد كفر( « و: » )من ترك الصلاة فقد برأت منه  

الل(« الآن    ن،حديثا   ( ذمة  المراد  الأأن  وليس  عن  ودلالاتهااحنتكلم  يا    ، ديث  هنا  المقصود  لكن 

السنة   أهل  من  هم  كسلًا  الصلاة  تارك  كفروا  الذين  أن  ترجح    وَالْجَمَاعَة،إخوة  من  عن  يقال  فلا 

مكفِّ  إنه  يقال  لا  يكفر  كسلًا  الصلاة  تارك  أن  متشدد  ،رعنده  إنه  يقال  بعض    ؛ولا  الآن  نسمع  كما 

وهذه    ،ويذكرون هذه المسألة  ،وأنهم يكفرون  ، يرمون بعض مشايخنا بأن عندهم تشددًا  ،العبارات

السنة   السنة    وَالْجَمَاعَة،المسألة معروفة عند أهل  إلى أهل  السنة والجماعة منسوبة  ويذكرها أهل 

 . بقوليها ، والجماعة بطرفيها

جماعة)  قَالَ:  كسلًا   ( وتأول  الصلاة  تارك  إن  العلماء  أكثر  عاصٍ قال  وعلى    مرتكب      لكبيرة 

وتأول  )  :سماعيليالإ ولذلك قال    ،الأحاديث الواردة في ذلك  واوتأول   .غير أنه لا يكفر  ،خطر عظيم

  ( ا لهادً حمن تركها جا )يريد بذلك    صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ أي أن النبي    (جماعة منهم أنه يريد بذلك

 }قال يوسف عليه السلام:  )  د.فإن الترك قد يطلق على الجحو
ه
ةَ قَوْمٍ لَا يُؤْمهنوُنَ بهالل   {إهنِّي تَرَكْتُ مهلَّ

لَامُ يا إخوة هل كان يوسف    ([٣٧]يوسف:    السَّ
على ملة القوم الذين لا يؤمنون بالل ثم ترك؟    عَلَيْهه

الترك  إذً   لا،  اقطعً   ،لا معنى هنا  ا  يوسف    .له  أن  لَامُ فالمقصود  السَّ  
بالكفر    عَلَيْهه تلبس  قد  يكن  لم 

لَامُ لكنه    ،الذي كان عليه القوم الذين لا يؤمنون بالل   السَّ
فالترك قد    ، ترك كفرهم بجحوده له  عَلَيْهه

الجحوديُ  به  ذه   ،قصد  هذا وجه  هنايعني  الآية  المفارقة  ةالدلال   ،كر  به  يقصد  قد لا  الترك  أن    ،على 

 ه. فمن جحد فعل قوم وأنكر فعل قوم فقد ترك  ، وإنما يقصد به الجحود

ن شاء الل نسير  إ و  .سنأخذ مجلسين   عَزَّ وَجَلَّ   إهنْ شَاءَ اللُ وغدًا    ،لعلنا نقف عند هذه المسألة و

بها بدأنا  التي  الطريقة  اختصارً   ،على  نختصر  مفيدً يعني  بالمقصودا  يخل  لا  على    ، ا  فيه  ونحرص 

العلم لطلاب  المفيدة  طويلا   . الفوائد  معا  نقف  لن  مسائل  وسهلة    ؛وهناك  جدًا  يسيرة  يعني  لأنها 

جيب عن الأسئلة  نثم إذا بقي وقت    .غدًا في مجلسين نختم شرح هذا الكتاب   فإن شاء الل  ،الفهم

اللُ  شَاءَ  مكتوبة   ، إهنْ  الأسئلة  تكون  ويسلم  ،ولكن  مثلًا  يكتب  عنده سؤال  من  علي  ل  هيعني  لشيخ 

فمن عنده سؤال يكتبه    .غنيمة و  ة سلام  هٰذَا،  اسم جميل سالم غانم  ؛مصري أو الشيخ سالم غانم



 

44 

 

ا  ويسلم   باعتبارإهمَّ ن بقي  فإ  ، عرض عليتُ الأسئلة  ثم    ،الشيخ سالم   وأمعكم وكذا    أنه  للشيخ علي 

 . عَزَّ وَجَلَّ  إهنْ شَاءَ اللُ جبت عنها  أوقت 

العلا    بأسمائه  عَزَّ وَجَلَّ سأل الل  أ ن يجعل هذا الوقت الذي اقتطعتموه من  أ الحسنى وصفاته 

وَتَعَالَىأن يجعله سببًا لرضاه  و  ،خيرًا وبركة ونعمة عليكم وعلى أهليكم  كموقاتأ   ،عنكم   سُبْحَانَهُ 

نَّة،وأن يجعلني وإياكم من عباده الصالحين العاملين بالكتاب   نَّة، المتمسكين بالتوحيد    وَالسُّ   وَالسُّ

أسأل    .صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ وأن يجعلني وإياكم رحمةً على أمة محمد    ،المنابذين للشرك والبدعة 

أن  و  ،رحمةً للعالمين  صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ نَبهيِّنَا  أن يجعلنا رحمةً على الأمة كما جعل    عَزَّ وَجَلَّ الل  

من   نصيبًا  السنة    هٰذَا،يرزقنا  أهل  دعوة  لقوة  سببًا  يجعلنا  هذا  اودعوة    وَالْجَمَاعَة،وأن  في  لتوحيد 

التوحيد   ،البلد  بالل من أن نكون سببًا لضعف دعوة  نعوذ  بالل  إلى كتاب    ،ونعوذ  ولضعف الدعوة 

 . صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ وسنة رسوله   عَزَّ وَجَلَّ الل 

د. على وَصَلَّىٰ الُل وَسَلَّمَ وَبَارَكَ   ،وأعلم أعلى  تَعَالَىوالل   نَبهيِّناَ مُحَمَّ

  



 

45 

 

 [الثالث]المجلس 
﷽ 

ُ نواصل شرح لكتاب اعتقاد أهل السنة للشيخ شيخ الشافعية الْسماعيلي   ، عَزَّ وَجَلَّ   رَحِمَهُ اللَّى

المصحف   مسألة  أن  أني ذكرت  إلى  أشير  فإني  المجلس  هذا  المقصود في  شرح  في  نشرع  أن  وقبل 

الله   شاء  إن  وَجَلَّ ستأتي  جهة  عَزَّ  فيه  جهتان:  فيه  المصحف  إن  فأقول:  عنها،  الكلام  أنسيت  ثم   ،

الله   كلام  هو  القرآن،  هو  وهذا  فيه،  المكتوب  وفيها  مخلوقة،  وهذه  والورق،  وَجَلَّ المداد  ،  عَزَّ 

مون إهانته، خلافًا لما ذهب  ولذلك أهل السنة يوجبون تعظيم المصحف لأن فيه كلام الله، ويحرّ 

 إليه بعض أهل البدع، نعوذ بالله من سوء الحال. 

فهذا   والورق،  المداد  أراد  إن  بالمصحف  يحلف  والمصحف،  قال:  إذا  الإنسان  فإن  عليه  وبناء 

، والقاعدة أنه  عَزَّ وَجَلَّ حلف بالمخلوق ولا يجوز، وإن أراد ما في المصحف فهذا حلف بكلام الله  

قال:   إذا  لكن  والمصحف،  يقول:  ولا  بالمصحف،  الإنسان  يحلف  فلا  المشتبه،  اجتناب  ينبغي 

والمصحف، وعنى به المكتوب، عنى به ما فيه فإنها يمين منعقدة، وكذلك لا ينبغي أن يقول: ورب  

المصحف، لأنه إذا قال: ورب المصحف فإنه يحتمل أنه يُريد المكتوب، وإذا كان المكتوب فإنه يصبح  

مخلوق،   والمربوب  مربوبًا،  فيكون  القرآن،  ورب  قال:  كأنه  المصحف  ورب  قال:  فإذا  القرآن،  مثل 

لكن أنبه إل شيء وهو أن الرب قد يأتي بمعنى الصاحب، كما يقال: ورب العزة، ورب البيت، ففي  

هذه الحال يجوز أن يقال: ورب القرآن ورب المصحف، لكن لما كان ذلك لا يعنى عند الناس كثيًرا  

 وكان مشتبهًا فإنه ينبغي اجتنابه. 

الإنسان:   فيقول  به،  الحلف  يجوز  ولذلك  المعلوم،  وهذا  الله،  كلام  هو  ذكرنا  كما  القرآن  إذًا 

والقرآن، وهي يمين منعقدة، وأما قول: ورب القرآن فلا يجوز؛ لأن قول الرب يشعر بأنه مربوب،  

القرآن   أن  الحديث  في  مثلًا  ورد  قد  كان  وإن  معنا،  تقدم  كما  مخلوق  غير  القرآن  لأن  يجوز،  لا  وهذا 

الإنسان:   قال  فإذا  للمصحف  بالنسبة  وكذلك  الصاحب،  هنا  بالرب  المقصود  فإن  ربي،  أي  يقول: 

والمصحف، فإنه يستفصل منه، فإن أراد الورق والمداد ونحو ذلك فإنه يقال له: هذا يمين لا يصلح،  



 

46 

 

وإذا قال: إن مقصوده القرآن أو المكتوب في المصحف فإن هذا يمين وينعقد، لكن ينبغي ترك مثل  

هذا واجتناب مثل هذا لما فيه من الاحتمال، ثم ننتقل إل ما نريد شرحه في هذا اليوم وذلك أنا كنا قد  

والجماعة   السنة  أهل  عند  الإيمان  أن  وعرفنا  والجماعة،  السنة  أهل  عند  الإيمان  تعريف  إل  وصلنا 

الله،   رسول  محمدًا  وأن  الله  إلا  إله  لا  أن  شهادة  وهو  باللسان،  قول  وإطباقهم  وإجماعهم  باتفاقهم 

بالجوارح   وعمل  جبريل،  حديث  في  جاءت  التي  الستة  بالأركان  الإيمان  وهو  بالجنان  واعتقاد 

 والأركان. 

وكان   الجنان  واعتقاد  اللسان  قول  منه  حصل  من  إن  يقولون:  والجماعة  السنة  أهل  أن  وعرفنا 

مصليًا فإنه يثبت له الإيمان، فإذا فعل ذنبًا أو ذنوبًا صغيرة أو كبيرة فإن هذا لا يخرجه عن حد الإيمان،  

الله   وافى  إذا  ولكنه  الإيمان،  ناقص  مؤمناً  فيكون  إيمانه،  يضعف  لكنه  الإيمان،  حد  عن  يسقطه  ولا 

بذنبه، لم يتب من ذنوبه، فإنه تحت المشيئة، إن شاء الله عفا عنه وأدخله الجنة ابتداء، وإن شاء عذبه  

السنة والجماعة   أهل  أن  ثم عرفنا  النار وإن دخلها،  انتهاء، فلا يخلد موحد في  الجنة  أدخله  ثم  بذنبه 

 اختلفوا في حكم تارك الصلاة كسلًا، وأن القولين لا يخرجان عن كلام أهل السنة والجماعة. 

ُ ثم قال الإسماعيلي   يمَانَ    )إن، أي كثير من أهل السنة والجماعة،  ( وَقَالَ كَثيِرٌ مِنْهُمْ ):  رَحِمَهُ اللَّى الِْْ

، والإسلام فعل ما فرض علَّ الإنسان أن يفعله، وإذا ذكر كل اسم علَّ حدته مضمومًا  (قَوْلٌ وَعَمَلٌ 

أو   أريد بأحدهما معنى لم  إل الآخر فقيل: المؤمنون والمسلمون جميعًا  مفردين يعني المسلم والمؤمن 

عند   والإسلام  الإيمان  معنى  مسألة  هذه  وعمهم،  الكل  شمل  الاسمين  أحد  ذكر  وإن  بالآخر،  يُرد 

فإن   السلام،  عليه  جبريل  حديث  في  كما  معًا  ذكرا  إذا  والإيمان  فالإسلام  وانفرادهما،  اجتماعهما 

عليه   جبريل  حديث  في  ذكرت  التي  الخمسة  الأركان  ورأسها  الظاهرة،  الأعمال  به  يقصد  الإسلام 

السلام، وإن الإيمان يقصد به عقد القلب جزمًا، وهو الإيمان بالأركان الستة التي ذكرت في حديث  

جبريل عليه السلام، وقال بعض العلماء: الإيمان إذا اجتمع مع الإسلام فالإيمان قول وعمل القلب،  

 والإسلام العمل الظاهر. 

وترك   المفروضات،  الواجبات  فعل  فالإسلام  الإيمان  مع  ذُكر  إذا  الإسلام  بعضهم:  وقال 

فعل   هو  الإسلام  إن  السنة:  أهل  بعض  قال  معًا،  والإيمان  الإسلام  ذُكر  إذا  المحرمات،  المعاصي 



 

47 

 

الواجبات المفروضات، وترك المعاصي المحرمات، والإيمان هو ما يكون في القلب، ثم ذكر الشيخ  

، أي أن الإسلام هو الدين كله، والإيمان هو الدين كله، فهما بمعنى  )الْسلام والْيمان واحد(فقال:  

واحد، فهما مترادفان، وهذا في الحقيقة عند الانفراد صحيح، فإذا قيل: الإسلام، فالإسلام هو دين  

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ الله الذي جاء به محمد   ، صار معهودًا علَّ هذا، وإن كان أصل الإسلام هو ما  صَلَّى اللَّى

النبي   بعثة  بعد  لكن  السلام،  عليهم  الأنبياء  به  وَسَلىمَ جاء  عَلَيْهِ   ُ اللَّى به    صَلَّى  جاء  فيما  معهودًا  صار 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ محمد   .صَلَّى اللَّى

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ فالإسلام دين الله الذي جاء به محمد   ، والإيمان إذا انفرد هو بنفس المعنى:  صَلَّى اللَّى

به محمد   جاء  الذي  الله  وَسَلىمَ دين  عَلَيْهِ   ُ اللَّى الإسماعيلي  صَلَّى  قال  كله،  للدين  فيكون شاملًا  رَحِمَهُ  ، 

 ُ اللهُ  ):  اللَّى وَجَلَّ فَقَالَ  أَنَّ  ٨5عِمْرَانَ:لِ  آ ]  :  عَزَّ  فَلَوْ   ،]

يمَانَ غَيْرِهِ لَمْ يُقْبَلْ  عَزَّ  ، يعني لو أن الإيمان غير الإسلام فإنه صار في دائرة عدم المقبول، لأن الله  (الِْْ

عِمْرَانَ:آ]  قال:    وَجَلَّ  غير  [85لِ  الإيمان  كان  فلو   ،

حد   في  داخلًا  لكان  هو    غيرالإسلام  الإسلام  أن  علَّ  تدل  الآية  هذه  إذًا  مقبول،  والإيمان  المقبول، 

 الإيمان، وأن الإيمان هو الإسلام. 

    وَقَال:)

واحد،  [36،  35]الذاريات:   أنهما  علَّ  يدل  وهذا  بالإسلام،  ووصفهم  بالإيمان  فوصفهم  قال (، 

اللَّهُ نْقِيَاد  )  :رَحِمَهُ 
ِ

وَالا لَهُ  وَالْخُضُوعِ  ه  لِلَّ سْتسِْلَام 
ِ

بِالا مُخْتَصّ  سْلَامَ  الِْْ أَنْ  إلَى  ذَهَبَ  مَنْ  وَمِنْهُمْ 

بِهِ  مُؤْمِنٌ  هُوَ  فِيمَا  الجملة؟  (لحُِكْمِه  هذه  معنى  ما  مُخْتَصّ  )،  سْلَامَ  الِْْ أَنْ  إلَى  ذَهَبَ  مَنْ  وَمِنْهُمْ 

بِهِ  مُؤْمِنٌ  هُوَ  فِيمَا  لِحُكْمِه  نْقِيَاد 
ِ

وَالا لَهُ  وَالْخُضُوعِ  ه  لِلَّ سْتسِْلَام 
ِ

في    ( بِالا ما  والإيمان  الظاهر،  في  أي 

: سبحانه  كَمَا قَالَ )القلب، وهذا كما قلنا: عند اجتماعهما،  

، أي أنهم خضعوا واستسلموا في الظاهر،  ( [14]الحجرات:    

:  سبحانه  وَقَال )وانقادوا في الظاهر، لكن الإيمان لم يدخل قلوبهم،  

نْ قَالَ: هُمَا  وَهَذَا أَيْضًا دَلِيلٌ لمَِ ،  [17]الحجرات:    



 

48 

 

قال:    عَزَّ وَجَلَّ ، لأن الله  (وَاحِد

 . [17]الحجرات:  

افترقا   وإذا  افترقا،  اجتمعا  فإذا  واحد،  محل  علَّ  يتواردا  لم  القولين  أن  علمنا  الأمر  فُصل  وإذا 

ُ اجتمعا، ثم قال الشيخ   وَيَقُولُونَ: إنَّ اللهَ يُخْرِجُ مِنْ النَّارِ قَوْمًا مِنْ أَهْلِ التَّوْحِيدِ  ):  عَزَّ وَجَلَّ   رَحِمَهُ اللَّى

افِعِينَ بِرَحْمَتهِ  هذا تضمن أمرين: ، (بِشَفَاعَةِ الشَّ

يعفو    الأمر الأول:  أن  يشأ  لم  الله  وأن  ذنوبهم،  بسبب  النار،  يدخلون  التوحيد  أهل  بعض  أن 

التوحيد   النار قول غير صحيح، بل من أهل  عنهم، فقول بعض الناس: إن كل من وحد لا يدخل 

أن يعفو عنهم، فيدخل قوم من   عَزَّ وَجَلَّ من يوافون بذنوب يستحقون بها دخول النار، ولا يشاء الله 

أهل التوحيد النار، لكنهم يخرجون منها، إما بعد أن يعاقبوا علَّ ذنوبهم ويمحصوا بهذا العقاب من  

ذنوبهم، وإما قبل ذلك، فإن من الموحدين من يدخل النار ثم يخرج منها عما قريب، وهذا برحمة الله  

وَجَلَّ  مثلًا يشفعون لإخوانهم    وَجَلَّ عَزَّ  ، وجعل الله  عَزَّ  الجنة  الشفاعة، وأهل  منها:  أسبابًا،  لذلك 

الذين دخلوا النار، ويقولون: ربنا كانوا يصومون معنا، ويصلون ويحجون، فيقال لهم: أخرجوا من  

عرفتم، فتحرم صورهم علَّ النار، أي تحرم صور أهل الجنة علَّ النار، فيدخلون النار، ومن وجدوه  

 ممن عرفوه أخرجوه، فيخرجون خلقًا كثيًرا، كما جاء ذلك في الصحيحين. 

ولذلك طون الإنسان مع أهل السنة، مع الصالحين من أهل السنة حتى ولو كان يرى في نفسه  

نقصًا، ولو كان يرى في نفسه قصورًا فإن في هذا خيًرا عظيمًا له، فإنه إن استحق دخول النار، ودخل  

لا   القوم  هم  ولذلك  ولأمثاله،  له  يشفعون  الجنة  يدخلون  الذين  الصالحين  هؤلاء  فإن  بذنبه،  النار 

الشيخ:   وقال  جليسهم،  بهم  حَقٌّ )يشقى  فَاعَةَ  الشَّ يعني  (وَأَنَّ  النار  أهل  من  الموحدين  أن  ذكر  لما   ،

أن   علَّ  مطبقون  والجماعة  السنة  فأهل  حق،  الشفاعة  أن  ذكر  الشافعين  بشفاعة  منهم  قوم  يخرج 

ة إنما تكون بإذن رب  الشفاعة حق، والشفاعة يحصل بها إكرام الشافعي ورحمة المشفوع له، والشفاع 

، فلا  [44]الزمر:    ، كما قال ربنا:  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ العالمين، فالشفاعة كلها لله  

ممن   الشفاعة  تطلب  وإنما  يشفع،  أن  يرجى  ممن  الشفاعة  تطلب  لا  يملكها،  ممن  إلا  الشفاعة  تطلب 



 

49 

 

، والشفاعة لمغفرة  الذنوب إنما هي لأهل التوحيد  سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ يملك الشفاعة، ويأذن في الشفاعة  

النبي   من  تكون  التي  الشفاعة  هذه  وَسَلىمَ خاصة،  عَلَيْهِ   ُ اللَّى الله    صَلَّى  ليغفر  ذنوب  عليهم  لأقوام 

 ذنوبهم إنما تنال أهل التوحيد. 

النبي   وَسَلىمَ قال  عَلَيْهِ   ُ اللَّى :  صَلَّى 

صَلَّى  رواه مسلم، فأهل الشرك لا يدخلون في شفاعة النبي    

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ  ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ لمغفرة الذنوب، نعم يدخلون في شفاعة النبي    اللَّى لفصل القضاء،    صَلَّى اللَّى

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ والشفاعة الخاصة للنبي   في بعض الكفار، كشفاعته في عمه أبي طالب أن يُخفف    صَلَّى اللَّى

النبي   شفاعة  في  الكفار  يدخل  هل  سائل:  يسألنا  فعندما  العذاب،  وَسَلىمَ عنه  عَلَيْهِ   ُ اللَّى فإن  صَلَّى  ؟ 

الجواب يكون: بأن في هذا تفصيلًا، فأما شفاعته صلَّ الله عليه لفصل القضاء بين الناس فإنها شفاعة  

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ عامة، كذلك النبي   يشفع لبعض الكفار بأن يخفف عنهم العذاب مع خلودهم    صَلَّى اللَّى

 في النار. 

وأما الشفاعة التي هي لمغفرة الذنوب ولدخول الجنة فإنما هي لأهل التوحيد، والمعلوم أنه لن  

الله، ولا   بإذن  إلا  أحد  يشفع  ولن  أحد،  لهم  يشفع  لا  القيامة، والمشركون  يوم  لعابده  معبود  يشفع 

وَتَعَالَ يشفع إلا لمن ارتضى الله   ُ  ، والشفاعة يوم القيامة منها شفاعة خاصة بالنبي  سُبْحَانَهُ  صَلَّى اللَّى

وَسَلىمَ  أن  عَلَيْهِ  الجنة  لأهل  والشفاعة  بينهم،  الله  يرضي  أن  الموقف  لأهل  العظمى  الشفاعة  وهي   ،

يدخلوا الجنة، والشفاعة لبعض الكفار أن يخفف عنهم العذاب، هذه الشفاعات خاصة بالنبي محمد  

عَلَيْهِ وَسَلىمَ   ُ ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ ، ومن الشفاعة: ما يكون للنبي  صَلَّى اللَّى صَلَّى  ولغيره، لكن النبي    صَلَّى اللَّى

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ  بها من شاء من عباده، كالشفاعة لقوم    عَزَّ وَجَلَّ مقدم فيها، وهذه الشفاعة يُكرم الله    اللَّى

النار من   الشفاعة لمن دخل  النار أصلًا، فإن هذه الشفاعة عامة، وكذلك  من الموحدين ألا يدخلوا 

الله   النبي صلَّ  فإن  الشافع،  أعني من جهة  الشفاعة عامة،  فإن هذه    عليهالموحدين أن يخرج منها، 

 يشفع، وإن بعض الصالحين يشفعون، وإن الملائكة تشفع. 

في   مبين  هو  كما  بالأدلة  ثبتت  وقد  والجماعة،  السنة  أهل  عليها  أجمع  قد  الشفاعات  هذه  وكل 

ُ  ، نعم أهل السنة والجماعة قاطبة يؤمنون بحوض النبي  (وَأَنَّ الْحَوْضَ حَقٌّ )موضعه، قال:   صَلَّى اللَّى



 

50 

 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ في عرصات يوم القيامة، فهم يؤمنون أن لنبينا    عَلَيْهِ وَسَلىمَ  حوضًا عظيمًا متسعًا    صَلَّى اللَّى

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ في عرصات يوم القيامة، والحوض كما تعلمون هو مجمع الماء، وقد قال النبي   :  صَلَّى اللَّى

رواه الترمذي    

النبي   واختص  الألباني،  وَسَلىمَ وصححه  عَلَيْهِ   ُ اللَّى حياض    صَلَّى  أعظم  فحوضه  الأعظم،  بالحوض 

والنبي   منه مسيرة شهر،  ضلع  مربع كل  الأرجاء، هو  واسع  السلام، وهو  عليهم  ُ  الأنبياء  اللَّى صَلَّى 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ واقف عليه ينظر من يرده من أمته، وقد يسقي النبي    عَلَيْهِ وَسَلىمَ  بعض الناس    صَلَّى اللَّى

 بيده. 

وماء الحوض أبيض، أبيض من اللبن وأبيض من الثلج وأبرد من الثلج، وريحه أطيب من ريح  

المسك، وطعمه أحلَّ من العسل باللبن، وآنيته أكثر من نجوم السماء، وأصل مائه من الجنة، من يرد 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ عليه من المؤمنين بالنبي   لم يتلبس بالأهواء والبدع، يشرب منه، ومن يشرب منه    صَلَّى اللَّى

السنة وغيروا وبدلوا وأحدثوا عن هذا الحوض، ولذلك من   أقوام تركوا  د  أبدًا، ويزا بعده  لا يظمأ 

النبي   حوص  من  الشرب  وَسَلىمَ أراد  عَلَيْهِ   ُ اللَّى النبي    صَلَّى  سنة  وَسَلىمَ فليلزم  عَلَيْهِ   ُ اللَّى قال:  صَلَّى   ،

، نعم أهل السنة والجماعة يثبتون الميزان وأنه ميزان حقيقي، وأن له كفتين كما دلت  ( وَالْمِيزَان حَقّ )

تعال:   قال  بالأعمال،  يميل  وأنه  السنة،  أهل  عليه  أجمع  كما  لسانًا،  له  وأن  النصوص،  عليه 

باعتبار ما  [47]الأنبياء:     أنه ميزان واحد، وإنما جُمع  السنة علَّ  أهل  ، وأكثر علماء 

 يوزن فيه، لما كان ما يوزن فيه متعددًا جُمع، وإلا فهو ميزان واحد. 

ُ واستصغر بعض أهل العلم أنها موازين، كشيخنا الشيخ ابن باز   رَحِمَهُ  ، والشيخ الألباني رَحِمَهُ اللَّى

 ُ كفتان    اللَّى له  حقيقي  ميزان  وأنه  بالميزان  الإيمان  والمهم  محتمل،  والأمر  موازين،  أنها  استصغروا 

التي   الكتب والسجلات  فيه  العاملون، وتوزن  فيه  فيه الأعمال، ويوزن  الميزان توزن  ولسان، وهذا 

الأعمال،   الفلاح  [8]الأعراف:    فيها  إن  والله  والله   ،

السيئات، ومن   الحسنات علَّ  يقود ذلك إل رجحان كفة  بطاعة الله عز وحل، حيث  والنجاح هو 

دخل   واحدة  بحسنة  ولو  حسناته  كفة  الجنة،  رجحت 

ن إنما هو عند الميزان، عندما توضع الموازين وتوزن الأعمال، فمن  [9]الأعراف:     ، الخسرا



 

51 

 

قال:   ، يعني وأن الحساب حق، نعم يعتقد  ( وَالْحِسَاب حَقٌّ )خفت موازينه فذلك هو الخاسر حقًا، 

الناس   وأن  خافية،  منهم  تخفى  لا  عامًا  عرضًا  الله  علَّ  يعرضون  الناس  أن  والجماعة  السنة  أهل 

تعال:   قال  أعمالهم،  علَّ  ويحاسبون  أعمالهم  عن  يسألون 

 .[93، 92]الحجر:  

الله   من  فضلًا  أصلًا  يحاسب  لا  من  الناس  وَتَعَالَ فمن  النبي  سُبْحَانَهُ  قال  كما  عَلَيْهِ  ،   ُ اللَّى صَلَّى 

، ثم بينن أنهم الذين:  عن أمته:    وَسَلىمَ 

كمال     حققوا  أنهم  والمقصود:  عليه،  المتفق  الحديث  في  كما 

يفعلها   التي  الأسباب  من  كثير  عن  أعنتهم  حتى  تامًا،  تعلقًا  بربهم  قلوبهم  تعلقت  حتى  التوحيد، 

الله   فلفضلهم وتقدمهم علَّ غيرهم يفضلهم  وَجَلَّ الناس،  المنزلة    عَزَّ  القيامة بهذه  يوم  علَّ غيرهم 

مستبشرين   فيها  وينظرون  بأيمانهم،  كتبهم  يأخذون  وإنما  يحاسبون،  لا  أنهم  وهي  الرفيعة  العلية 

 فرحين، ويدخلون الجنة. 

فعلت   كذا،  فعلت  له:  يقال  أنه  أي  مناقشة،  بدون  عرضًا  أعماله  عليه  تعرض  من  الناس  ومن 

كذا، فعلت كذا، فعلت كذا ولا يناقش، لا يُقال له: لم فعلت كذا، ولكن يعرض عليه عمله عرضًا،  

كما في الحديث المتفق عليه، ومن    :  عَزَّ وَجَلَّ ثم يقول الله  

الناس من يناقش الحساب مناقشة، فيقال له: فعلت كذا فلم فعلت كذا، فعلت كذا فلم فعلت كذا،  

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ ومن نوقش الحساب عُذب كما قال النبي   ، وهذا متعلق بالمسلمين، وأما الكفار  صَلَّى اللَّى

فلا يحاسبون محاسبة من توزن حسناته وسيئاته، فإن لا حسنات لهم، وأعمالهم الصالحة يعني الطيبة لا  

تكون مقبولة، وقد يجازون عليها في الدنيا، نجد أن بعض الكفار مثلًا يحسن إل الفقراء، يحسن إل  

الأيتام، هذه أعمال ما أريد بها وجه الله، فهي ليست أعمالًا صالحة مقبولة، ولكنها صالحة في ظاهرها  

وفي صورتها، فهذه لا تنفعهم شيئًا، بل هي كالهباء المنثور، ولكن تُعد أعمالهم ويوقفون عليها، تعد  

 أعمالهم السيئة ويوقفون عليها. 

ُ قال   هُ مِنْ أَهْلِ  وَلَا  ):  عَزَّ وَجَلَّ   رَحِمَهُ اللَّى هُ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ أَوْ أَنَّ ة أَنَّ يَقْطَعُونَ عَلَى أَحَدِ مَنْ أَهَلَّ الْمِلَّ

مُ  ذَلِكَ  عِلْمَ  لِأنََّ  الْكُفْرِ؟النَّارِ؛  عَلَى  أَمْ  الِْسْلامََ  أَعَلَى  يَمُوت:  مَاذَا  عَلَى  يَدْرُونَ  لَا  عَنْهُمْ    ( غِيب 



 

52 

 

ُ مقصوده   : أن أهل السنة والجماعة لا يقطعون لأحد بعينه أنه من أهل السنة أو أنه  عَزَّ وَجَلَّ   رَحِمَهُ اللَّى

 لأن علم ذلك غيب عنهم من جهتين: من أهل النار، لكن يرجون للطائع ويخافون علَّ العاصي، 

أنهم لا يدرون ما في القلوب، فقد يكون الإنسان في ظاهره مسلمًا، ويعمل ما    الجهة الأولى:

يعمله المسلمون، لكن في قلبه نفاق، لا يكون به من المسلمين، فإن ما في القلوب لا يعلمه إلا الله،  

وإن كنا مأمورين بأن نعامل الناس بالظاهر، لكن من حيث الحكم بالجنة والنار لإنسان بعينه فإنا لا  

نجزم بهذا، بل إذا رأينا طائعًا رجونا له الجنة، وإذا رأينا عاصيًا خفنا عليه النار لهذا الوجه؛ وهو أن  

 ، نحن لا نعلم ما في القلوب. سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ الذي في القلوب غيب، لا يطلع عليه إلا الله 

أن لا نعلم ماذا سيموت عليه الإنسان، هذا غيب، فقد يعمل الإنسان بعمل    والوجه الثاني:

أهل   بعمل  له  يختم  ثم  النار  أهل  بعمل  الإنسان  يعمل  وقد  النار،  أهل  بعمل  له  يختم  ثم  الجنة  أهل 

أظهر   فمن  بالظاهر،  يُحكم  الظاهر  حيث  من  أنه  قلت:  كما  الأمر  كان  وإن  عنا،  غيب  فهذا  الجنة، 

الإسلام حكمنا بإسلامه، وعاملناه معاملة المسلم، وصلينا عليه، وفعل بعض الناس أنه إذا كان لا  

أظهر الإسلام   أنه  دام  ما  باطل،  صحيح، هذا عمل  هذا غير  عليه،  لا يصلي  بعينه  الشخص  يعرف 

 وشُهد له بالإسلام فإنه يصلَّ عليه، يُغسل ويكفن ويصلَّ عليه ويدفن في مقابر المسلمين. 

وَالْ )  : رَحِمَهُ اللَّهُ قال   وَالْأهَْوَاء  لِلْكَبَائِرِ  مُجْتَنبًِا  سْلَامِ  الِْْ عَلَى  مَاتَ  مِنْ  إنَِّ  يَقُولُونَ:  ثَام  وَلَكنِْ 

الْجَنَّةِ  أَهْلِ  مِنْ  التعيين،  (فَهُوَ  الوصف لا من حيث  تَعَالَى:  )، هذا من حيث  لقَِوْلِهِ 

قال  ([7]البينة:     كما  ذنبًا  عنهم  يذكر  ولم  الصالح،  والعمل  بالإيمان  فوصفهم   ،

،  [8،  7]البينة:    الشيخ: لم يذكر عنهم ذنبًا،  

أهل   الذنوب هؤلاء هم  بكبائر  بالبدع ولا  يأتوا  الصالح، ولم  بالإيمان والعمل  الذين جاءوا  فهؤلاء 

الجنة ابتداء، هذا مقصود الشيخ، من يدخلون الجنة ابتداء، أما من يوافي بذنب وهو موحد فقد تقدم  

 أنه قد يدخل الجنة ابتداء بمغفرة الله وعفوه، وقد يدخل النار ثم يخرج منها ويدخل الجنة. 

الشيخ   قال  ُ ثم  اللَّى النَّبيُِّ  ):  رَحِمَهُ  لَهُ  شَهِدَ  وَسَلَّمَ وَمِنْ  عَلَيْهِ  اللهُ  الْجَنَّةِ   صَلَّى  أَهْلِ  مِنْ  هُ  بِأَنَّ بِعَيْنهِِ 

هُمْ يَشْهَدُونَ لَهُ بذَِلِكَ اتْبَاعًا لِرَسُولِ اللهِ   ،  (وَتَصْدِيقًا لقَِوْلِه  صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَصَحَّ لَهُ ذَلِكَ عَنْهُ فَإنَِّ

الذين   هم  وهؤلاء  بأسمائهم،  بأعيانهم  لأناس  الجنة  أهل  بدخول  يقطعون  والجماعة  السنة  أهل  نعم 



 

53 

 

النبي   وَسَلىمَ سماهم  عَلَيْهِ   ُ اللَّى الخلفاء    صَلَّى  وهم  بالجنة،  المبشرين  كالعشرة  الجنة،  أهل  من  بأنهم 

الله   رضي  زيد  بن  وسعيد  وقاص  أبي  بن  وسعد  عبيدة  وأبو  الرحمن  وعبد  وطلحة  والزبير  الأربعة 

النبي   عَلَيْهِ وَسَلىمَ عنهم أجمعين، وكذلك مثلًا ثابت بن قيس شهد له   ُ بالجنة، وعبد الله بن    صَلَّى اللَّى

النبي   له  وَسَلىمَ سلام شهد  عَلَيْهِ   ُ وَسَلىمَ بالجنة، وفاطمة بنت محمد    صَلَّى اللَّى عَلَيْهِ   ُ شهد لها    صَلَّى اللَّى

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ النبي    بالجنة، فنحن نشهد لهم بالجنة بأعيانهم، وأنهم يدخلون الجنة بأعيانهم.   صَلَّى اللَّى

ابتداء وإما   وأما من عداهم فإنا نقطع أن من لقي الله موحدًا مات علَّ ذلك يدخل الجنة، إما 

 انتهاء كما تقدم بيانه. 

عَنْهُ ) قال:   عَفَا  شَاءَ  وَإنِْ  شَاءَ،  أَنْ  هُ  اسْتَحَقَّ مِنْ  اللهُ  بُ  يُعَذِّ حَقٌّ  الْقَبْرِ  عَذَابَ  إنَّ  ، نعم  (وَيَقُولُونَ: 

القبر   في  أن  علَّ  مثبتون  والجماعة  السنة  فأهل  القبر،  عذاب  إثبات  علَّ  والجماعة  السنة  أهل  يطبق 

عذابًا، وعلَّ أن في القبر نعيمًا، فالقبر إما روضة من رياض الجنة وإما حفرة من حفر النار، وقد دل  

صَلَّى  علَّ ذلك القرآن كما ذكر المصنف، ودلت عليه السنة، وقد روى أحاديث عذاب القبر عن النبي  

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ  ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ اثنان وثلاثون صحابيًا، رووا أحاديث عذاب القبر عن النبي    اللَّى ،  صَلَّى اللَّى

النبي   وَسَلىمَ وأمر  عَلَيْهِ   ُ القبر في آخر كل صلاة، كما    صَلَّى اللَّى يتعوذ بالله من عذاب  أن  ندبًا المؤمن 

عند مسلم في الصحيح، فهذا يدل دلالة بينة علَّ ثبوت عذاب القبر، وعلَّ أن المؤمن قد يعذب في  

 قبره إن فعل الأسباب التي يستحق بها عذاب القبر. 

وَجَلَّ والله   يستحق    عَزَّ  من  بعض  عن  ويعفو  شاء،  إن  بعدله  القبر  عذاب  استحق  من  يُعذب 

الله   شاء  إن  بفضله  القبر  وَتَعَالَ عذاب  ولذلك على المؤمن أن يحرص حرصًا شديدًا ،  سُبْحَانَهُ 

 على اجتناب عذاب القبر بأمرين عظيمين: 

بين  الأول:   الإفساد  في  والسعي  مثلًا  كالنميمة  القبر،  عذاب  أسباب  اجتناب  علَّ  يحرص  أن 

أن   أن يحرص الإنسان علَّ  العلم،  العلماء وطلاب  بين  السعي للإفساد  الناس، وأعظمها وأقبحها: 

النميمة،   أقبح  هذا  متحابين،  علم  طالبي  بين  أو  فاضلين  عالمين  أو  فاضلين  شيخين  بين  ما  يفسد 

السلامة من عذاب   نفسه وعلَّ  الحريص علَّ  علَّ  فينبغي  القبر،  أسباب عذاب  من  والنميمة سبب 

القبر أن يبتعد بعدًا شديدًا عن أسباب عذاب القبر، ومنها النميمة، ولا سيما هذا الذي يقع من بعض  



 

54 

 

ننا من السعي بين المتحابين من أهل العلم وطلاب العلم للوقيعة بينهم، وكم فرق هذا اللسان   إخوا

بين الأحبة، كم من طالبي علم عاشا سنين عددًا متحابين متعاضدين متعاونين علَّ الدعوة إل الله  

 ، فدخل نمام بينهما، فأفسد ما بينهما، وقطع الصلة بين الأحبة. عَزَّ وَجَلَّ 

أسباب    فالشاهد: يجتنب  أن  القبر  عذاب  يجتنب  حتى  المؤمن  فيه  يجتهد  الذي  الأول  الأمر  أن 

 عذاب القبر. 

انتهى    والأمر الثاني: أن يكثر من الاستعاذة بالله من عذاب القبر، ومن عجب أن بعضنا إذا 

الواجب عليه في التشهد بادر إل السلام، ولا يستعيذ بالله من الأربع التي كان النبي   ُ  من  صَلَّى اللَّى

وَسَلىمَ  الصلاة    عَلَيْهِ  في  الاستعاذة  بوجوب  العلم  أهل  بعض  قال  وقد  منها،  بالاستعاذة  يأمر 

مصلحة   فيها  للإنسان  لكن  الندب،  سبيل  علَّ  هذا  أن  الراجح  كان  وإن  قوي  والقول  المفروضة، 

هذه   من  بالله  يستعيذ  أن  الأقل  وعلَّ  يدعو،  أن  ينبغي  بل  يعجل،  أن  للإنسان  ينبغي  فلا  عظيمة، 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ الأربع التي كان النبي   يأمر بالاستعاذة منها في آخر التشهد.  صَلَّى اللَّى

ُ قال   اللَّى وَجَلَّ   رَحِمَهُ  تَعَالَى:  ):  عَزَّ  لقَِوْلِهِ 

عَزَّ  (، هذه الآية دليل علَّ عذاب القبر، لأن الله  [46]غافر:    

، يعرضون، فكان هذا عرضًا، ودل ذلك علَّ أنه ليس هذا الذي  قال:    وَجَلَّ 

فإنهم   العذاب  هذا  في  أما  النار،  يدخلون  أنهم  القيامة  يوم  يكون  الذي  لأن  القيامة،  يوم  يكون 

الله   قال  ثم  عرضًا،  عليها  وَجَلَّ يعرضون  يعذبون  :  عَزَّ  النار  عليهم  تعرض  فهذا   ،

بذلك غدوًا وعشيًا، وأما النار عند دخولها نعوذ بالله من دخول النار فإنها تكون مطبقة عامة، ثم قال  

الثلاثة  الله:   الوجوه  الساعة، فدلت هذه  قيام  قبل  قبل ذلك  الذي  أن  فعلمنا   ،

القيامة،   يوم  قبل  بالنار  عذاب  القيامة يحتمل  علَّ  يوم  قبل  يكون في    أمرين: وهذا يحتمل  أن  يحتمل 

الدنيا، ويحتمل أن يكون في القبر، وقد علمنا يقيناً أنه ليس في الدنيا، فبقي أنه في القبر، فتعين أن هذا  

 العذاب يكون في القبر. 



 

55 

 

الشيخ   ُ قال  بَيْنَهُمَا):  رَحِمَهُ اللَّى مَا  دُونَ  وَالْعَشِيّ  بِالْغُدُوّ  عَذَابًا  نْيَا  الدُّ بَقِيَتْ  مَا  لَهُمُ  ، يعني  (فَأَثْبَتَ 

كَانَ  )دون ما بين الغدو والعشي،   كَمَا  عَنْهُمْ  تَخْفِيفٍ  بلَِا  الْعَذَابِ  أَشَدَّ  بُوا  عُذِّ الْقِيَامَةُ  قَامَتْ  إذَا  حَتَّى 

نْيَا الدُّ الأدلة:  (فِي  من  ذكر  يعني  أيضًا  وقال  :  تعالى  وَقَالَ )، 

نْيَا124]طه:     قَبْلَ فَنَاءِ الدُّ ، المعيشة الضنك فسرها جماعة من العلماء بأنها في القبر،  ([ يَعْنيِ: 

حيث يعذب في قبره ويضيق عليه قبره، ويكون في ضيق في قبره، وقد ورد عن ابن حبان بسند حسن  

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ ما يدل علَّ أن المعيشة الضنك في القبر، ورد ذلك عن رسول الله   بسند حسنه    صَلَّى اللَّى

:  تعالى  وَقَالَ )بعض أهل العلم وجوده بعض أهل العلم، قال الشيخ:  

نْيَا؛ لقَِوْلِهِ تَعَالَى قَبْلَ ذَلِكَ:  124]طه:       [ يَعْنيِ: قَبْلَ فَنَاءِ الدُّ

نَك قَبْلَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ بَيّ )، قال الشيخ:  ( [124]طه:   ، لما كان قبل يوم القيامة يشمل  ( نَ أَنْ الْمَعِيشَة الضَّ

المصنف   دلل  الدنيا  في  وما  القبر  في  ُ ما  اللَّى فقال:    رَحِمَهُ  الدنيا،  في  المعيشة  بها  يُراد  لا  أنه  وَفِي  )علَّ 

الْمَعِيشَةِ   تنامُعَايَنَ  فَاهَة فِي  فَاهِيَة وَالرَّ غْد وَالرَّ الْعَيْشِ الرَّ ، يعني أنه  (الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى وَالْمُشْركِِينَ فِي 

 في الدنيا ليسوا في معيشة ضنك، بل نرى أنهم يملكون الأموال ويملكون ما يترفهون به في الدنيا. 

نْيَا)قال:   الدُّ الْحَيَاةِ  فِي  زْقَ  الرِّ ضِيقٌ  بِهِ  يُردِْ  لَمْ  هُ  أَنَّ بِهِ  يُعْلَمُ  لأنا  لوجودنا(  مَا  تعني  لوجودنا   ،

الْمُشْرِكِينَ فِي سَعَةٍ مِنْ أَرْزَاقِهِمْ،  )وجدنا، لا تعني أنا موجودون، وإنما يقصد لوجداننا، لأنا وجدنا،  

الْحَشْر  بَعْدَ  الْمَوْتِ  قَبْلَ  بِهِ  أَرَادَ  مَا  القبر،  (وَإنَِّ في  بذلك  المراد  أن  تعين  أي  اللَّهُ قال  ،    :رَحِمَهُ 

وَنَكِيرٍ ) نُون بمَِسْأَلَة مُنْكَرٍ  ، أي يعتقد أهل السنة والجماعة أن المقبور، يا إخوة كل من مات فما  (وَيُؤَمِّ

استقر فيه فهو قبره، لو أن إنسانًا مات في الغابة فأكله أسد واستقر في بطن الأسد فبطن الأسد قبره،  

لو أن الإنسان غرق في البحر فابتلعه حوت فبطن الحوت قبره، والمدفون هذه الحفرة قبره، كل مقبور  

 فهو في قبره يسأل ويفتن إلا من استثني بدليل. 

الذي قُتل في جهاد   كل مقبور يفتن ويسأل إلا من جاء الدليل باستثنائه كالشهيد، فإن الشهيد 

نبيه وعن دينه،   أنه يسأل عن ربه وعن  صحيح يبتغي بذلك وجه الله لا يفتن في قبره، وهذه الفتنة 

زرقة،   فيهما  كأن  سوادهما  لشدة  أي  أزرقان؟  أسودان  هذا:  معنى  ما  أزرقان،  أسودان  ملكان  يأتيه 



 

56 

 

وهذا تراه، بعض الناس يكون شديد السواد، حتى كأن في لونه زرقة، فهذا المقصود الشدة المتناهية  

في السواد، يأتيه ملكان أسودان أزرقان يقال لأحدهما: المنكر أو منكر، وردت الروايات بهذا وهذا،  

الْخَبَرُ عَنْ رَسُولِ اللهِ  )والنكير أو نكير، وردت الروايات بهذا وهذا،   بِهِ  ثَبَتَ  مَا  عَلَيْهِ  عَلَى  صَلَّى اللهُ 

الألباني  (وَسَلَّمَ  ُ ، والشيخ  اللَّى وَجَلَّ   رَحِمَهُ  الواردة جمعًا    عَزَّ  الروايات  الجنائز" جمع  "أحكام  كتابه:  في 

حسنًا يحسن بطالب العلم أن يستفيد منها إذا أراد أن يخطب مثلًا خطبة عن عذاب القبر، فإن الإمام  

ُ الألباني   ُ ، وهذه من ميزات هذا الإمام الألباني  رَحِمَهُ اللَّى وَجَلَّ   رَحِمَهُ اللَّى السنة خدمة    عَزَّ  الذي خدم 

 عظيمة، وبالتالي خدم الإسلام والمسلمين. 

ته   ميزا ُ من  اللَّى واحد،    :رَحِمَهُ  سياق  في  ويوردها  بينها،  ويؤلف  الصحيحة،  الروايات  يجمع  أنه 

يقول   برواياته،  الحديث  من  للاستفادة  العلم  لطالب  السبيل  يمهد  ُ وهذا  اللَّى اللهِ  ):  رَحِمَهُ  قَوْلِ  مَعَ 

تَعَالَى:  

وَسَلىم [27]إبراهيم:     عَلَيْهِ   ُ اللَّى النىبِيِّ صَلَّى  عَنْ  تَفْسِيُرهُ  وَرَدَ  وَمَا   ،  ،)

القيامة،   يوم  قبل  أي  القبر،  في  أي   ،

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ ، وقد فسر النبي  ، فلا يجيبون عن هذا السؤال،     صَلَّى اللَّى

 هذه الآية بالسؤال في القبر، كما هو عند البخاري ومسلم. 

ُ قال   ، أي أن أهل السنة  (نِ وَغَيْرِهِ آوَيَرَوْن تَرْكِ الْخُصُومَاتِ وَالْمِرَاءَ فِي الْقُرْ ):  عَزَّ وَجَلَّ   رَحِمَهُ اللَّى

والجماعة يسلمون للقرآن والسنة، ولا يجادلون فيهما علَّ سبيل الإنكار، والرد بالعقول المزعومة أو  

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ غيرها، بعض الناس والعياذ بالله إذا جاء حديث عن رسول الله   وصح إسناده،    صَلَّى اللَّى

بل ربما في الصحيحين أو عند البخاري أو عند مسلم قال: أنا عقلي لا يقبل هذا الحديث، ويجادل في  

السنة   أهل  منهج  والجماعة،  السنة  أهل  ومنهج  والجماعة،  السنة  أهل  طريقة  يخالف  هذا  الحديث، 

في   أبدًا  يجادلون  ولا  مطلقًا،  تسليمًا  السنة  لثابت  والتسليم  مطلقًا،  تسليمًا  للقرآن  التسليم  والجماعة 

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ كتاب الله وفي سنة رسول الله   علَّ سبيل الإنكار أو علَّ سبيل الرد لسنة رسول    صَلَّى اللَّى

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ الله   . صَلَّى اللَّى



 

57 

 

سبيل   علَّ  التي  الخصومات  أي  القرآن  في  والمراء  الخصومات  ترك  يرون  بكونهم  فالمقصود 

الإنكار وعلَّ سبيل التكذيب وعلَّ سبيل الرد، فالمؤمن شأنهم الخضوع للدليل والتسليم له، وكذلك  

أيضًا يرون ترك الخصومات والمراء في القرآن وغيره، وفي سائر الحق، إذا انتقل ذلك إل الجدل الذي  

الحال   هذا  إل  الأمر  وصل  إذا  والجماعة  السنة  أهل  فإن  الحق،  نصرة  لا  القول  نصرة  به  يقصد 

نصر   يُريد  إنما  المناقش  أن  النقاش  من  فإذا ظهر  النقاش،  في  يستمرون  ولا  يناقشون  ولا  يعرضون، 

قوله ولا يُريد نصر الحق فإنه لا يجادل ولا يخاض معه في النقاش، وهذه طريقة أهل السنة والجماعة،  

ولذلك أهل السنة والجماعة كانوا لا يجادلون أهل الأهواء، لأنه يظهر من جدالهم أنهم لا يبتغون إلا  

نصرة أقوالهم، لا يبتغون الحق، فمثلًا أهل السنة والجماعة يجادلون أهل الأهواء إلا أن يلزموا بهذا،  

ُ كما حصل مع الإمام أحمد   في فتنة خلق القرآن.  عَزَّ وَجَلَّ  رَحِمَهُ اللَّى

ُ قال   ]غافر:    :  عَزَّ وَجَلَّ كَقَوْلِ اللهِ  ) :  عَزَّ وَجَلَّ   رَحِمَهُ اللَّى

وإنكارًا لها، فالذي يجادل في آيات الله إنكارًا لها وتكذيبًا لها ويجادل   ([ يَعْنيِ: يُجَادِل فِيهَا تَكْذِيبًا بِهَا4

الله   رسول  سنة  ثابت  وَسَلىمَ في  عَلَيْهِ   ُ اللَّى صنيع    صَلَّى  يصنع  هو  إنما  فالحقيقة  له،  وجحدًا  له  إنكارًا 

 الكفار الذي يجادلون في آيات الله تكذيبًا لها. 

ُ ، من هنا يشرع المصنف  (وَيُثْبتُِونَ خِلَافَةِ أَبِي بَكْرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ )  :رَحِمَهُ اللَّهُقال   في    رَحِمَهُ اللَّى

الكلام عن عقيدة أهل السنة والجماعة في الصحابة، وبدأ بعقيدتهم في أفضلهم وهم الخلفاء الأربعة،  

نبيها   بعد  الأمة  لَامُ هم خير  وَالسى لَاةُ  الصى بكر وعمر  عَلَيْهِ  أبو  عَنهُْمَا ، وخير الأربعة   ُ اللَّى ، وقد  رَضِيَ 

ُ عَلَيْهِ  أجمع أهل السنة والجماعة علَّ تقديمهما في الفضل وفي الخلافة، فأفضل الأمة بعد النبي   صَلَّى اللَّى

عَنهُْ أبو بكر الصديق    وَسَلىمَ   ُ عَنهُْ وهو أول خليفة بالإجماع، ثم عمر    رَضِيَ اللَّى  ُ ، وقد أجمع  رَضِيَ اللَّى

علي   المؤمنين  أمير  قال  وقد  جدًا،  حالهم  من  ظاهر  هو  كما  الصحابة  ذلك  عَنهُْ علَّ   ُ اللَّى "ألا  رَضِيَ   :

بكر:   أبي  بعد  الأمة  هذه  بخير  أخبركم  "ألا  قال:  ثم  بكر"،  أبو  نبينا:  بعد  الأمة  هذه  بخير  أخبركم 

 عمر".

علي   عن  الأثر  عَنْهُ هذا   ُ اللَّى علي    رَضِيَ  قاله  وقد  أحمد،  عَنهُْ رواه   ُ اللَّى الكوفة،    رَضِيَ  منبر  علَّ 

الذهبي   ُ ولذلك  اللَّى بالله    وَجَلَّ عَزَّ    رَحِمَهُ  يقسم  وَجَلَّ كان  قال علي هذا"   عَزَّ  العظيم  "والله  فيقول: 



 

58 

 

المنبر   علَّ  قاله  لأنه  متواتر،  عنه  عَنهُْ وهو   ُ اللَّى علَّ    رَضِيَ  مجمعون  والجماعة  السنة  أهل  إذًا  وأرضاه، 

ُ عَنْهُ تقديم أبي بكر  ُ عَنْهُ في الخلافة والفضل، ثم عمر  رَضِيَ اللَّى في الخلافة والفضل، ثم أجمع   رَضِيَ اللَّى

ُ عَنهُْ أهل السنة علَّ تقديم عثمان   ُ عَنْهُ علَّ علي    رَضِيَ اللَّى في الخلافة، ففي استحقاق الخلافة    رَضِيَ اللَّى

ُ عَنْهُ يجمع أهل السنة والجماعة علَّ أن عثمان   ُ عَنهُْ كان أحق بالخلافة من علي    رَضِيَ اللَّى ، وأما  رَضِيَ اللَّى

في الفضل فقد اختلف أهل السنة في أيهما يُقدم؟ بمعنى أجمع أهل السنة والجماعة علَّ أن أفضل الأمة  

ُ عَنْهُمَا بعد أبي بكر وعمر  ُ عَنهُْمَا عثمان وعلي   رَضِيَ اللَّى  . رَضِيَ اللَّى

علي   أو  عثمان  الثالث  هل  المقدم:  أيهما  في  اختلفوا  عَنهُْ ثم   ُ اللَّى عند  رَضِيَ  كان  الخلاف  وهذا  ؟ 

ُ عَنهُْ المتقدمين من أهل السنة، ثم استقر الأمر عند أهل السنة علَّ تقديم عثمان   في الفضل،    رَضِيَ اللَّى

عَنهُْ كان أكثر أهل السنة يقدمون عثمان    ُ عَنْهُ في الفضل، وبعضهم يقدم عليًا    رَضِيَ اللَّى  ُ في    رَضِيَ اللَّى

ُ عَنهُْ الفضل، ثم تُكر هذا الخلاف، وأجمع أهل السنة والجماعة علَّ تقديم عثمان   في الفضل،    رَضِيَ اللَّى

كما قُدم في الخلافة، وهذا معنى قول الحافظ بن حجر: "إن هذا الخلاف كان قديمًا ثم ارتفع"، ولذلك  

الشيخ   ُ قال  اللَّى اللهِ  ):  رَحِمَهُ  رَسُولِ  بَعْدَ  عَنْهُ  اللهُ  رَضِيَ  بَكْرٍ  أَبِي  خِلَافَةِ  وَسَلَّمَ وَيُثْبتُِونَ  عَلَيْهِ  اللهُ    صَلَّى 

حَابَة إيَّاهُ  ثُمَّ خِلَافَةِ  ،  ثُمَّ خِلَافَةِ عُمَرَ بَعْدَ أَبِي بَكْرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ بِاسْتخِْلَافِ أَبِي بَكْرٍ إيَّاهُ ،  بِاخْتيَِارِ الصَّ

ورَى وَسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ عَلَيْهَا عَنْ أَمْرٍ عُمَرَ  ثُمَّ خِلَافُهُ عَلَى بْنِ  ،  عُثْمَانَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ بِاجْتمَِاعِ أَهْلِ الشُّ

ارِ بْنِ يَاسِرٍ وَسَهْلُ بْنُ حُنَيْفٍ وَمَنْ تَبعَِهُمَا مِنْ    ةأَبِي طَالبٍِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ بِبَيْعِ  مِنْ بَائِعٍ مِنْ الْبَدْرِيِّينَ عَمَّ

حَابَةِ مَعَ سَابَقْتُه وَفَضْلِه  ، وقد عرفنا كل ما يتعلق بهذا. (سَائِرِ الصَّ

اللَّهُقال   عَنْهُمْ )   :رَحِمَهُ  اللهُ  رَضِيَ  الَّذِينَ  حَابَةِ  الصَّ بِتَفْضِيل  لقوله:  وَيَقُولُون   ،

الصحابة  ([1٨]الفتح:     فضل  والجماعة  السنة  أهل  يعتقد   ،

الذين بايعوا تحت الشجرة بيعة الرضوان، وهم ألف وأربعمائة أو ألف وخمسمائة من صحابة رسول  

وَسَلىمَ الله   عَلَيْهِ   ُ اللَّى الله عنهم وكلهم من  صَلَّى  قد رضي  كلهم  والرضوان،  الجنة  أهل  ، وكلهم من 

عليه:   الله  صلَّ  النبي  قال  كما  أبدًا،  النار  يدخلون  لا  الجنة،  أهل 

ُ ، قال   وَقَوْلُهُ: ):  عَزَّ وَجَلَّ  رَحِمَهُ اللَّى

، يعتقد أهل السنة والجماعة فضيلة المتقدمين من أصحاب  ([100]التوبة:    



 

59 

 

الله   وَسَلىمَ رسول  عَلَيْهِ   ُ اللَّى الفضل    صَلَّى  إثبات  مع  منهم،  المتأخرين  علَّ  والأنصار  المهاجرين  من 

لجميعهم، لكن المتقدم من الصحابة أفضل من المتأخر من الصحابة، ولذلك المتقدمون من الصحابة  

ثبوت   مع  الشجرة  تحت  بايعوا  ممن  الصحابة  من  المتأخرين  من  أفضل  الشجرة  تحت  بايعوا  ممن 

الرضوان والجنة للجميع، وهذا التفاضل يسميه أهل العلم تفاضل في الكمال، والتفاضل في الكمال  

لا يستلزم نقصًا، ولذلك القرآن بعضه أفضل من بعض، مع أنه كلام الله لأن هذا التفاضل تفاضل  

 في الكمال، والتفاضل في الكمال لا يستلزم نقصًا. 

الكمال،   في  تفاضل  وإنما  نقصًا،  يستلزم  لا  الصحابة  تفاضل  الصحابة،  تفاضل  مثلًا  كذلك 

فإنه   منازلهم  في  الجنة  أهل  تفاضل  مثلًا  وكذلك  عدول،  وهم  عنهم  الله  رضي  قد  صحابة،  وكلهم 

نقصًا،   يستلزم  الكمال، لا  بَعْدَ  )  :رَحِمَهُ اللَّهُ قال  تفاضل في  مِنْهُ  يَكُنْ  لَمْ  عَنْهُ  رِضَاهُ  اللهُ  أَثْبَتَ  وَمِنْ 

اللهُ   سُخْطَ  يُوجِبُ  مَا  وَجَلَّ ذَلِكَ  الصحابة  (عَزَّ  بعد  من  ثم  بإطلاق،  للصحابة  الرضا  أثبت  وقد   ،

وَلَمْ يُوجِبْ  )يقاس بالصحابة، فمن تبع الصحابة بإحسان فإنه يدخل في الرضا، ولذلك قال الشيخ:  

بَعْدِهِمْ   مِنْ  التَّابِعِينَ  مِنْ  كَانَ  فَمَنْ  الِْْحْسَان،  بِشَرْطِ  إلاَّ  لِلتَّابِعِين  فَلَا  وَ ذَلِكَ  حْسَانِ  الِْْ بِشَرْطِ  يَأْتِ  لَمْ 

ذَلِكَ  فِي  لَهُ  الله  ( مَدْخَلَ  قول  في  تدخل  أن  أردت  إذا  أخي  يا  ولذلك  الرضا،  في  له  مدخل  لا  عَزَّ  ، 

 فألزم منهج السلف، ألزم ما كان عليه الصحابة.  : وَجَلَّ 

ربنا   قول  في  دخل  بإحسان  الصحابة  تبع  ومن  بإحسان،  لهم  اتباع  هذا  وَتَعَالَ فإن  :  سُبْحَانَهُ 

، يعني من غاظه مكان الصحابة من الله، وأن  (وَمِنْ غَاظَه مَكَانَهُمْ مِنَ اللهِ ) ، قال:  

، ما هو؟ ما هو الذي  (فَهُوَ مَخُوفٌ عَلَيْهِ مَا لَا شَيْءَ أَعْظَمُ مِنْهُ )الله رضي عنهم، وأنهم عدول كلهم،  

فضله،   ينكر  أن  عن  فضلًا  الصحابة  فضل  غاظه  من  مقصوده:  الكفر،  يخاف؟  منه  أعظم  شيء  لا 

: عَزَّ وَجَلَّ لقَِوْلِهِ )فضلًا عن أن يكفرهم فإنه يخشى عليه الكفر أو يكفر فعلًا، 

الشاهد:  ([29]الفتح:     وجه  وهذا   ،  ،

هُ جَعَلَهُمْ غَيْظًا لِلْكَافِرِين)  .(فَأَخْبَرَ أَنَّ



 

60 

 

، قالوا: بصحة خلافة الأربعة الخلفاء رضوان الله عليهم، وأجمعوا علَّ  (وَقَالُوا بخِِلَافَتهُِمْ )قال:  

]النور:    :  عَزَّ وَجَلَّ لِقَوْلِ اللهِ  )ذلك لأدلة، منها: قال:  

الله    هذا ،  ([55 رسول  مع  للمؤمنين  الخطاب  هذا  للكفار،  ليس  وَسَلىمَ الخطاب  عَلَيْهِ   ُ اللَّى ،  صَلَّى 

الله:   قال  عليهم،  الله  رضوان  للصحابة  بعضهم،  خطاب  هم  إذًا   ،

أفضلكم، وإلا فالصحابة قد آمنوا وعملوا الصالحات،  ، إذًا المراد هنا: وعد الله  

 فيكون المراد: وعد الله أفضلكم. 

  صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَةُ وَهُوَ مَعَ النَّبيِِّ  مِنْ نَزَلَتْ الْ   فَخَاطَب بقَِوْلِهِ:  )  :رَحِمَهُ اللَّهُقال 

ذَلِكَ:   بَعْدَ  فَقَالَ  دِينهِِ،  عَلَى 

،  ( [55]النور:    

هؤلاء   بالإجماع  قلنا  كما  الصحابة  وأفضل  الصحابة،  لأفضل  التعيين  علَّ  وعدًا  كان  فالاستخلاف 

الأربعة بالإجماع، أفضل الصحابة هؤلاء الأربعة، وأفضل الأربعة أبو بكر رضي الله عنهم، ثم عمر  

عَنهُْ   ُ اللَّى صحة  رَضِيَ  علَّ  والجماعة  السنة  أهل  فاستدل  ارتفع،  ثم  ذكرناه  الذي  الخلاف  وقع  ثم   ،

خلافة الأربعة بهذه الآية، وهذا يرشدك إل عمق استدلال أهل السنة والجماعة بالأدلة النقلية، فإنهم  

له من   المخالفون  به  ما يسمهم  النقلية، بخلاف  دقة فهم للأدلة  النقلية عندهم  مع تعظيمهم للأدلة 

 أنهم إنما يتبعون الظواهر. 

ومقصودهم بقوله: إنهم يتبعون الظواهر من غير فهم لمقصودها، وهذا خلاف الواقع من أهل  

الشيخ:   قال  والجماعة،  بَكْرٍ )السنة  أَبِي  بـ  الله  ن  يْن  الصديق  فَمُكِّ الدَّ وَعُثْمَانَ  انتبهوا لهذا ،  (وَعُمَرَ 

 الاستدلال: 

لفضلهم،    أولًا: الأربعة  خلافة  صحة  علَّ  بالآية  والجماعة  السنة  أهل  استدل  أو  بالآية  استدل 

والآية نص في استخلاف أفضلهم، ثم استدل بأثر خلافتهم علَّ صحة خلافتهم الواقعة أن الموعود  

بَكْرٍ )في الآية تحقق بخلافتهم، قال:   أَبِي  بـ  ن الله  وَعُثْمَانَ   الصديق  فَمُكِّ رَضِيَ  ، هل ذكر عليًا  ( وَعُمَرَ 

عَنهُْ   ُ عَنْهُ ؟ ما ذكر عليًا  اللَّى  ُ ُ ، لماذا؟ لم يذكر المصنف  رَضِيَ اللَّى عَنهُْ عليًا    رَحِمَهُ اللَّى  ُ اللَّى وأرضاه    رَضِيَ 

ُ عَنْهُ لأن الفتنة العظيمة وقعت في زمنه، لا لنقص فيه   ولا لنقص في خلافته، لكن هذا أثر    رَضِيَ اللَّى



 

61 

 

الدين، لكن نحن نقول: ولعي   ُ عَنهُْ علَّ تمكين الدين وقوع الفتنة في زمنه أثر علَّ تمكين  ،  رَضِيَ اللَّى

 فإن تمكين الدين مع وجود الفتنة كان في زمنه ظاهرًا بحمد الله. 

بَكْرٍ )فقال:   أَبِي  ن الله بـ  يْن وَعَدَ اللهُ   الصديق  فَمُكِّ يعني الذي ذُكر في الآية،    (وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ الدَّ

الْعَدُوّ )آ يُخِيفُهُمْ  وَلَا  الْعَدُوِّ  وَيُخِيفُون  يُغْزَوْنَ،  وَلَا  يَغْزُون  بالكتاب  ( مَنيِنَ  تمسك  من  شأن  وهكذا   ،

والسنة يلقي الله الرعب في قلوب أعدائه، ولذلك يا إخوة تجد طالب العلم الصغير من أهل السنة  

إذا لقي الكبير من أهل البدعة يرتعد أمامه، يهابه، يخافه، لأن هذه سنة الله، يجعل الله مهابة أهل الحق  

، هنا أيضًا يستدل المصنف علَّ خلافة  (عَزَّ وَجَلَّ وَقَالَ  )في قلوب أهل الهوى والبدعة والشرك، قال:  

عَنهُْ أبي بكر الصديق    ُ نُبَيْهِ   عَزَّ وَجَلَّ وَقَالَ  ) ، وأنها خلافة صحيحة، قال:  رَضِيَ اللَّى عَنْ  فُوا  تَخَلَّ لِقَوْم 

اللهُ  نَدَبَهُمْ  الَّتيِ  الْغَزْوَةِ  فِي  لَامُ  السَّ تبوك،  لها(  عَلَيْهِ  بِقَوْلِهِ:  )، أي في غزوة 

ا لَقُوا النَّبيَِّ  )(، قال:  [83]التوبة:     ذْنِ    صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَمَّ يَسْأَلُونَهُ الِْْ

ا يَأْذَنْ لَهُمْ أَنْزَلَ اللهُ   :  عَزَّ وَجَلَّ فِي الْخُرُوجِ لِلْغَزْوِ فَلَمَّ

 (. [15]الفتح:  

الرسول   يدعوهم  انتبهوا من هاتين الآيتين علمنا أن المخلفين لن  وَسَلىمَ إذًا  عَلَيْهِ   ُ إل    صَلَّى اللَّى

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ الجهاد، ولن يقاتلوا معه   وَقَالَ لَهُمْ:  )، ما انتهى الاستدلال، قال:  صَلَّى اللَّى

صَلَّى  ، في الآيتين السابقتين أن المخلفين لن يدعوهم رسول الله  ([16]الفتح:    

وَسَلىمَ  عَلَيْهِ   ُ الله:  اللَّى يقول  هنا  أبدًا،  عدوًا  معه  يقاتلوا  ولم   ،  ،

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ فعُلم أن الذي يدعوهم ليس رسول الله   ،  ،  صَلَّى اللَّى

، المرتدون يقاتلون علَّ الإسلام فقط،    أصحاب بأس شديد وهم المرتدون،

إما أن يسلموا، وإما أن يقتلوا، فدل ذلك علَّ أن ذلك في المرتدين،  

ُ  ، قالوا: والذي دعا الناس بعد رسول الله   صَلَّى اللَّى



 

62 

 

ُ عَنهُْ إل قوم أولي بأس شديد هو أبو بكر الصديق    عَلَيْهِ وَسَلىمَ  وأرضاه لقتال بني حنيفة من    رَضِيَ اللَّى

 المرتدين. 

ُ عَنهُْ قالوا: فدل ذلك علَّ صحة خلافة أبي بكر   وعلَّ صحة دعوته الناس إل الجهاد،    رَضِيَ اللَّى

ُ لكن الحقيقة في هذا الاستدلال نظر من أي جهة؟ نعم لو كان الأمر كما ذكره الإسماعيلي     رَحِمَهُ اللَّى

فهو استدلال وجيه قوي جدًا، لكن الإشكال أن المخلفين في الآية الأول والثانية هم الذين تخلفوا  

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ عن غزوة تبوك، والمعلوم أن غزوة تبوك في السنة التاسعة، والنبي   لم يدعو إل    صَلَّى اللَّى

، فهم الذين تخلفوا عن الخروج للحديبية،  قتال بعدها، أما في آخر آية:  

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ فهؤلاء تخلفوا والنبي   في خروجه للحديبية ما خرج للقتال، وإنما خرج للعمرة،    صَلَّى اللَّى

 فهؤلاء المخلفون من الأعراب فاتهم فضل المبايعة تحت الشجرة. 

للنبي   وَسَلىمَ فقيل  عَلَيْهِ   ُ اللَّى الله  صَلَّى  رسول  هو  والداعي  ستدعون،  لهم  قل  عَلَيْهِ  :   ُ اللَّى صَلَّى 

الآية    وَسَلىمَ  فتكون  الطائف،  وحاصر  هوازن،  قتال  إل  ودعا  مكة،  فتح  إل  دعا  الحديبية  بعد  لأنه 

الاستدلال،   عمق  انظروا  ولكن  الصواب،  وهذا  والثانية،  الأول  الآية  في  المخلفين  غير  في  الثالثة 

 انظروا كيف أن أهل السنة والجماعة عندهم عمق فهم للنصوص. 

أَحْيَاءٌ خُوطبُِوا بذَِلِكَ    صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالَّذِينَ كَانُوا فِي عَهْدِ رَسُولِ اللهِ  )  :اللَّهُرَحِمَهُ  قال  

فَأَوْجَ  عَنْهُمْ،  اللهُ  رَضِيَ  وَعُثْمَانَ  وَعُمَرَ  بَكْرٍ  أَبِي  خِلَافِهِ  فِي  مِنْهُمْ  وَبَقِيَ  عَنْهُ،  فُوا  تَخَلَّ لَهُمْ  لمَِا  بَ 

اللهِ   مِنْ  إيذَانًا  الْألَِيمِ  الْعَذَابِ  طَاعَتُهُمْ  وَبِتَرْك  الْأجَْر  إيَّاهُمْ  وَجَلَّ بِطَاعَتهِِمْ  اللهُ    عَزَّ  رَضِيَ  بخِِلَافَتهُِمْ 

مِنْهُمْ  لِأحََدٍ  غِلاا  قُلُوبِنَا  فِي  جُعْلَ  وَلَا  الإسماعيلي  ( عَنْهُمْ،  أن  بمعنى:   ، ُ اللَّى الآيات    رَحِمَهُ  هذه  يقول: 

ُ عَنهُْ دليل علَّ صحة خلافة أبي بكر   ، وبالتالي علَّ صحة خلافة عمر وعثمان وعلي رضي الله  رَضِيَ اللَّى

عنهم أجمعين، لم؟ لأنه إذا ثبتت صحة خلافة واحد منهم ثبتت صحة خلافة الآخرين، لأن خلافة  

عَنْهُ عمر    ُ اللَّى بكر    رَضِيَ  أبي  باستخلاف  عَنهُْ رَضِيَ  كانت   ُ عثمان    اللَّى وخلافة  خلافته،  صحت  وقد 

ُ عَنهُْ  ُ عَنهُْ كانت بعمل أهل الشورى الذين عينهم عمر    رَضِيَ اللَّى ُ  ، ثم خلافة علي  رَضِيَ اللَّى رَضِيَ اللَّى

ُ عَلَيْهِ وَسَلىمَ كانت بمبايعة من بقي حيًا من صحابة رسول الله   عَنهُْ   . صَلَّى اللَّى



 

63 

 

مِنْهَا خِلَافُهُ الْأرَْبَعَة)  : رَحِمَهُ اللَّهُ قال  ولذلك   انْتَظَم  مِنْهُمْ  ثَبَتَتْ خِلَافَةُ وَاحِدٍ  ، وفق الله  (فَإذَِا 

 الجميع، وشرح صدور الجميع، وتقبل من الجميع. 

 

 أَعْلَمُووَاللَّهُ تَعَالَى أَعْلَى 

 وَصَلَّى الُله عَلَى نَبِيِّنَا وَسَلَّمَ 
 

 

 

  



 

64 

 

 [الرابع]المجلس 
  
ه
    ،ا فيه كما يحب ربنا ويرضىا مباركً طيبً كَثهيْرًا  ا  حمدً الحَمْدُ لل

ه
وَالحَمْدُ    ،حتى يرضىالحَمْدُ لل

  
ه
الرضلل     ا،عند 

ه
الرضاوَالحَمْدُ لل     ،بعد 

ه
بالل  ،على كل حال وَالحَمْدُ لل   النَّار،من حال أهل    ونعوذ 

دًا عَبْدُهُ وَرَ  يكَ لَهُ الواحد القهار، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّ إهلَهَ إهلاَّ الُل، وَحْدَهُ لَا شَره النبي  سُولُهُ  وَأَشْهَدُ أَنَّ لَا 

وَسَلَّمَ   ،المختار عَلَيْهه  الُل  نهار  صَلَّى  أضاء  أو  ليل  أظلم  وأصحابه   ،ما  آله  عن  الل  الأطهار    ورضي 

 . الأبرار

  أما بَعْد؛ 

العظيم في محتواه   الكتاب الصغير في حجمه  فمعاشرة الإخوة نواصل شرحنا المختصر لهذا 

مَهُ اللُ الإسماعيلي  لشيخ الشافعية    (اعتقاد أهل الحديث)ونفعه   قول  أنا  أوبالمناسبة ف  . عَزَّ وَجَلَّ   رَحه

السنة والجماعة  إ أهل  لنشر عقيدة  الطيبة  الوسائل  يُ أ ن من  العقيدةن  الشافعية في    ، بحث عن كتب 

يُ أو الإ أقبحث عن  ن  العقيدةوال  الشافعي في  الشافعي   ، مام  أئمة  أقوال  العقيدة  ةوعن  التي هي    ، في 

وتُ  والجماعة  السنة  أهل  أجميل    ،نشرعقيدة  ا  درسً جدًّ العلم  طالب  يقيم  المسجد  ن  في  عن  مثلًا  ا 

،ويبدأ بالإمام    ،في عقيدة المسلم   ةكلمات أئمة الشافعي 
ّ
افهعهي جُ   ..وينقل  الشَّ مع ذلك في كتاب  وقد 

الإمام   عقيدة  في  ، مطبوع 
ّ
افهعهي الشافعيةأئوكذلك    الشَّ و  ومثل  ،مة  الإسماعيلي  مثلًا  مة  الأئيعني 

   .وهو مناسب جدًا  ،فإن هذا أدعى لقبوله ،نقل ذلك للناسويُ  ،الذين ذكرناهم في المقدمة 

مَهُ اللُ حيث قال الشيخ الإسماعيلي    ،نواصل من حيث وقفنا -ويرون الصلاة  )   :عَزَّ وَجَلَّ   رَحه

فاجرا  -الجمعة وغيرها أو  برا كان  إمام مسلم  يبدأ    (خلف كل  اللُ   يالإسماعيلمن هنا  مَهُ  عَزَّ    رَحه

وهذه المسائل يذكرها أهل السنة    ،في بيان منهج أهل السنة والجماعة في معاملة ولاة الأمور  وَجَلَّ 

السنة و أهل  بين  العقيدة لأنها فارقة  البدعأوالجماعة في  السنة عن    . هل  تميز أهل  التي  من الأمور 

البدع معاملة ولا يعاملون    ؛مرالأ   ةأهل  السنة والجماعة  الشرع  الأمر  ولاةأهل  به  هل  أ و  ،بما جاء 

كتب أهل السنة والجماعة تذكر    أن ومن هنا تجد    ،طماع الشخصيةأو الأ  ءهواالبدع يعاملونهم بالأ

ن  إ   ،مر المسلممامة لولي الأ هل السنة والجماعة يرون انعقاد الإأف   ،هذه المسائل في كتب العقيدة

له الأ بغيرهاانعقد  أو  المشروعة  بالطرق  بالقوة   ،مر  أهل الحل    ،كأن يتغلب  له الأمر وسلم له  فتم 



 

65 

 

تنعقد  وحقوقه  تقوم  ولايته  فإن  ظالمًا  أو  كان  عدلًا  فاجرًا  أو  كان  برًا  لولي    ،والعقد  نُصحهم  مع 

المشروع بالطريق  ر   ،الأمر  ظلمًا إن  منه  رأوا  أو  فجورًا  منه  يتحقق    ،أوا  لا  التي  هيبته  حفظ  مع 

اعتبار   الشارع من  تُ أ ويرون    ،لا بها إمامته  إمقصود  العامة  الدينية والمصالح  المصالح  ناط بولاة  ن 

فيها ويُ   ،الأمر تُ   ،ولا يمنع ذلك فجورهم وظلمهم  ،قدمون  المصالح بجوره وظلمهفلا  ولا    ،عطل 

 . يمنع جوره وظلمه حقوقه الشرعية 

ووراء    ،الجمعة والجماعة وراءهم   ىصلفتُ   ،ومن حقوقه كما قلنا النفح له بالطرق المشروعة 

رى فيه من فجور  ترك الصلاة خلف ولي الأمر لما يُ   ؛ وترك ذلك خلفهم بدعة  للإمامة،من يعينونه  

محدثة  بدعة  بالناس  يصلي  كان  إن  ظلم  خلف    ،أو  والجماعة  الجمعة  غير  إوترك  لبدعته  مام 

عَلَيْههمه وقد كان الصحابة    .المكفرة بدعة محدثة تَعَالَىٰ   
ه
ضْوَانُ الل خلف من ظهر فجوره  يصلون    ره

الأئمة  شيخ    ،من  تيمية  الإسلام  قال  اللُ ابن  مَهُ  الصحابة  )  :رَحه كان  عَلَيْههمه وقد  تَعَالَىٰ   
ه
الل ضْوَانُ    ره

الل بن مسعود وغيره من الصحابة خلف الوليد    كما صلى عبد  ،يصلون خلف من يعرفون فجوره

  ، اربعً أنه صلى بهم الصبح  أذكر  يعني يُ   (اربعً أالصبح    ةً وصلى مر  ،وقد كان يشرب الخمر  ، بن عقبة

  قَالَ:   . وجلده عثمان بن عفان على ذلك  ،!(زيدكمأتريدون  ) قَالَ:    (اربعً أ صليت بنا  )   :فلما قالوا له

عبد) عمر    وكان  بن  عَنهُْمَا  الل  الُل   
َ
ي يوسف رَضه بن  الحجاج  يصلون خلف  الصحابة  من    ،وغيره 

ا  لحاد وداعيً ا بالإعبيد وكان متهمً   أبي  وكان الصحابة والتابعون يصلون خلف ابن   ،ومعروف ظلمه

 . ا بذلك لكن كان متهمً  ،ا عليه يعني ما كان ذلك ثابتً  !اكان متهمً  (إلى الضلال

ا كان أو  مام برً ن أئمة أهل السنة والجماعة من المتقدمين كانوا يرون الصلاة خلف الإأالشاهد 

وهكذا سار أهل السنة والجماعة على هذا    ،ن ترك ذلك بدعة أويرون    ،وكانوا يفعلون ذلك  ،افاجرً 

 . الأمر

مَهُ اللُ قال   فَاسْعَوْا إهلَى  ﴿  :سُبْحَانَهُ في قوله    ( فإن الل عز وجل فرض الجمعة وأمر بإتيانها)  : رَحه

 
ه
مون في صلاة  ؤيعني الذين ي   (بأن القائمين  تَعَالَىمع علمه    ا مُطْلَقًا،فرضً )   ،[٩]الجمعة:    ﴾ذهكْره الل

والفاسق)الجمعة   الفاجر  منهم  وقتً   ،يكون  يستثن  دون وقت فلم  ذلك    ،ا  كان  ولا    مُطْلَقًا،ا  مرً أ بل 



 

66 

 

بالمرً أ دون  ل  ءدان ا  على    (مرألجمعة  ذلك  الإ   نُوديحيث    أنهفدل  وكان  مسلمً للجمعة  فمام  نه  إا 

 . خلفه ولو كان فيه فجور أو فسق  ىصليُ 

فشرط    ، منوط بولاة الأمر  إخوةالجهاد يا    (ويرون جهاد الكفار معهم، وإن كانوا جورة)  قَالَ:

يُ   ،كون الجهاد صحيحًا أن يكون تحت راية ولي الأمر   ، قاتل معهمقاتل من ورائهم ويُ فهم الذين 

يُ  الجهاد يحثون ولي الأمر    .فتات عليهم في ذلك بحجة فجورهمولا  إذا رأوا مشروعية  والعلماء 

 أمره والجهاد    ،ليه دونهإ ا بالذهاب  حدً أولا يأمرون    ،ولا يفتاتون عليه فلا يعلنون الجهاد دونه  ،عليه

ا، عظيم   العواطف   جدًّ عنده  من ضبطه  ،وتشتعل  بد  يا    . فلا  الفقه  إولذلك  كتب  في  ترون  ن  أ خوة 

فسد  أنه إذا تكلم فيه غير الفقيه  لأ  ؛ لا فقيهإ حتى لا يتكلم في الجهاد    ،الفقهاء يؤخرون كتاب الجهاد

عظيمً فسادً  فساد  ، اا  إلى  الجهاد  يمكن    ، وانقلب  والفسادأولا  الجهاد  يجتمع  عظيم    . ن  أمر  وهذا 

نرى طلاب العلم يخوضون في مثل مسائل الجهاد وغيرها مما    افإن   ،ينبغي أن يدركه طلاب العلم

لهم  الأكابر  ،ليس  للعلماء  الشرعي  النظر  الناحية  من  هو  الأمر    ، وإنما  لولي  العمل  ناحية  ومن 

 هٰذَا. فتات عليه في  لا يُ   ،المسلم 

ن يقود إلى التهور  أ ما  إن يقود إلى تعطيل الجهاد وأ  إماوكلام غير أهل الفقه والعلم في الجهاد  

ة إالذي يقود   لا  إنه  الجهاد إذا لم يظهر له ثمرة تغلب المفاسد التي تقع فيه ف  .عظم الفسادألى  الأمَُّ

ولذلك    .ا نه لا يجوز ولا يكون جهادً إا على المسلمين ف ا معلومً ر فسادً جوإذا كان الجهاد سي   ،يشرع

وَجَلَّ يا إخوة الل   يأ باح للمسلم  أ  عَزَّ  الكفارأف  ة مام ثلاث أ ر  فن  المسلم ثلاثة  لأ  ؛ كثر من  إذا قابل  نه 

فأف الكفار  من  ظن  إكثر  على  يغلب  يُ أنه  اثنين  ،قتل ن  أمام  يثبت  أن  المسلم  على  الل  لا    ، فأوجب 

أما إذا كانوا ثلاثة فأكثر    ا،ز له أن يفر أمامهما لأنه يغلب على الظن أنه يستطيع أن يتغلب عليهمويج

وهي أن الجهاد إذا    ،وذلك لهذه القضية العظيمة   ، فإن الل أباح للمسلم أن يفر من أمام الثلاثة فأكثر

ولا    ،ا نه لا يكون جهادً إعظم من مفسدة تركه فأتترتب عليه مفسدة    أنهلم تظهر مصلحته بل ظهر  

مشروعً  يعني  قادوا    . ايكون  ذلك  يدركون  لا  ة  ومن  التهور الأمَُّ ابن  أ حتى    ، إلى  الشيخ  شيخنا  ن 

اللُ عثيمين   مَهُ  يقول    رَحه من  )كان  هؤلاء  يريد  ةماذا  يقاتل  أيريدون  أ  ؟الأمَُّ بالسكاكين  أن  قوام 

عداد ما  إلا ب إ وجب الجهاد  أما    عَزَّ وَجَلَّ الل    !(مام دبابات وقنابل وغير ذلك أوالخناجر والسيوف  



 

67 

 

القوةيُ  ة  جر  وتُ   ،مام العواطفأالناس    ىلا يتجارأن  و   ه،فهذا أمر عظيم ينبغي فقه  ،ستطاع من  الأمَُّ

فيُ يُ   ،إلى ما يضرها  الكفار عشرة  المسلمين عشرة  قتل من  هذا ليس    هٰذَا!أي جهاد    ،لافآقتل من 

الجهاد و  .من  المسلمين  البلاء على  إذا وقع  ذلك  جَ إومع  ف  رَّ ن  بخطأ وتهور  ندعو    انإإليه من جر 

اللأونحب    ،للمسلمين  ينصرهم  لهم  ،ن  الدعاء  في  جهدنا  السنة    ،ونستفرغ  أهل  منهج  هذا 

 . حسانإورفق و ،منهج علم وعدل  وَالْجَمَاعَة،

عند    ةمن حقوق ولاة الأمر على الرعي (ويرون الدعاء لهم بالصلاح والعطف إلى العدل)  قَالَ:

صلاح  ومنه الإ  ،والدعاء لهم بكل خير  ،اصلاح سرً أهل السنة والجماعة دعوتهم إلى الصلاح والإ

ة،وهذا من الخير في    ،والصلاح والعدل والرعية    ةيدعو للرعي  يلا تزال الأمة بخير ما كان الراع  الأمَُّ

بُّونَكُمْ، ويُصَلُّونَ  »  :صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ قال النبي    ،تدعو للراعي
بُّونَهُمْ ويُحه

ينَ تُحه ذه تهكُمُ الَّ مَّ
يارُ أئه خه

وقد قال الفضيل بن    . معنى تصلون عليهم هنا تدعون لهم ويدعون لكم  « وتُصَلُّونَ عليهمعلَيْكُم  

مَهُ اللُ عياض   يا أبا علي فسر لنا  )  :فقيل له   ، ( لو كانت لي دعوة مستجابة لجعلتها في السلطان)   : رَحه

لو علمت أن لي دعوة  )  :لأنه يقول  ؟لماذا تجعلها للسلطان  ؟يعني لماذا لا تجعلها لنفسك   هٰذَا(

السلطان لنا  )  :له  وافقال   ،ما جعلتها في نفسي   (واحدة يجيبها الل لجعلتها في  أبا علي فسر    ،هٰذَا( يا 

تعدُ )   فَقَالَ: السلطان فصلح  )  عَلَى،  اصرةقيعني كانت    ( نيإذا جعلتها في نفسي لم  وإذا جعلتها في 

  ، نه صاحب سنةأإذا رأيت الرجل يدعو للسلطان فاعلم  )  :وقال السلف   .(بصلاحه العباد والبلاد

السلطة  ى(نه صاحب هوأوإذا رأيته يدعو على السلطان فاعلم   يريدون  السنة لا  أهل  نما  إو   ،لأن 

السلطان  له   ،يريدون صلاح  يدعون  والأأ   .ولذلك  البدع  أهل  الإف   اءهوما  يريدون  لا    ،رسيكنهم 

الراعي منهم  ،يريدون صلاح  قائل  قال  به)   :ولذلك  رضينا  لما  فلان  صلح  هدفهم  لأ  (لو  ما  نهم 

 .يصلوا إلى الكراسي  أن  نما هدفهمإو ،صلاح الراعي 

لطائ  من  إخوة  يا  الحق    إنالقول    فولذلك  إلى  الناس  إيصال  يريدون  والجماعة  السنة  أهل 

يريدون الوصول إلى الكراسي  ، وإيصال الحق إلى الناس ما إلى كراسي القلوب  إ   ، وأهل الأهواء 

الشعبية وكثرة الأ الحكمإ و  ،تباعلحصول  إلى كراسي  السنة وغيرهم    ، ما  بين أهل  وهذا أمر فارق 

 . من أهل البدع 



 

68 

 

الخروج على    أنجمع أهل السنة والجماعة على  أ   (ولا يرون الخروج بالسيف عليهم)  قَالَ:

الذنوب  كبائر  من  وكبيرة  محرم  السنان  أو  باللسان  المسلم  الأمر  جهاد أو  ،ولي  المشروع  ن 

يفعله علماؤنا   كما  باللسان  السنة  -الخوارج  أهل  على هذا    ةدلوالأ  ،وبالسنان  -وَالْجَمَاعَةعلماء 

ا كثيرة    . مشهورةجدًّ

الفتنة)  قَالَ: قتال  الفتنة   أنيعني    (ولا  في  القتال  عدم  يرون  والجماعة  السنة  أهل    ،أهل  أكثر 

فيها القتال  وعدم  الفتنة  اعتزال  على  والجماعة  الصحابة    ، السنة  أكثر  فعل  تَعَالَىٰ  كما   
ه
الل ضْوَانُ  ره

فهم  يُ  أن يا إخوة ينبغي   الفتنةوالقتال في   .بل يصبر ويُمسك نفسه  ،ل المسلم في الفتنةفلا يقاته ، عَلَيْههمه 

  ،يريد نصرة الحق والدين   كل    ،ن تقتتل طائفتان من المسلمين لكل منهما تأويل له وجهأنه يعني  أ

وذلك    .لزتتُعن الفتنة  أأكثر أهل السنة والجماعة    هفهنا الذي علي   ،فين كما وقع من الصحابة في صه 

نه يريد  أوكل يظهر منه    ، يا إخوة لو وقع خلاف بين شيخين فاضلين كل منهما له دليل فيما يقوله

الحق نصرة  ويريد  الدين  العلم    ، نصرة  لطالب  ينبغي  بينهماأ لا  رأسه  يدخل  ذلكي بل    ،ن    ، عتزل 

و  لهما  الأمر  يُ إويدع  العلماء  يُ أما  إف   ،عالجلى  الدليلن  بحسب  اتفاق  إلى  نعلم  أما  إو  ،وصل  ن  أن 

 . جر واحدأطئ وله  خخر مجران والآأدهما مصيب له  أح

الفئة    (ويرون قتال الفئة الباغية مع الإمام العادل، إذا كان ووجد على شرطهم في ذلك)  قَالَ:

الإ على  يخرجون  المسلمين  من  قوم  إخوة  يا  ولهم  الباغية  ومنع ق مام  وشوكة  سائغ    ةوة  بتأويل 

يْنَ،هؤلاء يا إخوة قوم من   ؛ مخطئين فيه  يْنَ،قوم من   ة البغا  المُسْلهمه حد في كونهم  ألم يختلف    المُسْلهمه

يْنَ،من   الأمر   المُسْلهمه ولي  على  وشوكة  ،يخرجون  ومنعة  قوة  تأويل  ،ولهم  يكونون    ،ولهم  وهم 

فيه والبغا  . مخطئين  الخوارج  بين  الفوارق  اختُ   أن  ةومن  تكفيرهمالخوارج  البغاأ  ، لف في  فلم    ةما 

ب الفوارق    .حد أفرهم  كيقل  انومن  يُ   أَيْضًا  الخوارج  به قتال  البغاأم  ،بتدأ  قتال  بعد    ةا  فيكون 

نهم  إف  ،صروا وعاندوا أ بوا وأن  إف   ،نهم مخطئون في تأويلهمأوبعد كشف    ، وبعد مراسلتهم  ،نصحهم

  جمع الصحاب  أ وقد    ،قاتلون يُ 
ه
ضْوَانُ الل ويجب قتالهم مع    ،على قتال الفئة الباغية  تَعَالَىٰ عَلَيْههمه ره

مَام،  . بيان وتفصيل في هذا في كتب الفقه يضيق المقام عن ذكره اءوللفقه الإه



 

69 

 

ويرون الدار دار الإسلام لا دار الكفر كما رأته المعتزلة، ما دام النداء بالصلاة والإقامة  )  قَالَ: 

منها   ممكنين  وأهلها  جدًا   (آمنينظاهرين  مهمة  مسألة  بأحد  الإسلام  دار    ؛هذه  تكون  التي  هي 

 : مرين أ

لُ  يْنَ، ا مع كثرة  مرها مسلمً أ ن يكون ولي  أ   :اَلْأوََّ الدولة مسلمً إف  المُسْلهمه أمر    اأيً -ا  ذا كان ولي 

 . سلامإ مع كثرة المسلمين فهي دار  -كان حاله

مع  أ  :الْثَّانيِ ظاهرة  فيها  الإسلام  شعائر  تكون  الإسلامن  أهل  نحو  وذان  بالأ  ىفيناد  ،ظهور 

 .ذلك مع ظهور أهل الإسلام

التي يكون ولي  أو   .فالدار دار إسلام  مرينحد الأأ جد  إذا وُ  مرها كافرًا مع  أما دار الكفر فهي 

يْنَ.عدم ظهور   فإن الهجرة تكون من دار الكفر إلى    ،ومما يترتب على هذا مسألة الهجرة  المُسْلهمه

بالعكس لا  الإسلام  الكفر  ،دار  دار  إلى  الإسلام  دار  من  الهجرة  تكون  من    ،لا  الهجرة  تكون  ما 

إلى   بريطانيا   ،مريكا أ اندونيسيا  إلى  اندونيسيا  من  الهجرة  تكون  ديار  إو  ،ما  من  تكون  الهجرة  نما 

الإسلام ديار  إلى  الهجرة  ، الكفر  حكم  في  فصلوا  قد  في    ، والفقهاء  تفصيلات  ليس    هٰذَا.وذكروا 

مرها  أولي    أنجد في الدار  إذا وُ   أنهلكن أهل السنة والجماعة يرون    ،المقصود هنا الكلام عن ذلك

أو إذا كانت شعائر الدين ظاهرة وكان لأهل    ،ن المسلمين ظاهرون يرون هذا دار إسلام أمسلم و

 . حكام دار الإسلامأ الدار دار إسلام لها  أننهم يرون  إالإسلام ظهور ف 

مَهُ اللُ قال   ويرون أن أحدا لا تخلص له الجنة، وإن عمل أي عمل، إلا بفضل  )  :عَزَّ وَجَلَّ   رَحه

تُ   الجَنَّة، عمال الصالحة سبب لدخول  الأ   أن يرون    ( الل ورحمته الجنة لا  لا بفضل الل  إ دخل  لكن 

الإ  . ورحمته يستحق  بعمله لا  الجنة  الصالحة    ،نسان  الأعمال  ورحمته جعل  فضله  من  الل  ولكن 

ا لنا أن  ا منذ ولدنا إلى أن نموت ما كان ذلك موجبً  ونهارً وإلا والل لو عملنا ليلًا  الجَنَّة،ا لدخول سببً 

ونعيش في    ،لا بنعمة الل إوما عملنا    ،لا بنعمة الل إ فإنا ما اهتدينا    ،ندخل الجنة إلا بفضل الل ورحمته

 . ولكن يدخل الموحدون الصالحون الجنة بفضل الل ورحمته .سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى نعم الل 

فإن عمله للخير وتناوله الطاعات إنما عن فضل الل الذي لو لم يتفضل به عليه لم يكن  )  قَالَ:

مَ -  (لأحد على الل حجة ولا عذر  عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَا  }كما قال الل:  )  .-كَمَا تَقَدَّ
ه
وَلَوْلَا فَضْلُ الل



 

70 

 

ي مَنْ يَشَاءُ  نَّ الَل يُزَكِّ
 عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَاتَّبَعْتُمُ  }[  ٢١]النور:    {مهنكُْمْ مهنْ أَحَدٍ أَبَدًا وَلَكه

ه
وَلَوْلَا فَضْلُ الل

قَلهيلًا  إهلاَّ  يْطَانَ  وقال:٨٣]النساء:    {الشَّ يَشَاءُ }  [  مَنْ  بهرَحْمَتههه  تقدم    ([١٠٥]البقرة:    {يَخْتَصُّ  وقد 

صَلَّى  والنبي    .ذلك بحمد الل  ىنا معنيوب  ،الكلام على هداية الل لمن يشاء وإضلال الل لمن يشاء 

؟ قالَ: لا، ولا أنا، إلاَّ  » قَالَ:  الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ 
ه
لَ أحَدًا عَمَلُهُ الجَنَّةَ. قالوا: ولا أنْتَ يا رَسولَ الل لَنْ يُدْخه

دَنهي الُل بفَضْلٍ ورَحْمَةٍ   يّ.هذا عند  ،  « أنْ يَتَغَمَّ   :صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ قال النبي    ؛وعند مسلم   البُخَاره

«  ،
ه
الل رَسولَ  يا  أنْتَ؟  قالوا: ولا  عَمَلُهُ  أحَدًا  الجَنَّةَ  لَ  يُدْخه منه  لَنْ  الُل   

َ
دَنهي يَتَغَمَّ أنْ  إلاَّ  أنا،  قالَ: ولا 

السنة    .«برَحْمَةٍ  أهل  عقيدة  ورحمتهأ فيعتقدون    وَالْجَمَاعَة،هذه  الل  بفضل  الجنة  دخول  والل    ، ن 

 الجَنَّة. ا لدخول  وجعل الأعمال الصالحة سببً  الجَنَّة، ا لدخول جعل التوحيد سببً 

لا  )  قَالَ:  أجلهم  جاء  فإذا  بالغه  هو  أجلا  مخلوق  حي  لكل  أجل  وجل  عز  الل  إن  ويقولون 

له  المسمى  أجله  انتهاء  فهو عند  قتل  أو  يستقدمون وإن مات  أن    (يستأخرون ساعة ولا  المقصود 

المقتول أجل  يعجل  لا  القتل   ، القتل  وسببه  أجله  هو  قُ ل و  ،بل  إذا  الناس  بعض  شخص  ذلك  تل 

يعني مات قبل أجله القتل سبب موته   ،هذا أجله  !هذا غير صحيح  ؛يقولون  سبب مفارقته    ،وكان 

الل    ،الحياة قال  وَجَلَّ كما  إهلَى  ﴿  :عَزَّ  الْقَتْلُ  مُ  عَلَيْهه كُتهبَ  ينَ  ذه الَّ لَبَرَزَ  بُيُوتهكُمْ  فهي  كُنتُْمْ  لَوْ  قُلْ 

عهههمْ  عمران:    ﴾مَضَاجه شجاعً   ،[١٥٤]آل  يكون  بهذا  يؤمن  الذي  المؤمن  دُ ولذلك  ولو  إلى  ا  عي 

فأن    ،ولن يتقدمأبدًا  لن يتأخر    ،جله سيفارق الدنيا أنه إذا جاء  أنه ينفر لأنه يعلم  إالجهاد المشروع ف

لأنه يعلم    ؛ذلك يا إخوة المؤمن لا يرده خوف الموت عن خيرل و  .يموت شهيدًا خير  له من غيره

فأإذا حضر    أنه الدنياإجله  هذه  سيفارق  قائل  .نه  قال  من    :فإن  ورد  بما  تقولون  يصل  أ فما  من  ن 

يُ  ا إن  فإنه يكون عند الملك أن فلانً   ، هذا بالنسبة لما في أيدي الملائكة  لنا قُ   ؟ جلهأ له في    نسأ رحمه 

فإذا رأى الملك    ،سنة   ٥٠وإن لم يصل رحمه يكون عمره    ،سنة  6٠يكون عمره  مثلًا  وصل رحمه  

أما    ،بالنسبة لما في أيدي الملائكة  ه نسأ له في أجلسنة فيُ   6٠أنه يصل رحمه يعلم أن أجله يكون إلى  

 .عند الل فأجله واحد معلوم

الل  )  قَالَ: ويقولون    (تَعَالَىوإن  يرزق كل حي مخلوق)أي  تعالى  الل  الرزاق   (وإن    ،فالل هو 

وَتَعَالَى ولا رازق غيره    ، يرزق كل حي مخلوق لقه   .سُبْحَانَهُ  بالنسبة  الحياة نوعانورزقه  رزق    : وام 



 

71 

 

الحياةأ  .ورزق فضلٍ   ،غذاء  به  ما تقوم  الغذاء فهو  يُ   ، ما رزق  لو لم  الذي    ، لماتالإنسان  رزقه  أي 

يكون حلالًا  قد  الرزق  يكون حرامً وهذا  وقد  يتغي   ،ا  من    ،الحلال  اوالمؤمن  يبالي  ين  أ والكافر لا 

الرزق هذا  اللإذً   .يأخذ  رزق  كله  يتغيّ   ،ا  رزق  ال و   .حلالال  ا والمؤمن  أو  الفضل  رزق  الثاني  نوع 

الحياة  ،الزينة  قوام  يزيد على  ما  عنده  الإ  ونك   ،وهو  تكون  الإنسان  نسان  يكون عنده  سيارة، كون 

عم  أوالرزق    .وهو رزق فضل  ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىيعني هذا من رزق الل    ،بيت فيه سعة أكثر من غيره

 . سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىرزاق هو الل الو ،وإن العلم رزق ،رزق خلاقفإن الأ  هٰذَا، من 

الشيخ وهو  )  :قال  الحياة،  قوام  به  الذي  الغذاء  رزق  مخلوق  حي  كل  يرزق  تعالى  الل  وإن 

حلال أو من حرام، وكذلك رزق الزينة الفاضل  يضمنه الل لمن أبقاه من خلقه، وهو الذي رزقه من  

 . ( عما يحيا به

الشياطين توسوس للآدميين ويخدعونهم ويغرونهم، وأن  )  قَالَ: ويؤمنون بأن الل تعالى خلق 

مَ -أبدًا    سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىيؤمنون بأن الل خلق ملائكة لا تعصيه    (الشيطان يتخبط الإنسان   ،-كَمَا تَقَدَّ

لعبادته  البشر  ومنهم عاصٍ   ،وخلق  طائع  لحكمة عظيمة  ،فمنهم  الشياطين  لا    ،وخلق  والشياطين 

وَتَعَالَىيطيعون الل   الكاذب   ،سُبْحَانَهُ  ليتبيّن الصادق من  البشر  وَلَقَدْ  ﴿  :تَعَالَىقال    ،ويفتن الل بهم 

رْنَاكُمْ ثُمَّ قُلْناَ   ينَ خَلَقْناَكُمْ ثُمَّ صَوَّ ده اجه نَ السَّ
دَمَ فَسَجَدُوا إهلاَّ إهبْلهيسَ لَمْ يَكُنْ مه

ه
  ﴾لهلْمَلَائهكَةه اسْجُدُوا لآ

الشياطين  ،[١١]الأعراف:   أصل  هو  هذا  يْطَانَ إهنَّ  ﴿  : تَعَالَىوقال    . فإبليس  أي  6]فاطر:    ﴾الشَّ  ]

ا﴿جنس الشيطان   ذُوهُ عَدُوًّ
 الْغَرُورُ ﴿  :تَعَالَى وقال    .[6]فاطر:    ﴾لَكُمْ عَدُو  فَاتَّخه

ه
نَّكُمْ بهالل   ﴾وَلَا يَغُرَّ

   .والغرور هو الشيطان الذي يغر الناس ويزين لهم الشر ،[٣٣]لقمان: 

بَا لَا يَقُومُونَ إهلاَّ كَمَا  ﴿  :عَزَّ وَجَلَّ كما قال الل    الإنسان( ن الشيطان يتخبط  أو) ينَ يَأْكُلُونَ الرِّ
ذه الَّ

ي   الْمَسِّ يَقُومُ الَّذه يْطَانُ مهنَ  راد به في  هذا يعني لا يُ   إنوقول بعضهم    ،[٢٧٥]البقرة:    ﴾ يَتَخَبَّطُهُ الشَّ

هذه    مثلًا، نما يكون يوم القيامة  إو  ، لا يعلمهشيئًا  نسان  ذ كيف يعرف الإإ   ، الدنيا قول غير صحيح

على   دليل  يصيب    أنالآية  الذي  بسبب مس  الإنسان  الصرع  يكون  بسبب    ،الشيطانقد  يكون  قد 

  أن بعض الناس ينكرون    هٰذَا.وية لا ننفي هذا ولا ننفي  ضع  بأسبابوقد يكون    ، دخول الشيطان فيه

يكون    أنوبعض الناس ينكرون    . وهذا غلط  الإنسان،يكون الصرع بسبب دخول الشيطان في جسم  



 

72 

 

بسبب   بالمخع  أشياءالصرع  تتعلق  تخبط  أ ف  ،غلطأيضًا  وهذا    ، ضوية  يثبتون  والجماعة  السنة  هل 

حمد  أمام  الإ  أنوقد جاء    أسباب. الصرع قد تكون له    أنولا ينكرون    ، الإنسان بدخول الشيطان فيه

مَهُ اللُ  مَهُ اللُ فقال    ،ن الجني لا يدخل في بدن الإنسان أا يزعمون  ن قومً إقيل له    رَحه   :عَزَّ وَجَلَّ   رَحه

فر    وإذا قرأ على أحدٍ   ،وكان الإمام أحمد تهابه الشياطين   (هو ذا يتكلم على لسانه  ،ي يكذبوننَأي بُ )

فلما رأى    ،رسل إليه يومًا أن أحدًا تلبس به الشيطان فأرسل إليه نعله اُ وقد    ،الشيطان الذي في جسده 

فر وخرج من جسده الإمام أحمد  نعل  تقريره وتكريره  ،الشيطان  أريد  الذي  السنة    ،وهذا  أهل  أن 

قوة عندهم  ينبغي    ، والجماعة  لا  إخوة  يا  نجبن   أنفلذلك  أو  السنة    ،نتخاذل  لأهل  جعل  الل 

   . عَزَّ وَجَلَّ والجماعة قوة عظيمة بحمد الل 

يا إخوة اللُ شيخ عبدالصمد كاتب  ال خبرنا شيخنا  أ  ؛ ولا شك  مَهُ  الهند  ن رجلًا أ  رَحه صابه  أ في 

لا    ،فصار  يفبعد فترة قرأ عليه شيخ حتى خرج الجن  ،وينظم الشعر  ،مس فصار يتكلم سبع لغات

اللغات   تلك  من  لغته إ يتكلم  الشعر  ،لا  نظم  يستطيع  رجلًا   ،ولا  بأنفسنا  رأينا  بصوت  وقد  يتكلم   

 . ورأينا امرأة تتكلم بصوت رجل لتلبس الشيطان ،امرأة

نافعا  )  قَالَ:  له،  معتقدا  فاعله،  من  كفر  واستعماله  السحر  وأن  وسحرة،  الدنيا سحرا  في  وأن 

ن له  أو  ،السحر موجود حقيقة   أنأهل السنة والجماعة يعتقدون    !يا إخوة  نعم  (ضارا بغير إذن الل

ب حقيقيًا  القدريإتأثيرًا  الكوني  الل  ذلك    .ذن  الكوني  يُ   أنهومن  الل  بإذن  وزوجه  المرء  بين  به  فرق 

جمع به بين رجل وامرأة بإذن الل الكوني القدري ويسمى سحر  ويُ   ،سمى سحر الصرفويُ   ،القدري

والعطف    .العطف الصرف  عمومًا-وسحر  و  -والسحر  بعقاقير  يكون  تُ أقد  دون  دوية  عمل 

بالشياطين  وكبير  ،الاستعانة  محرم  الذنوب  ةوهذا  كبائر  برو  .من  السحر  يكون  وعزائم    قىقد 

نها شرك هي سحر الصرف  أوالتولة الواردة في الحديث و  .وهذا شرك أكبر   ، يستعان بها بالشياطين

والسحر بالاستعانة بالشياطين أو  .  ستعان فيها بالشياطينالتي يُ   ى والعطف بالتعاويذ والعزائم والرق

   : ثلاث حالات ! تبهوان ا ،حلهاعتقاد نه يضر أو ينفع بنفسه من دون الل أو مع أباعتقاد 

  إذا كان السحر باستعمال الشياطين . 

  حلال أنهكان باعتقاد إذا . 



 

73 

 

 عَزَّ وَجَلَّ يضر أو ينفع بنفسه من دون الل  أنهكان باعتقاد  إذا . 

يضر    أنهأو    ،الساحر يعلم الغيب  أناعتقاده    ذلك--(  (٣٨:٥٨  -كلمة غير مفهومة  @))  --

مخرج من ملة   أكبر فهو كفر  ؛ن يقدم شيئًا للجن أ أو اقترن به التقرب إلى الجن ك  ،وينفع من دون الل 

 . الإسلام

والدغل،  )  قَالَ:  والخيانة،  والعجب،  والتكبر،  والفخر،  والآثام،  البدعة  مجانبة  ويرون 

كلها  (والسعاية المآثم  مجانبة  يرون  والجماعة  السنة  الشرك    ،هلهاأومجانبة    ، أهل  المآثم  ورأس 

ن أهل السنة والجماعة يرون مجانبة  أكما    .ثم كبائر الذنوب  ،ثم البدعة   الأصغر،ثم الشرك    الأكبر،

يِّئَة، خلاق  الأ نَّة،ويكون ذلك كله بلزوم التوحيد    السَّ   . سماع عن كلام أهل الباطلوبصون الأ  وَالسُّ

   الآثام كلها؟ كيف يجانب الإنسان  

لُ الأمر  ة. ن يلزم الكتاب والسنة بفهم سلف أ  :اَلْأَوَّ  الأمَُّ

 –( (٤٠:٤٣ -كلمة غير مفهومة @)) -- : الْثَّانيِالأمر 

   .يقع شيء في قلبه فيزلخشية أن 

الفخر  ( والفخر)قَالَ:   مجانبة  يرون  دنيوي  ، أي  بسبب  الناس  على  التعالي  هو    ، والفخر 

 : والكبر نوعان  .يتعالى على الناس بنسبه ،فيفخر الإنسان على الناس بنسبهمثلًا، كالنسب  

لُ  حق متنقص    أنهالذي بان    ،يا إخوة كل راد للحق متنقص له متكبر   ،رد الحق وانتقاصه   :اَلْأوََّ

 . له متكبر

 .وعدم رؤيتهم شيئًا  ،تنقص الناس واحتقارهم : الْثَّانيِ

بما عنده الإنسان  أن يعجب  بعمله  ،والعجب  بعلمه   ،أن يعجب  يعجب  إلى    ،أن  وهذا يؤدي 

 : أحد أمرين

 كما يقولون-نه يرى أنه قد وصل لأ  ؛ التقصيرما أن يؤدي إلى إ- . 

 وإما أن يؤدي إلى الكبر والتعالي على الناس . 



 

74 

 

الأمانة أداء  وعدم  الغش  هي  يدر  ،والخيانة  لا  الذي  تدريسً   س فالمعلم  وجه  الطلاب  على  ا 

والذي يغش الناس    ، حيح هو خائن صعلى وجه    ةوالإمام الذي لا يقوم بالإمام  ، حيح هو خائنص

 .  وأعظمهم الذي يغش الناس في دينهم ، هو خائن

والفساد الافساد  والإ  ،والدغل هو  الفساد  القتل على حين    .فساديرون مجانبة  هو  والاغتيال 

 ة.غر

.  ،والسعاية يا إخوة هي السعي بالفساد يْمَةه  كَالنَّمه

الغيبة )قَالَ:   وترك  الأذى  كف  بالأ  (ويرون  التحلي  يرون  السنة  وكف  أهل  الحسنة  خلاق 

  ، ن يسلم المسلمون من لسانه ويدهأ ن يحرص الإنسان على أسماها  أخلاق وعظم الأأ ن ذى. ومالأ

كما  أفهذا   الإسلام  النبي  أفضل  وَسَلَّمَ خبر  عَلَيْهه  الُل  في    ،صَلَّى  الإنسان  عن  أيكف    أنفيجتهد  ذاه 

خاك  أ فإن كان ذكرك    ،بما كان فيه   ،خاك بما يكره في غيبته أوالغيبة ذكرك    ، ن يجتنب الغيبةأو   ،الناس

ه وهو حاضر فهذا  ؤخاك بما يسوأوإن كان ذكرك    ،ه مما ليس فيه فهو غيبة وبهتان ؤفي غيبته بما يسو

 . وكلها من كبائر الذنوب  ،وكلها محرمة  ،شتم وسب

من أظهر بدعة يدعو    ( إلا لمن أظهر بدعة وهو يدعو إليها، فالقول فيه ليس بغيبة عندهم)   قَالَ:

له فإنه لا غيبة  فيه جهاد  ، إليها  الكلام  بشروطه  ، بل  آ   ،ولكن  إلى  فيه    ، ارهثوالنظر  الكلام  فإذا كان 

فإذا كان الكلام فيه في   ، لأن المقصود نصرة الدين وكشف الحق للناس ؛يؤدي إلى عكس المقصود 

المقصود عكس  إلى  سيؤدي  ما  هذا    ،وقت  يقوله  الذي  الحق  من  الناس  ينفر  أن  إلى  فيؤدي 

يُ   ، المتكلم أن  أنه على ضلالوإلى  فيه  ويبي   ، عتقد  الناس  يعلم  أن  يحرص على  كما  ل  نفإنه  لناس 

 .سيأتينا في مسألة الجاهلين 

القرآن وعلومه وتفسيره، وسماع  )  قَالَ: تعلم  العلم وطلبه من مظانه، والجد في  تعلم  ويرون 

عظم ما يميز  أ من    (سنن الرسول صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ وجمعها والتفقه فيها، وطلب آثار الصحابة 

هل  أمن    ،هلهأ وأن يكون تعلم العلم من    ،اا وتعليمً تعلمً   ،أهل السنة والجماعة العناية بالعلم النافع 

نَّة، هذا العلم    أننما يدركون  إو   أبدًا،  ،حد أ ويتعلمون عند كل    ،فهم لا يخبطون في تعلم العلم   السُّ



 

75 

 

العلم    ،دين يأخذون  نَّة.  أهلعن    إلافلا  تفسيره  السُّ وعلى  وتعليمه  القرآن  تعلم  على    ، يحرصون 

نَّة، وعلى تعلم  ،وعلى تعلم العقيدة  ،وعلى التفقه في دين الل   . وكل ذلك من الخير السُّ

والكف عن الوقيعة فيهم، وتأول القبيح عليهم، ويكلونهم فيما جرى بينهم على التأويل  )  قَالَ:

وجل عزّ  الل  بين    أن أي    (إلى  شجر  عما  يكفون  والجماعة  السنة  حَابَة،أهل  بين    الصَّ شجر  وما 

  ،فما شجر بينهم هو ما وقع بينهم من الفتن  . نه شجر منهمأا  إم نه شجر بينهم وأ إما الصحابة يا إخوة  

ا في الدنيا وإنما  فأهل السنة والجماعة يكفون ألسنتهم مع اعتقادهم أن الصحابة ما فعلوا ذلك طمعً 

ونصر  كل   الحق  طلب  في  أجران  ،الدين   ةاجتهاد  له  مصيب  واحد  ، ومنهم  أجر  له    . ومخطئ 

ذلك في  الخوض  عن  ألسنتهم  لجميع صحاب  ،ويمسكون  محبتهم  الل    ةمع  عَلَيْهه  رسول  الُل  صَلَّى 

حتى في بعض    ،دسه أهل البدع ،الفتن كذب نسب إلى الصحابة من مما يُ كَثهيْرًا   أنمع علمهم   .وَسَلَّمَ 

أهل   نَّة.كتب  السنة    السُّ أهل  فإن  بعضهم  من  وقعت  التي  الذنوب  كبعض  منهم  شجر  ما  وأما 

منهم من    ،ن ما وقع منهمأو   ،ولا يجرح عدالتهم  ،ذلك لا يسقط صحبتهم   أنيعتقدون    ةوالجماع 

نصوحً  توبة  منه  وُ   ا، تاب  لكفتهملو  الدنيا  أهل  على  كُ   . زعت  ما  بالمكفرات ومنهم  ذنبه  فهم    ،فر 

 . ولى الناس بمكفرات الذنوبأ

وباختصار    ،يلزمونها ويلزمون بها  ،السنة والجماعة أهل جماعة   أهل  (مع لزوم الجماعة )   قَالَ:

 : شديد الجماعة جماعتان

 رابطها لزوم ما كان عليه النبي    ،وهي جماعة واحدة وليست جماعات  ،جماعة الدين

وَسَلَّمَ  عَلَيْهه  الُل  حَابَة،  صَلَّى  الدين   والصَّ جماعة  هي  في    ،هذه  واحدة  جماعة  هي 

 . هي جماعة واحدة  أمريكا،في   ،في ماليزيا  ،في اندونيسيا ،السعودية 

 الأ جماعة  الأ  ، بدانوالثانية  مسلموهي  أمر  ولي  يجمعها  التي  الأصل  وهذه    ، جساد 

واحدة  أنفيها   البلدان    ، تكون  تفرق  عند  فقد  ولكن  البلدان  السنة    أجمعانقسام  أهل 

ولي    أنعلى   بلد  يجب  أ لكل  الذي  في    أنمره  جماعة  ولهم  الل  معصية  غير  في  يطاع 

جماعةأف  ، بلدهم المسلمين  من  اندونيسيا  جماعةأ و  ، هل  السعودية  تحت    كل    ، هل 

 . مرهأولي  



 

76 

 

أهل السنة والجماعة    من أخلاقهذا يا إخوة    ( والمشرب والملبسوالتعفف في المأكل  )  قَالَ: 

ن يحرص على الحلال في  أ  ؟ ما معنى ذلك  ،الإنسان في مأكله ومشربه  فن يتعفّ أ   ، وصى بهومما يُ 

وملبسه ومشربه  المعلوم  إ ف  ، مأكله  ثلاثة  الأشياء  ن  أ ن  إلى  بي  : قسامأتنقسم  بي   ن،حلال    ن، وحرام 

الناس  ؛ومشتبهات  من  كثير  يعلمهن  أوشك    ، لا  الشبهات  في  وقع  الحرام  أنومن  في  فأهل    ، يقع 

لم  إن من  وفي زماننا هذا نقول    .السنة والجماعة يتواصون ويحرصون على الاقتصار على الحلال

بالورع    ،يأخذ نفسه بالورع يوشك أن يقع  يقع في    أن يوشك    ،سباب كثيرةالأفالذي لا يأخذ نفسه 

الحزم في زماننا  أما    ،الحرام إلى شدة  نجاهد    أنفعلينا    هٰذَا!وقل من يسلم في زماننا    هٰذَا!حوجنا 

 . نفسناأ

الخير)  قَالَ: عمل  في  في    (والسعي  السعي  على  ويحرصون  يتواصون  والجماعة  السنة  أهل 

الخير وإ  للغيريعمل  الخير  النبي    ،صال  بقول  وَسَلَّمَ متمسكين  عَلَيْهه  الُل  أحَدُكُمْ،  لَا  »  :صَلَّى  يُؤْمهنُ 

هه  بُّ لهنفَْسه
يهه ما يُحه بَّ لأخه

 . « حتَّى يُحه

المنكر)قَالَ:   عن  والنهي  بالمعروف  الخير   (والأمر  في  سعيهم  من  يأمرون  أ  ،هذا  نهم 

بمعروف منكر  ،بالمعروف  بغير  المنكر  بالأف  ،وينهون عن  بالمعروف  إذا  يأمرون  الشرعي  سلوب 

نكاره  إولم يترتب على    ، نه منكرأسلوب الشرعي إذا تبين  وينهون عن المنكر بالأ  ، نه معروفأتبين  

سينتقل الناس إلى منكر يساويه فإن الأصل أن    أنه وكذلك يعني إذا رأى الإنسان    ، منه  أعظممنكر  

 . لأن الانتقال إلى منكر جديد يكون التمسك به أكثر من المنكر القديم  ؛ذلك كيُتر

والإعراض عن الجاهلين حتى يعلموهم ويبينوا لهم الحق، ثم الإنكار والعقوبة من بعد  ) قَالَ:

بينهم ومنهم العذر  الجاهلين  (البيان وإقامة  السنة والجماعة الإعراض عن  أهل  مزايا  وعدم    ، مهن 

الشتامين شتمهم  ،تهم في جهلهم ك مشار اللغو لغوهم  ، فلا يشاركون  غْوه  ﴿  ، ولا أهل  بهاللَّ وا  مَرُّ وَإهذَا 

كهرَامًا وا  أَعْمَالُكُمْ  ﴿  ،[٧٢]الفرقان:    ﴾مَرُّ وَلَكُمْ  أَعْمَالُنَا  لَناَ  وَقَالُوا  عَنهُْ  أَعْرَضُوا  غْوَ  اللَّ عُوا  سَمه وَإهذَا 

لهينَ  يفعله الناس مما هو    فيما ولا يزجون بأنفسهم  .  [٥٥]القصص:    ﴾سَلَام  عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغهي الْجَاهه

الشرعيةإ ومع    ،مخالف للشرع التعليم وبيان الحق وفق الأصول  بغير غلظة    ،عراضهم يسعون في 

أبإف  ، نكارإولا   والإع ال  ىذا  البيان  بعد  فإنهم  إار  ذجاهلون  عليه  هم  ما  على  والإصرار  العناد  لا 



 

77 

 

ويفارقونهم عليهم  كانوا    .ينكرون  سلطان  أوإذا  السلطة  وصحاب  يوقعون  إف  بأيديهمكانت  نهم 

الرادعة  العقوبة  يكونوا    ،عليهم  لم  نصحأوإن  سلطان  عقوبة    واصحاب  يعاقبهم  بأن  السلطان 

 . تردعهم عن جهلهم

اللُ قال   مَهُ  الدين والمذهب )  : اخاتمً   رَحه أهل    (هذا أصل  السنة والجماعة ومذهب  أهل  دين 

 وَالْجَمَاعَة. السنة 

 . يعني لم يتلبسوا ببدعة تعيبهم وتشينهم (الذين لم تشنهم بدعةاعتقاد أئمة أهل الحديث، )

نَّة. وم لزفسلموا من الفتن ب (ولم تلبسهم فتنة)  السُّ

دين) في  مكروه  إلى  يخفوا  الل    (ولم  بحبل  معتصمين  عنهجميعًا  فتمسكوا  تفرقوا  هذا    ، ولا 

 : أن الدين يقوم على أمرين عظيمينبفنحن بدأنا  ، ختام بما بدأناه

لُ   . الاعتصام بحبل الل وهو الأساس :اَلْأوََّ

ق،عدم   :الْثَّانيِ  وَالْجَمَاعَة. وهذا هو حال أهل السنة  التَّفَرُّ

عَلَيْهه  )  قَالَ:  الُل  صَلَّى  رسوله  لمتبعي  ومغفرته  محبته  كتابه  في  أوجب  تعالى  الل  أن  واعلموا 

 . الل ومغفرة الذنوبوصل إلى محبة يعني لزوم السنة يُ  ( وَسَلَّمَ في كتابه

الل عز  )  قَالَ:  أنه يحب  ادعى  المتبعة، فقال عزّ وجلّ لمن  الناجية والجماعة  الفرقة  وجعلهم 

رْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ }وجل:   بهعُونهي يُحْبهبْكُمُ الُل وَيَغْفه بُّونَ الَل فَاتَّ
إهنْ كُنْتُمْ تُحه فمن    ([٣١]آل عمران:    {قُلْ 

ن يغفر الل ذنبه فليتبع رسول الل  أراد  أ ومن    ، صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ ن يحبه الل فليتبع رسول الل  أراد  أ

 . سباب تكفير الذنوبأ لزوم السنة من  إنولذلك قال العلماء  . صَلَّى الُل عَلَيْهه وَسَلَّمَ 

مَهُ اللُ قال   بالعلم)  :رَحه وإياكم  يا  ن  (نفعنا الل  نفع  !إخوةعم والل  إذا    ،العلم لا يكون خيرًا إلا 

بالعلم ينفعه الل  الدعاء أن  العلم أن يجتهد في  اجتهد في طلب  إذا  ينبغي  العلم  يرزقه    ،فطالب  وأن 

 . (نفعنا الل وإياكم بالعلم، وعصمنا بالتقوى من الزيغ والضلالة بمنه ورحمته). العلم النافع 

 . وبهذا نكون ختمنا هذا الكتاب 



 

78 

 

الل   وَجَلَّ أسأل  السنة    عَزَّ  يثبتنا على عقيدة أهل  داعين    ، ا لهاوأن يجعلنا خدامً   وَالْجَمَاعَة،أن 

وعن دعوة    ،أن لا يعجزنا عن قول الحق   عَزَّ وَجَلَّ أسأل الل    .وأن يثبتنا على ذلك إلى أن نلقاه  ،لها 

 . وعن تعليم الناس ما ينفعهم  ،وعن تعليم الناس الحق ، الحق

وَصَلَّىٰ الُل وَسَلَّمَ وَبَارَكَ    ،أعلى وأعلم  تَعَالَىوالل    ،وتقبل الل من الجميع  ،الجميع بارك الل في  

د. على   نَبهيِّنَا مُحَمَّ

 

 

 

 أَعْلَمُووَاللَّهُ تَعَالَى أَعْلَى 

 وَصَلَّى الُله عَلَى نَبِيِّنَا وَسَلَّمَ 
 

 


