

تأليف كالمحراب كراك كالمحراب كراك كالمحراب كراك كالمحراب كالمحراب كالمحروب كالمحروب



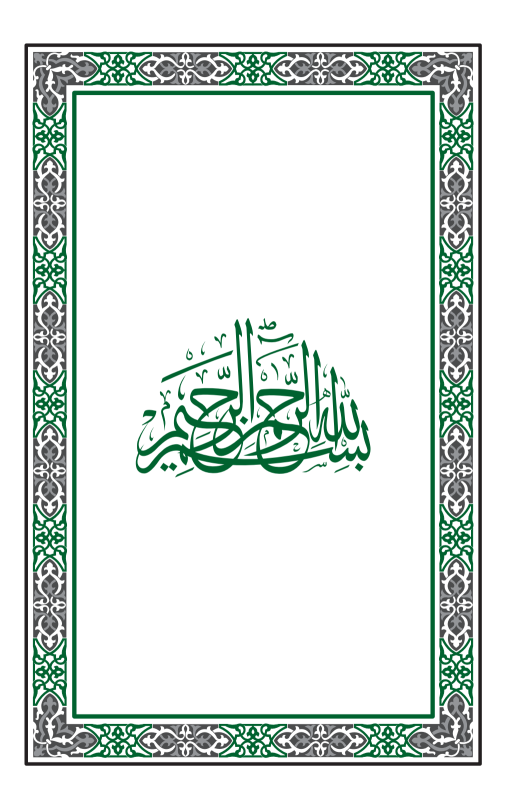


—-**@** 

الرئاسة العامة لهيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، ١٤٣٩ هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر السند ، عبدالرحمن بن عبدالله طيبة الطيبة. / عبدالرحمن بن عبدالله السند . – الرياض، ١٤٣٩ هـ طيبة الطيبة. / عبدالرحمن بن عبدالله السند . – الرياض، ١٤٣٩ هـ ردمك ١٠٠ / ٢١ × ٢٤ سم

۱ - فضائل المدينة المنورة ٢ – البقيع (مقابر) أالعنوان بالسلسلة ديوي ١٤٣٩/٩٧٩٩ معروب ١٤٣٩/٩٧٩٩

ردمك ١-٦٩-٦٨٥-٩٦٦٠





-00000-

-00000-

## مقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أنَّ محمدًا عبده ورسوله، وصفيُّه وخليلُه، وخيرته من خلقه، وأمينه على وحيه؛ صلَّى الله عليه، وعلى آله الطَّيبين، وأزواجه الطَّاهرات أُمَّهات المؤمنين، وصحابته الغُرِّ الميامين، ومَن سار على نهجهم، واتَّبع خُطَاهم إلى يوم الدين، وسلَّم تسليمًا كثيرًا إلى يوم الدين.

أما بعد:

فيا أخى زائر مدينة رسول الله ﷺ:

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته...

وإنِّي أحمد الله الذي يسَّر لك الوصول إلى هذه المدينة الطيبة المباركة، التي اختصَّها الله لتكون مُهاجَر نبيه عَلَيْ، ومقامه في حياته، ومَدفنه بعد مماته، وفيها مسجده الشريف، ثاني الحرمين الشريفين، صلاة فيه بألف صلاة مما سواه؛ إلا المسجد الحرام.

هي طيبة الطَّيبة، وطابة المباركة، والدِّرع الحصينة، ودار الهجرة وأرضها، ودار الإيمان، ودار السنة، ودار السلامة، وقبَّة الإسلام.

كان ﷺ يحبُّها حبًّا شديدًا فكان إذا قدم من سفرٍ وأبصر جُدرانها أسرع بناقته مِن حُبِّه لها، وشوقه للرجوع إليها(١).

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري (۱۸۰۲) عن أنس بن مالك ﷺ قال: «كان رسول الله ﷺ إذا قدم من سفر، فأبصر جُدران المدينة، أوضع ناقته (أي أسرع)، وإن كانت دابة حركها من حبِّها».

-0(A)0-

وفي فجاجها وطرقاتها تنقَّل الحبيب ﷺ فسار على قدميه، وركب ناقته تارة، فيذهب ويجيء، ويزور أصحابه..

وكان ﷺ يذهب كلَّ يوم سبت ماشيًا أو راكبًا إلى مسجد قباء فيصلى ركعتين فيه...

ويقول عن جبلها العظيم أُحُد: «جَبَلُ أُحُدٍ يُحِبُّنا وَنُحِبُّهُ»(١).

قَدِمَ ﷺ إليها من مكَّة مهاجرًا خِفيةً من المشركين، وهاجر قبله وبعده أصحابه الأطهار، فأعزَّهم الله فيها.

قَدِمَ ﷺ وأصحابه المهاجرين على أهلها فآووه ونصروه، وجاهدوا معه وبعده بأموالهم وأنفسهم، ف ﷺ.

سماهم الله الأنصار، فقال: ﴿وَالَّذِينَ ءَاوَوا وَّنصَرُوا ﴾ [الأنفال: ٧٦].

ومدحهم الله ﴿ فَقَالَ: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنَ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٓ أَنفُسِمِمْ مَن هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٓ أَنفُسِمِمْ وَلَو كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ عَأُولَيْهَكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ [الحَشر: ٩].

تبوأوا دار الهجرة والإيمان، حتى صارت مرجعًا لأهل الإيمان،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۸۸۹)، ومسلم (۱۳۲۵). قال ابن حجر ﷺ: «وأحد من جبال الجنة، كما ثبت في حديث أبي عبس بن جبر مرفوعًا: «جَبَلُ أُحُدٍ يُحِبُّنُا وَنُحِبُّهُ، وَهُوَ مِنْ جِبَالِ الجَّنَّةِ». أَحرجه أحمد، ولا مانع في جانب البلد من إمكان المحبة منه؛ كما جاز التسبيح منها، وقد خاطبه ﷺ مخاطبة من يعقل، فقال لما اضطرب: «اسْكُنْ أُحُد» الحديث. وقال السهيلي: كان يُحبُّ الفأل الحسن، والاسم الحسن، ولا اسمَ أحسنَ مِن اسم مُشْتقٌ من الأَحَدِيّة، قال: ومع كونه مُشتقًا من الأَحدية، فحركاتُ حروفه: الرَّفْع، وذلك يشعر بارتفاع دِين الأَحد وعُلُوه، فتعلق الحبُّ من النبي ﷺ به لفظًا ومعنى، فخصٌ من بين الجبال». «فتح الباري» (۷/ ۲۷۸).

-0(v)0--0(v)0-

يلجأ إليه المهاجرون، ويسكن بحماها المسلمون؛ إذ كانت البلدان كلها بلدان حرب وشرك وشرِّ، فلم يزل أنصار الدِّين تأوي إلى الأنصار، حتى انتشر الإسلام وقوي، وهم مع ذلك يؤثرون إخوانهم المهاجرين على أنفسهم في كل شيء من أسباب المعاش، حتى إنَّ مَن كان عنده امرأتان كان يطلِّق إحداهما ويزوجها واحدًا منهم، ﴿وَلُو كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ﴾ كان يطلِّق إحداهما ويزوجها واحدًا منهم، ﴿وَلُو كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ﴾ [الحَشر: ٩] أي: حاجةٌ وخَلَّة.

سماهم الله أنصاراً بنصرهم دين الهدى وعوان الحرب تستعر وسارعوا في سبيل الله واعترفوا للنائبات وما خافوا وما ضجروا ومدحهم الرسول على في أكثر من موضع فقال: «آيَةُ الإِيمَانِ حُبُّ الأَنْصَارِ، وَآيَةُ النِّفَاقِ بُغْضُ الأَنْصَار»(١).

ودعا لهم، ولأبنائهم، ولأبناء أبنائهم، فقال: «اللهُمَّ اغْفِرْ لِلْأَنْصَارِ، وَلِأَبْنَاءِ الْأَنْصَارِ» (٢).

هي مدينةُ اختصَّ الله ملائكتَهُ لتقوم على حراستها، فما من نقب من نقابها إلا عليه الملائكة صافين يحرسونها، وإليها ينجمع الإيمان.

وهي دار الخلافة من بعده ﷺ، ففيها عاش جلُّ أصحابه وزوجاته الطَّاهرات، وكثير من أهل بيته ﷺ، وفيها دفنوا.

فيا أيها الزائر لهذه المدينة المحرَّمة العظيمة:

هنيئًا لك هذا المقدم الميمون إلى مدينة رسول الله عَيْكَيُّه، وسأحدِّثك

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٧٨٤)، ومسلم (٧٤) من حديث أنس بن مالك ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٩٠٦)، ومسلم (٢٥٠٦)، من حديث زيد بن أرقم رضي الم

<u>-00000-</u>

<u>-00000-</u>

في هذا الكتاب عن: هجرته على من مكة للمدينة، ومحبته للمدينة، ثم وفاته فيها، وعن أسمائها، وعن فضائلها، وعن الأماكن التي يسنُّ زيارتها، وآداب زيارة قبر النبي على الشريف.

جعلني الله وإيَّاك ممن يعظِّم هذه المدينة حقَّ تعظيمها، وأن يبارك لك في زيارتك لها.

وصلَّى الله وسلم على نبينا محمد.



-OCCIO-

## من مكَّة إلى المدينة

عاش نبينا وحبيبنا محمد على منذ مولده، وفي طليعة عمره وشبابه في مكة المكرمة يتنقل بين شعابها وجبالها، ومجاورًا لأهلها في مساكنهم، يحبونه، ويرفعون من شأنه، أسموه الأمين، وقدموه في مواطن كثيرة حفظها التأريخ.

كان وقته ﷺ وقت جاهلية جهلاء، عَبدُوا الحجر والشجر من دون الله، واستغاثوا بها، وادَّعوا أنها تقربهم إلى الله زُلفى!.

إلا أنه كانت عند العرب بقايا من الحنيفيَّة التي ورثوها عن دين إبراهيم عليه السلام، فكانوا -مع ما هم عليه من الشِّرك- يتمسَّكون بأمور صحيحة توارثها الأبناء عن الآباء، وكان بعضهم أكثر تمسكًا بها من بعض.

وكان من أولئك طائفة في مكة تعاف ما كان عليه أهلها من الشرك وعبادة الأوثان، وأكل الميتة، ووأد البنات، ونحو ذلك من العادات التي لم يأت بها شرع حنيف، وكان من تلك الطائفة رسولنا عليه قبل بعثته.

وكان إلى ذلك: محبًا لمساعدة الضعيف، ونصرة المظلوم، وإكرام الضيف، وصلة الرحم، وامتاز عليه عن غيره باعتزاله النّاس في غار حراء للتعبد والتحنث، فحُبب إليه الخلاء بنفسه.

كان ﷺ يقيم في غار حراء الأيام والليالي ذوات العدد، وكان أكثر ما يقيم فيه خلال شهر رمضان المبارك؛ يترك أم المؤمنين خديجة على الماء ا

-0(\$)0--0(\$)0-

وينصرف عنها، ويخلو بنفسه في ذلك الغار داخل جبل النور الشاهق المشرف على مكة المكرمة.

ولم يُنقل لنا ما كان يفعله على في ذلك الغار، ولعلَّ غايته على هو الابتعاد عمَّا كان عليه قومه من الشرك، والتفكر في ملكوت السموات والأرض.

لا يعد إلا الله ...

ولا يستغاث إلا بالله...

ولا يلجأ إلا إلى الله...

ولا يستعان إلا بالله...

ولا يخاف إلا من الله ﷺ...

وهو الواحد الأحد له الأسماء الحسني، والصفات العلى.

واحدٌ في: ربوبيته، وألوهيته، وأسمائه وصفاته.

واستمرت دعوته في مكة ثلاثة عشر عامًا، أسلم معه قليل من أهل

-0(Q)0--0(Q)0-

مكّة، وعاند أكثرهم، فلما ضاقت عليه وعلى أصحابه الحال، أذن لأصحابه بالهجرة إلى الحبشة؛ لينظروا لعلها تكون مقامًا خيرًا من مقاهم في مكّة.

ثم رأى عَلَيْ في منامه -ورؤيا الأنبياء في المنام وحيُّ (١)- أنَّه ينتقل إلى دار فيها نخل، كما حدثت بذلك أمُّ المؤمنين عائشة وَ الله قالت: قال النَّبيُّ عَلَيْ للمسلمين: "إِنِّي أُرِيتُ دَارَ هِجْرَتِكُمْ ذَاتَ نَخْلِ بَيْنَ لَابَتَيْنِ وَهُمَا النَّبيُّ عَلَيْ للمسلمين: "إِنِّي أُرِيتُ دَارَ هِجْرَتِكُمْ ذَاتَ نَخْلِ بَيْنَ لَابَتَيْنِ وَهُمَا النَّبيُّ عَلَيْ للمسلمين: "إِنِّي أُرِيتُ دَارَ هِجْرَتِكُمْ ذَاتَ نَخْلِ بَيْنَ لَابَتَيْنِ وَهُمَا النَّبيُ عَلَيْ للمسلمين: "إِنِّي أُرِيتُ دَارَ هِجْرَتِكُمْ ذَاتَ نَخْلِ بَيْنَ لَابَتَيْنِ وَهُمَا النَّهُ عَلَيْ المدينة، ورجع عامَّة مَن كان هاجر بأرض الحبشة إلى المدينة (٢).

وكان أول من هاجر من صحابته للمدينة مصعب بن عمير، وابن أمِّ مكتوم وَلِيُّهُمْاً.

قال البراء بن عازب في الله الناس النّبيّ مصعب بن عمير، وابن أم مكتوم، فجعلا يقرئاننا القرآن، ثم جاء: عَمَّار، وبلال، وسعد، ثم جاء عمر بن الخطاب في عشرين، ثمّ جاء النّبيّ عَيْد، فما رأيتُ أهل المدينة فرحوا بشيء فرحهم به حتى رأيت الولائد والصّبيان يقولون هذا رسول الله عَيْد قد جاء»(٣).

واستمع لأمِّ المؤمنين عائشة الطَّاهرة وَ الله عَلَيْة، وسول الله عَلَيْة، وهي تصف هجرة نبيِّنا محمد عَلَيْةٍ:

قالت عَلَى رِسْلِكْ، فَإِنِّيْ أَرْجُوْ أَنْ يُؤْذَنَ لِيْ». ﴿ عَلَى رِسْلِكْ، فَإِنِّيْ أَرْجُوْ أَنْ يُؤْذَنَ لِيْ».

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۳۹۰۵).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۳۸).

<sup>(</sup>٤) أي: للهجرة إليها.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٩٤١).

<u>-00000</u>-

<u>-00000-</u>

فقال أبو بكر: وهل ترجو ذلك بأبي أنت؟

قال: «نَعُمْ».

فحبس أبو بكر نفسه على رسول الله ﷺ ليصحبه.

وعلُّف راحلتين كانتا عنده ورق السَّمُو أربعة أشهر.

فبينما نحن يومًا جلوس في بيت أبي بكر في نَحْر الظَّهيرة (١)، قال قائل لأبي بكر: هذا رسول الله ﷺ مُتقنعًا، في ساعة لم يكن يأتينا فيها، فقال أبو بكر: فداءً له أبي وأمي، والله ما جاء به في هذه الساعة إلا أمرٌ.

قالت: فجاء رسول الله ﷺ فاستأذن، فأذن له فدخل.

فقال النبي عَلَيْهُ لأبي بكر: «أَخْرِجْ مَنْ عِنْدَكَ».

فقال أبو بكر: إنما هم أهلك، بأبي أنت يا رسول الله.

قال: «فَإِنِّي قَدْ أُذِنَ لِيْ فِيْ الخُرُوْجِ».

فقال أبو بكر: الصَّحابة بأبي أنت يا رسول الله(٢)؟

قال رسول الله ﷺ: ﴿نَعُمْ».

قال أبو بكر: فخذ بأبي أنت يا رسول الله إحدى راحلتي هاتين.

قال رسول الله ﷺ: «بِالثَّمَنِ».

قالت عائشة: فجهزناهما أحثَّ الجهاز، وصنعنا لهما سُفرة في

<sup>(</sup>١) أي: أوَّله.

<sup>(</sup>٢) أي: أريد المصاحبة.

-0(\$)0-

جراب، فقطعت أسماء بنت أبي بكر قطعة من نطاقها، فربطت به على فَم الجراب، فبذلك سميت ذات النطاقين.

قالت: ثم لحق رسول الله ﷺ وأبو بكر بغارٍ في جبل ثور، فَكَمَنَا فيه ثلاث ليال، يبيت عندهما عبد الله بن أبي بكر، وهو غلام شاب، ثقيف لَقِن (١)، فيدُلِجُ من عندهما بِسَحَر، فيصبح مع قريش بمكة كَبَائِتٍ (٢)، فلا يسمع أمرًا يُكتادان به إلا وَعَاه، حتى يأتيهما بخبر ذلك حين يختلط الظلام.

ويرعى عليهما عامرُ بن فُهيرة، مولى أبي بكر مِنْحَةً مِنْ غنم (٣)، فيريحها عليهما حين تذهب ساعة من العِشاء، فيبيتان في رِسْل، وهو لبن منحتهما ورَضِيْفهما (٤)، حتى ينعق بها عامر بن فُهيرة بِغَلَس، يفعل ذلك في كل ليلة من تلك الليالي الثلاث.

واستأجر رسول الله على وأبو بكر رجلاً من بني الدِّيل، وهو من بني عبد بن عدي، هَاديًا خِرِّيتًا - والخِرِّيت: الماهر بالهداية - قد غمس حلفًا في آل العاص بن وائل السهمي، وهو على دين كفار قريش، فأمناه فدفعا إليه راحلتيهما، وواعداه غار ثور بعد ثلاث ليال، براحلتيهما صبح ثلاث.

<sup>(</sup>١) أي: حاذق سريع الفهم.

<sup>(</sup>٢) أي: يصبح مع أُهل مكة وكأنه بات في داره.

<sup>(</sup>٣) أي: غنمًا فيه لبن يمنح.

<sup>(</sup>٤) أَي اللَّبَنُ الْمَرْضُوفُ أَي الَّتِي وُضِعَتْ فِيهِ الْحِجَارَةُ الْمُحْمَاةُ بِالشَّمْسِ أَوِ النَّارِ لِيَنْعَقِدَ وَتَزُولَ رَخَاوَتُهُ. فتح الباري (٧/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٣٩٠٥).

-0(\$)0--0(\$)0-

وسمع المسلمون بالمدينة بخروج رسول الله على من مكة، فكانوا يخرجون كل غداة إلى الحَرَّة، فينتظرونه حتى يردهم حَرُّ الظهيرة، فانقلبوا يومًا بعد ما أطالوا انتظارهم، فلما أووا إلى بيوتهم، أوفى رجل من يهود على أُطُم من آطامهم، لأمر ينظر إليه، فبصر برسول الله وأصحابه مُبيَّضِينَ (۱) يزول بهم السراب، فلم يملك اليهودي أن قال بأعلى صوته: يا معاشر العرب، هذا جَدُّكم الذي تنتظرون، فثار المسلمون إلى السلاح، فتلقوا رسول الله على بظهر الحَرَّة، فعدَل بهم ذات اليمين، حتى نزل بهم في بني عمرو بن عوف، وذلك يوم الاثنين من شهر ربيع الأول.

فقام أبو بكر للناس، وجلس رسول الله على صامتًا، فطفق من جاء من الأنصار -ممن لم ير رسول الله عليه - يُحيِّي أبا بكر، حتى أصابت الشمس رسول الله عليه، فأقبل أبو بكر حتى ظلل عليه بردائه، فعرف الناس رسول الله عليه عند ذلك.

فلبث رسول الله على في بني عمرو بن عوف بضع عشرة ليلة، وأسس المسجد الذي أسس على التقوى وهو مسجد قباء، وصلًى فيه رسول الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

ثم ركب راحلته، فسار يمشي معه الناس حتى بركت عند مسجد الرسول على بالمدينة، وهو يصلِّي فيه يومئذ رجال من المسلمين، وكان مِربدًا للتَّمر (٢)، لسهيل وسهل غلامين يتيمين في حجر أسعد بن زرارة.

<sup>(</sup>۱) عَلَيْهِم الثِّيَابِ الْبيض. عمدة القاري (۱۷/ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) هو: المؤضع الذي يُجَفَّف فيه التَّمر لينشَف.

-0(\$)0-

فقال رسول الله ﷺ حين بركت به راحلته: «هَذَا إِنْ شَاءَ اللهُ المَنْزِلُ».

ثم دعا رسول الله ﷺ الغلامين فساومهما بالمربد ليتخذه مسجدًا.

فقالا: لا، بل نهبه لك يا رسول الله.

فأبى رسول الله أن يقبله منهما هِبة حتى ابتاعه منهما.

ثم بناه مسجدًا، وطفق رسول الله ﷺ ينقل معهم اللَّبِن في بنيانه ويقول كما يقولون:

«هَـذَا الحِمَالُ لا حِمَالُ خَيْبَرْ هَـذَا أَبَـرُ رَبَّـنَا وَأَطْهَـرْ». ويقول:

«اللَّهُمَّ إِنَّ الأَجْرَ أَجْرَ الآخِرَهُ فَارْحَم الأَنْصَارَ وَالمُهَاجِرَهْ»(١)

ثم لما أتم على بناء مسجده جعله منطلق دعوته، واجتماعه بأصحابه؛ مما يدلُّ على أهميَّة المساجد، وعمارتها بالبناء الحسي والمعنوي، وضرورة تطهيرها من كل دنس ورجس، كما فعل على بنبش القبور التي كانت في أرض المسجد؛ فلا يجتمع قبر ومسجد.

هكذا انتقل حبيبنا عليه إلى المدينة...

ثم هاجر إليها عامَّة أصحابه من كل مكان...

فكانت المدينة: بلد الأمن والإيمان، فأحبَّها عَلَيْ وأُنِس بها، وأحبَّها أخرجوا منها، فلله وأحبَّها أخرجوا منها، فلله الحمد والمنَّة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٩٠٦).

-0(\$)0-

وعاش في هذه المدينة على عشر سنوات، تَنقَّل في فِجاجها ودِيارها، ونشر دعوة التوحيد، وفتحوا القلوب بالعلم والإيمان والقرآن، وأقام دولته.

ثم أذن له الله الله الله الله العبود لمكة، لبيت الله الحرام، مُطَهِّرًا له من دَنَس الشرك والعبودية لغير الله، مُظْهِرًا لتوحيد الله الله...

طاف على الكعبة وهو يكسر أصنامها ويهوي بهذه الحجارة مُؤْذِنًا بسقوط عقيدة الشرك والتنديد ... ﴿ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَاطِلُ كَانَ رَهُوقًا ﴾ [الإسراء: ٨١].

أظهر الله التوحيد، وأسقط الشرك ومظاهره:

فلا يعبد إلا الله...

ولا يرجى إلا هو ﷺ...

ولا تطلب الحاجات إلا منه على...

عاد إليها بعد ثماني سنوات لتكون دار إيمان وتوحيد، بعد أن خرج منها وهي دار كفر وشرك؛ فلله الحمد والمنة.

عاد يكسر الأصنام التي كانت قبل ذلك تعبد من دون الله!! حَجَر لا يضر ولا ينفع، ويعلمون أنه لا يضر ولا ينفع!!

دخلها فاتحًا في السنة الثامنة من الهجرة بجيش التوحيد...

وبعد أن دخلت السَّرايا التي قسمها رسول الله عَلَيْ حين وصوله لحدود مكة واجتمعت؛ نهض رسول الله عَلَيْ والمهاجرون والأنصار بين يديه، والناس من حوله ومن خلفه...

ورسول الله ﷺ مُطأطِئ رأسه في تواضع عظيم، حتى إنَّ لحيته كادت تمسُّ واسطة الرَّحل...

فأقبل على المسجد الحرام فدخله، ثم اتجه إلى الحجر الأسود فاستلمه وقبله، ثم طاف بالبيت، وفي يده قوس، وحول البيت ثلاثمائة وستون صنمًا، فجعل النبي على يطعنها بقوسه ويقول:

﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴾ [الإسراء: ٨١].

﴿ جَآءَ ٱلْحُقُّ وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴾ [سَبَا: ٤٩].

والأصنام تتساقط على وجوهها، ثم دخل الكعبة؛ فرأى فيها الصُّور، ورأى فيها صُورة إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام وهما يستقسمان بالأزلام! فقال عليه : «قَاتَلَهُمُ اللَّهُ، أَمَا وَاللَّهِ لَقَدْ عَلِمُوا أَنَّهُمَا لَمْ يَسْتَقْسِمَا بِهَا قَطُّهُ (١)، وأمر بالصُّور فمحيت.

ثم أغلق عليه باب الكعبة، ومعه أسامة وبلال، فصلَّى داخل الكعبة، ودار فيها، وكبَّر في نواحيها، ووحَّد الله، ثم فتح الباب، وقريشٌ قد ملأت المسجد صفوفًا ينتظرون ماذا يصنع، فقال النبي عَلَيْهُ: «لَا إِلَه إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ، لَا شَرِيكَ لَهُ، صَدَقَ وَعْدَهُ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ، وَذَهَرَمَ الْأَحْزَابَ وَحْدَهُ.

يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ نَخْوَةَ الْجَاهِلِيَّةِ، وَتَعَظَّمَهَا بِالْآبَاءِ، النَّاسُ مِنْ آدَمَ وَآدَمُ مِنْ تُرَابِ».

ثُمَّ تلا قوله وَ اللَّهُ اللَّهُ النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُم مِن ذَكِّرٍ وَأُنتَىٰ وَجَعَلْنَكُو شُعُوبًا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۲۰۱).

-0(Q)0--0(Q)0-

وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوٓا ۚ إِنَّ أَكُرَمَكُم ۚ عِندَ ٱللَّهِ أَنْقَنكُم ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرُ ﴾ [الحُجرَات: ١٣].

ثُمَّ قَالَ: «يَا مَعْشَرَ قُرَيْشِ مَا تَرَوْنَ أَنِّي فَاعِلٌ بِكُمْ؟»

قالوا: خيرًا أخ كريم، وابن أخ كريم.

قال: «فَإِنِّي أَقُولُ لَكُمْ كَمَا قَالَ يُوسُفُ لِإِخْوَتِهِ: ﴿لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْطُلَقَاء»(١).

الله أكبر! أيُّ رحمة يحملها قلب هذا النبي الكريم عَلَيْكُ ...

بعد أن آذوه في نفسه، وماله، وصحبه، ثم اضطروه إلى الخروج من داره وبلدته، تاركًا وراءه ذكريات حياته فيها، مهاجرًا إلى المدينة، وبعد أن قاتلوه في بدر وأحد والخندق، وقتلوا من أصحابه مَنْ قتلوا، ثم لمَّا تمكّن منهم يقول لهم: «اذْهَبُوا فَأَنْتُمُ الطُّلَقَاء»!.

هل يستطيع ذلك إلا من امتلأ قلبه رحمة ومحبة وعَفْوًا، ورغبة في الإحسان للخلق لعلَّهم يُسلمون.

وفي اليوم الثاني قام رسول الله على خطيبًا في الناس، فحمد الله، وأثنى عليه، ومَجَّده بما هو أهله، ثم قال: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ اللَّه حَرَّمَ مَكَّة يَوْمَ خَلَقَ السموات وَالْأَرْضَ، فَهِيَ حَرَامٌ بِحُرْمَةِ اللَّهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، مَكَّة يَوْمَ خَلَقَ السموات وَالْأَرْضَ، فَهِيَ حَرَامٌ بِحُرْمَةِ اللَّهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، فَلَا يَحِلُّ لِامْرِئٍ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ يَسْفِكَ فِيهَا دَمًا، أَوْ يَعْضُدَ فَلَا يَحِلُّ لِامْرِئٍ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ يَسْفِكَ فِيهَا دَمًا، أَوْ يَعْضُدَ بِهَا شَجَرَةً، فَإِنْ أَحَدُ تَرَخَّصَ لِقِتَالِ رَسُولِ اللَّهِ عَيْقٍ فَقُولُوا: إِنَّ اللَّهَ أَذِنَ لَكُمْ، وَإِنَّمَا حَلَّتْ لِي سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ، وَقَدْ عَادَتْ لِي سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ، وَقَدْ عَادَتْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي (۱۱۲۳٤) بنحوه، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» (٥٤٥٤)، والبيهقي (١٨٢٧٥).

<u>-00000-</u>

-00000-

حُرْمَتُهَا الْيَوْمَ كَحُرْمَتِهَا بِالْأَمْسِ، فَلْيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ الْغَائِبِ»(١).

وأقام النبي عَلَيْ بمكة تسعة عشر يوماً:

يُجدد معالم الإسلام وحنيفية إبراهيم الخليل عليه السلام بتوحيده الخالص لله عليه الذي غيَّرته قريش بشركها بالله ما لا ينفع ولا يضر.

ويرشد النَّاس إلى الهدى والتقى.

فخاف الأنصار -أهلُ المدينة- أن يستوطن النبي على مكة ويترك المدينة...

وقالوا فيما بينهم: أترون رسول الله ﷺ إذْ فَتح الله عليه أرضه وبلده أن يقيم بها ويترك المدينة؟

فقال النبي عَلَيْةٍ: «مَاذَا قُلْتُمْ؟»

فقالوا: لا شيء يا رسول الله.

فلم يزل بهم حتى أخبروه، فقال رسول الله على: «فَمَا اسْمِي إِذَا؟! كَلَّا، إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ، هَاجَرْتُ إِلَى اللَّهِ وَإِلَيْكُمْ، الْمَحْيَا مَحْيَاكُمْ، وَالْمَمَاتُ مَمَاتُكُمْ».

فأقبلوا إليه يبكون، يقولون: والله يا رسول الله، ما قلنا الذي قلنا إلا للضَّنِّ بالله وبرسوله (٢).

لقد آووه ونصروه، ولا يضيع هذا المعروف عند رسول الله عَيْكِيَّ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۰۳)، ومسلم (۱۳۵٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱۷۸۰).

-0(A)0-

وبعد أن جلس فيها على الأيام عاد إلى مدينته طيبة الطَّيبة، ولم يأذن لأصحابه الذين هاجروا من مكة أن يتخلفوا فيها، بل أمرهم أن يعودوا إلى مهاجرهم «المدينة» أرض الإيمان.



<u>-00000-</u>

<u>-00000-</u>

## إلى الرفيق الأعلى

ولمَّا أتم ﷺ مهمته في تبليغ رسالة ربَّه، وأقرَّ الله عينه باستجابة من حوله لها، وأرسل بُعوتَه للعرب والعجم من أهل البلاد والممالك الأخرى دعاةً لتوحيد الله ﷺ حان وقت رحيله ﷺ عن هذه الحياة الدنيا؛ كحال كُلِّ مَنْ خلقه الله: ﴿كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ [الأنبياء: ٣٥].

ومع تمام التبليغ واكتمال مهمته على كان ذلك إيذانًا بانتهاء عمره

وقد أحسَّ ﷺ بذلك، وكان يتلطَّفُ في إخبار أصحابه ﷺ بذلك رأفة بهم، وشفقة عليهم، ومن صور ذلك التلطُّف النَّبوي الكريم:

١- عن أبِي مُويْهِبَةَ وَ اللّهِ اللهِ عَلَيْهِ - مولى رسول اللّهِ عَلَيْهِ - قال: قال لي رسول اللّه عَلَيْهُ: «إِنِّي قَدْ أُمِرْتُ أَنْ أَسْتَغْفِرَ لِأَهْلِ الْبَقِيعِ؛ فَانْطَلِقْ مَعِي»، فانطلقتُ معه في جَوْف الليل، فلمّا وقف عليهم، قال: «السَّلامُ عَلَيْكُمْ يَا أَهْلَ الْمَقَابِرِ، لِيُهْنِكُمْ مَا أَصْبَحْتُمْ فِيهِ مِمّا أَصْبَحَ فِيهِ النَّاسُ، لَوْ تَعْلَمُونَ مَا نَجَاكُمُ اللّهُ مِنْهُ أَقْبَلَتِ الْفِتَنُ كَقِطْعِ اللّيْلِ الْمُظْلِمِ يَتْبَعُ آخِرُهَا أَوَّلَهَا: الْآخِرةُ أَشَرُّ مِنَ الْأُولَى».

ثم أقبل علي ، فقال: «يَا أَبَا مُويْهِبَةً! إِنِّي قَدْ أُوتِيتُ بِمَفَاتِيحِ خَزَائِنِ الدُّنْيَا وَالْخُلْدِ فِيهَا، ثُمَّ الْجَنَّةُ، فَخُيِّرْتُ بَيْنَ ذَلِكَ وَبَيْنَ لِقَاءِ رَبِّي».

قلتُ: بِأَبِي أنت وأمِّي، خُذْ مفاتيحَ خزائن الدُّنيا والخلد فيها، ثُمَّ الجنَّة.

## <u>-00000</u>-

O O

قال: «لَا وَاللَّهِ يَا أَبَا مُوَيْهِبَةً، لَقَدِ اخْتَرْتُ لِقَاءَ رَبِّي».

ثُمَّ استغفر لأَهل البقيع، ثم انصرف، فبُدِئ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بوجعه الذي مات فيه (١).

رضي الله عن أبي مويهبة، ومن ذا الذي يلومه على قوله: «خُذْ مفاتيحَ خزائن الدُّنيا والخلد فيها، ثُمَّ الجنَّة»، إنه لا يتخيَّل حياته بدون رسول الله ﷺ.

٢- وبعث النبيُّ عَلَيْهِ معاذَ بنَ جبل إلى اليمن داعية للتوحيد، وخرج معه عَلَيْهِ لتوديعه وتوصيته، ومعاذ راكبٌ ورسول الله عَلَيْهِ يَمشي تحت راحلته.

فلما فرغ من وصيته له بأن يبدأ بالدعوة للتوحيد قبل كلِّ شيء؛ لأنه لا واجب على المكلفين أعظم من التوحيد عِلمًا وعملاً، وهو أول واجب عليهم...

قال له: «يَا مُعَاذُ إِنَّكَ عَسَى أَنْ لَا تَلْقَانِي بَعْدَ عَامِي هَذَا وَلَعَلَّكَ أَنَ تَمُرَّ بِمَسْجِدِي هَذَا، وَقَبْرِي»...

وحُقَّ له أن يبكي، وهو يتذكر قوله يومًا: «يَا مُعَاذُ، وَاللهِ إِنِّي لَأُحِبُّكَ»(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٥٩٩٧)، والحاكم (٤٣٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢٢٠٥٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٢١١٧)، وأبو داود (١٥٢٢)، والنسائي (٩٨٥٧) واللفظ له.

-0(\$)0--0(\$)0-

٣- وذهب صلَّى رسول الله ﷺ يومًا لمقبرة الشهداء، وصلَّى على قتلى أحد، كالمودِّع للأحياء والأموات (١).

وبدت شكوى مرض الموت فيه ﷺ وهو في بيت ميمونة ﴿ اللهُ ال

فخرج من بيت ميمونة متكئ على الفضل بن عبَّاس وعلي بن أبي طالب، وهو يخطُّ برجليه في الأرض ﷺ، من ثِقل المرض الله على الأرض الله على المرض الله على الله على

واشتدَّ عليه ﷺ المرضُ حتى أمرهم أن يصبُّوا عليه سَبعًا من القُرَب، ثم خرج على الناس فصلَّى بهم وخطبهم (٣).

قال أنس ﷺ: مرَّ أبو بكر، والعباس ﷺ، بمجلس من مجالس الأنصار وهم يبكون، فقال: ما يبكيكم؟ قالوا: ذكرنا مجلس النبي ﷺ منا، فدخل على النبي ﷺ فأخبره بذلك...

قال: فخرج النبي على وقد عَصَّب على رأسه حَاشيةَ بُرْد (٤)، قال: فصعد المنبر، ولم يصعده بعد ذلك اليوم، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «أُوصِيكُمْ بِالأَنْصَارِ، فَإِنَّهُمْ كَرْشِي وَعَيْبَتِي (٥)، وَقَدْ قَضَوُا الَّذِي عَلَيْهِمْ، وَبَقِيَ الَّذِي لَهُمْ، فَاقْبُلُوا مِنْ مُحْسِنِهِمْ، وَتَجَاوَزُوا عَنْ مُسِيئِهِمْ» (٦).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٠٤٢)، ومسلم (٢٢٩٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (٤١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٤٤٢).

<sup>(</sup>٤) أي: أن رسول الله ﷺ قد ربط رأسه من الوجع بطرفي ثوب من البُرُد، وهي نوع من الثياب المعروفة ذلك الوقت.

<sup>(</sup>٥) أي: بطانتي وخاصتي.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٣٧٧٩٩)، ومسلم (٣٨٠١).

-0(\$)0--0(\$)0-

لله ما أعظم هذا الحبَّ للأنصار، ومَنْ أعظمُ من رسول الله ﷺ حِفظًا للودِّ والحقِّ، وقد استقبلوه، واستقبلوا أصحابه، وآووهم، وفَدَوْه بأنفسهم وأموالهم وأولادهم.

وأخرج البخاري عن أبي سعيد الخدري رَفِيْ قال: خطب النبي ﷺ فقال: ﴿ إِنَّ اللَّهَ خَيَّرَ عَبْدًا بَيْنَ الدُّنْيَا وَبَيْنَ مَا عِنْدَهُ فَاخْتَارَ مَا عِنْدَ اللَّهِ »...

فبكى أبو بكر الصديق رضي الله فقلت في نفسي: ما يبكي هذا الشيخ؟ إن يكن الله خير عبدًا بين الدُّنيا وبين ما عنده، فاختار ما عند الله!!

فكان رسول الله ﷺ هو العبد، وكان أبو بكر أعلمنا.

قال: «يَا أَبَا بَكْرِ لَا تَبْكِ، إِنَّ أَمَنَّ النَّاسِ عَلَيَّ فِي صُحْبَتِهِ وَمَالِهِ أَبُو بَكْرٍ، وَلَكِنْ أُخُوَّةُ بَكْرٍ، وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا خَلِيلًا مِنْ أُمَّتِي لَاتَّخَذْتُ أَبَا بَكْرٍ، وَلَكِنْ أُخُوَّةُ الْإِسْلَامِ وَمَوَدَّتُهُ، لَا يَبْقَيَنَّ فِي الْمَسْجِدِ بَابٌ إِلَّا سُدَّ، إِلَّا بَابُ أَبِي الْإِسْلَامِ وَمَوَدَّتُهُ، لَا يَبْقَيَنَّ فِي الْمَسْجِدِ بَابٌ إِلَّا سُدَّ، إِلَّا بَابُ أَبِي الْمُسْجِدِ بَابٌ إِلَّا سُدَّ، إِلَّا بَابُ أَبِي بَكْرِ»(١).

رضي الله عن أبي بكر الصِّدِّيق، كان أحبَّ الناس لرسول الله عَلَيْه، وأقربهم إلى قلبه، فقد كان مع نبيِّنا عَلَيْهُ من أول بعثته، وإلى وداعه للدُّنيا؛ كان معه في كل نازلة وفي كل معركة...

كان معه: في الغار، ويوم بدر، وأحد، والخندق، وتبوك، فما بدَّل ولا غيَّر، فكان نعم الصاحب عليها.

واشتدَّ الوجع به ﷺ فكان يَطرح خميصة على وَجهه، فإذا اغتمَّ كشفها عن وَجهه (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٤٥٣).

-0(\$)0-

قالت عائشة على النّبي عَلَيْهِ فاطمة ابنته في شكواه الذي قبض فيه، فجاءت فاطمة تمشي كأن مشيتها مشية رسول الله عَلَيْهُ (١)، فقال: «مَرْحَبًا بِابْنَتِي»، فأجلسها عن يمينه أو عن شماله».

فتراه فاطمة ﴿ على حاله تلك فتقول «واكرب أباه! » فيقول لها: «لَيْسَ عَلَى أَبِيْكِ كَرْبٌ بَعْدَ اليَوْمِ »...

ثم أسر إليها حديثًا فبكت (بكاء شديدًا)، فقالت لها عائشة لها: لمَ تبكين؟

ثم أسر إليها حديثًا؛ فضحكت.

قالت عائشة رَفِي الله عائشة والله من حزن!

فَسَأَلْتُهَا عمَّا قال؟ فقالت: مَا كنت لأفشي سِرَّ رسول الله عَلَيْهِ، حتى قبض النبي عَلَيْهُ، فسألتها عن ذلك، فقالت: «سارَّني النبي عَلَيْهُ فأخبرني أنه أول أنه يقبض في وجعه الذي توفي فيه فبكيت، ثم سارَّني فأخبرني أني أول أهل بيته أتبعه فضحكت»(٢).

وفي رواية: «يَا فَاطِمَةُ أَمَا تَرْضِيْنَ أَنْ تَكُونِي سَيِّدَةَ نِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ، أَوْ سَيِّدَةَ نِسَاءِ هَذِهِ الْأُمَّةِ»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري في «الأدب المفرد» (٤٤٣)، وأبو داود (٥٢١٧)، والنسائي (٩١٩٣)، عن عائشة عائشة على قالت: «ما رأيت أحدًا كان أشبه حديثًا وكلامًا برسول الله على من فاطمة، وكانت إذا دخلت عليه قامَ إليها، فرحَّب بها، وقبَّلها، وأجلسها في مجلسه. وكان إذا دخل عليها قامتْ إليه فأخذتْ بيده فرحَّبت، وقبَّلته، وأجلسته في مجلسها. فدخلت عليه في مرضه الذي توفى فرحَّب بها وقبلها».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٦٢٣)، (٣٦٥٢)، (٤٤٦٢)، ومسلم (٢٤٥٠)، والنسائي (٨٤٦٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجها مسلم (٢٤٥٠).

<u>-0(\$)0-</u>

كانت تزوره ويزورها، ويتفقد أحوالها، ويفرحه فرحها، ويهمُّه ما أهمَّها (١).

فلم تطق والله العيش بعده والله في فبكت لَمّا علمت أنه سيموت في ذلك المرض، ثم ضحكت فرحًا لما علمت أنها ستدركه قريبًا، ولن يطول الفراق بينهما، فكانت وفاتها والله بعد وفاة نبينا والله الفراق بينهما، فكانت وفاتها والله والله

وصلَّى نَبيُّنا ﷺ آخرَ صلاة بالمسلمين، وقرأ فيها مع اشتداد المرض عليه بسورة ﴿وَٱلْمُرْسَلَتِ ﴾ [المُرسَلات: ١](٣)

ويزداد عليه الوجع على رُقْيَة نفسه، فترقيه عائشة عائشة على رُقْيَة نفسه، فترقيه عائشة على الشريفة.

<sup>(</sup>۱) أخرج أحمد (۱۸۹۰۷) عن المسور بن مخرمة رضي قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿فَاطِمَةُ مُضْغَةٌ مِنْ يَقْبِضُنِي مَا قَبَضَهَا، وَيَبْسُطُنِي مَا بَسَطَهَا»، وفي رواية البخاري (۲۳۰۰)، ومسلم (۲٤٤٩): «هِيَ بَضْعَةٌ مِنِّي، يُرِيبُنِي مَا أَرَابُهَا، وَيُؤْذِينِي مَا آذَاهَا».

<sup>(</sup>٢) قال الذهبي كلله: «وعاشت أربعًا أو خمسًا وعشرين سنة. وأكثر ما قيل: إنها عاشت تسعًا وعشرين سنة. والأول أصح».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٦٣)، ومسلم (٢٦٤).

-0(Q)0--0(Q)0-

نفسه بالمعوذات التي كان ينفث، وأمسح بيد النبي عَلَيْكُ عنه"(١).

ويجتمع حوله أزواجه ويتذاكرون كنيسة رأوها في الحبشة، فيسمع كلامهنَّ، فيرفع رأسه فيقول مع شدَّة مرضه: «أُولَئِكِ إِذَا مَاتَ مِنْهُمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ بَنَوْا عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِدًا، ثُمَّ صَوَّرُوا فِيهِ تِلْكَ الصُّورَةَ أُولَئِكِ شِرَارُ الخَلْقِ عِنْدَ اللَّهِ»(٢).

إنه التوحيد الذي بُعث من أجله وعاش داعيًا إليه، يموت على وهو يحذر من ضده، وتعظيم القبور وأهلها، ولو كانوا أنبياء، فهم أموات لا ينفعون ولا يضرون وإنما يطلب النفع من الله وحده فهو الذي يجلب النفع ويدفع الضرَّ.

قال ابن رجب عشه: «اتخاذ القبور مساجد ليس هو من شريعة الإسلام، بل من عمل اليهود، وقد لعنهم النبي على ذلك»(٣).

فلا يجوز أن تعظم القبور بالبناء عليها واتخاذها مساجد، ولا باتخاذها أعيادًا يُجتمع إليها، وإنما المشروع أن يزورها الرجال فيما يسَّر الله من الأيام، من غير تحديد يوم معين، تزار ويدعى للميت ويترحم عليه، كما قال النبي عَلَيْهَ: «زُورُوا الْقُبُورَ فَإِنَّهَا تُذَكِّرُ الْمَوْت»(٤).

وكان في مدَّة مرضه -الذي استمر ثلاثة عشر يومًا (٥) - يُوْعَكُ وَعْكًا شَديدًا ﷺ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤٤٣٩)، ومسلم (٢١٩٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٣٤١).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» لابن رجب (٣/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٩٧٦). وقصد القبور للدعاء أو قراءة القرآن أو الصلاة عندها منكرٌ، ومن وسائل الشّرك، فلا تُتخذ محلاً للدعاء والصلاة والقراءة، بل هذا من نوع اتخاذها مساجد.

<sup>(</sup>٥) قال ابن حجر ﷺ: «اختُلف أيضاً في مدة مرضه عليه السلام، فالأكثر على أنها ثلاثة عشر يومًا، وقيل بزيادة يوم وقيل بنقصه... وقيل: عشرة أيام». «فتح الباري» (٧/ ٧٣٦).

-0(\$)0--0(\$)0-

وقال عبد الله بن مسعود رضي الله على رسول الله على وهو يوعك وعكًا شديدًا فمسسته بيدي، فقلت: يا رسول الله، إنك لتوعك وعكًا شديدًا!

فقال رسول الله ﷺ: «أَجَلْ، إِنِّي أُوْعَكُ كَمَا يُوْعَكُ رَجُلَانِ مِنْكُمْ».

فقلت: ذلك أنَّ لك أجرين؟

فقال رسول الله ﷺ: «أَجَلْ».

ثم قال رسول الله ﷺ: «مَا مِنْ مُسْلِم يُصِيبُهُ أَذًى مِنْ مَرَضٍ، فَمَا سِوَاهُ إِلَّا حَطَّ اللهُ بِهِ سَيِّئَاتِهِ، كَمَا تَحُطُّ الشَّجَرَةُ وَرَقَهَا»(٢).

واشتدَّ به الوجع جدًا يوم الخميس الثامن من شهر ربيع الأول...

عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس رفي انه قال: «يوم الخميس، وما يوم الخميس»! ثم بكى حتَّى بَلَّ دَمْعُه الحصى، فقال: «اشتد برسول الله عَلَيْهِ وجعه يوم الخميس»<sup>(3)</sup>...

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٥٦٤٦)، ومسلم (٢٥٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٦٤٨)، ومسلم (٢٥٧١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٣٨٣٥)، والترمذي (٩٧٨)، وابن ماجه (١٦٢٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٤٤٣١)، ومسلم (١٦٣٧).

-0(\$)0-

وعن ابن عباس عنى قال: كشف رسول الله على الستارة والناس صفوف خلف أبي بكر فقال: «أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهُ لَمْ يَبْقَ مِنْ مُبَشِّرَاتِ النَّبُوَّةِ النَّاسُ، إِنَّهُ لَمْ يَبْقَ مِنْ مُبَشِّرَاتِ النَّبُوَّةِ إِلَّا الرَّوْيَا الصَّالِحَةُ، يَرَاهَا الْمُسْلِمُ، أَوْ تُرَى لَهُ، أَلَا وَإِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَقْرَأَ الْقُرْآنَ رَاكِعًا أَوْ سَاجِدًا، فَأَمَّا الرُّكُوعُ فَعَظِّمُوا فِيهِ الرَّبَّ عَلَى، وَأَمَّا السُّجُودُ فَاجْتَهِدُوا فِي الدُّعَاءِ، فَقَمِنُ أَنْ يُسْتَجَابَ لَكُمْ (۱).

وعن أم سلمة وَ أَن رسول الله عَلَيْ كان يقول في مرضه الذي توفي فيه: «الصَّلاة وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ»، فما زال يقولها حتى ما يفيص بها لسانه (٢).

وفي يوم الاثنين الثاني عشر من شهر ربيع الأول لعام أحد عشر من الهجرة صعدت الرُّوح الطَّيبة الشريفة إلى بارئها...

عن أنس بن مالك على أبا بكر كان يصلي لهم في وجع النبي الذي توفّي فيه، حتى إذا كان يوم الاثنين وهم صفوف في الصلاة، فكشف النبي على ستر الحجرة ينظر إلينا، وهو قائم كأن وجهه ورقة مصحف، ثم تبسّم يضحك، فهممنا أن نفتتن من الفرح برؤية النبي على فنكص أبو بكر على عقبيه لِيَصِل الصَّف، وظنَّ أنَّ النبي على خارجٌ إلى الصلاة، فأشار إلينا النبي على أنْ أتِمُّوا صلاتكم، وأرخى السّتر، فتوفي من يومه ".

أخرجه مسلم (٤٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢٦٤٨٣)، وقولها: «ما يُفيص»: من الإفاصة، بالصاد المهملة، أي: ما يقدر على الإفصاح بها.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٨٠)، ومسلم (٤١٩).

-0(A)O-

تقول عائشة وإن وبين سَحْرِيْ ونَحْرِيْ، وأنَّ الله جمع بين رِيْقي في بيتي، وفي يومي، وبين سَحْرِيْ ونَحْرِيْ، وأنَّ الله جمع بين رِيْقي ورِيْقه عند موته، دخل عليّ عبدُ الرحمن، وبيده السواك، وأنا مُسْندة رسول الله وأينه فرأيته ينظر إليه، وعرفت أنَّه يُحب السواك، فقلت: آخذه لك؟ فأشار برأسه: «أنْ نعم»، فتناولته، فاشتدَّ عليه، وقلت: ألينه لك؟ فأشار برأسه: «أنْ نعم»، فليّنته، فأمَرَّه، فاستن بها كأحسن ما كان فأشار برأسه: «أنْ نعم»، فليّنته، فأمَرَّه، فاستن بها كأحسن ما كان وأرْحَمْنِي، وَأَلْحِقْنِي بِالرَّفِيقِ»، إلى أن سقطت يده، فمات وجمع الله وبين ريقي وريقه في آخر يوم من الدنيا، وأول يوم من الآخرة»(١).

فتصمت الدُّنيا في المدينة، وتسكن الأصوات؛ إلا صوت باكٍ على رسول الله ﷺ...

لقد مات رسول الله!!

وانقطع خبر السَّماء...

وتوقف نزول جبريل بالوحي...

وكأنَّ ما بين نزوله في الغار في مكة وانقطاع نزوله بموت رسول الله على الدَّهر وليس سنوات من العمر!

لقد أظلمت المدينة التي كانت منوَّرة بنوره عَيَا اللهِ ...

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في مواضع، منها: «٤٤٥٠)، (٤٤٥١)، (٤٤٥٩)، (٥٢١٧)، (٥٢١٥). وقولها: «بين سحري ونحري» أي: بين صَدري وعنقي. والسَّحْر: الرئة أو الصدر.

-0(\$)0--0(\$)0-

ما أعظمها من مصيبة على من عاشها من صحابة رسول الله ﷺ!، فسبحان من ثبّتهم وألهمهم رشدهم.

قال ابن رجب كله «ولما توفي كله اضطرب المسلمون، فمنهم من دُهِش، ومنهم من أُقعد فلم يطق القيام، ومنهم من اعتقل لسانه فلم ينطق الكلام، ومنهم من أنكر موته بالكلية وقال: «إنَّما بُعث إليه كما بُعث إلى موسى»، وكان من هؤلاء عمر.

وبلغ الخبر أبا بكر، فأقبل مسرعًا حتى دخل بيت عائشة ورسول الله عليه، مُسجَّى، فكشف عن وجهه الثوب، وأكبَّ عليه، وقبَّل جبهته مرارًا وهو يبكى وهو يقول:

«وانبیاه، واخلیلاه، واصفیاه»(۲)...

وقال: «إنا لله وإنا إليه راجعون، مات والله رسول الله ﷺ (٣)...

وقال: «بأبي أنت وأمي، والله لا يجمع الله عليك موتتين، أمَّا الموتة التي كتبت عليك فقد مِتَّها»(٤).

ثم دخل المسجد، وعمر يكلِّم النَّاس وهم مجتمعون عليه، فتكلُّم

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۳۳۱۲)، والترمذي (۳٦۱۸)، وابن ماجه (۱٦٣١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢٤٠٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٥٨٤١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٤٤٥٢).

-0(Q)0--0(Q)0-

أبو بكر، وتشهَّد وحَمِد الله، فأقبل الناس إليه وتركوا عمر، فقال:

«من كان يعبد محمدًا فإن محمدًا قد مات، ومن كان يعبد الله فإنَّ الله حيُّ لا يموت»، وتلا: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ الله حيُّ لا يموت»، وتلا: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَايِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبَتُمْ عَلَى اَعْقَابِكُمْ ﴿ [آل عِمرَان: ١٤٤] الآية، فاستيقن النّاس كلهم بموته، وكأنهم لم يسمعوا هذه الآية مِن قَبْل أن يتلوها أبو بكر، فتلقّاها الناس منه، فما يُسمع أحد إلا يتلوها...

كانت الجمادات تتصدع من ألم مفارقة الرسول عليه، فكيف بقلوب المؤمنين؟!

لمَّا فقده الجِذْع الذي كان يَخْطُب إليه قبل اتِّخاذ المنبر حَنَّ إليه، وصاح كما يصيح الصَّبي، فنزل إليه فاعتنقه، فجعل يُهدِّيه كما يُهدَّى الصَّبي الذي يُسكَّن عند بكائه، وقال: «لَوْ لَمْ أَحْتَضِنْهُ، لَحَنَّ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَة» (١).

وكان الحسن البصري عَلَّهُ إذا حدث بهذا الحديث بكى وقال: هذه خَشَبةٌ تِحنُّ إلى رسول الله ﷺ! فأنتم أحقُّ أن تشتاقوا إليه»(٢).

ولتعلم -يا عبدَ الله- أنَّ محمدًا على رسول من الرسل، وهم بشرٌ، يَطرأ عليهم ما يطرأ على البشر: من الصِّحة المرض، والنَّوم واليقظة، والبلاء والعافية، والعُسْر واليسر، والحياة والموت.

فإذا تمَّت آجالهم المقدَّرة أمر الله مَلَك الموت بقبض تلك الأرواح الطاهرة الشريفة، فيموتون كما يموت سائر البشر.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٢٣٦)، والدارمي (١٥٦٣)، وابن ماجه (١٤١٥).

<sup>(</sup>٢) «لطائف المعارف» (ص١١٠).

-0(\$)0-

ونبينا محمَّد عَيْدَ كان أشرف رسول، أدَّى الأمانة وبلَّغ الرسالة، وكان يؤكِّد دومًا أنه: «عَبْدُ اللهِ وَرَسُوْلُهُ». فمحبته عَيْدَ فرض لازم، ونتقرب إلى الله عَلَى بحبه.

إلا أنَّ ديننا قائم على التوحيد وهو إفراد الله بما يختصُّ به من الألوهية والربوبية والأسماء والصفات...

فلا نعبده عِيْكِيْرٌ من دون الله عَيْكِ.

ولا نستشفع به على الله ﷺ...

ولا نطلب منه قضاء الحاجات، أو كشف الكربات...

وقد كان ﷺ طيلة حياته النبوية يؤكِّد على التفريق بين مقام الألوهية والنبوة، فلا يُرفع إلى مقام الألوهية.

لقد حذَّر ﷺ من تأليه الأنبياء ورفعهم فوق مكانتهم التي جعلها الله لهم.

لقد بالغ بعض أتباع الأنبياء في حُبِّهم، حتى أوصلوهم إلى الألوهية، وعبدوهم من دون الله، أو أشركوهم في عبادة الله!!

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَ لِلَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ إِلّا ٱلْحَقَ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ ٱللّهِ وَكَلِمَتُهُ وَأَلْفَتُهَا إِلَى اللّهَ وَكُلِمَتُهُ وَاللّهَ وَكُلْمَتُهُ وَاللّهَ وَرُسُلِلّهِ وَلَا تَقُولُواْ ثَلَاثُهُ أَنتَهُواْ خَيْرًا لَلْكُمُ أَانتَهُواْ خَيْرًا لَلْكُمُ أَانِيقُ وَكُفَى اللّهُ وَحِيلًا ﴾ [النّسَاء: ١٧١].

وعن عمر بن الخطاب رضي قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «لَا

-0(Q)0-

تُطْرُونِي كَمَا أَطْرَتْ النَّصَارَى ابْنَ مَرْيَمَ، فَإِنَّمَا أَنَا عَبْدُهُ، فَقُولُوا عَبْدُ اللَّهِ، وَرَسُولُهُ (١٠).

وعن مطرف بن عبد الله، قال: قال أبي: انطلقت في وفد بني عامر إلى رسول الله عَلَيْهُ: فقلنا: أنت سيدنا، فقال: «السَّيِّدُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى».

قلنا: وأفضلنا فضلاً، وأعظمنا طَولاً.

فقال: «قُولُوا بِقَوْلِكُمْ، أَوْ بَعْضِ قَوْلِكُمْ، وَلَا يَسْتَجْرِيَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ، أَنَا مُحَمَّدٌ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، مَا أُحِبُّ أَنْ تَرْفَعُونِي فَوْقَ مَنْزِلَتِي الَّتِي أَنْزَلَنِي اللهُ (٢). اللهُ (٢).

ثم غسَّله عَسَّله عَسَّه بنو أبيه -كما أمرهم أبو بكر ضَيَّا بذلك (٣) علي بن أبي طالب، والعباس، وقُثَم بن العباس، وقُثَم بن العباس، ومعهم أسامة بن زيد، وشقران مولى رسول الله عَيَّا .

فأسنده علي بن أبي طالب إلى صدره، وكان العباس والفضل وقثم يقلِّبونه معه، وكان أسامة بن زيد وشقران هما اللذان يصبان الماء عليه، وعلي يغسِّله وعليه قميصه يَدْلُكُه به من ورائه، لا يفضي بيده إلى رسول الله عَلَيْ، وكان يقول: «بأبي أنت وأمي، ما أطيبك حيًا وميتًا»(٤).

ثم وُضِع ﷺ على سَريره في بيته، ثُمَّ دخل الناس أَرسالاً يُصلُّون عليه، حتى إذا فرغوا أَدْخَلُوا الصبيان،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٣٤٤٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٣٥٩٥)، وأبو داود (٤٨٠٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن المنذر في «الأوسط» (٢٩٣٤)، والبيهقي (٦٦٥٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٢٣٥٨)، وينظر: «دلائل النبوة» للبيهقي (٧/ ٢٤٣)، «السيرة النبوية» لابن كثير (٤/ ٥١٤).

-00000-

ولم يَؤمَّ النَّاسَ على رسول الله عَلَيْ أحدُ (١).

ودُفن ﷺ في بيته حيث قبض (٢)، وكان بيته خارج المسجد، ولم يدخل فيه إلا بعد انقضاء القرون المفضلة، وكان ذلك في خلافة الوليد بن عبد الملك، وجعل بينه وبين المسجد جدارًا لكيلا يُصلِّي إليه أحد (٣).

وقد بكاه الصحابة بعيونهم وقلوبهم، وبكاه حسَّان بن ثابت رَفِيْهُ مثل ذلك، وبشعره أيضًا، فبقي ذلك الشِّعْر ما بقي الدَّهر يصوِّر للناس فَقُدَ الصَّحابة لرسول الله عَلَيْهِ.

حسان بن ثابت الذي عاش مع رسول الله ﷺ في المدينة، لخّص هذه المحبة التي عاشها في تلك الفترة بقوله:

وأَحسنُ منكَ لَم ترَ قطُّ عيني وَأَجْمَلُ مِنْكَ لَمْ تَلِدِ النِّسَاءُ خُلِقْتَ كَمَا تَشَاءُ خُلِقْتَ كَمَا تَشَاءُ فَلِقْتَ كَمَا تَشَاءُ فَمَا رِثَاه حسان قوله ﴿ اللَّهُ اللّ

ما بال عينك لا تنام كأنَّما كحلت مآقيها بكُحل الأرْمدِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۱۲۲۸).

<sup>(</sup>٣) «البداية والنهاية» (٨/٤١ع)، فالرسول على دفن في بيته وليس في المسجد، ودفن معه صاحباه أبو بكر وعمر على، ولكن لمَّا وسَّع الوليد بن عبد الملك بن مروان المسجد أدخل البيت في المسجد؛ بسبب التوسعة، وغلط في هذا، وكان الواجب أن لا يدخله في المسجد، وقد أنكر عليه أهل العلم ذلك، فلا يجوز أن يقتدى به في هذا، ولا يظنَّ ظانٌ أن هذا من جنس البناء على القبور أو اتخاذها مساجد؛ لأنَّ هذا بيت مستقلٌ أدخل في المسجد للحاجة للتوسعة، وهذا من جنس المقبرة التي أمام المسجد مفصولة عن المسجد لا تضره، وهكذا قبر النبي على مفصول بجدار وقضبان.

<u>-000000-</u>

يا خير من وطيء الحصى لا تبعد جنبى يقيك التُّرب لهفى ليتنى غُيّبت قبلك في بقيع الغرقد بأبى وأمى منْ شهدتُ وفاته في يوم الاثنين النَّبي المهتدى فظلِلْت بعد وفاته مُتبلدًا يالهف نفسى ليتنى لم أُولد أأقيم بعدك بالمدينة بينهم ياليتني أُسقيت سمَّ الأسود يا بكر آمنة المبارك ذكره ولدتك مُحصَنة بسعد الأسعد نورًا أضاء على البريَّة كُلها مَن يُهد للنور المبارك يهتد والطيبون على المبارك أحمد يا رب فاجمعنا معًا ونبيَّنا في جنَّة تُنبي عيون الحُسَّد فى جنَّة الفردوس واكتبها لنا يا ذا الجلال وذا العلا والسُؤدد

جزعًا على المهديِّ أصبح ثاويًا صلِّي الإله ومَن يَحفُّ بعرْشه

وكان الصحابة في شاقون إليه في حياته، فكيف بهم بعد مماته؟! قال على بن أبى طالب ظيان: «كان رسول الله عَلَيْ أحبَّ إلينا من أموالنا، وأولادنا، وآبائنا، وأمهاتنا، ومن الماء البارد على الظمأ "(١).

ويقول أنس ضي الله على الله على الأرض الله على الأرض شخص أحب إلينا منه "(٢).

وقال عروة بن الورد لقومه يصف حال الصحابة رياني مع النبي عليه في صلح الحديبية: «والله لقد وفدت على الملوك، ووفدت على قيصر، وكسرى، والنجاشى، والله إن رأيت مَلِكًا قط يُعظِّمه أصحابه ما يعظم أصحاب محمد عليه محمدًا، والله إن تنخّم نخامة إلا وقعت في كفّ

<sup>(</sup>۱) «الشفا بتعريف حقوق المصطفى» (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٢٥٢٥).

رجل منهم، فَدَلك بها وجهه وجلده، وإذا أمرهم ابتدروا أمره، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلم خفضوا أصواتهم عنده، وما يحدون إليه النظر تعظيمًا له»(١). أعلى النموذج

ولم يكونوا رضي يفعلون ذلك من باب الذل والعبودية، ولكن من باب التوقير.

ومع هذا الحب العظيم والإجلال الكبير من الصحابة والأجلال الكبير من الصحابة المنابق المن

فإنهم كانوا كما تركهم أمناء على عقيدة التوحيد التي عاش من أجلها، فلم يكونوا إذا ادلهمَّت الخطوب، أو هالتهم المفاجع يَهرعون إلى قبره للدُّعاء، وإنَّما كانوا يدعون الله ويستغيثون به.

روى البخاري عن أنس بن مالك أنَّ عمر بن الخطاب وَ كَانَ إِذَا قَحَطُوا استسقى بالعبَّاس بن عبد المطلب، فقال: «اللهمَّ إِنَّا كنَّا نتوسَّل إليك بنينا فتسقينا، وإِنَّا نَتوسَّل إليك بعمِّ نَبينا فَاسْقنا»، قال: فيسقون (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٧٣١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٠١٠)، ومن تأمل هذا الحديث: «وجد أنّه دليل على عدم جواز التّوسل بجاه النّبيّ في أو غيره، وذلك أنَّ التّوسل هو اتّخاذ وسيلة؛ والوسيلة هي الشّيء الموصل إلى المقصود، والوسيلة المذكورة في هذا الأثر: «نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنّا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا»؛ المراد بها: التوسل إلى الله تعالى بدعاء النّبيّ في كما قال الرجل: «يا رسول الله، هلكت الأموال، وانقطعت السبل، فادع الله يغيثنا»، ولأن عمر قال للعباس: «قم يا عباس فادع الله، فدعا»، ولو كان هذا من باب التّوسل بالجاه لكان عمر في يتوسل بجاه النّبيّ في قبل أن يتوسل بالعبّاس؛ لأنّ جاه النّبيّ في أعظم عند الله من جاه العبّاس وغيره، و

-0(\$)0-

فليس من محبته وتوقيره ﷺ: الغُلوُّ فيه، ولا رفعه فوق منزلته التي أنزله الله إياها، فهو عبد الله ورسوله.

وليس من محبته وتوقيره ﷺ: أن يُتوسل به، أو يُستغاث به بعد موته.

وليس من محبته وتوقيره على: الحَلِف به، فكيف بغيره من المخلوقين؟! وهو القائل على: «مَنْ كَانَ حَالِفًا فَلْيَحْلِفْ بِاللّهِ أَوْ لِيَصْمُت»(١).



<sup>=</sup> فلو كان هذا الحديثُ من باب التوسل بالجاه لكان الأجدر بأمير المؤمنين عمر رضي أن يتوسَّل بجاه النَّبِيِّ عَلَيْهِ، دون جاه العباس بن عبد المطلب».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٦٦٤٦)، ومسلم (١٦٤٦).

<u>-00000-</u>

O COMO

## فصل

# أخي الزائر:

هذه المدينة التي تسير في فجاجها لها أسماء عديدة، وتعدُّد الأسماء يدل على تعظيم المسمَّى.

قال الفيروز آبادي على: «اعلم أن كثرة الأسماء تدل على شرف المُسمَّى أو كماله في أمر من الأمور، أما ترى أنَّ كثرة أسماء الأسد دلَّت على كمال قوَّته، وكثرة أسماء القيامة دلَّت على كمال شدته وصعوبته، وكثرة أسماء الداهية دلَّت على شدة نكايتها، وكذلك كثرة أسماء الله تعالى دلَّت على كمال جلال عظمته، وكثرة أسماء النبي على دلَّت على عُلوِّ رتبته وسمو درجته، وكذلك كثرة أسماء القرآن دلَّت على شرفه وفضيلته»(١)

قال المناوي كله: "ولها [أي المدينة] نحو مئة اسم...، وكثرة الأسماء تدل على شرف المسمى. قال النووي: لا يعرف في البلاد أكثر أسماء منها ومن مكة»(٢).

## فمن أسمائها:

\* يثرب، وهو اسمها في الجاهلية، قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَت طَّلَإِفَةٌ مِّنَاهُمْ يَتَأَهْلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُرُ ﴾ [الأحزاب: ١٣].

 <sup>«</sup>بصائر ذوي التمييز» (١/ ٨٨).

<sup>(</sup>۲) «فيض القدير» (۱/ ٤١).

-0(\$)0-

وقد كره رسول الله عليه هذا الاسم؛ لما فيه من التثريب، وأمر بتغييره إلى طيبة وطابة.

عن البراء بن عازب على قال: قال رسول الله على: «مَنْ سَمَّى الْمَدِينَةَ يَثْرِبَ فَلْيَسْتَغْفِرِ اللهَ عَلَيْ، هِيَ طَابَةُ هِيَ طَابَة»(١).

وأما تسميتها في القرآن: يثرب، فإنما هو حكايةٌ عن قول المنافقين، والذين في قلوبهم مرض، وذلك كما في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ مَّا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا ﴿إِلَّا عُرُورًا ﴿إِلَّا عَرُورًا فَأَنِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ مَّا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا ﴿إِلَّا وَلَا عَرُورًا فَا مِعَوَدَةً إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَارًا ﴾ [الأحزاب: ١٢-١٣].

\* المدينة، فَعِيْلَة مِنْ مَدَنَ بالمكان أي أقام، والمراد البلدة النبوية، وأصبحت عَلَمًا عليها، وعلى غيرها بالإضافة، وبه سميت بعد هجرة النبي عَيْ إليها، قال تعالى: ﴿مَا كَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَمُهُ مِّنَ ٱلْأَمْلِ اللّهُ مَّ حَرِّفُهُ مِّنَ ٱلْأَمْلِ اللّهُ مَّ حَرِّفُهُ مِنَ اللّهُ مَّ حَبِّبُ اللّهُ مَ تَسُولِ ٱللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ مَا تَكُلّهُ مَ حَبِّبُ إلينا المَدِينَة كَحُبِنَا مَكَّةً أَوْ أَشَدً اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّه

قال المناوي كَلَّهُ: «وهي المدينة الكاملة، التي تستحق أن يقال لها مدينة على الإطلاق كالبيت للكعبة»(٣).

\* القرية، قال ﷺ: «أُمِرْتُ بِقَرْيَةٍ تَأْكُلُ القُرَى»(٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٨٥١٩)، وفيه يزيد بن أبي زياد وفيه ضعف، وبقية رجاله ثقات.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۱۸۸۹)، ومسلم (۱۳۷٦).

<sup>(</sup>٣) «فيض القدير» (١/ ٤١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٨٧١)، ومسلم (١٣٨٢).

-O(\$)0-

\* طابة، قال عَلَيْهُ: «هَذِهِ طَابَةُ»(١).

\* طيبة، لقوله ﷺ: «إِنَّهَا طَيْبَةُ، تَنْفِي الخَبَثَ، كَمَا تَنْفِي النَّارُ خَبَثَ الْفِضَّةِ» (٢).

قال ابن حجر كَنَّ (والطَّاب والطَّيب لغتان بمعنى، واشتقاقهما من الشيء الطيب، وقيل: لطهارة تربتها، وقيل: لطيبها لساكنها، وقيل: من طيب العيش بها (٣).

\* الدار، والإيمان، قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ ﴾ [الحَشر: ٩].

\* البحيرة، البحرة، لحديث أسامة بن زيد ولي في قصة ابن أبي بن سلول، قال سعد بن عبادة: «يا رسول الله اعف عنه، واصفح عنه، فو الذي أنزل عليك الكتاب، لقد جاء الله بالحق الذي أنزل عليك، ولقد اصطلح أهل هذه البحيرة على أن يتوجوه»(٤).

\* الدرع الحصينة، لقوله ﷺ: «وَرَأَيْتُ أَنِّيْ فِيْ دِرْعٍ حَصِيْنَةٍ، فَأَوَّلْتُهُا المَدِيْنَةَ»(٥).

\* دار الهجرة، دار السنة، دار السلامة، قال عبد الرحمن بن عوف لعمر بن الخطاب على: «يا أمير المؤمنين، إنَّ الموسم يجمع رعاع

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱٤٨١)، ومسلم (۱۳۹۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (٤٠٥٠)، ومسلم (١٣٨٤).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٤/ ٨٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٤٥٦)، ومسلم (١٧٩٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (٢٤٤٥).

-0(A)0-

الناس، وغوغاءهم، وإني أرى أنَّ المدينة تنفي خبثها، تمهل، حتى تقدم المدينة، فإنها دار الهجرة والسنة والسلامة»(١).

إلى غير ذلك من أسمائها.

وقد ذكر ابن حجر كله عشرة أسماء لها: المدينة، وطيبة، وطابة، والمُطَيَّبة، والمسكينة، والمدرى، والجابرة، والمجبورة، والمُحبَّبة، والمَحْبوبة (٢).

وذكر السمهودي للمدينة أربعة وتسعين اسمًا (٣).

صلى الله على ساكنها أفضل صلاة وأتمها.



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۹۲۸).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۶/ ۹۰).

<sup>(</sup>٣) «وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفى» (١/ ١٣).

<u>-00000-</u>

<u>-00000-</u>

## فصل

قال ﷺ: «إِنَّ إِبْرَاهِيمَ حَرَّمَ مَكَّةَ وَدَعَا لِأَهْلِهَا، وَإِنِّي حَرَّمْتُ الْمَدِينَةَ كَمَا حَرَّمَ إِبْرَاهِيمُ مَكَّةَ، وَإِنِّي دَعَوْتُ فِي صَاعِهَا وَمُدِّهَا بِمِثْلَيْ مَا دَعَا بِهِ إِبْرَاهِيمُ مَكَّةَ» (١).

وجاء في الحديث الآخر: «إِنَّ إِبْرَاهِيمَ حَرَّمَ مَكَّةَ، وَإِنِّي أُحَرِّمُ الْمُدِينَةَ، حَرَامٌ مَا بَيْنَ حَرَّتَيْهَا وَحِمَاهَا كُلُّهُ، لَا يُخْتَلَى خَلاهَا، وَلا يُنَفَّرُ وَلا يُنَفَّرُ صَيْدُهَا، وَلا تُقْطَعُ مِنْهَا شَجَرَةٌ إِلا صَيْدُهَا، وَلا تُقْطَعُ مِنْهَا شَجَرَةٌ إِلا أَنْ يَعْلِفَ رَجُلٌ بَعِيرَهُ، وَلا يُحْمَلُ فِيهَا السِّلاحُ لِقِتَالٍ»(٢).

ومعنى حرمتها: أنها آمنة:

١ - فصيدها لا يصاد، ومن أمسك شيئًا من الصَّيد داخل حدود حرم المدينة فعليه أن يُطلقه.

أخرجه مسلم (۱۳۲۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٩٥٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٨٧٣)، ومسلم (١٣٧٢).

-0(\$)0-

وروى عطاء بن يسار عن أبي أيوب الأنصاري وَ الله وجد غِلْمانًا قد ألجأوا ثعلبًا إلى زاوية، فطردَهم عنه، وقال: «أفي حَرَم رسول الله عَلَيْهُ يُصنع هذا؟»(١).

- ٢ وشجرها لا يقطع؛ إلا ما دعت الحاجة إليه؛ كالحشيش للعلف،
   وقطع الأشجار للحرث، وما أشبهه.
- ولقطتها لا تلتقط، واللقطة: اسم للشيء الذي تجده ملقى فتأخذه،
   ويحتاج إلى تعريف.
  - ٤ والسلاح لا يحمل فيها لغير ضرورة ولا حاجة؛ لأنها آمنة.



<sup>(</sup>١) أخرجه مالك (٢٦٠١)، والبيهقي (٩٩٧٠).

<u>-0(4)0-</u>

-00000 ·

## فصل

والمدينة الآن: منها شيء داخل حدود الحرم، وشيء خارج عن حدود الحرم.

وقد حدَّ النبيُّ ﷺ حدود حرم المدينة من جهاتها الأربع.

فقال عَيْكِيدٍ: «المَدِينَةُ حَرَمٌ مَا بَيْنَ عَيْرِ إِلَى ثَوْرِ»(١).

وقال ﷺ: ﴿إِنِّي أُحَرِّمُ مَا بَيْنَ لَابَتَيْهَا ﴾ (٢).

فيحدُّها من الجنوب: جبل عير، وهو جبل ممتد من الغرب إلى الشرق.

ويحدُّها من جهة الشمال: جبل ثور، وهو جبل صغير شمالي أحد. ويحدُّها من جهة الشرق: الحرَّة الشرقية، وهي إحدى لابتيها. ويحدُّها من الغرب: الحرَّة الغربية وهي اللابة الثانية.

وفي العصر الحاضر: قامت لجنة رسمية بتحديد منطقة الحرم، ووضعت الجهات المختصَّة علامات معمارية على شكل أقواس المسجد النبوى تبين حدود الحرم من الجهات الأربع.

# -00000-

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٧٥٥)، ومسلم (١٣٧٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۷۳۳۳)، ومسلم (۱۳۲۱).

<u>-00000-</u>

<u>-00000-</u>

## فصل

# أخي الكريم:

يشرع شدُّ الرحال من البلاد البعيد والقريبة للصلاة في مسجد رسول الله عَنْ ، كما ثبت عنه عَنْ في الحديث الذي أخرجه البخاري ومسلم عن أبي هريرة عَنْ اللهُ تُشَدُّ الرِّحَالُ إِلَّا إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدَ: المَسْجِدِ الحَرَام، وَمَسْجِدِ الرَّسُولِ عَنْ الرَّمُ وَمَسْجِدِ الأَقْصَى »(١).

والصلاة فيه أفضل من ألف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام.

ومن زار المدينة قاصدًا الصلاة في مسجد رسول الله ﷺ، استُحِبَّ له أيضًا أن يزور الأماكن التالية:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١٨٨)، ومسلم (١٣٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١١٩٠)، ومسلم (١٣٩٤).

قصل

-0(Q)0--0(Q)0-

#### ١- الروضة الشريفة:

وهي المكان الواقع بين بيت المصطفى ﷺ وهو بيت عائشة ﴿ الله السَّريف.

قال النبي ﷺ: «مَا بَيْنَ بَيْتِي وَمِنْبَرِي رَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الجَنَّةِ»(١).

وقد حددت الجهات المسؤولة مكان الروضة الشريفة، ووضعت له فَرشًا مختلفًا لتمييزه عن بقية المسجد.

والصلاة في الروضة الشريفة أفضل من أي مكان في المسجد.

سئل الإمام مالك كَلَّهُ عن الصلاة في مسجد النبي عَلَيْهُ أي مواضعه أحبُّ إليك؟ قال: «أمَّا النافلة: فمصلَّى النبي عَلَيْهُ، وأما الفريضة: فيقْدُم إلى أول الصف أحب إلي»(٢).

ومصلًى النبي عليه الذي يقصده الإمام مالك هو في الروضة الشريفة. فيستحب لمن زار المدينة: الحرص على الصَّلاة والعبادة فيها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١٩٥)، ومسلم (١٣٩٠).

<sup>(</sup>Y) «البيان والتحصيل» لابن رشد (١/ ٣٧٠).

-0(A)0-

# ٢- قبر النبي ﷺ المكرَّم:

يستحب لمن كان بالمدينة أن يزور قبر نبينا محمد ﷺ على زيارة الرجال للقبور عمومًا.

فعن أبي هريرة قال: زار النبي عَلَيْ قبر أُمِّه فَبَكى وأَبْكَى من حوله فقال: «اسْتَأْذَنْتُ رَبِّي فِي أَنْ أَسْتَغْفِرَ لَهَا فَلَمْ يُؤْذَنْ لِي، وَاسْتَأْذَنْتُهُ فِي أَنْ أَسْتَغْفِرَ لَهَا فَلَمْ يُؤْذَنْ لِي، وَاسْتَأْذَنْتُهُ فِي أَنْ أَرُورَ قَبْرَهَا فَأُذِنَ لِي، فَزُورُوا الْقُبُورَ فَإِنَّهَا تُذَكِّرُ الْمَوْتَ»(٢).

وقبر رسول الله على أولى ما يزار من القبور، ولكن لا يَشدُّ له المسلمُ الرَّحْل، ولا يَجْعلُ مَقْدَمه للمدينة المنورة لزيارة القبر فقط، بل يكون زيارته للمدينة للصلاة في مسجد رسول الله على الله على فلا بأس.

قال شيخنا العلامة ابن باز كله «المشروع لمن أراد زيارة قبر النبي وهو بعيد عن المدينة أن يقصد بالسَّفر زيارة المسجد النبوي، فتدخل زيارة القبر الشريف وقبري أبي بكر وعمر والشهداء وأهل البقيع تبعًا لذلك، وإن نواهما جاز؛ لأنه يجوز تبعًا ما لا يجوز استقلالاً.

<sup>(</sup>۱) كان شيخ الإسلام ابن تيمية كُنْهُ يصفه بـ«القبر المكرم»، ومن ذلك قوله: «ولا استَحب هو علىه ولا أحد من أصحابه، ولا علماء أمته: أن يجاور أحدٌ عند قبر ولا يعكف عليه ولا قبره المكرم، ولا قبر غيره، ولا أن يقصد السُّكنى قريبًا من قبر أيِّ قبر كان». «دقائق التفسير» (۲/ ۷۷)، وقال كنه: «والسلام عليه عند قبره المكرم جائز». «مجموع الفتاوى» (۲/ ۲۲۲)، وقال كنه: «وعلماء المسلمين قد ذكروا في مناسكهم استحباب السَّفر إلى مسجده وذكروا زيارة قبره المكرم، وما علمت أحدًا من المسلمين قال: إنَّه من لم يقصد إلا زيارة القبر يكون سفره مستحبًا». «مجموع الفتاوى» (۲۷/ ۳٤٥)، وكان شيخنا ابن باز كنه يصفه بـ«القبر الشريف».

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۹۷٦).

-0(\$)0-

أمَّا نية القبر بالزيارة فقط فلا تجوز مع شدِّ الرحال، أمَّا إذا كان قريبًا لا يحتاج إلى شدِّ رحال، ولا يسمَّى ذهابه إلى القبر سفرًا فلا حرج في ذلك؛ لأن زيارة قبره على وقبر صاحبيه من دون شدِّ رحال سنة وقربة، وهكذا زيارة قبور الشُّهداء وأهل البقيع، وهكذا زيارة قبور المشهداء وأهل البقيع، وهكذا زيارة قبور المسلمين في كل مكان سنة وقربة، لكن بدون شدِّ الرحال»(١).

وصفة زيارة قبر النبي عليه ، وقبري صاحبيه أبي بكر الصديق وعمر بن الخطاب عليها:

أن يقف أمام القبر المكرم بأدب، ولا يرفع صوته، فإن النبي عَلَيْهِ مُوقَّر حيًّا وميتًا...

قال الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيّ وَلَا تَجَهُرُواْ لَهُ بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَعْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُهُ لَا تَشْعُرُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُواتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُونَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ﴾ [الحُجرَات: ٢-٣].

ويسلِّم على النَّبي عَلَيْ وصاحبيه، فعن نافع: أن ابن عمر كان إذا

<sup>(</sup>۱) «مجموع فتاوی ومقالات متنوعة» (۸/۳۲۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٧٠).

-0(\$)0-

قدم من سفرٍ دخل المسجد ثم أتى القبر فقال: «السلام عليك يا رسول الله، السلام عليك يا أباه»(١).

وإن قال: السلام عليك يا نبي الله، السلام عليك يا خيرة الله من خلقه، السلام عليك يا سيد المرسلين وإمام المتقين، أشهد أنك قد بلغت الرسالة، وأديت الأمانة، ونصحت الأمة، وجاهدت في الله حق جهاده. اللهم صَلِّ على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، وبارك على محمد، وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، وبارك على محمد، وعلى آل براهيم، إنك حميد مجيد مبيد مبيد .فلا محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد .فلا بأس.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلُّهُ «وإذا قال في سلامه: السلام عليك يا رسول الله، يا نبي الله، يا خيرة الله من خلقه، يا أكرم الخلق على ربه، يا إمام المتقين، فهذا كله من صفاته، بأبي هو وأمي علي (٢).

وإن قال في السلام على أبي بكر الصديق والسلام عليك يا أبا بكر الصديق والسلام عليك يا خليفة رسول الله أبا بكر الصديق ورحمة الله وبركاته، السلام عليك يا خليفة رسول الله عنا وعن الإسلام والمسلمين خير الجزاء .فلا بأس.

وإن قال في السلام على عمر بن الخطاب و السلام عليك يا عمر الفاروق ورحمة الله وبركاته، السلام عليك يا ثاني الخلفاء الراشدين، جزاك الله عنًا وعن الإسلام والمسلمين خير الجزاء .فلا بأس.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة (۱۱۷۹۳)، وعبد الرزاق (۲۷۲٤)، والبيهقي (۱۰۲۷۱).

<sup>(</sup>۲) «مجموع الفتاوى» (۲٦/۲٦).

<u>-00000</u>-

<u>-00000-</u>

ثم ينصرف بأدب.

وهناك مخالفات يقع فيها بعض زُوَّار القبر المكرَّم، ومن أبرزها:

- الرسول، أو نداؤه، أو الاستغاثة به، أو الاستعانة به، كقول بعضهم: (يا رسول الله اشف مريضي، يا رسول الله اقض ديني)، أو غير ذلك من الأقوال المضادَّة للتوحيد الذي هو حق الله على العبيد؛ كما سبق بيانه لك.
- ٢ التمسح بالقبر، أو استلامه، فالمسح والاستلام عبادة اختص بها الحجر الأسود والركن اليماني.
- ٣ الطواف على القبر، فالطواف عبادة اختص الله بها بيته الحرام،
   ولم يشرعها في غيره.

قال الإمام النووي الشافعي على: «لا يجوز أن يطاف بقبر النبي ويكره إلصاق البطن والظهر بجدار القبر، قاله الحُليمي وغيره: ويكره مَسْحه باليد وتقبيله، بل الأدب: أن يبعد منه، كما يبعد منه لو حضر في حياته على هذا هو الصواب، وهو الذي قاله العلماء، وأطبقوا عليه، وينبغي أن لا يغتر بكثير من العوام في مخالفتهم ذلك، فإنَّ الاقتداء والعمل إنَّما يكون بأقوال العلماء، ولا يلتفت إلى مُحدثات العوام وجهالاتهم، ولقد أحسن السيد الجليل أبو علي الفضيل بن عياض من تعالى في قوله ما معناه: «اتبع طرق الهدى ولا يضرك قلة السالكين، وإياك وطرق الضلالة ولا تغتر بكثرة الهالكين»، ومن خطر بباله أن المسح باليد ونحوه أبلغ في البركة فهو من جهالته وغفلته؛ لأنَّ البركة إنما هي فيما

-0(Q)0--0(Q)0-

وافق الشَّرع وأقوال العلماء، وكيف يبتغي الفضل في مخالفة الصواب» $^{(1)}$ .

وقال الإمام النووي الشافعي أيضًا: «وقال الإمام أبو الحسن محمد بن مرزوق الزعفراني -وكان من الفقهاء المحققين في كتابه في الجنائز-: ولا يستلم القبر بيده ولا يقبِّله، قال: وعلى هذا مضت السنة. قال أبو الحسن: واستلام القبور وتقبيلها الذي يفعله العوام الآن من المبتدعات المنكرة شرعًا، ينبغى تجنب فعله، وينهى فاعله.

قال: فمن قصد السَّلام على ميِّت سلَّم عليه من قبل وجهه، وإذا أراد الدَّعاء تحوَّل عن موضعه، واستقبل القبلة.

قال أبو موسى: وقال الفقهاء المتبحرون الخراسانيون: المستحب في زيارة القبور أن يقف مُستدبر القبلة مستقبلاً وجه الميت، يُسلِّم ولا يمسح القبر، ولا يقبِّله، ولا يمسُّه، فإنَّ ذلك عادة النصارى.

قال: وما ذكروه صحيح؛ لأنّه قد صح النّهي عن تعظيم القبور، ولأنّه إذا لم يُستحبُّ استلام الركنين الشّاميين من أركان الكعبة؛ لكونه لم يُسنُّ مع استحباب استلام الركنين الآخرين؛ فلأنْ لا يستحبُّ مسُّ القبور أولى "(٢).

2 - الوقوف أمام القبر كهيئة المصلي، بوضع اليمين على الشّمال على السّمال على الصدر أو تحته، وذلك فعل محرّم، لأن تلك الهيئة هيئة ذل وعبادة لا تجوز إلا لله عَلَيْكِ.

<sup>(</sup>١) «الإيضاح في مناسك الحج والعمرة» للنووي (ص٤٥٦).

<sup>(</sup>٢) «المجموع» للنووي (٥/ ٣١١).

- دعاء الله عند القبر، أو اعتقاد أنَّ الدعاء عنده مستجاب، وذلك فعل محرَّم؛ لأنه من أسباب الشرك، ولو كان الدعاء عند القبور، أو عند قبر النَّبي عَيِّ أفضل وأصوبَ وأحبَّ إلى الله لرغَبنا فيه رسول الله عَيْد؛ لأنه لم يترك شيئًا يقرِّب إلى الجنة إلا وحثَّ أمته عليه، فلما لم يفعل ذلك عُلم أنه فعل غير مشروع.

وقد رأى عليُّ بن الحسين و رجلاً يجيء إلى فرجة كانت عند قبر النبي و في فيدخل فيها فيدعو، فنهاه وقال: ألا أحدثكم حديثًا سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله و الله و لا تُتَخِذُوْا قَبْرِيْ عِيْدًا، وَلا بُيُوْتُكُمْ قُبُوْرًا، وَصَلُّوا عَليَّ، فَإِنَّ تَسْلِيْمَكُمْ يَبْلُغُنِيْ أَيْنَ كُنْتُمْ» (١).

- ٦ إرسال من عجز عن الوصول إلى المدينة سلامه لرسول الله على مع بعض الزوار، وقيام بعضهم بتبليغ هذا السلام، وهذا فعل حادث مُبتدع، لم يُعرف عن السلف الصالح، ومن يفعل ذلك فقد ترك ما أمره به النبي على بقوله: «حَيْثُمَا كُنْتُمْ فَصَلُّوا عَلَيَّ، فَإِنَّ صَلَاتَكُمْ تَبْلُغُني» (٢).
- ٧ تكرار زیارة القبر المكرم؛ بحیث یعتاد زیارته كل یوم أو بعد كل فریضة. وهذا مخالف لقوله ﷺ: «لا تجعلُوا قَبْری عِیدًا» (۳).

قال الملا على القاري الحنفى كَلَّهُ: «كانت اليهود والنصارى تفعل

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة (۲۰٤۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٨٨٠٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٨٨٠٤)، وأبو داود (٣٨٥).

-0(Q)0-

وقال ابن رشد المالكي كَلَيْه: «وسئل [أي الإمام مالك كَلَيْه] عن الغريب يأتي قبر النبي عَلَيْهُ كل يوم، فقال: «ما هذا من الأمر».

قال محمد بن رشد: المعنى في هذا: أنه إنّما يلزمه أن يسلم عليه كلما مرّ به، وليس عليه أن يمرّ به ليسلم عليه...، ويكره له أن يُكثر المرور به والسلام عليه، والإتيان كل يوم إليه، لئلا يجعل القبر بفعله ذلك كالمسجد الذي يؤتى كل يوم للصلاة فيه. وقد نهى رسول الله عن ذلك بقوله: «اللهُمّ لا تَجْعَلْ قَبْرِيْ وَثَنَاً يُعْبَدُ، اشِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ»(٢).

٨ - اعتقاد أن زيارة قبر النبي ﷺ واجبة أو شرط في الحج، كما يظنه

<sup>(</sup>۱) «مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح» (۲/ ٧٤٤).

<sup>(</sup>٢) «البيان والتحصيل» (١٨/ ٤٤٤).

-0(\$10-

بعض الحجاج -هداهم الله- ، بل هي مستحبة في حقّ من زار مسجد الرسول عليه ، وليست من مناسك الحج.

# وهاهنا أمور أيُّها الأخ المبارك:

- ١ كره الإمام مالك على وغيره من أهل العلم لأهل المدينة كلما دخل أحدهم المسجد، أن يجيء فيسلم على قبر النبي على وصاحبيه، وقال: "إنما يكون ذلك لأحدهم إذا قدم من سفر، أو أراد سفرًا ونحو ذلك».
- ٢ اتفق الأئمة على أنّه لا يَمَسُّ قبر النبي عَيِي ولا يُقبِّله، وهذا كله محافظة على التوحيد، فإن من أصول الشرك بالله: اتخاذ القبور مساجد.

قال ابن الحاج المالكي كَلْشُهُ: «فترى مَن لا علمَ عنده يطوف بالقبر الشريف كما يطوف بالكعبة الحرام، ويتمسَّحُ به، ويُقبِّله، ويُلقون عليه مناديلَهم وثيابهم؛ يقصدون به التبَرُّك، وذلك كلُّه من البدع؛ لأنَّ التبركَ إنما يكون بالاتباع له عليه الصَّلاةُ والسَّلام، وما كان سببُ عبادة الجاهلية للأصنام إلَّا من هذا الباب»(١).

وقال السيوطي الشافعي كَلْهُ «ومن البدع أيضًا:... طوافهم بالقبر الشريف، ولا يحلُّ ذلك، وكذلك إلصاقُهم بطونهم وظهورهم بجدار القبر، وتقبيلُهم إيَّاه بالصُّندوق الذي عند رأس النبي عَيْكُ، ومسْحُه باليد؛ وكل ذلك مَنهيُّ عنه»(٢).

<sup>(</sup>۱) «المدخل» (۱/۲۲۳).

<sup>(</sup>٢) «الأمر بالاتباع والنهي عن الابتداع» (ص١٨٥).

# <u>-00000-</u>

<u>-00000-</u>

## ٣- مقبرة البقيع:

وهي من الأماكن التي يستحب للقادم للمدينة المنورة أن يزورها، وهي مدفن أهل المدينة، وتقع في جنوب شرق المسجد النبوي الشريف.

والمقصود من الزيارة هو الدعاء لهم، كما كان يفعل رسول الله على الل

هكذا كان يفعل ﷺ، وإنَّنا -أخي الكريم- بسنته مقتدون، وعلى منهجه سائرون.

وهذه المقبرة قد دفن فيها عدد كبير من صحابة رسول الله عليه، ومنهم:

- ١- أمير المؤمنين عثمان بن عفان ضيطيد.
  - ٢- عثمان بن مظعون رفطيجة.
    - ٣- الحسن بن على رضي اللها.
    - ٤- أسعد بن زرارة ضِّلْطُهُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٩٧٤). وسمى «بقيع الغرقد» لغرقد كان فيه، وهو ما عظم من العَوسج.

فصل

-0@jo-

٥- إبراهيم بن النبي عَلَيْكِيَّةِ.

٦- عبد الرحمن بن عوف رضي الرحمن بن عوف رضي الرحمن ا

٧- أروى بنت كريز ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا

٨- ريحانة بنت شمعون رَفِيْهُا.

٩- أم المؤمنين عائشة بنت الصديق عَيْهًا.

١٠- البضعة النبوية فاطمة بن رسول الله عَيْكَةِ.

١١- مارية القبطية أم إبراهيم بن رسول الله عَلَيْ.

١٢ - عبد الله بن مسعود رضي الله بن

١٣- البضعة النبوية رقية بنت رسول الله ﷺ.

١٤- أم المؤمنين زينب بنت جحش رَجِيُّهَا.

١٥- ريحانة بنت عمرو رغينها.

١٦- نوفل بن الحارث بن عبد المطلب ضيَّيَّه.

1٧- أسيد بن الحضير ضِيَّاتِهُ.

١٨- صفية بنت عبد المطلب عمَّة رسول الله ﷺ.

١٩- العبَّاس بن عبد المطلب عمُّ رسول الله ﷺ.

• ٢- سعد بن أبي وقَّاص ﴿ لِللَّهُبُهُ.

٢١– أبو هريرة رضِّيَّابُهُ.

وغيرهم كثير مما يصعب حصرهم، وجمع من التابعين وتابعيهم من فضلاء الأمة.

كما دفن فيها رأس النفاق عبد الله بن أبي بن سلول.

-0(A)O-

ولا يعلم على جهة التأكيد أين مواقع هذه القبور الآن، وما يتناقله الناس من تحديد لم يرد فيه شيء مقطوع به.

والسنة في شأن القبر: أن يرفع عن الأرض قدر شبر، وأن يجعل مُسنَّمًا لا مُسطَّحًا؛ لما روى البخاري عن سفيان التمار، أنه حدثه: «أنه رأى قبر النبي على مسنمًا»، ولا يُمَيَّز القبر بالكتابة، أو بالتجصيص، أو وضع الرخام، أو البناء عليه.

أخرج مسلم عن جابر رضي قال: «نهى رسول الله ﷺ أن يُجصص القبر، وأن يُقعد عليه، وأن يبنى عليه»(١).

وأخرج مسلم عن ثمامة بن شُفَيّ، قال: كنا مع فضالة بن عبيد وَ الله على الله على الله عن الله على الله ع

وأخرج مسلم عن أبي الهياج الأسدي، قال: قال لي علي بن أبي طالب وَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ؟ ألّا تدع طالب وَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ؟ ألّا تدع تمثالاً إلا طمسته، ولا قبرًا مشرفًا إلا سوّيته»(٣).

قال النووي كَلُهُ: «قال الشافعي والأصحاب: يكره أن يجصَّص القبر، وأن يكتب عليه اسم صاحبه، أو غير ذلك، وأن يبني عليه، وهذا لا خلاف فيه عندنا، وبه قال مالك، وأحمد، وداود، وجماهير العلماء»(٤).

أخرجه مسلم (۹۷۰).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۹۶۸).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٩٦٩).

<sup>(3) «</sup>المجموع» (٥/ ٢٩٨).

قال ابن القيم كَنَّهُ: "ونهى [عَيَّهُ] عن تجصيص القبر والبناء عليه، كما روى مسلم في صحيحه عن جابر قال: "نهى رسول الله عَيَّهُ عن تجصيص القبر، وأن يقعد عليه، وأن يبنى عليه بناء».

ونهى عن الكتابة عليها، كما روى أبو داود والترمذي في سننهما عن جابر ضي أن رسول الله عليها: «نهى أن تجصص القبور، وأن يكتب عليها»...، وهؤلاء يتخذون عليها الألواح، ويكتبون عليها القرآن وغيره.

ونهى أن يزاد عليها غير ترابها، كما روى أبو داود من حديث جابر أيضاً: أن رسول الله عليه: «نهى أن يجصص القبر، أو يكتب عليه، أو يزاد عليه»، وهؤلاء يزيدون عليه -سوى التراب- الآجر والأحجار والجص.

ونهى عمر بن عبد العزيز أن يبنى القبر بآجر، وأوصى ألَّا يفعل ذلك بقبره.

وأوصى الأسود بن يزيد: «أن لا تجعلوا على قبري آجرًا». وقال إبراهيم النخعى: «كانوا يكرهون الآجُرَّ على قبورهم».

وأوصى أبو هريرة حين حضرته الوفاة: «أن لا تضربوا على قبري فسطاطًا».

وكره الإمام أحمد أن يضرب على القبر فسطاطًا.

والمقصود: أنَّ هؤلاء المعظمين للقبور، المتخذينها أعيادًا، الموقدين عليها السرج، الذين يبنون عليها المساجد والقباب؛ مناقضون لما أمر به رسول الله عَلَيْهِ»(١).

<sup>(</sup>۱) «إغاثة اللهفان» (۱/۱۹٦).

وقال ابن الحاج المالكي كله: «وليحذر من هذه البدعة التي اعتادها بعضهم، وهي جعل الرخام على القبور، وهي بدعة، وسرف، وإضاعة مال، وفخر، وخيلاء، وكذلك كل ما حواليه.

وليحذر من أن يجعل على القبر ألواحًا من خشب...

وكذلك يحذر من أن يجعل عليه درابزين؛ إذ إنَّ هذا كله من البدع المكروهة في الشرع الشريف.

وقد تقدم صفة القبر على السنة، فكل ما خالفها فهو بدعة مكروهة وإضاعة مال وفخر وخيلاء كما تقدم.

وليحذر مما يفعله بعضهم من نقش اسم الميت، وتاريخ موته على القبر، سواء كان ذلك عند رأس الميت في الحجر المُعلَّم به قبره، وإن كان الحجر من السُّنة على الصفة المتقدمة، أم كان النقش على البناء الذي اعتادوه على القبر مع كون البناء على القبر ممنوعًا -كما تقدم-، أم كان في بلاطة منقوشة، أم في لوح من خشب، وأشد من ذلك أن يكون على عمود كان رخامًا أو غيره، والرخام أشد كراهة، وكذلك لو كان العمود من خشب فيمنع أيضًا»(١).

وقال الشوكاني اليماني كَلَّهُ: «ومِنْ رَفع القبور الداخل تحت الحديث دخولاً أوليًا: القُبَبُ والمشاهدُ المعمورة على القبور، وأيضًا هو من اتخاذ القبور مساجد، وقد لعن النبي عَلَيْهُ فاعل ذلك.

وكم قد سرى عن تشييد أبنية القبور وتحسينها من مفاسد يبكي لها

<sup>(</sup>۱) «المدخل» (۳/ ۲۷۲).

الإسلام؛ منها اعتقاد الجهلة لها كاعتقاد الكفّار للأصنام، وعَظُم ذلك فظنوا أنّها قادرة على جلب النفع ودفع الضرر، فجعلوها مقصدًا لطلب قضاء الحوائج، وملجأ لنجاح المطالب، وسألوا منها ما يسأله العباد من ربهم، وشدوا إليها الرّحال، وتمسحوا بها واستغاثوا.

ومع هذا المنكر الشنيع والكفر الفظيع لا تجد من يغضب لله ويغار حمية للدين الحنيف، لا عالمًا، ولا متعلمًا، ولا أميرًا، ولا وزيرًا، ولا ملكًا، وقد توارد إلينا من الأخبار ما لا يشك معه أن كثيرًا من هؤلاء المقبورين أو أكثرهم إذا توجهت عليه يَمينٌ من جهة خصمه حلف بالله فاجرًا، فإذا قيل له بعد ذلك: احلف بشيخك ومعتقدك الولي الفلاني تلعثم وتلكًأ وأبى، واعترف بالحق!

وهذا من أبين الأدلة الدَّالة على أن شركهم قد بلغ فوق شرك من قال: إنه -تعالى- ثاني اثنين أو ثالث ثلاثة!!

فيا علماء الدِّين ويا ملوك المسلمين، أيُّ رزء للإسلام أشد من الكفر، وأيُّ بلاء لهذا الدِّين أضر عليه من عبادة غير الله؟»(١).

ومن مفاخر المملكة العربية السعودية: ما تقوم به من حماية التَّوحيد، ومحاربة الشرك ووسائله وصوره، ومن أعظم تلك الوسائل والصور: إزالة القباب والمشاهد المحرمة التي كانت في مقبرة البقيع خاصة، وغيرها من المقابر في أنحاء المملكة كلها.

وإنَّ من نعم الله على أهل الإسلام: هذه البلاد المباركة التي قامت

<sup>(</sup>۱) «نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار» (٤/ ١٠٢).

على حماية التوحيد الذي جاءت به الرسل، وإزالة الشرك من أرضها، فلا ترى فيها -ولله الحمد والمِنَّة- قبرًا يعبد، ولا ضريحًا بنيت عليه قُبَّة، ولا مَسجدًا به قبر، ولا ترى فيها مظهرًا من مظاهر الشرك، بل لا يصل إلى ولاة الأمر بخبر وجود قبر يُتردد إليه، أو بئر أو شجر يتبرك بها، أو غير ذلك؛ إلا ويزال.

قال الشيخ محمد المعصومي -وهو من علماء بُخارى-: «لما تشرفت بمكة المكرمة سنة (١٣٥٣هـ) انشرح قلبي برؤية الكعبة المشرفة - زادها الله تشريفًا وتعظيمًا- ولما شهدتُ توحيد الجماعة في الصلوات الخمس زادني سرورًا؛ لاضمحلال بدعة تعدد الجماعات في هذا المسجد الشريف<sup>(۱)</sup>، وكذا هدم قباب القبور التي كانت من أضرِّ الأشياء على عقيدة المسلمين».

<sup>(</sup>١) تكلّم الرحّالة ابن جبير في رحلته عند مروره بمكة سنة ٥٧٨ هـ، عن وجود أربعة أثمة سنية للحرم، فأوّلهم إمامةً الشافعيُّ، ويصلي خلف مقام إبراهيم ڠ، ثم المالكي ويصلي قبالة الركن اليماني، ثم الحنفي ويصلّي قبالة الميزاب، ثم الحنبلي -وصلاته مع المالكي في حين واحدا وموضع صلاته يقابل ما بين الحجر الأسود والركن اليماني. إلا صلاة المغرب يصلونها في وقت واحد مجتمعين لضيق وقتها، قال: «يبدأ مؤذن الشافعي بالإقامة، ثم يقيم مؤذنو سائر الأئمة، وربما دخل في هذه الصلاة على المصلين سهوٌ وغفلة لاجتماع التكبير فيها من كل جهة، فربما ركع المالكي بركوع الشافعي أو الحنفي، أو سلّم أحدهم بغير سلام إمامه، فترى كل أذنِ مصيخة لصوت إمامها أو صوت مؤذنه مخافة السهو، ومع هذا فيحدث السهو على كثير من الناس، قال الشيخ أحمد شاكر ﷺ في تعليقه على «سنن الترمذي» (ط١٣٥٧هـ): للمذاهب الأربعة، لكننا لم نَر ذلك؛ إذ أننا لم ندرك هذا العهد بتمامه، وإنما حججنا في عهد الملك عبد العزيز بن عبد الرحمن آل سعود (حفظه الله)، وسمعنا أنه أبطل هذه البدعة، الناس في الحرم على إمام واحد راتب، ونرجو أن يوفق الله علماء الإسلام لإبطال هذه البدعة في جميع المساجد في البلدان، بفضل الله وعونه، إنه سميع الدعاء». (١/٢٤٤).

-0(Q)0-

# ٤- مقبرة شهداء أحد:

وهي من الأماكن التي يستحب زيارتها للقادم للمدينة المنورة، وهي أحد معالم المدينة المنورة، وتقع شمال المسجد النبوي، بجوار جبل أُحد.

وقد سميت بهذا الاسم؛ لأنَّها تضم سبعين من الصحابة الكرام الذين استشهدوا في غزوة أُحد، ومنهم:

١- عمُّ النبي عَيْكَةِ: حمزة بن عبد المطلب ضَيَّهُ.

٢- حنظله بن أبي عامر رضِّيكُهُ.

٣- مصعب بن عمير ضِيْظِيَّهُ.

٥- عمرو بن الجموح رضيطته.

٦- خارجة بن زيد ضطِّيَّةٍ.

٧- سعد بن ربيع رضي اللهابة.

٨- النعمان بن مالك نضينه.

٩- عبدة بن الحسحاس رَفِيُّكُنِهُ.

١٠ مالك بن سنان رضي الله الم

١١- شماس بن عثمان المخزومي ضِيَّكِيَّهُ.

١٢ - سهل بن قيس رغولينه.

١٣ – عمرو بن معاذ رضيطنه.

77

-9(A)O-

١٥- عمرو بن معاذ بن النعمان رضي ١٥-

١٧- عمارة بن زياد بن السكن ضَيْطَهُ.

١٨- سلمة بن ثابت بن وقش رَفِطْهُمْد.

١٩ – عمرو بن ثابت بن وقش رضِّ للهُهُ.

• ٢- رفاعة بن وقش ضِيَّاتِهُ.

٢١- اليمان أبو حذيفة بن اليمان ﴿ الله المسلمون خطأ.

٢٢- صيفي بن قيظي رضيطيد.

٢٣- الحباب بن قيظي رضيطه،

٢٤- عباد بن سهل رَضِيْهُ.

والمقصد من الزيارة هو الدعاء لهم، كما كان يفعل رسول الله عَلَيْ، لا دعاؤهم ولا الاستغاثة بهم، ولا اعتقاد أنَّ دعاء الله في ذلك الموطن هو أحرى بالإجابة.

وقد ثبت أنَّ النبي عَلَيْ زارهم كما تقدم في أول الكتاب، فيستحب لمن نزل المدينة أن يزور تلك المقبرة، ويسلم على من فيها من الصحابة على، ويدعو لهم، كما يفعل في مقابر المسلمين الأخرى.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلْشُهُ: «ويستحب أيضًا زيارة قبور أهل

<u>-00000-</u>

<u>-00000-</u>

البقيع، وشهداء أحد؛ للدَّعاء لهم والاستغفار؛ لأنَّ النبي ﷺ كان يقصد ذلك»(١).

قال العلامة محمد العثيمين عَلَهُ: «وإن أحب أن يأتي (أُحُدًا)، ويتذكر ما جرى للنبي عَلَيْ وأصحابه في تلك الغزوة من جهاد وابتلاء وتمحيص وشهادة، ثم يسلِّم على الشهداء هناك مثل حمزة بن عبد المطلب عَلَيْهُ عمِّ النبي عَلَيْ فلا بأس بذلك، فإن هذا قد يكون من السَّير في الأرض المأمور به»(٢).

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوى» (۱۷/ ۲۷۱).

<sup>(</sup>٢) «المنهج لمريد العمرة والحج» (ص٥٥).

#### -OXIVID-

<u>-00000-</u>

#### ٥- مسجد قباء:

وهو أول مسجد بني في الإسلام كما تقدم، ويقع في جنوب المدينة المنورة، ويبعد عن المسجد النبوي حوالي (٥ كم)، ويستحب زيارته والصلاة فيه لمن كان بالمدينة.

وكان لهذا المسجد منزلة خاصة عند رسول الله عليه، فكان يخصه بالزيارة كل أسبوع.

فعن ابن عمر رضي قال: «كان النبي عَلَيْهُ يأتي مسجد قباء كل سبت ماشيًا وراكبًا»(١).

بل رتَّب عَيْكَ على زيارته الأجر الوفير بالعمل اليسير.

فعن سهل بن حُنيف ﷺ، قال: رسول الله ﷺ: «مَنْ تَطَهَّرَ فِيْ بَيْتِهِ ثُمَّ أَتَى مَسْجِدَ قُبَاءَ فَصَلَّى فِيْهِ صَلَاةً، كَانَ لَهُ كَأَجْرِ عُمْرَةٍ» (٢).

وليس بالمدينة مسجد يشرع إتيانه -مع مسجد رسول الله على الل

وأما سائر المساجد فلها حكم سائر المساجد، ولم يخصها النبي ياتبان، فلا نخصها نحن بذلك.

وبهذا يعلم أن الأماكن التي يستحب شرعًا زيارتها في المدينة المنورة خمسة مواضع اتباعًا لسنته على الله المنورة خمسة مواضع المناعات السنته المناع الله المناعات المناعات

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۱۹۳)، ومسلم (۱۳۹۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٥٩٨٠)، والنسائي (٧٨٠)، وابن ماجه (١٤١٢)، واللفظ له.

<u>-0(4)0</u>-

-00000-

### فصل

وسأذكر لك أخي الكريم عددًا من فضائل مدينة رسول الله ﷺ:

١ - كثرة أسمائها، وقد سبق ذكر بعض تلك الأسماء.

٧ - عِظم بركتها، وهذا يشعر به من يسكن فيها من بركة أرزاقها، ومآكلها، وثمارها، فعن علي بن أبي طالب وصلى أنه قال: خرجنا مع رسول الله على حتى إذا كنا بالحرَّة بالسَّقيا التي كانت لسعد بن أبي وقاص، قال رسول الله على: «ائتُونِي بِوَضُوءِ»، فلمَّا توضأ قام فاستقبل القبلة، ثم كبَّر، ثم قال: «اللهُمَّ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ عَبْدَكَ، وَخَلِيلَكَ، دَعَا لِأَهْلِ مَكَّةَ بِالْبَرَكَةِ، وَأَنَا مُحَمَّدٌ عَبْدُكَ وَرَسُولُك، أَدْعُوكَ لِأَهْلِ الْمَدِينَةِ أَنْ تُبَارِكَ لَهُمْ فِي مُدِّهِمْ وَصَاعِهِمْ، مِثْلَيْ مَا بَارَكْتَ لِأَهْلِ مَكَة، مَعَ الْبَرَكَةِ بَرَكَتَيْن»(١).

وعن أنس بن مالك في أن رسول الله على قال: «اللَّهُمَّ بَارِكْ لَهُمْ فِي مِكْيَالِهِمْ، وَبَارِكْ لَهُمْ فِي صَاعِهِمْ، وَمُدِّهِمْ»، يعني أهل المدينة (٢).

قال ابن حجر عَيْشُ: «قال النووي: الظاهر أن البركة حصلت في نفس المكيل بحيث يكفي المدُّ فيها من لا يكفيه في غيرها، وهذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۹۳٦)، والترمذي (۳۹۱٤)، والنسائي (۲۲۷۰)، وابن خزيمة (۲۰۹)، وابن حبان (۳۷٤٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢١٣٠)، ومسلم (١٣٦٨).

<u>-00000-</u>

-00000-

أمر محسوس عند من سكنها ١١٠٠.

حرفع الحُمَّى والوباء عنها حين هاجر إليها رسول الله على الله على المحابة كانت معروفة في الجاهلية بأنها أَوْبَأُ أرض، ولما قدم الصحابة إليها مرضوا بسبب تلك الحُمَّى، فكانوا يُصلُّون قعودًا من شدَّة المرض، فعن أنس بن مالك على قال: قدم النبي على المدينة وهي مُحِمَّة، فَحُمَّ الناس، فدخل النبي على المسجد، والناس قعود يصلون. فقال النبي على القاعد نصلة القاعد نصف صلاة القائم»، فتجشَّم الناس الصلاة قيامًا (٢).

وأصاب الصحابة المهاجرين ضنكُ شديدٌ، فعن عائشة وَعِيْنًا قالت: لما قدم رسول الله عَلَيْنًا المدينة وُعِكَ أبو بكر، وبلالٌ.

فكان أبو بكر إذا أخذته الحُمَّى يقول:

كُلُّ امْرِئٍ مُصْبِح فِيْ أَهْلِهِ وَالمَوْتُ أَدْنَى مِنْ شِرَاكِ نَعْلِهِ وَالمَوْتُ أَدْنَى مِنْ شِرَاكِ نَعْلِهِ وَكَالَ اللهِ إِذَا أَقْلَعَ عَنْهُ الحُمَّى يرفع عقيرته (٣) يقول:

أَلا لَيْتَ شِعْرِيْ هَلْ أَبِيْتَنَّ لَيْلَةً بِوَادٍ وَحَوْلِيْ إِذْ خِرٌ وَجَلِيْلُ وَجَلِيْلُ وَجَلِيْلُ وَهَلْ يَبْدُونَّ لِيْ شَامَةٌ وَطَفِيْلُ وَهَلْ يَبْدُونَّ لِيْ شَامَةٌ وَطَفِيْلُ

قال: اللهم الْعَنْ شيبةَ بن ربيعة، وعتبة بن ربيعة، وأمية بن خلف؟ كما أخرجونا من أرضنا إلى أرض الوباء.

قالت عِينًا: وقدمنا المدينة وهي أَوْبَأُ أرض الله، وكان بطحان

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۹۸/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٢٣٩٥).

<sup>(</sup>٣) أي: رفع صوته.

<u>-00000-</u>

-00000-

يجري نَجْلاً (١).

قالت: فجئت رسول الله ﷺ فأخبرته فقال: «اللَّهُمَّ حَبِّبْ إِلَيْنَا المَدِينَةَ كَحُبِّنَا مَكَّةَ أَوْ أَشَدَّ، وَصَحِّحْهَا، وَبَارِكْ لَنَا فِي صَاعِهَا وَمُدِّهَا، وَانْقُلْ حُمَّاهَا فَاجْعَلْهَا بِالْجُحْفَةِ»(٢).

٤ - أنَّ الإيمان يأرِز إليها، أي: ينضم ويجتمع بعضه إلى بعض، فعن أبي هريرة و الله على قال: قال رسول الله على الإيمان لَيَأْرِزُ إلَى الله على الله على الله على المَدِينَةِ كَمَا تَأْرِزُ الحَيَّةُ إِلَى جُحْرِهَا» (٣).

قال ابن حجر عَلَهُ: «أي: إنَّها كما تنتشر من جُحرها في طلبِ ما تعيش به، فإذا رَاعها شيءٌ رَجعت إلى جُحرها، كذلك الإيمان انتشر في المدينة، وكل مؤمن له من نفسه سائق إلى المدينة لمحبته في النبي عَيْدٌ، فيشمل ذلك جميع الأزمنة»(٤).

• - حمايتها من الدجال، فإن الدجال يخرج من جهة المشرق، ثم يسير في الأرض فلا يدع بلدًا إلا دخله، غير مكة والمدينة.

فعن أبي بكر ضَطَّيْه قال: حدثنا رسول الله ﷺ قال: «الدَّجَّالَ يَخْرُجُ مِنْ أَرْضِ بِالْمَشْرِقِ يُقَالُ لَهَا: خُرَاسَان»(٥).

وعن أنس بن مالك ضَيِّيه قال: قال رسول الله عَيَّا : «لَيْسَ مِنْ بَلَدٍ

<sup>(</sup>١) أي: ماء آجنًا.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۱۸۸۹)، (۳۹۲٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٨٧٦)، ومسلم (١٤٧).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (٤/ ٩٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (١٢)، والترمذي (٢٢٣٧)، وابن ماجه (٤٠٧٢).

إِلَّا سَيَطَؤُهُ الدَّجَّالُ، إِلَّا مَكَّةَ، وَالمَدِينَةَ، لَيْسَ لَهُ مِنْ نِقَابِهَا نَقْبُ، إِلَّا مَكَّةَ وَالمَدِينَةَ، لَيْسَ لَهُ مِنْ نِقَابِهَا إِلَّا عَلَيْهِ المَلَائِكَةُ صَافِّينَ يَحْرُسُونَهَا، ثُمَّ تَرْجُفُ المَدِينَةُ بِأَهْلِهَا ثَلَاثَ رَجَفَاتٍ، فَيُخْرِجُ اللَّهُ كُلَّ كَافِرٍ وَمُنَافِقٍ»(١).

وعن أبي بكرة ضَّطَّبُه قال: قال رسول الله عَلَيْ: «لَا يَدْخُلُ المَدِينَةَ رُعْبُ المَسِيخِ الدَّجَّالِ، لَهَا يَوْمَئِذٍ سَبْعَةُ أَبْوَابٍ، عَلَى كُلِّ بَابٍ مَلَكَانٍ»(٢).

وروى مسلم من حديث فاطمة بنت قيس -في قصة تميم الدَّاري والجساسة - أن الدجال قال لهم : (إني أوشك أن يؤذن لي في الخروج، فأخرج فأسير في الأرض فلا أدع قرية إلا هبطتها في المخروج، فأخرج فأسير في الأرض فلا أدع قرية إلا هبطتها في أربعين ليلة غير مكة وطيبة، فهما محرمتان عليَّ كلتاهما، كلما أردت أن أدخل واحدة -أو واحدًا - منهما استقبلني ملك بيده السيف صلتًا، يصدُني عنها، وإنَّ على كل نقب منها ملائكة يحرسونها، قالت: قال رسول الله عليَّ وطعن بمخصرته في المنبر - : «هَذِهِ طَيْبَةُ، هَذِهِ طَيْبَةُ، هَذِهِ طَيْبَةُ عني المدينة - «أَلَا عَمْبَنِي المدينة - «أَلَا عَمْبَنِي المدينة وَعَنِ الْمَدِينة عَمْهُ، وَعَنِ الْمَدِينة وَعَنْ الْمَدِينة وَعَنِ الْمَدِينة وَعَنِ الْمَدِينة وَعَنِ الْمَدِينة وَعَنْ الْمَدِينة وَعَالِ الْمَدِينة وَعَنْ الْمَدِينة وَعَنْ الْمَدِينة وَعَنْ الْمَدَادِين الْمَدَادِينَ الْمَدِينة وَالْمَدَادِينَ الْمَدَادِينَ الْمَدَادِي وَالْمَدُونَ الْمَدَادِي الْمَدَادِي وَالْمَدُولَ الْمَدَادِي وَالْمَدُونَ الْمَدَادُ الْمَدَادُ الْمَدُولُ الْمَدُولُ لَالَامِ الْمَدْ وَلَالَ اللْمَدُولُ الْمَدُولُ الْمَدُولُ الْمَدُولُ

٦ - شفاعة النبي عَلَيْ لمن يموت فيها، فعن ابن عمر عَلَيْها، أن نبي الله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٨٨١)، ومسلم (٢٩٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٨٧٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٩٤٢).

فصل

-0(\$)0--0(\$)0-

ﷺ قال: «مَنِ اسْتَطَاعَ أَنْ يَمُوتَ بِالْمَدِينَةِ فَلْيَفْعَلْ، فَإِنِّي أَشْفَعُ لِمَنْ مَاتَ بِهَا» (١٠).

تفضيلها بتفضيل بعض الأماكن فيها، كالمسجد النبوي الشريف،
 والروضة الشريفة، ومسجد قباء، وجبل أحد، ووادى العقيق (٢).



<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۵٤٣٧)، والترمذي (٣٩١٧)، وابن ماجه (٣١١٣). وشفاعة النبي على جاء الخبر أن المرء يدركها -أيضًا- إذا داوم على عمل يسير وسهل بإذن الله، وهو ما أخرجه البخاري (٦١٤) عن جابر بن عبد الله على أن رسول الله على قال: «مَنْ قَالَ حِينَ يَسْمَعُ البّذَاءَ: اللَّهُمَّ رَبَّ هَذِهِ الدَّعْوَةِ التَّامَّةِ، وَالصَّلَاةِ القَائِمَةِ آتِ مُحَمَّدًا الوَسِيلَةَ وَالفَضِيلَةَ، وَابْعَثْهُ مَقَامًا مَحْمُودًا الَّذِي وَعَدْتَهُ، حَلَّتْ لَهُ شَفَاعَتِي يَوْمَ القِيَامَة».

<sup>(</sup>٢) وادي العقيق جعله الله ﷺ مباركًا، وأمر نبيه ﷺ بالصلاة فيه. روى البخاري (١٥٣٤) عن ابن عباس ﷺ بوادي العقيق يقول: «أَتَانِي اللَّيْلَةَ آتٍ مِنْ رَبِّي، فَقَالَ: صَلِّ فِي هَذَا الْوَادِي الْمُبَارَكِ، وَقُلْ: عُمْرَةً فِي حَجَّةٍ».

-00000-

<u>-00000-</u>

#### فصل

اعلم -أخي الكريم- أنَّ جماع الدين أمران:

أحدهما: ألا نعبد إلا الله تعالى.

والثاني: أن نعبده بما شرع، لا نعبده بالبدع.

والبدعة: هي كل ما أُحدث في الشرع بغير دليل.

قال النبي ﷺ: ﴿وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٍ﴾(١).

وقال ﷺ: "مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ" (٢٠).

وهذا الحديث أصل عظيم من أصول الإسلام، وهو كالميزان للأعمال في ظاهرها، كما أن حديث: «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ»(٣) ميزان للأعمال في باطنها.

فكما أنَّ كل عمل لا يراد به وجهُ الله تعالى فليس لعامله فيه ثواب ولا أجر، فكذلك كلُّ عمل لا يكون عليه أمر الله ورسوله، فهو مردود على عامله، وكل من أحدث في الدِّين ما لم يأذن به الله ورسوله، فليس من الدِّين في شيء، بل هو زيادة على ما شرعه الله على ورسوله على الله على ورسوله على الله على الل

قال ابن حجر العسقلاني الشافعي في تعليقه على حديث: «مَنْ عَمِلَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۸٦٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١)، ومسلم (١٩٠٧).

-0(\$)0--0(\$)0-

عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ»: «هذا الحديث معدود من أصول الإسلام، وقاعدة من قواعده، فإنَّ معناه: من اخترع في الدِّين ما لا يشهد له أصل من أصوله فلا يلتفت إليه»(١).

## إذا تبين لك ذلك أخي الكريم:

فإنَّ هناك أماكن يقصدها بعض الزوار ليس لزيارتها أصلٌ شرعي، وتَشغل الزائر عن المقصد الأساس لمِقْدَمِه لمدينة رسول الله عَلَيْ ، وهو الإكثار من الصلاة في مسجده، ولزومه، وذكر الله فيه، مع الاستفادة مِمَّا يعقد فيها من حِلق العلم والذكر.

فهذه الأماكن إن قصدها الزائر تقرُّبًا إلى الله واعتقاد أن زيارتها من دين الله، فلا شك أنه لم يُصب في ذلك، بل زاد في دين الله ما لم يأتِ به النبي عَيَّة، وليست مما يقرب إلى محبة الله ومحبة رسوله عَيَّة؛ لأنَّ محبة الله لا ينالها العبد إلا بصواب عمله، وصواب العمل لا يكون إلا بشرطين رئيسين:

الأول: الإخلاص لله ﴿ لَيْكُ.

والثاني: المتابعة للرسول ﷺ.

قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَبِعُونِ يُحْبِبُكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ لَلَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ لَلَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ لَلَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ لَلَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ لَا لَهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ اللَّهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ اللَّهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ اللَّهُ وَلَا إِلَا كُنتُوا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا إِلَا كُنتُوا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وقال تعالى: ﴿ اللَّهِ عَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوَةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُم لَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [المُلك: ٢]. قال ابن كثير الشافعي كَلَنه: «لم يقل أكثر عملاً ، بل: ﴿ أَحْسَنُ

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۵/۳۰۳).

-0(th)0-

عَمَلاً ﴾ [مُود: ٧]، ولا يكون العمل حسنًا حتى يكون خالصًا لله ﷺ، على شريعة رسول الله ﷺ، فمتى فَقَد العمل واحدًا من هذين الشرطين حبط وبطل»(١).

وقال الفضيل بن عياض عَيْلَهُ في قوله تعالى: ﴿لِبَالُوكُمُ أَيُّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [المُلك: ٢] قال: «أخلصه وأصوبه»، قالوا: يا أبا علي: ما أخلصه وأصوبه؟ قال: «إذا كان العمل خالصًا ولم يكن صوابًا لم يقبل، وإذا كان صوابًا ولم يكن خالصًا لم يقبل؛ حتى يكون خالصًا صوابًا، والخالص: أن يكون لله، والصواب: أن يكون على السنة»(٢).

ومتابعة الرسول الله عَلَيْكُ لا تتحقق إلا إذا كان العمل موافقًا للشريعة في أمور ستة:

١ - السَّبَب: فإذا تعبد الإنسان لله عبادة مقرونة بسبب ليس شرعيًا فهي مردودة على صاحبها.

مثالها: رجل يُحيي ليلة السابع والعشرين من رجب بحجة أنَّها الليلة التي عُرج فيها برسول الله ﷺ.

فالتهجد عبادة وسنة، ولكن لما قرن بهذا السبب كان بدعة؛ لأنه بنى هذه العبادة على سبب لم يثبت شرعًا. وهذا أمر مهم يتبين به ابتداع كثير ممن يظن أنه من السنة، وليس من السنة.

ومن الأمثلة كذلك: المولد النبوي، فإن هذا السبب لم يشرع،

 <sup>(</sup>۱) «تفسیر ابن کثیر» (۲/٤٧٥).

<sup>(</sup>۲) «مجموع الفتاوى» (۳/ ۱۲٤).

<u>-0(\$)0-</u>

ولم يفعله النبي عليه السحابة، ولا القرون المفضلة، وإنما حدث متأخرًا عن القرون الفاضلة، بل لم يعرف إلا في القرن العاشر.

٢ - الجِنْس: فلا بد أن تكون العبادة موافقة للشرع في جنسها، فلو
 تعبد إنسان لله بعبادة لم تشرع في جنسها، فهي غير مقبولة.

ومثال ذلك: أن يُضَحِّي رجل بفرس، فلا تصح أضحيته؛ لأنه خالف الشريعة في جنسها، فالأضاحي لا تكون إلا من بهيمة الأنعام: الإبل، والبقر، والغنم.

- ٣ القَدْر: فلو أراد إنسان أن يزيد صلاة على أنها فريضة، فيقال له: هذه بدعة غير مقبولة؛ لأنها مخالفة للشرع في القَدْر، ومن باب أولى لو أنَّ الإنسان صلَّى الظهر مثلًا خمسًا، فإن صلاته لا تصح بالاتفاق.
- الكيفيَّة: فلو أن رجلًا توضأ، فبدأ بغسل رجليه، ثمَّ مسح رأسه،
   ثم غسل يديه، ثم وجهه، فيقال له: وضوؤك باطل؛ لأنه مخالف للشرع في الكيفية.
- - الزَّمَان: فلو أنَّ رجلًا ضَحَّى في أول أيام ذي الحجة، لم تقبل أضحيته لمخالفة الشرع في الزمان.
- ٦ المَكَان: فلو أن رجلًا اعتكف في غير مسجد، فإنَّ اعتكافه لا يصح، وذلك أنَّ الاعتكاف لا يكون إلا في المساجد، ولو قالت

-0(Q)0-

امرأة: أريد أن أعتكف في مُصلَّى البيت لا يصح اعتكافها؛ لمخالفة الشرع في المكان<sup>(۱)</sup>.

فلذا: فليسأل الزائر نفسه قبل أن يُقدم على ذلك، هل هذا العمل مما يحبه الله ورسوله وشرعاه، أم لا؟

فهذه الأماكن إن قصدها الزائر تقرُّبًا إلى الله واعتقاد أن زيارتها من دين الله، فلا شك أنه لم يُصب في ذلك، بل زاد في دين الله ما لم يأتِ به النبي عَيَّيْهُ، وليست مما يقرب إلى محبة الله ومحبة رسوله عَيِّيْهُ كما بيّنا.

وأمّا إن كانت الزيارة لأجل التّعرف على الأماكن التأريخية في المدينة، فإنّ هذا مباح في الجملة، وقد يكون من السّير في الأرض المأمور به، بشرط ألا يصاحبها مظهر من مظاهر التعظيم، أو المشقة على النّفس بصعود شاهق، أو تكلف سفر بعيد، وألّا تكون مُشغِلة لزائر المدينة النبوية عن المقصد الأساس لزيارته بكثرة الصلاة في مسجد رسول الله عليه الله والانشغال بالطاعات فيه.



<sup>(</sup>۱) ينظر: «الإبداع في كمال الاتباع وخطر الابتداع» (ص٢١).

<u>-0(4)0-</u>

<u>-00000-</u>

#### فصل

أُسَّس نبينا محمد ﷺ مسجده الشريف في أول هجرته كما مرَّ معنا، وكانت مساحته سبعين ذراعًا في ستين ذراعًا من الجنوب إلى الشمال.

ثم زاد النبي عَلَيْ فيه أربعين ذراعًا في العرض وثلاثين في الطول بعد غزوة خيبر في السنة السابعة للهجرة، فصار المسجد مربَّعًا: مائة ذراع في مائة ذراع من الجنوب إلى الشمال، ومن الشرق والغرب.

ثم زاد في المسجد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب ضيطية في سنة ١٧هـ، خمسة أمتار في الغرب، فصارت مساحة المسجد طولاً من الجنوب إلى الشمال مائة وأربعين ذراعًا، وعرضه من الشرق إلى الغرب مائة وعشرين ذراعًا.

ثم زاد فيه أمير المؤمنين عثمان بن عفان واقًا في القبلة حتى بلغ جداره اليوم الغرب والشمال، وجعل طوله مائة وستين ذراعًا، وعرضه مائة وخمسين ذراعًا.

ثم زاد فيه الوليد بن عبد الملك بن مروان وأدخل فيه حُجرات أمهات المؤمنين بعد أن هدمها، وكانت زيادته في الشرق والغرب والشمال، فبلغت مساحة المسجد بعد زيادة الوليد مائتي ذراع طولاً، وعرضه في المقدمة مائتي ذراع، وفي المؤخرة مائة وثمانين ذراعًا.

وفي سنة ١٦١هـ زاد في المسجد محمد المهدي العباسي في الجهة الشمالية فقط، فصار طوله ثلاثمائة ذراع وعرضه مائة وثمانين ذراعًا.

واحترق المسجد النبوي الشريف في عهد الخليفة المستعصم سنة

-0(\$)0-

308هـ، ولمَّا علم الخليفة بذلك رغب بإصلاح المسجد وإعادة إعماره، وأرسل الأموال اللازمة لذلك، ولكن البناء لم يتم بسبب غزو التتار وسقوط بغداد سنة 307هـ.

فتولَّى الأمر بعد ذلك السلاطين المماليك في مصر، فتمت عملية البناء والترميم سنة ٦٦١هـ، وعاد المسجد إلى ما كان عليه قبل الحريق.

ثم احترق المسجد النبوي مرة أخرى سنة ٨٨٦هـ، فرفع الأمر للسلطان الأشرف قايتباي، فأرسل بالأموال والصناع والمواد اللازمة، وأمر بإعمار المسجد، وقد امتدت العمارة حتى رمضان من سنة ٨٨٨ هـ.

وظل المسجد على حاله حتى عام ١٢٦٥هـ، عندما ظهرت تشققات على بعض جدرانه وقبابه وسقفه، فكتب شيخ الحرم إلى السلطان العثماني عبد المجيد خان، فأمر السلطان بتجديد عمارة المسجد بشكل عام، وأرسل الصناع المهرة والأموال اللازمة، واستمرت أعمال البناء والزخرفة إلى عام ١٢٧٧هـ.

وبعد أن ضمَّ الملك عبد العزيز آل سعود كله الحجاز إلى ملكه، واستتب الأمن في الحرمين الشريفين، وأصبح الوصول إليهما آمنًا (١)،

<sup>(</sup>۱) كانت الحياة في جزيرة العرب قبل توحيدها على يد الملك عبد العزيز آل سعود كله مأساة حقيقية في سِلْمها وحربها، وفي باديتها وحاضرتها، وحسبك أن تعلم أنَّ كل بلدة لها سور تتسور به من أعدائها الذين هم جيرانها وقد يكونوا أبناء عمومتهم! ومع الخوف مع القريب المعروف كان هناك قطّاع الطرق الذي يجوسون الديار ويتربصون بأصحاب القوافل من الحجاج والمعتمرين وغيرهم شرًا لسلبهم ونهبهم! فأبدلهم الله بعد خوفهم أمنًا، وبعد فقرهم غنى، وبعد تشرذمهم اجتماعًا، وبعد تنافرهم محبة، وبعد حربهم سلمًا. فلله الحمد من قبل ومن بعد، ورحم الله الملك المؤسس، وجزاه خير الجزاء.

ودونك هذا الحادثة ودلالاتها، قال الأمير شكيب أرسلان وكان قد حجَّ عام ١٣٤٨هـ:

فصل

## -0(Q)0-

كثر عدد الحجاج والمعتمرين والزائرين، فضاق بهم المسجد النبوي

«كنت صاعداً مرة من مكة إلى الطائف وكانت معي عباءة إحسائية سوداء، جعلتها وراء ظهري في السيارة، فيظهر أنها سقطت من السيارة في أرض لُقيم ولم نتنبه لها، فأخذ الناس يمرون فيرون هذه العباءة ملقاة على قارعة الطريق، فلا يجرؤ أحد أن يمسَّها، بل شرعت القوافل تتنكَّب عن طريق لُقيم عمداً، حتى لا تمر على العباءة؛ خشية أنه إذا أصاب هذه حادث يكون من مرَّ من هناك مسؤولاً، فكانت هذه العباءة على الطريق أشبه بأفعى يفر الناس منها، بل لوكانت ثمَّة أفعى ما تجنبوها هذا التجنب كله.

وأخيراً وصل خبرها إلى أمير الطائف، فأرسل سيارة من الطائف أتت بها، وأخذ بالتحقيق عن صاحبها فقيل له: إننا نحن مررنا من هناك، وإن الأرجح كونها سقطت من سيارتنا، فجاء الأمير ثاني يوم يزورنا وسألنا: هل فُقِد لكم شيء من حوائجكم في أثناء مجيئكم من مكة؟ فأهبت برفاقي ليتفقدوا الحوائج، فافتقدوها فإذا بالعباءة السوداء مفقودة، وكنا لم ننتبه لفقدانها، فقلنا له: عباءة سوداء إحسائية قال: هي عندنا، وقص علينا خبرها.

وقد أتيت على هذه النادرة هنا مثلاً من أمثال لا تعد ولا تحصى من الأمن الشامل للقليل والكثير في أيام «ابن سعود» مما لم تُحدِّث عن مثله التواريخ حتى اليوم، فالمكان الذي سقطت فيه العباءة كان في الماضي كثيراً ما تقع فيه وقائع السلب والقتل، ولا يمر الناس فيه إلا مسلَّحين، فأصبح إذا وجدت لقطة هناك على قارعة الطريق تجنب الناس الطريق لئلا يتهموا بها إذا فقدت، وكل يوم يأتي الشرطة والخفراء والعسس بلُقط وحاجات ضائعة مما فقده السُفَّار أو سقط بدون انتباه عن الأكوار، وذلك إلى دائرة الأمن العام، فتبحث عن أصحاب هذه اللقطات وتردها لهم مما يقضى بالعجب.

وإنك لتجد هذا الأمن ممدود الرواق على جميع البلدان التي ارتفعت فيها راية «ابن سعود» من مُنجد ومُتْهم ومُعرق ومُشئم بدون استثناء...، ولا يوجد معنى للحكومة إن لم تكن أول ثمراتها الأمن والعدل، ولو لم يكن من مآثر الحكم السعودي سوى هذه الأمنة الشاملة الوارفة الظلال على الأرواح والأموال التي جعلت صحاري الحجاز وفيافي نجد آمن من شوارع الحواضر الأوروبية لكان كافياً في استجلاب القلوب إليه، واستنطاق الألسن في الثناء عليه.

فاليوم نجد التاجر، والفلاح، والحادي، والملاح، والحاج القاصد على الضوامر، أو على الجواري المنشآت بالدُّسر والألواح، يتحدثون بنعمة هذا الأمن الذي أنام الأنام بملء الأجفان، وجعل الخلق يذهبون ويجيئون في هاتيك الصحاري، وقد يكون معهم الذهب الرنان، وهم بلا سلاح ولا سِنان، فلا عمران للبلاد إلا بالأمان والاطمئنان.

حدثني بعض الأشراف الهاشميين من أولاد أمراء مكة أنفسهم أنهم كانوا في القرى التي لهم حول الطائف يوصدون أبوابها ليلاً، ولا يفتحونها لأي طارق خيفة الغيلة، وحذراً من سطو اللصوص، حتى جاء هذا العهد السعودي فصاروا يأمنون أن يبيتوا وأبوابهم مفتحة، وصاروا يفتحون لأى طارق جاءهم.

٨٢ طيبة الطيبة

-0(\$)0--0(\$)0-

الشريف، فضلاً عن ظهور تصدعات جديدة في جدرانه وأعمدته، فأعلن في بيان للعالم الإسلامي عزمه على عمارة المسجد النبوي الشريف وكان ذلك عام ١٣٦٨هـ.

ثم توالى أبناؤه الملوك من بعده في الاهتمام بعمارة المسجد النبوي الشريف وتوسعته، وزيارته كل عام وتفقد أحواله.



<sup>=</sup> وحدثني الجميع أنهم كانوا لا يقدرون على التجوال إلا مسلحين، فأصبح الآن كل إنسان يجول في الحواضر والبوادي أعزل لا يحمل شيئاً ولا السكين، وقد يكون حاملاً الذهب ولا يخشى عادية ولا حادثة، وكثيراً ما يترك الناس أوقار دوابهم في قارعة الطريق وتبقى أياماً وليالي إلى أن يعود أصحابها فيأخذوها ولا يتجرأ أحد أن ينظر إليها». «الارتسامات اللطاف في خاطر الحاج إلى أقدس مطاف» (ص١٨٦-١٨٨) بتصرف.

وقال الدكتور عبد الوهاب عزَّام -وكام قد حج عام ١٣٥٦هـ-: «والناس في إقامتهم بمكة، وسيرهم إلى منى وعرفات، وسفرهم إلى جدة والمدينة يرتحلون بالليل والنهار آمنين مطمئنين لا يخافون على نفس ولا مال. ويظفرون بطمأنينة لا يظفرون بمثلها في البلاد الأخرى، ولا يغلو في الحق من يقول إن الأمن في بلاد الحجاز اليوم لا يظفر به إنسان في غيره من بلاد العالم. فإذا خرج الرجل الفرد يملأ جيوبه الذهب يقطع الطريق بين مكة والمدينة نهاراً وليلاً ليس معه رفيق ولا حارس لم يخش على نفسه ولا ماله، وأحاط به الأمن في يقظته ونومه وليله ونهاره. أمر لم نسمع به ولا نسمع به اليوم في قُطْرٍ من أقطار العالم المتمدن أو المتوحش». «مقال للدكتور عبد الوهاب عزام بعنوان (الحج) منشور في مجلة «الرسالة» العدد (٢٨٦»)».

<u>-00000</u>-

-00000-

#### فصل

## أيها الزائر الكريم:

لعلَّك تقرأ بعض تصريحات ولاة أمرنا في هذه البلاد المباركة المملكة العربية السعودية التي تؤكِّد حرصهم -حفظهم الله- على كلِّ ما من شأنه رِفعة أمر المدينتين المقدستين: مكة المكرمة، والمدينة المنورة.

بل قد نصَّ النظام الأساسي للحكم -وهو يقابل الدستور في الدول الأخرى- في مادته الرابعة والعشرين: «تقوم الدولة بإعمار الحرمين الشريفين، وخدمتهما، وتوفر الأمن والرعاية لقاصديهما، بما يمكن من أداء الحج والعمرة والزيارة بيسر وطمأنينة».

وهذا الأمر نابع من عقيدة راسخة تلقاها ملوك هذه البلاد من الملك المؤسس عليه، في الاهتمام بهاتين المدينتين المقدستين، وصيانتهما من كل ما يشوب صفو مرتاديهما في دينهم وأمنهم، ويعكّر عليهم روحانيتهم فيها.

فلا يجد الزائر لهاتين المدينتين المقدستين مظهرًا من مظاهر الشركيات أو البدع فيهما، ولله الحمد.

كما أنَّ من دخلهما شَعَرَ بأمنٍ وأمانٍ، مما يفرِّغه لما أتى من أجله من العبادة والتأله لله ﷺ.

والمسجد النبوي الشريف قد حظي -ولا زال- بعناية فائقة واهتمام

-0(\$)0--0(\$)0-

بالغ من ولاة أمر هذه البلاد، منذ توحيدها على يد الملك المؤسس عبد العزيز بن عبد الرحمن آل سعود كله، ومرورًا بأبنائه الملوك الذين تقلدوا مقاليد الأمور في المملكة العربية السعودية: سعود، ثم فيصل، ثم خالد، ثم فهد، ثم عبد الله في وإلى هذا العهد الزاهر عهد خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبد العزيز -أعزه الله ونصره-، كلهم تعاقبوا على البذل بسخاء لخدمة هذا المسجد الشريف، وتوسيع مساحته، وتزويده بمختلف الخدمات التي تليق به، وتسهل على المصلين والزوار ما قدموا من أجله من الطاعات.

وكان من أولويات الملك عبد العزيز كلَّ توسعة المسجد النبوي الشريف، وأعلن ذلك في خطاب رسمي عام ١٣٦٨هـ عن عزمه على توسعة المسجد النبوي، ومنذ ذلك الحين وقادة هذه البلاد يتعاهدون المسجد النبوي الشريف بالعناية والتوسعة فكانت التوسعة الأولى والثانية والثالثة؛ فنسأل الله أن يضاعف لهم الأجر، وأن يبارك في أعمالهم، وأن يوفقهم لكل خير.

ويواصل خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبد العزيز - حفظه الله- هذه المسيرة العطرة في بناء الحرمين الشريفين وخدمة ضيوف الرحمن، ففي كل محفل يؤكد -أيده الله- أهمية الحرص على متابعة العمل في مشروعات التوسعة بالحرمين الشريفين التي تصب جميعها في خدمة الإسلام والمسلمين، لاسيما حجاج بيت الله الحرام، وزوار مدينة الرسول عليه، وتقديم الرعاية التامة لهما.

ولم تقتصر رعاية المسجد النبوي الشريف على جانب العمارة فقط، فرعاية المسجد النبوي الشريف في جانب النظافة أمر لا تخطئه العين، <u>-0(0)0-</u>

ويكفي أن تعلم أن من يقوم على نظافة وصيانة هذا المسجد الشريف يزيد على ألف وخمسمائة عامل (١).

كل هذه الجهود أخي الزائر تبذل وأنت لا تشعر بها؛ ليكون هذا المسجد النبوي الشريف في أعلى مقامات النظافة الحِسَّية؛ لتتفرغ للعبادة والصلاة التي شَدَدت الرِّحال من أجلها.

أسأل الله أن يبارك في جهود ولاة أمرنا، وأن يوفق خادم الحرمين الشريفين وولي عهده لما يحبُّ ويرضى، وأن ينصر بهما الملَّة والسنة، وأن يجعل هذه الأعمال في ميزان حسناتهما.



<sup>(</sup>۱) تصريح مدير إدارة النظافة والسجاد بالمسجد النبوي الشريف في جريدة الجزيرة، بتاريخ (٥/ ٩/ ١٤٣٧هـ).



<u>-00000</u>-

-OMMO-

#### الخاتمة

### أخي زائر المدينة النبوية:

تذكّر وأنت تسير في فجاجها أن رسول الله عليه وصحابته الكرام عَلَيْهِ، قد ساروا في بعض هذه الطرقات والفجاج، وقد تطأ قدمك موطئًا وطئته قدم رسول الله ﷺ بأبي هو وأمي.

هي أرض مهاجره...

وهي مدفن جسده الشريف...

إليها يأرز الإيمان...

وفيها تشعر بالراحة والاطمئنان...

فلتكن السكينة والهدوء هي شعارك فيها...

وابْتَعِدْ عن الصَّخب ورَفْع الصوت...

بطيبةً رسمٌ للرسولِ ومعهدُ منيرٌ، وقد تعفو الرسومُ وتهمدُ ولا تنمحى الآياتُ من دارِ حرمةٍ بها مِنْبَرُ الهادي الذي كانَ يَصْعَدُ ووَاضِحُ آياتٍ، وَبَاقِي مَعَالِم، وربعٌ لهُ فيهِ مصلَّى ومسجدُ بها حجراتٌ كانَ ينزلُ وسطها مِنَ الله نورٌ يُسْتَضَاءُ، وَيُوقَدُ معالمُ لم تُطمسُ على العهدِ آيُها أَتَاهَا البلَى فالآيُ منها تَجَدَّدُ

ثم اعلم أخى الزائر:

١- أنَّ محبَّة رسول الله ﷺ وتوقيره وتعظيمه عبادةٌ نتقرب بها إلى

-0(Q)0-

الله ﷺ، وهذه المحبة إيمان، وهي تكون بالقلب واللسان والجوارح:

فمحبته بالقلب تعني: تقديم محبَّته ﷺ على النَّفس والوالد والأهل والأهل والولد، كما قال ﷺ: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَالِدِهِ وَوَلَدِه، وَالنَّاسِ أَجْمَعِين»(١).

ومن ذلك: استشعار هيبته، والشوق لرؤيته، وحُبُّ ما يُحِبُّ ومَن يُحب، وكُرْه ما يكره ومَنْ يكره.

ومن ذلك: معرفة سيرته عليه المسلم تلك السّيرة، وأن يأخذ العِبَر منها.

ومحبته باللسان تعني: التأدُّب عند ذكره عَيَّهُ، فلا يذكر باسمه مجردًا، بل يُوصف بالنبوَّة أو الرسالة فقد وصف الرسول عَيَّهُ من لا يصلِّى عليه عند ذكره بالبخيل<sup>(۲)</sup>.

ومن ذلك: كثرة الصَّلاة عليه، وترديد الأذكار والأدعية التي قالها عَلَيْهُ، ونشر سنته، وتعليمها للناس، وتذكيرهم بحقوقه عَلَيْهُ.

ومحبته بالجوارح تعني: العمل بسنته، والاقتداء والاهتداء بهديه ظاهرًا وباطنًا.

٢- أنَّ حرمة النبي ﷺ بعد موته، وتوقيره، وتعظيمه مستمرة بعد موته ﷺ عند ذكره، وسماع حديثه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٤)، ومسلم (٤٤)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرج أحمد (٢٥٨)، والترمذي (٣٥٤٦)، والنسائي (٩٨٠٢) عن علي بن أبي طالب رضي الله على الله الله على ا

-0(A)0-

قال أبو إبراهيم التُّجِيبي: «واجب على كل مؤمن متى ذكره، أو ذُكر عنده أن يخضع ويخشع، ويتوقَّر، ويسكن من حركته، ويأخذ في هيبته وإجلاله، بما كان يأخذ به نفسه لو كان بين يديه، ويتأدب بما أدبنا الله به،... وهذه كانت سيرة سلفنا الصالح، وأئمتنا الماضين رفي (١).

٣- ومن محبته على الاهتداء بهديه على في أمور التوحيد والاعتقاد التي بعث من أجلها، ومن ذلك: اعتقاد تفرد الله على بالربوبية: فهو الخالق، وهو الرازق، وهو المحيي، وهو المميت، وهو المعزُّ، وهو المذل.

ومن أقر أنه لا خالق إلا الله، ولا رازق إلا الله، ولا نافع إلا الله ومن أقر أنه لا خالق إلا الله ولا يقر أن العبادة بجميع أنواعها لا تكون إلا لله في فلا يُدعى إلا الله، ولا يستغاث إلا به، ولا يتوكل إلا عليه، ولا تذبح النذور ولا تقرّب القرابين إلا له في .

والله الأسماء الحسنى والصفات العُلى، نؤمن بها كما وردت في كتاب الله وسنة رسوله ولا الصحيحة على ظاهرها، وما تدلُّ عليه ألفاظها من المعاني، ولا نؤولها عن ظاهرها.

وصفاته ﷺ لا تشبه صفات المخلوقين، تعالى عن النِّدِّ والنَّظير.

<sup>(</sup>۱) «الشفا بتعريف حقوق المصطفى» للقاضى عياض (۲/ ٤٠).

-0(Q)0--0(Q)0-

فإنّنا نتولّى كلّ مسلم ومسلمة من أهل البيت: أزواجه، وذريته، وبني هاشم، وبني المطلب، فنحبهم، ونتولاهم، وننزلهم منازلهم التي يستحقُّونها كما أمر الله، ومن ذلك أن نعرف الفضل لمن جمع الله له بين شرف الإيمان بالله ورسوله، وشرف الاتصال بالنسب النبوي الشريف.

فمن كان من أهل البيت من أصحاب رسول الله عَلَيْقُ، فإنَّنا نحبُّه لإيمانه وتقواه، ولصُحبته لرسول الله عَلَيْقُ، ولقرابته منه عَلِيَّةً.

ومن أتى منهم بعد عصر النبوة، وهو مؤمن، فإنَّنا نحبُّه لإيمانه وتقواه، ولقرابته من رسول الله ﷺ.

ومن لم يُوَفَّق منهم للإيمان، فإنَّ شرف النَّسب لا يفيده شيئًا، قال الله عَلَيْ: «ومَن الله عَلَيْ: «ومَن الله عَلَيْ: «ومَن بَطَّأَ بَهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُه»(١).

ومع هذه المحبة الواجبة: فإنَّنا لا نعتقد عصمتهم، بل هم بشر تقع منهم الذنوب كما تقع من غيرهم، كما لا نغالى في أوصافهم.

ونعتقد أنَّ مِن الصحابة مَن هو أفضل ممن جمع بين الصحبة والقرابة، فأبو بكر الصديق، وعمر الفاروق، وعثمان ذو النورين هم خير الصَّحابة على هذا الترتيب.

اللهم صلِّ على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم، وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد..

اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم، وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد...

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۹۹۹).

الخاتمة

اللهم صلِّ على محمد وأزواجه وذريته، كما صليت على آل إبراهيم إبراهيم، وبارك على محمد وأزواجه وذريته، كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد...









# <u>-00000-</u>

# الفهرس

# الفهرس

| ٥   | المقدمة                                 |
|-----|-----------------------------------------|
| ١١  | من مكة إلى المدينة                      |
| 74  | إلى الرفيق الأعلى                       |
| ٤١  | أسماء المدينة المنورة                   |
| ٥٤  | المدينة حرام كحرمة مكة المكرمة          |
| ٤٧  | حدود الحرم                              |
| ٤٨  | شد الرحال إلى المسجد النبوي             |
| ٤٨  | الأماكن التي يُسن زيارتها في المدينة    |
| ٤٩  | الروضة الشريفة                          |
| ٥ ٠ | قبر النبي على المكرم                    |
| ٥١  | صفة زيارة القبر المكرم                  |
| ٥٣  | مخالفات يقع فيها بعض زائري القبر المكرم |
| ٥٨  | مقبرة البقيعمقبرة البقيع                |
| ٥٨  | السنة في شأن القبر                      |
| 70  | مقبرة شهداء أحد                         |
| ٦٨  | مسجد قباء                               |

| طيبة الطيبة        | 9 £                                                |
|--------------------|----------------------------------------------------|
| -0000-             | -00000-                                            |
| 74                 | فضائل المدينة المنورة                              |
| لكرام ٧٤           | زيارة الأماكن التي لم يزرها النبي ﷺ ولا صحابته ا   |
| <b>V4</b>          | تاريخ بناء المسجد النبوي وتوسعاته                  |
| ریف                | عناية المملكة العربية السعودية بالمسجد النبوي الشر |
| ۸۸                 | محبة الرسول ﷺ تكون بالقلب واللسان والجوارح         |
| العقيدة ٨٩         | من محبة النبي ﷺ الاهتداء بهديه في أمور التوحيد و   |
| ما ورد في الشرع ٨٩ | من توقير النبي ﷺ معاملة آل بيته وعترته وصحابته به  |











موقع الرئاســـــة www.pv.gov.sa

الرقم الموحـــد 1909 **PVGOVSA** 



