

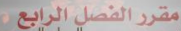
# المخطومة الديقونين

متن في مصطلع الحريث لعمر بن محمر بن فتوح البيقوني الرمشقي

> شرح فضيلة الشيغ الركتور مَرُورُورُورُورُ مِنْ المُورِيِّ الشيخ الركتورِ مَرُورُورُورُورُورُورُورِيْنِ

الحرازعين المقال

مفظه (لائه) الأستاذ المشارك بجامعت أم القرى الاستاذ العشارك بجامعت أم القرى



ضمن دروس معمد الميراث النوس -تصميم واعداد فريق صيانة السلفي



# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إِنَ الحَمَدَ للهِ نَحمدُهُ ونَسْتَعِينُهُ ، وَنَسْتَغْفِرُهُ ، وَنَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا ، وَمِنْ سَيِئَاتِ أَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللهَ فَلاَ مُضِلَ لَهُ ، وَمَنْ يُضِّلْل فَلاَ هَادِيَ لَهُ ، وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهِ إِلاَّ اللهِ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ ، وَأَشْهَدُ أَنَ فَلاَ هَادِيَ لَهُ ، وَأَشْهَدُ أَنَ مَحْمَدًا عَبْدَهُ وَرَسُولُهُ

أَلاَ وَإِنَّ أَصْدَقَ الْكَلَامِ كَلَامُ اللهِ ، وَخَيرَ الهُدَى هُدَى مُحمَّدٍ ، وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا ، وَكُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٍ ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٍ ، وَكُلَّ ضَلَالَةٍ فِي النَّارِ. أَمَّا بَعْدُ :

فقد توقفنا عند قول الناظم -رحمه الله تعالى-:

وذُو اخْتِلافِ سنَدٍ أو مَثْنِ (مُضْطربٌ) عِنْدَ أُهْيلِ الفَنِّ

هذا من الناظم - رحمه الله تعالى - شروعٌ في بيان الحديث المضطرب،

والحديث المضطرب كما ذكر الناظم - رحمه الله تعالى -: هو الحديث الذي وقع الاختلاف بين رواته ، إمّا في السند ، وإمّا في المتن ، أو فيهما معًا ، ولا يمكن الجمع ولا الترجيح ؛ فهذا يسمى عندهم حديثٌ مضطرب

فمثالُ الحديث المضطرب في السند حديث:

# ( إذا صلى أحدكم فليصل إلى سُترة فإن لم يجد فليخط خطًا )

فإن هذا الحديث وقع فيه اختلاف في اسم الراوي على أوجه متعددة ، كما ذكر ذلك الحافظ بن حجر - رحمه الله تعالى - ، فإنه وقع الاختلاف في اسم الراوي ، على أكثر من وجه ، وقال : " في التلحيس الحبير " ، وقد أورده ابن الصلاح مثالًا للمضطرب ، ونُوزع في ذلك كما بينته في " النكت " ؛ يعني قيل إنه ليس باضطراب ، وأنه يمكن الجمع ، وأن العلة جهالة الراوي ؛ لكن كما ذكر أهل العلم المقصود التمثيل ، فابن الصلاح - رحمه الله تعالى - لما ذكر هذا الحديث ، في المقدمة قال : " ومن أمثلته - أي الحديث المضطرب - ، ما رويناه عن اسماعيل ابن أمية عن أبي عمرو ابن محد بن حُرَيْث ، عن جده حُرَيْث عن أبي هريرة "

ثم قال: " فرواه بِشْر بن المفضل وروح بن القاسم عن اسماعيل هكذا ، ورواه سفيان الثوري عنه عن أبي عمر ابن حُرَيْث عن أبيه عن أبي هريرة ، ورواه حُمَيد بن الأسود عن اسماعيل عن عمر بن مجد بن حريث بن سليم عن أبيه عن أبي هريرة ، ورواه وهيب وعبد الوارث عن اسماعيل عن أبي عمر ابن حريث عن جده حريث ".

، وقال عبد الرزاق: عن ابن جريج سمع اسماعيل عن حريث بن عمار عن أبي هريرة "، وفيه من الاضطراب أكثر مما ذكرناه ؛ يعني هذه

أربعة أو خمسة أوجه ، وهناك أيضًا ربما يصل إلى السبعة أو ثماني أوجه حصل فيها اختلاف في السند .

أمّا الاضطراب في المتن فمثّلوا له بعدة أحاديث من ذلك: الاضطراب في قيمة الجَمَل الذي باعه جابر للنبي - صلى الله عليه و سلم - ، فاضطربوا في ثمنه ؛ في تقدير الثمن .

هنا ننبه إلى قضية ؛ إلى أن الأختلاف في جزء من الحديث ، إذا رواه الثقات فإنه لا يضر ، إلّا في هذه الجزئية مثل حديث جابر هذا فهو في الصحيح ؛ ولكن قيمة الجمل حصل فيها اختلاف

- هل اشتراه بكذا من الثمن أو بكذا من الثمن ؟

أيضا مثَّلوا له بحديث : ( لَيْسَ فِي المَالِ حقُّ سِوَى الزَّكَاةِ)(1) ، وحديث : ( فِي المَالِ حقُّ سِوَى الزَّكَاةِ )

فالأول ينفى أن يكون في المال حق إلا الزكاة .

والثاني يثبت أن في المال حقا مع الزكاة ؛ فهذا ذكروه مثالا للمضطرب وأيضًا مثّلوا مثال المضطرب في المتن بحديث: ( إِذَا رَميتُم وذَبَحتُم وحَلَقتُم فَقَد حَلَّ لَكُم كُلُّ شيءٍ إلا النّساءُ) ورد بهذا اللفظ ثلاثة أمور تُفعل لِيَحِلّ الحاج ، ثم ورد بلفظ: ( إِذَا رَميتُم و ذَبَحتُم فَقَد حَلَّ لَكُم كُلُّ شيءٍ إلا النساء) كُلُّ شيءٍ وورد بلفظ: ( فإذَا رَميتُم فَقد حَلَّ لَكُم كُلُّ شيءٍ إلا النساء) فإذًا وهذه ثلاث روايات مضطربة.

<sup>1)</sup> رواه ابن ماجه والطبراني من حديث فاطمة بنت قيس بهذا ، وفيه أبو حمزة ميمون الأعور راويه عن الشعبي عنها وهو ضعيف

### - ما الفرق بين الأولى والثانية والثالثة ؟

الفرق واضح ؛ وهو أن :

الرواية الأولى تشترط ثلاثة أمور: الحلق ، والذبح ، والرمي ليحل المحرم بالحج .

والرواية الثانية تشترط أمرين: الرمي، والذبح.

والرواية الأخيرة تشترط: أمرًا واحدًا ؛ وهو الرمي .

فهذا مثال للمضطرب ، وغالبا الاضطراب يكون لسوء حفظ راويه ، وقد يقع الاضطراب من الراوي الصدوق أو الراوي الثّقة .

والاضطراب كما قال أهل العلم: "سبب لضعف الحديث ؛ فهو حديث ضعيف ؛ وذلك لأنه يشعر بعدم ضبط راويه " ؛ ويعني عدم حفظه ؛ لأنه اختل حفظه ؛ لأن الاضطراب يأتي لغة بمعنى: الاختلال وعدم الاتزان .

وكما سبق: الاضطراب يكون في السند، أو يكون في المتن، أو يكون فيهما ؛ ولكن كما سبق أن الاضطراب شرطه عدم إمكانية الترجيح، فمثلًا لو أمكن الجمع بين الروايتين بحيث لا يحصل بينهما اختلاف فلا يُعدُّ اضطرابا ؛ مثل ما جاء في قصة عمر - رضي الله عنه - في حديث جبريل الطويل، فإنّ جبريل لما ذهب وتبعه عمر في بعض الروايات أن

النبي - صلى الله عليه وسلم - قال لأصحابه : ( هذا جبريل أتاكم

يعلمكم أمور دينكم )، وفي بعض الروايات أن النبي - صلى الله عليه وسلم - خاطب عمر ، وجمع العلماء أن النبي - صلى الله عليه وسلم - خاطب الصحابة ، ثم علِم عمر بعد ذلك ، بعد أن رجع أخبره الصحابة ، فيمكن هنا الجمع ولا يقال بالاضطراب ، كأن يكون أيضا على سبيل المثال : أن تأتي الرواية بأن يفعل كذا أو كذا ؛ وهنا " أو" للشك ؛ فإذا وقعت الرواية على الشك فهذا يدل على عدم الضبط ؛ لكن يمكن التوجيه إن احتملت الرواية بأن يُقال : إنّ " أو" هنا ليست للشك ؛ بل هي للتنويع ، وكذا أيضا من شرطه عدم الترجيح ، فإن ترجحت رواية على رواية فإن الرواية الراجحة ؛ هي الرواية التي يُعمل بها إن كان رواتها في درجة القبول ، والرواية المرجوحة ؛ هي إمّا أن تكون شادةً وإمّا أن تكون منكرة .

ثم قال الناظم:

وَ ( الْمَدْرَجَاتُ ) فِي الحديثِ مَا أَتَتْ مِن بَعْضِ أَلْفَاظِ الرُّوَاةِ ( اتّصلَتْ )

المدرج: من أدرج الشيء إذا أدخله ، ومنه إدراج القلم في الغطاء إذا أدخلته في الغطاء ، ومنه الإدراج في الكلام ؛ أي إدخال كلام في كلام

وفي الاصطلاح ما ذكره الناظم بقوله:

وَ (المُدْرَجاتُ) في الحديثِ ما أتَّتْ \*\* مِنْ بَعْضِ أَلفاظِ الرُّوَاةِ اتَّصَلَتْ

يعني شيء اتصل في الرواية ليس منها ، ولذلك عُرِّف بقولهم : " ما زيد في الرواية مما ليس منها " .

والمدرج ينقسم إلى قسمين: مدرج الإسناد، ومدرج المتن.

وإدراج الإسناد: بأن يأتي للرواية فيدرج في إسناده متنا غير الذي هو له ، ويمثّلون له بقصة حصلت لبعض المحدثين: كان هذا المحدث يذكر إسناده ؛ حدثنا فلان ، حدثنا فلان ، إلى أن وصل إلى قوله: عن جابر عن النبي صلى الله عليه وسلم - ثم سكت ، فدخل رجل اسمه جابر بن موسى ، وكان عابدًا زاهدًا فكان في وجهه حسنٌ وبهاء ، فقال الراوي - وهو شريك - : " من كثرت صلاته بالليل حسن وجهه بالنهار " ، هو قال هذا الكلام ليس من باب أن النبي – صلى الله عليه وسلم – قاله ، إنما قاله لما نظر إلى ثابت بن موسى ، فظنه بعض التلاميذ أنه متن ذلك الإسناد ، فهنا أدرج المتن في السند ؛ هذا مثال ، وأيضا من أمثلة المدرجات سندًا فيما ذكر بعض أهل العلم أن يقول : "حدثنا محد" ، المدرجات سندًا فيما ذكر بعض أهل العلم أن يقول : "حدثنا محد" ، فيقول بعض الرواة : - يعني - محد بن أبي عمر مثلا ، فقوله يعني كذا كذا فيوله هو أبو فلان ليس في الرواية ؛ وإنما بعض الرواة ممن بعده ذكروا هذه الزيادة .

وأيضًا من أمثلة الإدراج في المتن ؛ وهو أن يُزاد في المتن ما ليس منه على سبيل المثال : ما جاء عن أبي هريرة عن النبي – صلى الله عليه وسلم – أنّه قال : ( أَسْبِغُوا الوُضُوءُ وَيْلٌ لِلَاعْقَابِ مِنْ النّارْ ) هكذا جاءت الرواية ، ( أَسْبِغُوا الوُضُوءُ وَيْلٌ لِلاَعقابِ مِنْ النّارْ ) ؛ ولكن جاءت رواية أخرى بيّنت أنّ كلمة ( أَسْبغُوا الوُضُوءُ ) مُدرجة ليست من الحديث ، وأنّها من بيّنت أنّ كلمة ( أَسْبغُوا الوُضُوءُ ) مُدرجة ليست من الحديث ، وأنّها من

قول أبي هريرة ؛ لأنّ أبا هريرة كما جاءت في الرواية الأخرى أنه قال : "
أَسْبِغُوا الْوُضُوءُ فَإِنِي سمعتُ أبا القاسم يقول : ( وَيْلُ لِلْأَعقَابِ مِنْ النَّارُ )
فقد يكون الإدراج فهنا إدراج أول الحديث قالوا : الإدراج في المتن إمّا أن
يكون في أوله ، وإمّا أن يكون في أوسطه ، وإمّا أن يكون في آخره .

فمثال الإدراج في المتن في أوسطه: قصة عائشة – رضي الله عنها – في بِدْءِ الوحي وأنّ النبي – صلى الله عليه وسلم – أول ما بدأ به الوحي كان كذا وكذا ، فقالت: (كان رسول الله – صلى الله عليه وسلم – يذهب إلى غار حراء فيتحنّث فيه وهو التعبّد الليالي ذوات العدد) فقولها - رضي الله عنها -: (فيتحنّث فيه وهو التعبّد) ، قوله (وهو التعبّد) قالوا: هذا إدراج ليس من المتن ؛ وهو من باب تفسير الرواية

التعبد) قالوا: هذا إدراج ليس من المن : وهو من باب تفسير الرواية (التحنّث) بمعنى التعبّد قالوا: والذي فسّر الرواية هاهُنا " الزُهري "

كما ذكر ذلك "الحافظ ابن حجر" وغيره.

وقد يكون الإدراج في آخر الحديث مثاله: حديث أبي هريرة – رضي الله عنه – جاء فيه أنّ النبي – صلى الله عليه وسلم - قال: ( للعبد المملوك أجران ، والذي نفسي بيده لولا الجهاد في سبيل الله ، والحج ، وبرّ أمى لأحببت أن أموت وأنا مملوك )

قال العلماء: " هذا الحديث وقع فيه إدراج وذلك أنّ الحديث فقط للعبد المملوك أجران ، وأمّا قوله: ( والذي نفسي بيده..) إلى آخره ؟ فهو من قول أبي هريرة " .

### - ما الدليل؟

قالوا: وقوله: ( وبرّ أي ) ؛ وأمُّ النبي – صلى الله عليه وسلم – ماتت وهو صغير- عليه الصلاة والسلام – ؛ فدلّ هذا على أنّ هذا الكلام ليس من كلام النبي – صلى الله عليه وسلم -

# - كيف يُعرف الإدراج ؟

ذكر العلماء أنّ الإدراج يُعرف بطُرق:

### - الطريقة الأولى:

عن طريق جمع الروايات فيظهر من الروايات أنّ بعض الألفاظ إنّما هي من ألفاظ بعض الرواة لا من ألفاظ الحديث ؛ هذه طريقة .

### - الطريقة الثانية:

عن طريق المعنى مثل ما مرّ معنا في قصة أبي هريرة ( وبرّ أمي) لا يمكن أن يكون النبي – صلى الله عليه وسلم – يكون قال هذا الأمر، ومنها تنصيص العلماء والحُفّاظ.

وقد جمع الخطيب البغدادي - رحمه الله تعالى - كتابا جامعا في ذلك ، وسماه " الفصل للوصل المدرج في النقل" ؛ وهو مطبوع ، "الفصل للوصل المدرج في النقل" ،

طيب ؛ قبل أن نذهب لقول الناظم

# - ما حكم الإدراج ؟

الرواية المدرجة ضعيفة ، اللفظ المدرج ضعيف ، والرواية الخالية من الإدراج هي الصحيحة ، - طيب - أو هي المقبولة .

قال الناظم - رحمه الله تعالى - :

ومَا رَوى كُلُّ قَرِينِ عَنْ أَخِهْ ( مُدَبَّجٌ ) فَاعْرِفْهُ حَقًّا وانْتَخِهْ

# المدبج في الرواية:

هو أن يروي الزميل أو الراوي عن صديقه الراوي الآخر ، وهو - أي الراوي الآخر - يروي عنه .

ونلحظ في المدبج قول الناظم: ( ومَا رَوى كُلُّ قَرِينِ )

### - ما معنی قرین ؟

معناه أنه مقارِبٌ له في السن والرواية ، أو مقارِبٌ له في السن ، منهم من قال كذا ، ومنهم من قال كذا ؛ المهم أن بينهما تقارب والأكثر على أنه التقارب في السن ؛ ( ومَا رَوى كُلُّ قَرِينِ عَنْ أَخِهُ ) .

نلحظ أيضا في المدبِّج أن الأول يروي عن الثاني ، والثاني يروي عن الأول

- لماذا سمي مدبج ؟

قيل من دِيبَاجَتَيْ الوجه ؛ يعني المقدمة من جهة الخد ، فهاتان الديباجتان متساويتان ، فإذا روى التلميذ عن صديقه والصديق عن الآخر حصل الاستواء في الرواية ، وحصل التدبيج .

فإذًا المدبج: أن يروي كل قرين عن الآخر ؛ وهذا النوع من علوم الحديث لا يتعلق به صحةً أو ضعفًا

- طیب –

# - ما فائدة معرفته ؟

فائدة معرفته: لا تظن لما مثلا تجد أن الاثنين القرينين يقول أحدهما فلان عن فلان أن "عن" هنا ؛ بمعنى" و" ، عن فلان وفلان .

### - لماذا ؟

لأنهما قرينان ، فتظن أنه لا يروي عنه ، فيُقال لك لا ، يمكن أن يروي الراوي عن زميله الراوي ، عن صديقه الراوي ، لا مانع من ذلك ، فحتى لا يظن أن "عن" خطأ ، وأن الصواب "و".

من أمثلة ذلك أيضا ؛ رواية الصحابة عن بعض ، ورواية بعض التابعين عن بعض ، فإذا جاء مثلا : عن ابن عباس عن أبي هريرة ، لا تظن أن عن ابن عباس وأبي هريرة .

ثم قال الناظم - رحمه الله تعالى - :

مُتَّفَقٌ لَفْظاً وخَطاً (مُتَّفِقْ) وضِدُّهُ فيمَا ذَكَرْنَا (الُمفْتِرقْ)

أيضا هذا لا يتعلق به ضعفا أو صحة ؛ إنما هذا من باب معرفة الرواية والإسناد ، أحيانا يحصل أن الراوي يتفق في اسمه واسم أبيه وفي نسبه مع راوٍ آخر بنفس اللفظ ؛ فيسمى : المتفق والمفترق ؛ أي المتفق في الأجساد والأعيان .

فمثلا حتى يتضح المعنى ؛ ذكروا على سبيل المثال أن هناك ممَّن اسمه أبو بكر بن عياش ثلاثة ؛ فمنهم :

- القارئ ؛ أبو بكر بن عياش القارئ .
- ومنهم أبو بكر بن عياش الحِمصي .
- ومنهم أبو بكر بن عياش السُّلمي .

فهنا اتفقت أسماؤهم.

# - ولكن هـل هم شخص واحد ؟

لا ، هم ثلاثة أشخاص .

### - ما فائدة معرفة ذلك ؟

حتى لا تظن مثلا أن هذا الراوي مثلا الجِمصي هو مثلا السُّلمي ، فلابد أن يكون المشتغل بعلم الحديث متيقظا - طيب –

# - كيف أميز بينهم ؟

### MANDANDANDANDANDANDANDA

أقول هناك كتب مؤلفة مثل: كتاب الخطيب البغدادي " المتفق والمفترق " مطبوع في ثلاث مجلدات.

وأيضا عن طريق تتبع الروايات ، فقد يأتيك في السند قال : حدثنا أبو بكر بن عياش ، فأنت لا تعرف الآن

- هل هو القارئ ؟
- هل هو الحمصى ؟
  - هل هو السُلمي ؟

فإذا تتبعت الروايات في كتب السنة يُقال لك حدثنا أبو بكر بن عياش الحِمصي ؛ فحينها تعلم أن هذا الراوي هاهنا هو الحِمصي .

قال العلماء: " إذا كان كلاهما ثقة فلا يضر الخطأ في أحدهما ، وأما إذا كان أحدهما ثقة والآخر ضعيف ؛ فحينها يضر " ؛ لأننا لا نعلم هل الرواية هنا عن الثقة ، أم عن الضعيف .

فإذًا ؛ المتفق والمفترق أن تتفق أسماؤهم ، وأسماء آبائهم ، وكناهم وأنسابهم ، وقد تتفق فقط أسماؤهم وأسماء آبائهم مثل : سفيان بن سعيد الثوري ، وسفيان بن سعيد بن عُيينة

قال الناظم:

وضِدُّهُ فيما ذَكَرْنَا " المفترقْ " ؛ يعني عكسه المفترق .

### MANDANDANDANDANDANDANDA

إذا الناظم - رحمه الله تعالى - في هذا البيت ذكر المتفق والمفترق.

### - ما هو المتفق ؟

المتفق: أن يقع الاتفاق لفظا وخطًّا ، طيب .

والمفترق: ضده عكسه ؛ أن يقع الافتراق لفظًا وخطًا ، مثلا المتفق والمفترق مثل ما مثّلنا سفيان بن سعيد الثوري وسفيان بن سعيد بن عيينة ؛ هذا متفق لفظًا وخطًا ، وضده المفترق ؛ مثلا محد بن علي وأحمد بن خالد ؛ فهذا ليس متفق ؛ وإنما هو مفترق .

قال الناظم - رحمه الله تعالى - :

# مُتَّفِقٌ لَفْظاً وخطاً "مُتَّفقْ" وضِدُّهُ فيما ذَكَرْنَا "الُمفْترقْ

إذًا ؛ أراد بذكر هذا النوع أو أراد بقوله : ( وضِدُّهُ فيما ذَكَرْنَا "الُمفْترقْ ) من باب التأكيد ، وإلّا فإن علماء الحديث يذكرون المتفق والمفترق ، ويريدون بذلك من اتفقت أسماؤهم واختلفت أبدانهم وافترقت أبدانهم

الناظم –رحمه الله تعالى - هنا لما قال: " وضِدُّهُ فيما ذَكَرْنَا " الُمفْترقْ " " ؛ يعني يريد أنّ الأسماء التي لا تتشابه ولا تتفق هذه يقال لها المفترق ، علماء الحديث لا يذكرون هذا غالبًا ، لا يذكرون هذا ؛ ولكن

### MINDER REPORT RE

الناظم ذكره من باب التأكيد ، ولذلك يذكر علماء الحديث ما ذكره الناظم بقوله :

" مُؤْتَلِفٌ " مُتَّفِقُ الخطِّ فَقَطْ وضِدُّهُ " مُختَلِفٌ " فَاخْشَ الغَلَظ.

يعني هذا النوع الذي ذكرته أنا سابقا ، ويسمى بالمؤتلف والمختلف .

# - ما هو المؤتلف والمختلف ؟

قالوا هو الاسمان اللذان تقاربا خطًّا أو لفظًا ؛ مثل سَلِيم وسُلَيْم ، وشَرِيح وشُرَيْح وسُرَيْج ، فإن هذه الأسماء تتقارب لفظًا وخطًّا ، أو خطًّا ؛ فهذا يسمى " المؤتلف " ؛ وذلك إذا تم الاتفاق في الخط فقط واختلفت في النطق ، مثل سَلَام وسَلَّام ، وسَلْمَان وسُلَيْمَان ؛ فهما متقاربتان أيضا قد يقع الاختلاف قليلا ، فإن هذا عندهم يسمى المؤتلف والمختلف .

قال: وضِدُّهُ "مُختَلِفٌ" فَاخْشَ الغَلَطْ؛ يعني إذا لم يقع التقارب في اللّفظ أو في الخط فإنه يسمى " المختلف ".

" فَاخْشَ الغَلَطْ ": أي احذر من الوقوع في الخطأ.

عموما عبارة الناظم في البيتين كما قال بعض الشرّاح فيهما – يعني - تداخل من جهة قوله في البيتين " وضده ، وضده " ، ويظهر أن هذا من باب التأسيس ، وإلّا فإن علماء الحديث مثلا لا

يذكرون نوعا مستقلا المفترق ، ونوعا مستقلا المختلف ؛ وإنما يذكرون " المؤتلف والمختلف " ، ويقصدون " المؤتلف والمختلف " ، ويقصدون بذلك أن " المتفق " ؟ ما اتفقت الأسماء لفظًا وخطًّا ، وافترقت الأبدان ؛ يعني ليست ثلاثة أسماء لشخص واحد ؛ بل هم ثلاثة أشخاص افترقوا ، وأما " المؤتلف والمختلف " ، فأن تتفق الأسماء في الخط ، وتختلف في النطق .

- ما فائدة معرفة المؤتلف والمختلف ؟

فائدة معرفة المؤتلف والمختلف ؛ الأمن من الوقوع في التحريف .

- هـل يترتب عليها صحة أو ضعفا ؟

الجواب: لا ، لا يترتب عليها صحة أو ضعفا .

قال الناظم – رحمه الله تعالى - :

" والمنْكَرُ " الفَردُ بِهِ رَاوِ غَدَا تَعْدِيلُهُ لا يُحمِلُ التَّفَرُّدَا .

"المنكر" عند علماء الحديث ؛ هو الذي يتفرد به الراوي الضعيف ، فيقولون فيه منكر ؛ هذا اصطلاح ذكره الناظم - رحمه الله تعالى - في الحديث المنكر ؛ وذلك بأن يرويه راوٍ مثله لا يحفظ ، فإذا تفرد يقولون عنه "منكر ".

مثاله: حديث جابر عن النبي - صلى الله عليه وسلم -: ( الضحك ينقض الصلاة ولا ينقض الوضوء ) ؛ هذا الحديث منكر تفرد برفعه إبراهيم بن عثمان أبو شيبة الكوفي ، قال الحافظ عنه " متروك الحديث " ؛ فإذًا هذا مثال للحديث المنكر.

وهناك مثال آخر، أو نوع آخر، أو تعريف آخر للمنكر؟ وهو أن يخالف الضعيف الثقة ؛ فإنهم يسمونه منكرا.

في نفس الرواية السابقة أيضا يمكن أن نمثّل ، فإن هذه الرواية حديث جابر جاءت موقوفة عن جابر ، رواها ابن أبي شيبة عن أبي معاوية عن الأعمش عن أبي سفيان عن جابر قال: ( إذا ضحك الرجل في الصلاة أعاد الصلاة ولم يعد الوضوء) ؛ فهنا خالفهم إبراهيم بن عثمان الكوفي فجعلها من حديث النبي - صلى الله عليه وسلم - ؛ فهذا يقال له أيضا

نعيد مرة أخرى .

المنكر الذي ذكره المصنف هنا بقوله:

" والمنْكَرُ " الفَردُ بِهِ رَاوٍ غَدَا تَعْدِيلُهُ لا يُحمِلُ التَّفَرُّدَا

العلماء يطلقون المنكر على معنيين:

المعنى الأول: المنكر؛ بمعنى تفرد الراوي الضعيف ، مثاله: ما رواه الترمذي قال: حدثنا بشر بن معاذ ، قال: حدثنا أيوب بن واقد ، عن هشام بن عروة ، عن أبيه ، عن عائشة قالت: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: ( من نزل على قوم فلا يصومن تطوعًا إلا بإذنه ) ، قال الترمذي: هذا حديث منكر ، لا نعرف أحدًا من الثقات روى هذا الحديث عن هشام بن عروة ، هذا الحديث تفرد به أيوب بن واقد ؛ وهو ضعيف شديد الضعف ؛ فهي روايةٌ منكرة .

طيب ؛ الاصطلاح الثاني : للمنكر : هو أن يخالف الراوي الضعيف الراوي المقبول ؛ مثاله : ما رواه ابن أبي شيبة عن أبي معاوية عن الأعمش عن أبي سفيان عن جابر : ( إذا ضحك الرجل في الصلاة أعاد الصلاة ولم يعد الوضوء ) ؛ هذا الحديث خالف فيه راو ضعيف جدًا ؛ وهو إبراهيم بن عثمان الكوفي فجعله من حديث النبي - صلى الله عليه وسلم - فكان الحديث منكرا عند أهل العلم .

ثم قال الناظم – رحمه الله تعالى –:

# "مَثُروكُهُ" مَا وَاحِدٌ بِهِ انفَرِدْ وأجَمعُوا لضَعْفِه فَهُوَ كَرَدّ

يريد الناظم بهذا أنه يقال للحديث بأنه حديثٌ ضعيفٌ جدًا وقد يوصف بأن الرواية متروكة إذا انفرد بها الراوي الضعيف.

فقوله: " مَثُروكُهُ " إن أراد بذلك أنه من باب الرواية الضعيفة جدًا فنعم ؛ ولكن ليس عند علماء الحديث اصطلاح خاص بأن يقال: "

حديث متروك " في الحكم على الحديث ؛ فهو كما سبق إمّا صحيح ، أو حسن ، أو ضعيف ، أو شديد الضعف ، أو صحيحٌ بقسميه ، وحسنٌ بقسميه .

فقوله: "مَتُروكُهُ" ؟ أي الرواية المتروكة الشديدة الضعف.

" مَا وَاحِدٌ بِهِ انفَرِدْ " ؛ أي ما حصل به الانفراد .

" وأجَمعُوا لضَعْفِه فَهُوَ كَرَدٌ " ؛ أي كأنه – يعنى - كأنه لم يروه ، وقد سبق نحو هذا .

ثم قال الناظم:

والكذِبُ المُخْتَلَقُ المصنُوعُ علَى النَّبِيِّ فَذَلِكَ " المؤضوعُ "

يعني - رحمه الله تعالى - أن الحديث الموضوع ؛ هو " الكذِبُ الُمخْتَلَقُ

11

### - ما معنى كلمة المختلق؟

يعنى المفترى الذي أوجده الكذّاب من تلقاء نفسه ليس موجودًا .

" والكذِبُ المُخْتَلَقُ المصنُوعُ " ؛ هو " المؤضوعُ " ، فإذًا ؛ الناظم يريد

أن يقول: الحديث الموضوع؟ هو الكذب المختلق؛ يعني الذي افتراه

ولم يأتِ عن النبي - صلى الله عليه وسلم - ؛ مثل مثلا : حديث (الباذنجان لما أكل له).

وحديث مثلًا على سبيل المثال: ( الدين المعاملة )

وحديث مثلًا من الأحاديث الموضوعة التي يحكم عليها العلماء – رحمهم الله تعالى – بأنها أحاديث موضوعة ، وهي كُثر جدًا .

الألباني -رحمه الله تعالى- في "سلسلة الأحاديث الضعيفة " كثيرا ما يُورِد هذه الروايات الموضوعة ، وأيضا هناك كتب مؤلفة ، على سبيل المثال : ما ذكره الألباني في " السلسلة الضعيفة " ( مهما أوتيتم من كتاب فالعمل به لا عذر لأحدكم في تركه فإن لم يكن في كتاب الله ... إلى آخره). قال الألباني : حديث موضوع .

مثال آخر حديث: ( إنما أصحابي مثل النجوم فأيهم أخذتم بقوله اهتديتم ) . قال الألباني : حديث موضوع .

أيضا من الأحاديث الموضوعة التي حكم الألباني بأنها موضوعة : ( عجّلوا بالصلاة قبل الفوت ، وعجّلوا بالتوبة قبل الموت ) .

الأمثلة كثيرة جدا.

فإذًا ؛ الناظم -رحمه الله تعالى- يُبَيِّن أن الحديث الموضوع ؛ هو الكذب على النبي - صلى الله عليه وسلم - ، الذي اختلقه ؛ أي افتراه وأوجده هذا الكذّاب (المصنُوعُ)

# - ما معنى قولهم المصنُوعُ ؟

يعني أنه يُركِّب لهذا المتن إسنادًا، ويأتي بالمتن بألفاظ يحاول جاهدا أن يشابه الحديث ، لكي إذا سمعه الناس ظنوا أنه حديثٌ عن النبي - صلى الله عليه وسلم -.

ولذلك نجد أن بعض علماء الحديث يقول: " في هذا الحديث صنعة "

### ما معنى صنعة ؟

يعني أن الذي افتراه حاول جاهدا أن يُظهر للقارئ أو للسامع أن هذا الحديث من رواية النبي - صلى الله عليه وسلم - .

وسبحان الله ، كما ذكر أهل العلم فإن هؤلاء لا يُوَفَّقُون ، والغالب على ، يعني من علامات الحديث الموضوع ، أن ألفاظه ركيكة ، ضعيفة ، فيها نكارة ، وفيها غرابة ، كما ذكر ذلك علماء الحديث .

والحديث الموضوع المكذوب على النبي - صلى الله عليه وسلم - ؛ لا تجوز روايته إلا مع ذكر حكمه بأنه موضوع مكذوب ، ولذلك عاب الذهبي وعاب بعض العلماء على بعض المحدثين أنه روى في كتبه بعض الموضوعات ولم يُنَبِّه عليها ، فقال : فلان – يعني - كتبه مشهورة ، وهو عالم ، لولا أنه أكثر من إيراد الموضوعات في كتبه ، وإن كانت طريقة

المحدثين أن من ساق الإسناد فقد برئت ذمته ؛ يعني أنه يحيل الناظر إلى الحكم على الإسناد .

من أشهر الكتب المؤلفة في الأحاديث الموضوعة:

- كتاب " الموضوعات " لابن الجوزي.
- وأيضا: كتاب " تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأحاديث الموضوعة " لابن عرَّاق .
- وسلسلة " الأحاديث الضعيفة والموضوعة " للألباني رحمه الله تعالى .

# وأنبه على قضية مهمة وهي:

تحريم الكذب على النبي - صلى الله عليه وسلم - ، هذه القضية كلنا نعلمها ؛ ولكن هناك قضية أخرى أنبه عليها وهي مهمة :

تحريم نقل هذا الكذب ؛ يعني بعض الناس يأتيه حديث فينقله للناس ،

ولا يتثبت ويكون هذا الحديث مكذوبا ؛ فهنا يأتي قول النبي – صلى الله عليه وسلم -: ( مَنْ حَدَّثَ عَنِّي بِحَدِيثٍ يُرَى أَنَّهُ كَذِبٌ ؛ فَهُوَ أَحَدُ الله الْكَاذِبَيْنِ أو الكَذَّابِينَ ) (2) ؛ ولذلك من الخطأ ما نجده في الواتس آب ، أو الفيس بوك ، أو في مواقع التواصل أن بعض الناس ينقل الأحاديث ولا

 $<sup>^{2}</sup>$  ) رواه مسلم

يعلم هل هي صحيحة أم لا ، لا يقول القائل أنا ما لي صلاح ، أنا نقلت ، العهدة على من ذكر ، نقول لا ، النبي – صلى الله عليه وسلم – يقول: ( مَنْ حَدَّثَ عَنِي بِحَدِيثٍ يُرَى أَنّهُ كَذِبٌ - بمعنى لا يعلم أنه صحيح أم لا - فَهُوَ أَحَدُ الْكَاذِبَيْنِ أو الكَذَّابِينَ ) ، قال العلماء: " معناه أنه مشارك لهم في الإثم " ، فأنت يا عبد الله ، وأنت يا أمة الله ، إياك إياك أن تنقلي حديثا عن النبي – صلى الله عليه وسلم – إلا بعد التأكد من صحته ؛ كأن يقال : أخرجه البخاري ، أخرجه مسلم ، صححه الألباني ، ونحو ذلك من الألفاظ الدالة على صحة هذه الرواية عند أهل العلم .

ثم قال الناظم خاتمًا لهذه المنظومة:

وقَدْ أَتَتْ كَالَجِوْهَرِ المَكْنُونِ سَمَّيْتُهَا: " مَنْظُومَةَ البَيْقُونِي "

فَوْقَ الثَّلاثين بأرْبَعِ أتَتْ أبياتها ثمَّ بخير خُتِمَتْ

يعني أن هذه المنظومة كالجوهر المصون المحفوظ ، " وقَدْ أَتَتْ " ، "وقَدْ أَتَتْ " ، "وقَدْ أَتَتْ " ، "وقَدْ أَتَتْ " ؛ المنظومة أو هذه الأبيات " كالَجوْهَرِ المكْنُونِ ".

- " الجَوْهَرِ ": معلوم ؛ الحجر الغالي الثمين .
  - " المكْنُونِ " : المحفوظ .
- " سَمَّيْتُهَا " ؛ أي هذه المنظومة " مَنْظُومَةَ البَيْقُونِي " ؛ هنا ذكر اسم هذه المنظومة .

ثم ذكر عدد أبياتها: فَوْقَ الثَّلاثيَن بأَرْبَعٍ أَنَتْ ؛ أي أن عدد أبياتها أربع وثلاثون .

"ثمَّ بخير خُتِمَتْ " ، يعني يسأل الله أن يجعلها في خاتمتها على خير ، وعلى رحمة ونور من الله - عز وجل - .

ونحن بهذا نكون قد انتهينا من هذه المنظومة.

واللقاء القادم - بإذن الله تعالى - سيكون تطبيقات حديثية على هذه المنظومة – بإذن الله تعالى - ؛ أذكر كل تعريف ، ثم أذكر الأمثلة المطبقة لهذه الأنواع .

وفي هذا القدر كفاية ، وصلى الله على نبينا مجد وعلى آله وصحبه وسلم أجمعين .

. والحمد لله رب العالمين .