

#### مَوْقِعُ جَامِعَةِ مِنْهَاجِ النَّبُوَّةِ www.menhag-un.com

ويرسو ويقدم:

(الْمُحَاضَرَة الثَّالِثَة)

مِنْ مَادَّةِ شَرْح الْأَرْبَعِين النَّوَوِيَّة









عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ: عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ وَ الْكَالَةِ اللهِ عَنْ عَالَ:

سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ، يَقُولُ: «بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَىٰ خَمْسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَإِقَامِ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَحَجِّ الْبَيْتِ، وَصَوْم رَمَضَانَ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ (١).

(۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» في (كتاب الإيمان، باب٢، رقم٨)، ومسلم في «صحيحه» في (كتاب الإيمان، باب٥، رقم١٦).

وأما عن سبب تحديث ابن عمر رضي المعلق المحديث؛ فقد أخرج البخاري في «صحيحه» في (كتاب التفسير، سورة ٢، باب ٣٠، رقم ٢٥١٣ و ٢٥١٤)، عَنْ نَافِعٍ: أَنَّ رَجُلًا أَتَىٰ ابْنَ



# وه و من الرَّاوِي الْأَعْلَى لِلْحَدِيثِ (۱) الرَّاوِي الْأَعْلَى لِلْحَدِيثِ (۱)

رَاوِي هَذَا الْحَدِيثِ، هُوَ: عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَر بْنِ الْخَطَّابِ الْقُرَشِيُّ، أَبُو عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَر بْنِ الْخَطَّابِ الْقُرَشِيُّ، أَبُو عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَر بْنِ الْخَطَّابِ الْقُرَشِيُّ، أَبُو عَبْدِ النَّبِيُّ عَلَيْهِ النَّبِيُّ وَوَصَفَهُ بِالصَّلَاحِ لَوْ كَانَ يَقُومُ مِنَ اللَّيْلِ، فَكَانَ لَا يَنَامُ بَعْدَ ذَلِكَ مِنَ اللَّيْلِ وَوَصَفَهُ بِالصَّلَاحِ لَوْ كَانَ يَقُومُ مِنَ اللَّيْلِ، فَكَانَ لَا يَنَامُ بَعْدَ ذَلِكَ مِنَ اللَّيْلِ إِلَّا قَلِيلًا، وَهُوَ مِنْ أَشَدِّ الصَّحَابَةِ تَمَسُّكًا بِآثَارِ النَّبِيِّ وَالْسَلَّةِ وَسُنَّتِهِ.

عُمرَ، فَقَالَ: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ، مَا حَملَكَ عَلَىٰ أَنْ تَحُجَّ عَامًا وَتَعْتَمِرَ عَامًا وَتَتُرُكَ الجِهَادَ فِي سَبِيلِ اللهِ عَلَىٰ وَقَدْ عَلِمْتَ مَا رَغَّبَ اللهُ فِيهِ؟! قَالَ: «يَا ابْنَ أَخِي، بُنِيَ الإِسْلَامُ عَلَىٰ فِي سَبِيلِ اللهِ عَلَىٰ وَقَدْ عَلِمْتَ مَا رَغَّبَ اللهُ فِيهِ؟! قَالَ: «يَا ابْنَ أَخِي، بُنِيَ الإِسْلَامُ عَلَىٰ خَمْسٍ: إِيمَانٍ بِاللهِ وَرَسُولِهِ، وَالصَّلَاةِ الخَمْسِ، وَصِيامِ رَمَضَانَ، وَأَدَاءِ الزَّكَاةِ، وَحَجِّ البَيْتِ»، قَالَ: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ، أَلَا تَسْمَعُ مَا ذَكَرَ اللهُ فِي كِتَابِهِ: ﴿ وَقَنْلِلُوهُمْ حَتَىٰ لَا تَكُونَ البَيْتِ»، قَالَ: «قَاتَلْنَا حَتَّىٰ لَمْ تَكُنْ فِتْنَةٌ وَكَانَ الدِّينُ لِلَّهِ، وَأَنْتُمْ تُرِيدُونَ أَنْ تُعْرِونَ أَنْ تُعْرَلُوا حَتَّىٰ تَكُونَ الدِّينُ لِغَيْرِ اللهِ ».

(۱) «الاستيعاب» لابن عبد البر (۳/ ترجمة ۱۲۱۲)، و «تهذيب الكمال» للمزي (ترجمة ۳٤٤)، و «أسماء الصحابة الرواة وما لكل واحد منهم من العدد» لابن حزم (ص ۳۲، رقم ۲)، و «الإصابة» لابن حجر (٤/ ترجمة ٤٨٥٢)، و «خلاصة تذهيب تهذيب الكمال» للخزرجي (ص ۲۰۷).



رَوِيَ لَهُ عَنِ النَّبِيِّ وَالنَّيْ الْأُونَ وَسِتُّ مِئَةٍ وَأَلْفٌ مِنَ الْأَحَادِيثِ، اتَّفَقَ الْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ عَلَىٰ ثَمَانِيَةٍ وَسِتِّينَ وَمِئَةٍ، وَانْفَرَدَ الْبُخَارِيُّ بِوَاحِدٍ وَثَمَانِينَ حَدِيثًا، وَمُسْلِمٌ بِوَاحِدٍ وَثَلَاثِينَ، وَمَاتَ ضَيْطَيْهُ سَنَةَ ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ.





#### وَ الْعُنَى الْإِجْمَالِيُّ لِلْحَدِيثِ (۱) الْعُنَى الْإِجْمَالِيُّ لِلْحَدِيثِ (۱)

هَذَا الْحَدِيثُ بَيَّنَ فِيهِ النَّبِيُّ بَيْنَ فِيهِ النَّبِيُّ مَنْزِلَةِ الْبِنَاءِ الَّذِي يُظَلِّلُ صَاحِبَهُ وَيَحْمِيهِ مِنَ الدَّاخِلِ وَمِنَ الْخَارِجِ، وَبَيَّنَ النَّبِيُّ مَنْزِلَةِ الْبِنَاءِ الَّذِي عَلَىٰ صَاحِبَهُ وَيَحْمِيهِ مِنَ الدَّاخِلِ وَمِنَ الْخَارِجِ، وَبَيَّنَ النَّبِيُ مَنْ النَّبِيُ مَنَ النَّبِيُ مَنْ اللهِ، وَإِقَامِ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءِ خَمْسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَإِقَامِ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءِ النَّكَاةِ، وَصَوْمِ رَمَضَانَ، وَحَجِّ الْبَيْتِ، وَقَدْ تَقَدَّمَ الْكَلَامُ عَلَىٰ هَذِهِ الْأَرْكَانِ الْخَمْسَةِ فِي حَدِيثِ عُمَرَ ضَيْطَةً،

أَمَّا مَعْنَىٰ أَنْ تَشْهَدَ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: فَهُوَ أَنْ تُطِيعَهُ فِيمَا أَمَرَ، وَتُصَدِّقَهُ فِيمَا أَخْبَرَ، وَتَجْتَنِبَ مَا عَنْهُ نَهَىٰ وَزَجَرَ، وَأَلَّا تَعْبُدُ اللهَ إِلَّا بِمَا شَرَعَ، فَمَنْ أَتَىٰ بِهَذَا فَهُوَ صَادِقٌ فِي شَهَادَتِهِ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ.

وَأَمَّا إِقَامُ الصَّلَاةِ: فَهُوَ الْإِتْيَانُ بِهَا عَلَىٰ الْوَجْهِ الَّذِي جَاءَتْ بِهِ بِشُرُوطِهَا، وَأَرْكَانِهَا، وَوَاجِبَاتِهَا، وَحُضُورِ الْقَلْبِ فِيهَا وَالْخُشُوع، فَهَذَا مَعْنَىٰ إِقَام الصَّلَاةِ.

وَأَمَّا إِيتَاءُ الزَّكَاةِ: فَإِعْطَاؤُهَا مُسْتَحِقِّيهَا، وَهُمْ ثَمَانِيَةُ أَصْنَافٍ ذَكَرَهَا اللهُ تَعَالَىٰ فِي كِتَابِهِ، وَهِي مَخْصُوصَةٌ -أي الزَّكَاةُ- بِأَمْوَالٍ مُعَيَّنَةٍ: بِالْخَارِجِ مِنَ الْأَرْضِ، وَعُرُوضِ التِّجَارَةِ، وَبِالنَّقْدَيْنِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ، وَبَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ.

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» لابن رجب (۱/ ١٤٥ – ١٥١)، وشرح «الأربعين النووية» لابن العثيمين (ص٩٥ – ٩٨).



وَأَمَّا حَجُّ الْبَيْتِ: فَالْمُرَادُ بِهِ التَّعَبُّدُ لِلَّهِ وَ اللَّهِ اللَّهِ وَالْهِ اللَّهِ وَالْهُ اللَّهِ وَالْهُ اللَّهُ وَالْمُواهُ وَالْمُنَاسِكِ فِي زَمَنِ مَخْصُوص، وَلَهُ شُرُوطٌ هِي: الْإِسْلَامُ، وَالْحُرِّيَةُ، وَالْعَقْلُ، وَالْبُلُوغُ، وَالإسْتِطَاعَةُ، وَزِيدَ شَرْطٌ سَادِسٌ، وَهُو: وُجُودُ الْمَحْرَمِ لِلْمَرْأَةِ؛ فَلَوْ أَنَّ الْمَرْأَةَ اسْتَكْمَلَتِ الشَّرُوطَ كُلَّهَا ثُمَّ لَمْ تَجِدْ مَحْرَمًا يُسَافِرُ مَعَهَا إِلَىٰ مَكَّةَ فَهِي غَيْرُ مُسْتَطِيعَةٍ.

صَوْمُ رَمَضَانَ: الْمُرَادُ بِهِ التَّعَبُّدُ لِلَّهِ بِالْإِمْسَاكِ عَنِ الْمُفْطِرَاتِ مِنْ طُلُوعِ الْفَجْرِ الثَّانِي إِلَىٰ غُرُوبِ الشَّمْسِ، وَهُوَ شَهْرٌ وَاحِدٌ فِي السَّنَةِ.

وَالْمُرَادُ مِنْ هَذَا الْحَدِيثِ: أَنَّ الْإِسْلَامَ مَبْنِيُّ عَلَىٰ هَذِهِ الْخَمْسِ، فَهِي كَالْأَرْكَانِ وَالدَّعَائِمِ لِبُنْيَانِهِ، وَالْمَقْصُودُ: تَمْثِيلُ الْإِسْلَامِ بِبُنْيَانِهِ، وَدَعَائِمُ الْبُنْيَانِ هَذِهِ الْخَمْسُ، فَلَا يَثْبُتُ الْبُنْيَانُ بِدُونِهَا، وَبَقِيَّةُ خِصَالِ الْإِسْلَامِ كَتَتِمَّةِ الْبُنْيَانِ؛ هَذِهِ الْأُسُسِ، فَمَعْلُومٌ أَنَّ هَذِهِ الْأُسُسَ مِنَ لِأَنْكَ عِنْدَمَا تَقُولُ: بُنِيَ الْمَسْجِدُ عَلَىٰ هَذِهِ الْأُسُسِ، فَمَعْلُومٌ أَنَّ هَذِهِ الْأُسُسَ مِنَ الْمَسْجِدِ وَلَيْسَتِ الْمَسْجِدَ كُلَّهُ، وَإِنَّمَا يُؤَسَّسُ عَلَىٰ هَذِهِ الْأُسُسِ، فَمَعْلُومٌ أَنَّ هَذِهِ الْأُسُسَ مِنَ الْمُسْجِدِ وَلَيْسَتِ الْمَسْجِدَ كُلَّهُ، وَإِنَّمَا يُؤَسَّسُ عَلَىٰ هَذِهِ الْأَرْكَانُ هِي أَرْكَانُ الْإِسْلَامِ الْإِسْلَامِ الْإِسْلَامِ الْإِسْلَامِ الْبِي بُنِيَ عَلَيْهَا.

فَإِذَا فُقِدَ مِنْهَا شَيْءٌ نَقَصَ الْبُنْيَانُ، وَهُوَ قَائِمٌ لَا يَنْتَقِضُ بِنَقْصِ ذَلِكَ، بِخِلَافِ نَقْضِ هَذِهِ الدَّعَائِمِ الْخَمْسِ؛ فَإِنَّ الْإِسْلَامَ يَزُولُ بِفَقْدِهَا جَمِيعًا بِغَيْرِ إِشْكَالٍ، وَكَذَلِكَ يَزُولُ بِفَقْدِهَا جَمِيعًا بِغَيْرِ إِشْكَالٍ، وَكَذَلِكَ يَزُولُ بِفَقْدِ الشَّهَادَتَيْنِ، وَالْمُرَادُ بِالشَّهَادَتَيْنِ: الْإِيمَانُ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهَ وَاللّهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّ

وَبِهَذَا يُعْلَمُ أَنَّ الْإِيمَانَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ دَاخِلٌ فِي ضِمْنِ الْإِسْلَامِ -كَمَا سَبَقَ تَقْرِيرُهُ فِي الْحَدِيثِ الَّذِي مَرَّ-؛ لِأَنَّ الْإِسْلَامَ إِذَا ذُكِرَ وَحْدَهُ دَخَلَ فِيهِ الْإِيمَانُ،



فَالْإِيمَانُ بِاللهِ وَرَسُولِهِ دَاخِلٌ فِي ضِمْنِ الْإِسْلَامِ؛ لِأَنَّ النَّبِيِّ اللهِ يَقُولُ: «بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَىٰ خَمْسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ...»، وَالشَّهَادَتَانِ هُمَا: الْإِيمَانُ بِاللهِ وَالرَّسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالِمَ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى عَمْلَا اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ ال

وَهَذِهِ الدَّعَائِمُ الْخَمْسُ بَعْضُهَا مُرْتَبِطٌ بِبَعْضٍ، وَقَدْ رُوِيَ أَنَّهُ لَا يُقْبَلُ بَعْضُهَا بِدُونِ بَعْضٍ، وَقَدْ رُوِيَ أَنَّهُ لَا يُقْبَلُ بَعْضُهَا بِدُونِ بَعْضٍ، قَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ ضِيَّ الْهَبُولِ لَا يُرُونِ بَعْضٍ، قَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ ضِيَّ الْهَبُولِ لَا يُرَادُ بِهِ نَفْيُ الصَّحَّةِ، وَلَا وُجُوبُ الْإِعَادَةِ بِتَرْكِهَا؛ وَإِنَّمَا يُرَادُ بِذَلِكَ انْتِفَاءُ الرِّضَا يُرَادُ بِذَلِكَ انْتِفَاءُ الرِّضَا يُرَادُ بِذَلِكَ انْتِفَاءُ الرِّضَا بِهِ ومَدْحِ عَامِلِهِ وَالشَّنَاءِ بِذَلِكَ عَلَيْهِ فِي الْمَلَا الْأَعْلَىٰ وَالْمُبَاهَاةِ بِهِ لِلْمَلَاثِكَةِ.

(١) وقد ورد ذلك صريحا من تفسير ابن عمر فَالَيُنَا، فقال: «يَا ابْنَ أَخِي، بُنِيَ الإِسْلَامُ عَلَىٰ خَمْسٍ، ... » الحديث، وقد تقدم.

(۲) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (رقم ۲۹۸۲)، وعبد الله بن أحمد في «السنة» (۱/رقم ۲۹۳ و ۸۱۳)، والخلال في «السنة» (٥/رقم ۲۹۰۲)، والطبراني في «الكبير» (٩/ رقم ۲۹۳ و ۸۹۷) و (۱۰/رقم ۱۰۰۹)، وابن بطة في «الإبانة» (۲/رقم ۸۹۰)، واللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (٤/رقم ۱۵۷۳ و ۱۵۷۷)، بإسناد صحيح، عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ رَفِي اللهِ اللهُ وَلَمْ يُؤْتِ الزَّكَاةَ فَلَا صَلَاةً لَهُ اللهُ وفي رواية: «...، فَلَيْسَ بِمُسْلِم يَنْفَعُهُ عَمَلُهُ اللهُ ...

وقد رُوي في معناه أحاديث مرفوعة من رواية زِيَادِ بْنِ نُعَيْمٍ الْحَضْرَمِيِّ وابْنِ عُمَرَ وَ الْحَقْ وَ وَ ال ولا يصح منها شيء، وانظر: «الضعيفة» (١٤/رقم ٦٧٣٥)، و«العلل» لابن أبي حاتم (٣/ ٢٩٣، مسألة ٨٧٩) و(٥/ ٢٥٥، مسألة ١٩٦٢).



فَمَنْ قَامَ بِهَذِهِ الْأَرْكَانِ عَلَىٰ وَجْهِهَا حَصَلَ لَهُ الْقَبُولُ بِهَذَا الْمَعْنَىٰ، وَمَنْ قَامَ بِبَعْضِهَا دُونَ بَعْضٍ لَمْ يَحْصُلْ لَهُ ذَلِكَ، وَإِنْ كَانَ لَا يُعَاقَبُ عَلَىٰ مَا أَتَىٰ بِهِ مِنْهَا عُقُوبَةَ تَارِكِهِ، بَلْ تَبْرَأُ بِهِ ذِمَّتُهُ وَقَدْ يُثَابُ عَلَيْهِ أَيْضًا.

وَمِنْ هُنَا يُعْلَمُ أَنَّ ارْتِكَابَ بَعْضِ الْمُحَرَّمَاتِ الَّتِي يَنْقُصُ بِهَا الْإِيمَانُ تَكُونُ مَانِعَةً مِنْ قَبُولِ بَعْضِ الطَّاعَاتِ، وَلَوْ كَانَ مِنْ بَعْضِ أَرْكَانِ الْإِسْلَامِ تَكُونُ مَانِعَةً مِنْ قَبُولِ بَعْضِ الطَّاعَاتِ، وَلَوْ كَانَ مِنْ بَعْضِ أَرْكَانِ الْإِسْلَامِ بِهَذَا الْمَعْنَىٰ الَّذِي ذَكَرْنَاهُ، كَمَا قَالَ النَّبِيُ وَلَيْكُ : «مَنْ شَرِبَ الْخَمْرَ لَمْ يَقْبَلِ اللهُ لِهُ صَلَاةً أَرْبَعِينَ يَوْمًا»(١)، وَقَالَ: «مَنْ أَتَىٰ عَرَّافًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ لَمْ تُقْبَلُ لَهُ صَلَاةً أَرْبَعِينَ يَوْمًا»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في «المجتبى» (۸/ ۳۱٤)، وابن ماجه في «السنن» في (الأطعمة، باب٤، رقم ۳۳۷۷)، من حديث: عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ بَالْيَا: «مَنْ شَرِبَ اللهُ الْخَمْرَ وَسَكِرَ، لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا، وَإِنْ مَاتَ دَخَلَ النَّارَ، فَإِنْ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ،...» الحديث، وفي رواية، بلفظ: «لَا يَشْرَبُ الْخَمْرَ رَجُلٌ مِنْ أُمَّتِي فَيَقْبَلُ اللهُ مِنْهُ صَلَاةً أَرْبَعِينَ يَوْمًا».

والحديث له شاهد؛ أخرجه الترمذي في «الجامع» في (الأشربة، باب١، رقم١٨٦٢)، من حديث: ابْنِ عُمَرٍ وَ الترهيب، وصححه الألباني في «الصحيحة» (٢/ رقم ٧٠٩)، وفي «صحيح الترغيب والترهيب» (٢/ رقم ٢٣٨٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في «صحيحه» في (السلام، باب٣٥، رقم ٢٢٣)، من حديث: بَعْضِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ وَالنَّبِيِّ وَالنَّالِقِيْلِيِّ وَالنَّالِقِيْلِيْلُونَا وَالنَّالِقِيلُ وَالنَّالِقِيلُ وَالنَّالِقِيلُ وَالنِّلِي وَالنَّالِقِيلُ وَالنِّلِيِّ وَالنِّلِيِّ وَالنِّلِيِّ وَالنَّالِقِيلُ وَالنِّلِيِّ وَالْمِلْمُ فِي الْمِلْمِ فَلْمِالِمُ وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمِ وَالْمِلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُؤْمِنِيلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِمِ وَالْمُؤْمِلِيِّ وَالْمُلِمِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ فِي وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُؤْمِلِيِّ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلِمِ وَالْمُلِمِلِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلِمِلُمُ وَالْمُلْمُ وَال



وَقَدْ ضَرَبَ الْعُلَمَاءُ مَثَلَ الْإِيمَانِ بِمَثَلِ شَجَرَةٍ لَهَا أَصْلُ، وَفُرُوعٌ، وَشُعَبُ، فَاسْمُ الشَّجَرَةِ يَشْمَلُ ذَلِكَ كُلَّهُ، لَوْ زَالَ شَيْءٌ مِنْ شُعَبِهَا وَفُرُوعِهَا لَمْ يَزُلْ عَنْهَا الشَّجَرَةِ، وَإِنَّمَا يُقَالُ: هِيَ شَجَرَةٌ نَاقِصَةٌ أَوْ غَيْرُهَا أَتَمُّ مِنْهَا.

وَقَدْ ضَرَبَ اللهُ مَثَلَ الْإِيمَانِ بِذَلِكَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ضَرَبَ ٱللّهُ مَثَلًا كَلِمَةُ طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِثُ وَفَرْعُهَا فِي السِّكَمَآءِ ٤ ثُوَ ثُوَقِ أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِثُ وَفَرْعُهَا فِي السِّكَمَآءِ ٤ ثُونَ ثُوتِهَ أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾ [يراهيم: ٢٤]، وَالْمُرَادُ بِالْكَلِمَةِ: كَلِمَةُ التَّوْحِيدِ، وَبِأَصْلِهَا: التَّوْحِيدُ التَّابِثُ فِي الْقُلُوبِ، وَأَكْلُهَا: هُوَ الْأَعْمَالُ الصَّالِحَةُ النَّاشِئَةُ مِنْهُ.





# و الصَّلَاةِ (۱) حُكْمُ تَارِكِ الصَّلَاةِ (۱)

هَذِهِ الْمَذْكُورَةُ فِي الْحَدِيثِ هِيَ أَرْكَانُ الْإِسْلَامِ الْخَمْسَةُ، أَيْ: دَعَائِمُهُ وَقَوَاعِدُهُ النَّبِي لَا يَقُومُ إِلَّا بِهَا، فَأَوَّلُهَا الشَّهَادَتَانِ: شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَقَدْ عَدَّهَا النَّبِيُ رَبِيْنَ رُكْنًا وَاحِدًا.

مَنْ تَرَكَ شَيْئًا مِنْ هَذِهِ الْأَرْكَانِ جَاحِدًا لِوُجُوبِهِ(٢) فَهُوَ كَافِرٌ بِالِاتِّفَاقِ، أَمَّا إِذَا تَرَكَهُ تَهَاوُنًا(٣) وَكَسَلًا(٤)، فَالصَّحِيحُ: أَنَّهُ لَا يَكْفُرُ إِلَّا بِتَرْكِ الصَّلَاةِ، فَفِيهَا النِّزَاعُ

- (١) «جامع العلوم والحكم» (١/ ١٤٥ ١٥٠).
- (٢) (الْجَحْدُ)، ضِدُّ الْإِقْرَارِ، وهُو: إِنْكَارِ الشَّيْء مَعَ عِلْمِ الْجَاحِدِ بِهِ أَنَّهُ صَحِيحٌ، يقال: جَحَدَهُ يَجْحَدُه جَحْدًا وجُحودًا، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَٱسۡتَنَقَانَهَا اَنفُسُهُمْ ﴾ [النمل: ١٤]، والمراد: أن من ترك أحد هذه الأركان منكرا لوجوبها بعد بلوغه الحجة والعلم فهو كافر، وَكَذَلِكَ مَنْ جَحَدَ تَحْرِيمَ شَيْءٍ مِنْ الْمُحَرَّمَاتِ الظَّاهِرَةِ الْمُتَوَاتِرُ تَحْرِيمُهَا كَالْفُوَاحِشِ وَالظُّلْمِ وَالْكَذِبِ وَالْخَمْرِ وَنَحْوِ ذَلِكَ، انظر: «مجموع الفتاوى» (٧/ ٩٠٠-كَالْفُوَاحِشِ وَالظُّلْمِ وَالْكَذِبِ وَالْخَمْرِ وَنَحْوِ ذَلِكَ، انظر: «مجموع الفتاوى» (٧/ ٩٠٩-١٠)، و«تهذيب اللغة» (٤/ ٧٧)، و«الصحاح» (٢/ ٤٥١)، و«لسان العرب» –باب الدال فصل الجيم مع الحاء (٣/ ٧٠٠).
- (٣) (تَهَاوُنًا)، أَيْ: اسْتِخْفَافًا، يقال: هانَ عَلَيْهِ الشيءُ، أَي: خَفَّ، انظر: «الصحاح» (٦/ ٢٢٨)، و«لسان العرب» -باب النون فصل الهاء مع الواو (٢/ ٢٣٨ ٤٣٩).

(٤) قَالَ اللَّيْث كما في «تهذيب اللغة» (١٠/ ٣٧): «الكَسَلُ: التَّنَاقُلُ عَمَّا لَا يَنْبُغِي أَن يُتَثَاقَلَ



الْمَشْهُورُ؛ فَقَدْ وَرَدَتْ أَحَادِيثُ مُتَعَدِّدَةٌ تَدُلُّ عَلَىٰ أَنَّ مَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ خَرَجَ مِنَ الْإِسْلَامِ، فَعَنْ جَابِرٍ وَ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ وَلَكُولِهِ النَّبِيِّ النَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

عَنهُ"، وقال ابن فارس في «مقاييس اللغة» (٥/ ١٧٨): «الْكَافُ وَالسِّينُ وَاللَّامُ أَصْلٌ صَحِيحٌ، وَهُوَ التَّاَقُلُ عَنِ الشَّيْءِ وَالْقُعُودُ عَنْ إِتْمَامِهِ أَوْ عَنْهُ"، وانظر: «لسان العرب» – باب اللام فصل الكاف مع السين – (١١/ ٥٨٧).

- (۱) هو الحَافِظُ الفَقِيْهُ المُجْتَهِدُ: جَابِرُ بنُ عَبْدِ اللهِ بنِ عَمْرِو بنِ حَرَامٍ، أَبُو عَبْدِ اللهِ الأَنْصَارِيُّ اللهَ اللهِ اللهَ عَبْدِ اللهِ اللهُ اللهِ الله
- (٢) أخرجه مسلم في (الإيمان، باب٥٥، رقم ٨٢)، قال ابن رجب: «وَرُوِيَ مِثْلُهُ مِنْ حَدِيثِ بُرَيْدَةَ وَثَوْبَانَ وَأَنَسِ وَغَيْرِهِمْ».
- (٤) هو عبد الله بن شقيق العقيلي، أبو عبد الرحمن البصري، ثقة، من الوسطى من التابعين، مات سنة ثمان ومائة، انظر: «تهذيب الكمال» (ترجمة ٣٣٣٣)، و «تقريب التهذيب» (ترجمة ٣٣٨٥).



مِنْ إِجْمَاعِ الصَّحَابَةِ رَضِيًّ ، قَالَ: «كَانَ أَصْحَابُ رَسُولِ رَبُّتُ لَا يَرَوْنَ مِنَ الْأَعْمَالِ شَيْعًا تَرْكُهُ كُفُرٌ سِوَى الصَّلَاقِ»(١).

وَذَهَبَ إِلَىٰ هَذَا الْقَوْلِ جَمَاعَةٌ مِنَ السَّلَفِ وَالْخَلَفِ، وَذَهَبَت طَائِفَةٌ: إِلَىٰ أَنَّ مَنْ تَرَكَ شَيْئًا مِنْ أَرْكَانِ الْإِسْلَامِ الْخَمْسَةِ عَمْدًا أَنَّهُ كَافِرٌ بِذَلِكَ (٢).

وَأَمَّا تَرْكُ الصَّلَاةِ؛ فَفِيهَا خِلَافٌ مَشْهُورٌ (٣)، فَأَمَّا التَّرْكُ جُحُودًا، فَهَذَا اتَّفَقَ أَهْلُ الْعِلْم سَلَفًا وَخَلَفًا عَلَىٰ أَنَّ مَنْ جَحَدَ الصَّلَاةَ فَهُو كَافِرٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في «الجامع» في (الإيمان، باب٩، رقم٢٦٢٢)، وقال: سَمِعْتُ أَبَا مُصْعَبِ المَدَنِيَّ، يَقُولُ: «مَنْ قَالَ: الْإِيمَانُ قَوْلُ يُسْتَتَابُ، فَإِنْ تَابَ وَإِلَّا ضُرِبَتْ عُنْقُهُ». والأثر صحح إسناده الألباني في هامش «المشكاة» (١/٣/١، رقم ٥٧٩).

<sup>(</sup>٢) وهو قول سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ وَنَافِعٍ وَالْحَكَمِ بْنِ عُتَيْبَةً، قال شيخ الإسلام ابن تيمية كما في «مجموع الفتاوى» (٧/ ٣٠٢ و ٦١٠): «وَهَذَا قَوْلُ طَائِفَةٍ مِنَ السَّلَفِ، وَهِيَ إحْدَىٰ الرِّوَايَاتِ عَنْ أَحْمَد، اخْتَارَهَا أَبُو بَكْرٍ، وَطَائِفَةٌ مِنْ أَصْحَابِ مَالِكٍ كَابْنِ حَبِيبِ».

<sup>(</sup>٣) هذا الخلاف خلاف معتبر سائغ بين أهل السنة؛ فإن كلا من المختلفين مجتهد قوي المأخذ والدليل، قال الإمام أبو بكر الإسماعيلي في «اعتقاد أهل السنة» (ص٤٤-٥٤، رقم ٢٧): «واختلفوا في متعمدي ترك الصلاة المفروضة حتىٰ يذهب وقتها من غير عذر، فكفَّره جماعةٌ؛ لما روي عن النبي النبي العبد وبين الكفر ترك الصلاة»، وقوله: «من ترك الصلاة فقد كفر»، و «من ترك الصلاة فقد برأت منه ذمة الله»، وتأول جماعة منهم: أنه يريد بذلك من تركها جاحدًا لها، كما قال يوسف العَلِيلِيّ: ﴿إِنِّي تَرَكُمُ مِلَةً مَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ ﴾ [يوسف: ٣٧]، ترك جحود الكفر».

وقال الإمام أبو عثمان الصابوني في «عقيدة السلف وأصحاب الحديث» (ص٢٧٨-



وَالنَّزَاعُ إِنَّمَا هُوَ فِيمَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ تَكَاسُلًا وَتَهَاوُنًا فَهُوَ كَافِرٌ كُفْرًا يُخْرِجُ مِنَ الْعِلْمِ يَرَىٰ أَنَّ مَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ تَكَاسُلًا وَتَهَاوُنًا فَهُو كَافِرٌ كُفْرًا يُخْرِجُ مِنَ الْعِلْمِ يَرَىٰ أَنَّ مَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ تَكَاسُلًا وَتَهَاوُنًا فَهُو كَافِرٌ كُفْرًا يُخْرِجُ مِنَ الْمِلَّةِ، وَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ الْمِلَّةِ، وَرَتَّبُوا عَلَىٰ ذَلِكَ أَحْكَامَ الرِّدَّةِ؛ لِأَنَّهُ خَرَجَ مِنَ الْمِلَّةِ، وَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ الْمِلَّةِ، وَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ نَصْرِ الْمَرْوَزِيُّ(۱): «هُو قَوْلُ جُمْهُورِ أَهْلِ الْحَدِيثِ»(٢)، وَجُمْهُورِ أَهْلِ الْحَدِيثِ»(٢)، وَجُمْهُورِ أَهْلِ الْعَلْمِ –حَتَّىٰ كَادَ يَكُونُ إِجْمَاعًا – أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ تَكَاسُلًا وَتَهَاوُنًا يَكْفُرُ كُفْرًا أَصْغَرَ.

٢٧٩): «واختلف أهل الحديث في ترك المسلم صلاة الفرض متعمدا ....».

وقال الإمام البغوي في «شرح السنة» (٢/ ١٧٩ -١٨٠): «اخْتَلَفَ أَهْلُ الْعِلْمِ فِي تَكْفِيرِ تَارِكِ الصَّلاةِ الْمَفْرُوضَةِ عَمْدًا،...».

وكذا نقل محمد بن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (٩٣٦/٢) اختلاف أصحاب الحديث في من تعمد ترك الصلاة، وما زال هذا الخلاف ينقل خلفا عن سلف، ولا يبدع بعضهم بعضا ولا يطعن بعضهم على بعض بسببه، حتى نبتت نابتة سوء تبدع وتطعن فيمن خالفها في هذه المسألة، فإلى الله المشتكى.

(١) هو الإِمَامُ الحَافِظُ الفقيه شَيْخُ الإِسْلَامِ: مُحَمَّدُ بنُ نَصْرِ بنِ الحَجَّاجِ، أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهَ المَرْوَزِيُّ، ولد بِبَغْدَادَ فِي سَنَةِ اثْنَتَيْنِ وَمَائَتَيْنِ، وَمَنْشَؤُهُ بِنَيْسَابُوْرَ، وَمَسْكَنْهُ سَمَرْقَنْدُ، وَكَانَ بحرا في الحديث، وَمِنْ أَعْلَمِ أَهْلِ زَمَانِهِ بِاخْتِلَافِ الصَّحَابَةِ وَالتَّابِعِيْنَ فِي الأَحْكَامِ، وَكَانَ بحرا في الحديث، وَمِنْ أَعْلَمِ أَهْلِ زَمَانِهِ بِاخْتِلَافِ الصَّحَابَةِ وَالتَّابِعِيْنَ فِي الأَحْكَامِ، وَلَا تَبْعِيْنَ فِي الأَحْكَامِ، وقَلَ أَنْ تَرَىٰ العُيُونُ مِثْلَهُ، مَاتَ بسَمَرْقَنْد فِي سَنَةِ أَرْبَعٍ وَتِسْعِينَ ومائتين، انظر: «السير» قلَّ أَنْ تَرَىٰ العُيُونُ مِثْلَهُ، مَاتَ بسَمَرْقَنْد فِي سَنَةِ أَرْبَعٍ وَتِسْعِينَ ومائتين، انظر: «السير» (18/ ترجمة ١٣٥٣)، و«تقريب التهذيب» (ترجمة ١٣٥٦).

(٢) «تعظيم قدر الصلاة» (٢/ ٩٣٦).



وَكَثِيرٌ مِمَّنْ يَتَكَلَّمُ فِي الْعِلْمِ بِغَيْرِ اسْتِحْقَاقٍ فِي هَذَا الْعَصْرِ يَقُولُ: «إِنَّ مَنْ قَالَ إِنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ تَكَاسُلًا وَتَهَاوُنًا يَكْفُرُ كُفْرًا أَصْغَرَ، بِمَعْنَىٰ أَنَّهُ لَا يَخْرُجُ مِنَ قَالَ إِنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ تَكَاسُلًا وَتَهَاوُنًا يَكْفُرُ كُفْرًا أَصْغَرَ، بِمَعْنَىٰ أَنَّهُ لَا يَخْرُجُ مِنَ الْمِلَّةِ - يَكُونُ مُرْجِئًا»!! وَهَذَا خَطَأٌ مَحْضٌ؛ فَإِنَّ النِّزَاعَ فِي هَذَا الْأَمْرِ نِزَاعٌ قَدِيمٌ، وَالْأَدِلَّةُ فِيهِ مُتَعَارِضَةٌ.

وَلَكِنَّ شَيْخَ الْإِسْلَامِ وَعَلَّلَهُ أَتَىٰ بِصُورَةٍ عَقْلِيَةٍ فَقَالَ (۱): «لَوْ أَنَّهُ عُرِضَ عَلَىٰ السَّيْفِ وَقِيلَ لَهُ: إِمَّا أَنْ تُصَلِّي وَإِلَّا قَتَلْنَاكَ، فَأَبَىٰ أَنْ يُصلِّي، وَاخْتَارَ السَّيْفَ عَلَىٰ الصَّلَاةِ»؛ قَالَ: «فَهذَا لَا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ فِي قَلْبِهِ أَدْنَىٰ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ مِنَ الْإِسْلَامِ، فَحَكَمَ بِكُفْرِهِ»، وَقَالَ: «إِنَّ الطَّبِيعَةَ الْبَشَرِيَّةَ تَأْبَىٰ أَنَّ إِنْسَانًا يَرَىٰ الطَّبِيعَةَ الْبَشَرِيَّةَ تَأْبَىٰ أَنَّ إِنْسَانًا يَرَىٰ الطَّبِيعَةَ الْبَشَرِيَّةَ تَأْبَىٰ وَيُقَدِّمُ الْقَتْلَ عَلَىٰ الصَّلَاةِ»؛ قَالَ: «إِنَّ الطَّبِيعَةَ الْبَشَرِيَّةَ تَأْبَىٰ أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ مُسْلِمًا مَعَ هَذَا الَّذِي الصَّلَاةِ»؛ قَالَ: «إِنَّ الطَّبِيعَةَ الْبَشَرِيَّةَ تَأْبَىٰ أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ مُسْلِمًا مَعَ هَذَا الَّذِي يَرَاهُ، وَتَقْدِيمِ الْقَتْلُ عَلَىٰ الطَّبِيعَةَ الْبَشَرِيَّةَ تَأْبَىٰ أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ مُسْلِمًا مَعَ هَذَا الَّذِي يَرَاهُ، وَتَقْدِيمِ الْقَتْلُ عَلَىٰ الطَّلَةِ»؛ قَالَ: «إِنَّ الطَّبِيعَةَ الْبَشَرِيَّةَ تَأْبَىٰ أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ مُسْلِمًا مَعَ هَذَا الَّذِي يَرَاهُ، وَتَقْدِيمِ الْقَتْلُ عَلَىٰ الطَّبَيعَةَ الْبَشَرِيَّةَ تَأْبَىٰ أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ مُسْلِمًا مَعَ هَذَا الَّذِي يَرَاهُ، وَتَقْدِيمِ الْقَتْلُ عَلَىٰ الطَّيَا عَلَىٰ الطَّيَا الْكَالِي الْلِهُ الْفَيْلِ عَلَىٰ الطَّيَا الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِقُونَ وَلِي الْمَالِقَ الْمَالِيقِي الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِيَةُ الْمَالِي الْمَالِيقِيمِ الْمَالِقُ الْمُعَالِقِي الْمَالِيقِي الْمَالِقُ الْمَالِيقِيقِ الْمَالِقِيقِ الْمَالِقُ الْمَالِمُ الْقَتْلُ عَلَىٰ الطَّيْعِيقِ الْمَالِي الْمُلْعِلِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَلْمُ الْمُلْمَا مَعَ هَذَا اللّذِي الْمَالِي الْمَالِيقِ الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَلْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِقُ الْمِلْمَالِي الْمَالِي الْمَالْمَال

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوي» (۷/ ۲۱۹) و(۷/ ۲۱۰) و(۲۲/ ۲۸).

<sup>(</sup>٢) هذه المسألة مسألة عظيمة، بسط فيها أهل العلم الأقوال والأدلة وبينوا المتفق عليه والمختلف فيها بيانا شافيا، حتى تكلم فيها أناس لم يتبحروا في العلم، فأنزلوا أقوال أهل العلم من الفقهاء وأصحاب الحديث على غير ما أراده أهل العلم، فأتوا بالغرائب من الأقوال والأحكام، وأوقعوا الناس في شر تفاقم خطبه، واعلم أن العلماء حرروا مورد النزاع في هذه المسألة، فقسموا تارك الصلاة إلىٰ ثَلاَثَةِ أَقْسَام:

أَحَدُهَا: إِنْ جَحَدَ وأنكر وُجُوبَهَا بعد بلوغه الحجة والعلم، فَهُوَ كَافِرٌ بِالنَّصِّ وَالْإِجْمَاعِ. وَالثَّانِي: مَنِ اعْتَقَدَ وُجُوبَهَا لَكِنَّهُ مُمْتَنِعٌ مِنَ الْتِزَامِ فِعْلِهَا مصرا علىٰ تركها من غير عذر ولا جهل حتىٰ ذهب وقتها، وَدُعِيَ إِلَىٰ فِعْلِهَا، وَقِيلَ لَهُ: «إِنْ صَلَّيْت وَإِلَّا قَتَلْنَاكَ» فأبىٰ، =

.....

= فهذا هو الذي ورد فيه اختلاف الفقهاء وأصحاب الحديث -علىٰ اختلاف عباراتهم في تقريره- علىٰ ثلاثة أقوال:

الأول: أنه يكفر ويقتل ردةً، وهو قول عبد الله بن المبارك، ووكيع، وابن أبي شيبة، وإسحاق ابن راهوية ورواية عن أحمد، وَهُوَ الْمَذْهَبُ، وَعَلَيْهِ جُمْهُورُ أَصْحَابِ الْإِمَامِ أَحْمَدَ.

القول الثاني: أنه لا يكفر ويقتل حدًا، وهو قول مالك وجمهور أصحابه، والشافعي وأصحابه وأبو قول الثاني وغير الحنابلة ابن وأصحابه وأبو ثور، ورواية عن أحمد، واخْتَارَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ بْنُ بَطَّةَ وشيخ الحنابلة ابن قدامة وابن رشد والشوكاني وغيرهم.

القول الثالث: أنه لا يكفر ويسجن تعزيرا، وهو قول سعيد بن المسيب وعمر بن عبد العزيز وأبو حنيفة وابن شهاب وابن عيينة وداود.

ثم اختلفوا أيضا في المراد بذهاب الوقت، وفي مدة تركه للصلاة، وفي عدد الصلوات، وفي الاستتابة، وفي وقتها، وفي كيفيتها، وفي عددها، انظر: «تعظيم قدر الصلاة» (٢/ ١٤٢ - ٩٣٦)، و«النوادر» لابن أبي زيد القيرواني (١٤/ ٥٣٦ - ٥٣٥)، و«المغني» لابن قدامة (٣/ ٢٥٤ - ٥٣٨، مسألة ٣٢٩)، و«المجموع شرح المهذب» للنووي (٣/ ١٤ - ٢٠٠)، و«البيان والتحصيل» لابن رشد (١٦/ ٣٩٣ - ٣٩٦)، و«الإنصاف» للمرداوي (١/ ٤٠٤ - ٤٠٥).

والمقصود؛ أن هذا القسم هو الذي قال عنه شيخ الإسلام ابن تيمية كما في «مجموع الفتاوى» (٢١٩/٧)، قال: «..، وَلِهَذَا فَرضَ مُتَأَخِّرُو الْفُقَهَاءِ مَسْأَلَةً يَمْتَنِعُ وُقُوعُهَا، وَهُو أَنَّ الرَّجُلَ إِذَا كَانَ مُقِرًّا بِوُجُوبِ الصَّلَاةِ فَدُعِيَ إِلَيْهَا وَامْتَنَعَ وَاسْتُتِيبَ ثَلَاثًا مَعَ تَهْدِيدِهِ بِالْقَتْلِ فَلَمْ يُصَلِّ حَتَّىٰ قُتِلَ، هَلْ يَمُوتُ كَافِرًا أَوْ فَاسِقًا؟ عَلَىٰ قَوْلَيْنِ، وَهَذَا الْفَرْضُ بَاطِلٌ فَإِنَّهُ يَمْتَنِعُ فِي الْفِطْرَةِ أَنْ يَكُونَ الرَّجُلُ يَعْتَقِدُ أَنَّ اللهَ فَرَضَهَا عَلَيْهِ وَأَنَّهُ يُعَاقِبُهُ عَلَىٰ تَرْكِهَا وَيَصْبِرُ عَلَىٰ الْقَتْلِ وَلَا يَسْجُدُ لِلَّهِ سَجْدَةً مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ لَهُ فِي ذَلِكَ، = يُعَاقِبُهُ عَلَىٰ تَرْكِهَا وَيَصْبِرُ عَلَىٰ الْقَتْلِ وَلَا يَسْجُدُ لِلَّهِ سَجْدَةً مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ لَهُ فِي ذَلِكَ، =

= هَذَا لَا يَفْعَلُهُ بَشَرٌ قَطُّ، بَلْ وَلَا يُضْرَبُ أَحَدٌّ مِمَّنْ يُقِرُّ بِوُجُوبِ الصَّلَاةِ إِلَّا صَلَّىٰ، لَا يَنْتَهِي الْأَمْرُ بِهِ إِلَىٰ الْقَتْل».

وقال (٢٢/ ٤٨): «...، وَهَذِهِ الْفُرُوعُ لَمْ تُنْقَلْ عَنْ الصَّحَابَةِ، وَهِيَ فُرُوعٌ فَاسِدَةٌ، فَإِنْ كَانَ مُقِرًّا بِالصَّلَاةِ فِي الْبَاطِنِ، مُعْتَقِدًا لِوُجُوبِهَا، يَمْتَنِعُ أَنْ يُصِرَّ عَلَىٰ تَرْكِهَا حَتَّىٰ يُقْتَلَ وَهُو لَا مُقِرًّا بِالصَّلَاةِ فِي الْبَاطِنِ، مُعْتَقِدًا لِوُجُوبِهَا، يَمْتَنِعُ أَنْ يُصِرَّ عَلَىٰ تَرْكِهَا حَتَّىٰ يُقْتَلَ وَهُو لَا يُصَلِّي، هَذَا لَا يُعْرَفُ مِنْ بَنِي آدَمَ وَعَادَتِهِمْ؛ وَلِهَذَا لَمْ يَقَعْ هَذَا قَطُّ فِي الْإِسْلَامِ، وَلَا يُعْرَفُ أَنَّ أَحَدًا يَعْتَقِدُ وُجُوبِهَا، وَيُقَالُ لَا إِنْ لَمْ تُصَلِّ وَإِلَّا قَتَلْنَاك، وَهُو يُصِرُّ عَلَىٰ تَرْكِهَا، مَعْ إِقْرَادِهِ بِالْوُجُوبِ، فَهَذَا لَمْ يَقَعْ قَطُّ فِي الْإِسْلَام.

وَمَتَىٰ امْتَنَعَ الرَّجُلُ مِنْ الصَّلَاةِ حَتَّىٰ يُقْتَلَ، لَمْ يَكُنْ فِي الْبَاطِنِ مُقِرًّا بِوُجُوبِهَا وَلَا مُلْتَزِمًا بِفِعْلِهَا، وَهَذَا كَافِرٌ بِاتِّفَاقِ الْمُسْلِمِينَ، كَمَا اسْتَفَاضَتْ الْآفَارُ عَنْ الصَّحَابَةِ بِكُفْرِ هَذَا، وَدَلَّتْ عَلَيْهِ النَّصُوصُ الصَّحِيحَةُ، كَقَوْلِهِ مَنْ الْعُسْبَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ الْكُفْرِ إِلَّا تَرْكُ الصَّلَاةِ»....»، عَلَيْهِ النَّصُوصُ الصَّحِيحَةُ، كَقَوْلِهِ مَنْ الْعُسْبَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ الْكُفْرِ إلَّا تَرْكُ الصَّلَاةِ»....»، وكذا قال رَحِيْلَللهُ فِي (٧/ ٦١٥ - ٢١٦)، وابن القيم في «الصلاة وأحكام تركها» (ص٣٦).

وقد قال عبد الله بن أحمد بن حنبل في «مسائله» (ص٥٥، مسألة ١٩١): سَأَلت أبي عَن ترك الصَّلَاة مُتَعَمدا؟ قَالَ: «يرْوى عَن النَّبِي سَلَيْكَ: «بَين العَبْد وَبَين الْكَفْر ترك الصَّلَاة»»، قَالَ أبي: «وَالَّذِي يَتْرُكَهَا لَا يُصليهَا وَالَّذِي يُصليهَا فِي غير وَقتهَا، ادعوهُ ثَلَاثًا فَإِن صلى وَإِلَّا ضربت عُنُقه، هُوَ عِنْدِي بِمَنْزِلَة الْمُرْتَد يُسْتَتَاب ثَلَاثًا، فَإِن تَابَ وَإِلَّا قتل...».

وقال القاضي أبو يعلى الفراء في «الروايتين والوجهين» (١/ ١٩٤ - ١٩٥، مسألة ١٣٦): نقل أبو طالب عن الإمام أحمد، وقد سئل هل يكفر بترك الصلاة؟ قال: «الكفر شديد لا يقف عليه أحد، ولكن يستتاب فإن تاب وإلا ضربت عنقه»، لأنها من فروع الدين أشبه الصوم والحج.

قال الشيخ الألباني في «الصحيحة» (٧/ ١٤٠): «فهذا نص من الإمام أحمد بأنه لم يكفر بمجرد تركه للصلاة، وإنما بامتناعه من الصلاة مع علمه بأنه سيقتل إن لم يصل، فالسبب هو إيثاره القتل على الصلاة، فهو الذي دل على أن كفره كفر اعتقادي، فاستحق القتل».=



= وأما القسم الثالث: من ترك الصلاة تهاونا وكسلا أَوْ اشْتِغَالًا بِأَغْرَاضِ لَهُ عَنْهَا مع التزامه بها واعتقاده وجوبها؛ فيصلي تارة ويترك تارة، كَمَنْ عَلَيْهِ دَيْنٌ وَهُوَ مُقِرٌّ بِوُجُوبِهِ مُلْتَزِمٌ لِأَدَائِهِ لَكِنَّهُ يَمْطُلُ بُخْلًا أَوْ تَهَاوُنًا، فهذا لا يكفر، وهو فِي مَشِيئَةِ اللهِ: إِنْ شَاءَ عَذَبَهُ، وهو حال كثير من الناس.

قال شيخ الإسلام كما في «مجموع الفتاوى» (٢٢/ ٤٩): «...، أَكْثَرُ النَّاسِ يُصَلُّونَ تَارَةً، وَيَتُرُكُونَهَا تَارَةً، فَهَوُّلَاءِ لَيْسُوا يُحَافِظُونَ عَلَيْهَا، وَهَوُّلَاءِ تَحْتَ الْوَعِيدِ، وَهُمْ الَّذِينَ جَاءَ فِيهِمْ الْحَدِيثُ الَّذِي فِي «السُّنَنِ»، حَدِيثُ عبادة، عَنْ النَّبِيِّ النَّيْ اللهُ قَالَ: «خَمْسُ فِيهِمْ الْحَدِيثُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ الْعِبَادِ فِي الْيَوْمِ وَاللَّيْلَةِ مَنْ حَافَظَ عَلَيْهِنَّ كَانَ لَهُ عَهْدٌ عِنْدَ اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الْجَنَّة، وَمَنْ لَمْ يُحَافَظُ عَلَيْهِنَّ لَمْ يَكُنْ لَهُ عَهْدٌ عِنْدَ اللهِ، إِنْ شَاءَ عَذَّبَهُ وَإِنْ شَاءَ غَفَرَ لَهُ عَهْدٌ عِنْدَ اللهِ، أَنْ شَاءَ عَذَّبَهُ وَإِنْ شَاءَ غَفَرَ لَهُ عَهْدٌ عِنْدَ اللهِ، قَالَىٰ، وَالَّذِي يُصَلِّعِهَا فِي مَوَاقِيتِهَا، كَمَا أَمَرَ اللهُ تَعَالَىٰ، وَالَّذِي يُوَخِّرُهَا لَهُ اللهِ تَعَالَىٰ، وَقَدْ يَكُونُ لِهَذَا نَوَافِلُ أَحْيانًا عَنْ وَقْتِهَا، أَوْ يَتُرُكُ وَاجِبَاتِهَا، فَهَذَا تَحْتَ مَشِيئَةِ اللهِ تَعَالَىٰ، وَقَدْ يَكُونُ لِهَذَا نَوَافِلُ أَحْيَانًا عَنْ وَقْتِهَا، أَوْ يَتُرُكُ وَاجِبَاتِهَا، فَهَذَا تَحْتَ مَشِيئَةِ اللهِ تَعَالَىٰ، وَقَدْ يَكُونُ لِهَذَا نَوَافِلُ يُكَمِّلُ بِهَا فَرَائِضَهُ، كَمَا جَاءَ فِي الْحَدِيثِ».

وقال شيخ الإسلام أيضا (٧/ ٦١٧) بعد أن فصّل أقوال أهل العلم في تارك الصلاة وبين علاقتها بالإيمان، قال: «...، فَإِنَّ كَثِيرًا مِنْ النَّاسِ؛ بَلْ أَكْثُرُهُمْ فِي كَثِيرٍ مِنْ الْأَمْصَارِ لَا يَكُونُونَ مُحَافِظِينَ عَلَىٰ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ، وَلَا هُمْ تَارِكُوهَا بِالْجُمْلَةِ، بَلْ يُصَلُّونَ أَحْيَانًا وَيَكُونُونَ مُحَافِظِينَ عَلَىٰ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ، وَلَا هُمْ تَارِكُوهَا بِالْجُمْلَةِ، بَلْ يُصَلُّونَ أَحْيَانًا وَيَهُونُ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ، وَلَا هُمْ تَارِكُوهَا بِالْجُمْلَةِ، بَلْ يُصَلُّونَ أَحْيَانًا وَيَعَانًا وَيَعَانًا، فَهَوُّلاءِ فِيهِمْ إِيمَانٌ وَنِفَاقٌ وَتَجْرِي عَلَيْهِمْ أَحْكَامُ الْإِسْلَامِ الظَّاهِرَةُ فِي الْمَوَارِيثِ وَنَحْوِهَا مِنْ الْأَحْكَامِ؛ فَإِنَّ هَذِهِ الْأَحْكَامَ إِذَا جَرَتْ عَلَىٰ الْمُنَافِقِ الْمَحْضِ –كَابْنِ الْمُنَافِقِ الْمُحْضِ –كَابْنِ وَأَمْثَالِهِ مِنْ الْمُنَافِقِ مِنْ الْمُنَافِقِ مَنَ الْمُنَافِقِ مَلَىٰ هَوُلاءِ فَي عَلَىٰ هَوُلُاءِ أَوْلَىٰ وَأَحْرَىٰ.

انظر: «مجموع الفتاوى» (٢٠/ ٩٧ - ٩٨)، و «حكم تارك الصلاة» للألباني -الرياض: دار الجلالين، ط١، ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.



### وَ وَ هُودُهُ فِي نَشْرِ الْعِلْمِ الْقَلْبَانِيُّ (۱)، وَجُهُودُهُ فِي نَشْرِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ

كَانَ عُلَمَاءُ الْأَمْصَارِ وَالَّذِينَ يَقُومُونَ عَلَىٰ أَمْرِ الدَّعْوَةِ فِي تِلْكَ الْأَمْصَارِ كَانُوا يُشِيعُونَ الْقَالَةَ ضِدَّ عُلَمَاءِ الْحِجَازِ، يَقُولُونَ: هَوُلَاءِ وَهَّابِيَّةٌ، هَوُلَاءِ مُجَسِّمَةٌ، كَانُوا يُشِيعُونَ الْقَالَةَ ضِدَّ عُلَمَاءِ الْحِجَازِ، يَقُولُونَ: هَوُلَاءِ وَهَّابِيَّةٌ، هَوُلَاءِ مُجَسِّمةٌ، هَوُلَاءِ مُجَسِّمةٌ، هَوُلَاءِ لَا يُحِبُّونَ الرَّسُولَ؛ فَنَفَّرُوا الْمُسْلِمِينَ عَنْهُمْ وَعَنْ عِلْمِهِمْ، فَلَمْ يَصِلْ إِلَّا إِلَىٰ مَنْ رَحِمَهُ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فِي سَائِرِ الْأَمْصَارِ، وَانْتَشَرَ عِلْمُهُمْ بِفَضْلِ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَانْتَشَرَتْ دَعْوَتُهُمْ.

وَلَكِنَّ الْأَلْبَانِيَّ وَعِلْلللهُ مَا كَانَتْ لَهُ دَارٌ، وَلَا كَانَ لَهُ بَلَدٌ، فَكَانَ وَعِلْللهُ يَنْزِلُ بَلَدًا فَيُطْرَدُ مِنْهَا، حَتَّىٰ اسْتَقَرَّ بَعْدَ ذَلِكَ فِي آخِرِ حَيَاتِهِ فِي فَيُطْرَدُ مِنْهَا، حَتَّىٰ اسْتَقَرَّ بَعْدَ ذَلِكَ فِي آخِرِ حَيَاتِهِ فِي

(۱) هو الشيخ المحدث علامة الشام: محمد ناصر الدين بن الحاج نوح بن نجاتي، أبو عبد الرحمن الأشقودري الألباني، ولد في مدينة أشقودرة عاصمة ألبانيا سنة: ١٣٣١هـ الرحمن الأشقودري الألباني، ولد في مدينة أشقودرة عاصمة ألبانيا سنة: ١٩٦١هـ وقد أفاد بعلمه الغزير ومؤلفاته ودروسه عددًا كبيرًا من طلاب العلم ودارسي الحديث النبوي الشريف، أثنى عليه كبار علماء عصره كالشيخ ابن باز والشيخ ابن العثيمين والشيخ مقبل والعلامة محمد بن إبراهيم آل الشيخ والشيخ محب الدين الخطيب، وقال الشيخ حمود التويجري: «الألباني الآن علم على السنة، الطعن فيه إعانة على الطعن في السنة»، ومات في عمان سنة: ١٤٢٠هـ – ١٩٩٩م، انظر: «حياة الألباني وآتاره وثناء العلماء عليه» لمحمد بن إبراهيم الشيباني.



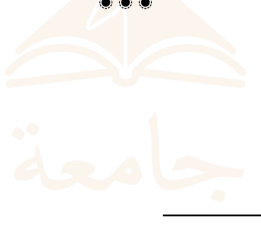
الْأُرْدُنِ حَتَّىٰ أَتَاهُ أَجُلُهُ فِيهَا -رَحِمَهُ اللهُ رَحْمَةً وَاسِعَةً-، فَكَانَ رَحْفَلُلهُ يَدْعُو إِلَىٰ التَّوْحِيدِ فِي كُلِّ مَكَانٍ نَزَلَ فِيهِ وَهَيَّأَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ مَنْ يَحْمِلُ عِلْمَهُ فِي كُلِّ قُطْرٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ أَمُورَ مِنَ الْأَقْطَارِ، وَنَشَرَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ كُتُبَهُ، وَتَعَلَّمَ كَثِيرٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ أَمُورَ اللهَ قَطْرِ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ كُتُبَهُ، وَتَعَلَّمَ كَثِيرٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ أَمُورَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَلَىٰ الْمُسْلِمِينَ فِي هَذَا الْعَصْرِ بِهِ فِي هَذَا الْتَوْحِيدِ عَنْ طَرِيقِهِ، فَمَنَّ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَلَىٰ الْمُسْلِمِينَ فِي هَذَا الْعَصْرِ بِهِ فِي هَذَا الْجَانِيِ رَحْلُللهُ كَانَ النَّابِينَ وَالْمُتَكَلِّمِينَ فِي دِينِ الْإِسْلَامِ الْعَظِيمِ يَرُونَ غَايَةَ الْعِلْمِ فِي كَثِيرٌ مِنَ الْكَاتِبِينَ وَالْمُتَكَلِّمِينَ فِي دِينِ الْإِسْلَامِ الْعَظِيمِ يَرُونَ غَايَةَ الْعِلْمِ فِي كَثِيرٌ مِنَ الْكَاتِبِينَ وَالْمُتَكَلِّمِينَ فِي دِينِ الْإِسْلَامِ الْعَظِيمِ يَرُونَ غَايَةَ الْعِلْمِ فِي كَثِيرٌ مِنَ الْكَاتِبِينَ وَالْمُتَكَلِّمِينَ فِي دِينِ الْإِسْلَامِ الْعَظِيمِ يَرُونَ غَايَةَ الْعِلْمِ فِي الْحَدِيثِ اللهُ مُنْ أَوْ رَوَاهُ فُلَانٌ. هَذَا إِذَا قَالَ، وَلَا يَعْنِي نَفْسَهُ بِالنَّظَرِ فِي الْحَدِيثِ سَنَدًا وَمَتْنًا مِنْ أَجْلِ الْحُكْمِ عَلَيْهِ.

فَالَّذِينَ كَانُوا يَكْتُبُونَ فِي الدِّينِ وَالَّذِينَ كَانُوا يَدْعُونَ إِلَىٰ اللهِ فِي الْجُمْلَةِ إِنَّمَا كَانُوا يَأْتُونَ بِالْأَحَادِيثِ وَيَكْتَفُونَ بِعَزْوِهَا إِلَىٰ مَصَادِرِهَا -إِنْ فَعَلُوا-، وَيَرَوْنَ أَنَّهُمْ بِذَلِكَ قَدْ خَرَجُوا مِنَ الْعُهْدَةِ، وَأَدَّوْا مَا عَلَيْهِمْ، فَنَشَرَ الْأَلْبَانِيُّ يَوْلِللهُ وَيَرُونَ أَنَّهُمْ بِذَلِكَ قَدْ خَرَجُوا مِنَ الْعُهْدَةِ، وَأَدَّوْا مَا عَلَيْهِمْ، فَنَشَرَ الْأَلْبَانِيُّ يَوْلِللهُ وَيَرُونُ أَنَّهُمْ بِذَلِكَ قَدْ خَرَجُوا مِنَ الْعُهْدَةِ، وَأَدَّوْا مَا عَلَيْهِمْ، فَنَشَرَ الْأَلْبَانِيُّ يَوْلِللهُ وَيَكُونُ أَمُوا الْحَدِيثِ، فَدَعَا إِلَىٰ ذَلِكَ؛ فَصَارَ النَّاسُ بَعْدَ ذَلِكَ إِذَا رَوَوُ اللّهَ لَا الْحَدِيثِ، فَذَا اللّهُ مُنَا اللّهُ عَلَىٰ الْحَدِيثِ، وَصَارَ لَا يَقُولُونَ هَذَا صَحِيحٌ، هَذَا حَسَنٌ، هَذَا ضَعِيفٌ، هَذَا مَوْضُوعٌ وَصَارَ لَا يُعْبَلُ مِنَ النَّاسِ فِي الْجُمْلَةِ حَدِيثٌ إِلَّا بِالْحُكْمِ عَلَيْهِ. حَتَّىٰ إِنَّكَ تَجِدُ عِنْدَ كَثِيرٍ يُقْبَلُ مِنَ النَّاسِ فِي الْجُمْلَةِ حَدِيثٌ إِلَّا بِالْحُكْمِ عَلَيْهِ. حَتَّىٰ إِنَّكَ تَجِدُ عِنْدَ كَثِيرٍ مِنَ النَّاسِ فِي الْجُمْلَةِ حَدِيثٌ إِلَّا بِالْحُكْمِ عَلَيْهِ. حَتَّىٰ إِنَّكَ تَجِدُ عِنْدَ كَثِيرٍ مِنَ النَّاسِ فِي الْجُمْلَةِ حَدِيثٌ إِلَّا بِالْحُكْمِ عَلَيْهِ. وَالَّذِينَ يُبْعِضُونَهُ، وَالَّذِينَ يُبْعِضُونَهُ، وَالَّذِينَ يُبْعِضُونَهُ، وَالَّذِينَ يُبْعَضُونَهُ، وَالَّذِينَ يُبْعِضُونَهُ أَوْدُ فِي كُتُبِهِمْ صَحَدَهُ الْأَلْبَانِيُّ، وَهُمْ أَعْدَاءُ فِي مُصَنَّفَاتِهِمْ أَوْ فِي كُتُبِهِمْ صَحَدَهُ الْأَلْبَانِيُّ، وَهُمْ أَعْدَاؤُهُ.



فَنَشَرَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ هَذَا الْأَمْرَ الْعَظِيمَ فِي الْأُمَّةِ فِي هَذَا الْعَصْرِ بِسَبَبِ هَذَا الرَّجُل.

لِذَلِكَ قَالَ الْعَلَّامَةُ الْإِمَامُ ابْنُ بَازٍ<sup>(۱)</sup>: «مَا تَحْتَ أَدِيمِ السَّمَاءِ فِي هَذَا الْعَصْرِ أَحَدٌ أَعْلَمَ بِحَدِيثِ رَسُولِ اللهِ وَاللَّهِ وَالْأَلْبَانِيِّ حَرَحِمَهُ اللهُ رَحْمَةً وَاسِعَةً - (٢).



<sup>(</sup>۱) هو العالم الرباني الزاهد الورع الفقيه مفتي الأنام: عبد العزيز بن عبد الله بن عبد الرحمن ابن محمد بن عبد الله آل باز، ولد بمدينة الرياض في ذي الحجة سنة ١٣٣٠ هـ، في أسرة يغلب على كثير من فضلائها طلب العلم، وكان يَحْلَلله عالمًا بالحديث والفقه، له عناية بالدّليل، وحرصٌ على الرُّجوع إلى الأدلّة والتّمسُّك بها، والحثِّ على سلوك هذا المسلك، وكانت مجالسُه معمورة بالعلم والنُّصح والنّفع وإفادة النّاس والإحسان إليهم، توفي في مكّة المكرّمة سنة ٢٤١هـ، انظر: «الشيخ عبد العزيز بن باز يَحْلَلله نموذج من الرعيل الأول» للشيخ عبد المحسن العباد -الدمام: دار ابن القيم، ط١، (١٤٢١هـ)-، وتقدمة الدكتور محمد سعد الشويعر لـ«مجموع فتاوي ابن باز» (١/٩-١٢).

<sup>(</sup>٢) «مسائل أبي عمر السدحان للإمام عبد العزيز بن باز» (١/ ٣٨).



# 

يَقُولُ الشَّيْخُ الْأَلْبَانِيُّ رَجِّ لِللهُ: ﴿إِنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ تَكَاسُلًا وَتَهَاوُنَا يَكْفُرُ كُفْرًا أَصْغَرَ ﴾(١)، وَمَعَ ذَلِكَ فَقَدْ أَخَذَ بِهِذَا الَّذِي قَالَهُ شَيْخُ الْإِسْلَامِ رَجِّ لِللهُ، وَقَالَ: ﴿نَعَمْ إِنَّ الطَّبِيعَةَ الْبَشَرِيَّةَ تَأْبَىٰ قَبُولَ ذَلِكَ، أَنْ يُرْفَعَ السَّيْفُ عَلَىٰ رَقَبَةِ الرَّجُلِ، وَيَرَىٰ إِنَّ الطَّبِيعَةَ الْبَشَرِيَّةَ تَأْبَىٰ قَبُولَ ذَلِكَ، أَنْ يُرْفَعَ السَّيْفُ عَلَىٰ رَقَبَةِ الرَّجُلِ، وَيَرَىٰ شَعَاعَهُ ثُمَّ يُقَالُ لَهُ: صَلِّ وَإِلَّا قَتَلْنَاكَ، ثُمَّ يَخْتَارُ الْقَتْلُ عَلَىٰ الصَّلَاةِ وَيَكُونُ فِي قَلْبِهِ أَذْنَىٰ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ مِنَ الْإِسْلَام؛ قَالَ: فَهَذَا لَا يَكُونُ إِلَّا كَافِرًا».

فَكَأَنَّ هَذَا الِا خْتِبَارَ - وَهُو رَفْعُ السَّيْفِ عَلَىٰ رَقَبَتِهِ - قَدِ اسْتَخْرَجَ لَنَا شَهَادَةَ مَا كَانَ فِي قَلْبِهِ غَيْبًا، وَهَذِهِ كَمَا تَرَىٰ صُورَةٌ مُفْتَرَضَةٌ، وَلَمْ يُقْتَلْ أَحَدٌ فِي الْإِسْلَامِ عَلَىٰ تَرْكِ الصَّلَاةِ مُنْدُ جَاءَ النَّبِيُّ مُنْ اللَّاسِ هَذَا.

الَّذِينَ يَقُولُونَ: إِنَّ مَنْ قَالَ إِنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ تَكَاسُلًا وَتَهَاوُنَا فَهُوَ كَافِرٌ كُفْرًا أَصْغَرَ لَا يُخْرِجُ مِنَ الْمِلَّةِ، الَّذِينَ قَالُوا: إِنَّ مَنْ قَالَ ذَلِكَ يَكُونُ مُرْجِئًا، مَاذَا يُرِيدُونَ؟! إِنَّ الْإِرْجَاءَ إِنَّمَا يَدْخُلُ عَلَىٰ مَنْ قَالَ: إِنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ تَكَاسُلًا وَتَهَاوُنًا يَحْفُرُ كُفْرًا أَصْغَرَ؟!!

(۱) «السلسلة الصحيحة» (٧/ ١٢٧ - ١٥٤ ، رقم ٢٠٥٤).



يَدْخُلُ عَلَيْهِ حِينَ يَرَىٰ أَنَّ تَرْكَ الصَّلَاةِ لَا يَضُرُّهُ، فَإِذَا قَالَ: إِنَّ تَرْكَ الصَّلَاةِ لَا يَضُرُّهُ؛ فَهَذَا دَخَلَتْ عَلَيْهِ شُبْهَةُ الْإِرْجَاءِ، أَمَّا إِذَا قَالَ: إِنَّهُ يَكُونُ عَلَىٰ خَطَرٍ، وَقَدْ يَضُرُّهُ؛ فَهَذَا دَخَلَتْ عَلَيْ خُطِرٍ مُنْ الْمِلَّةِ، أَوْ هُوَ كَافِرٌ كُفْرًا لَا يُخْرِجُ مِنَ الْمِلَّةِ، أَوْ هُوَ كَافِرٌ كُفْرًا لَا يُخْرِجُ مِنَ الْمِلَّةِ، وَهُو كَافِرٌ كُفْرًا لَا يُخْرِجُ مِنَ الْمِلَّةِ، اللهِ يَعْفُرُ عَلَىٰ عَطَرٍ أَنْ يَمُوتَ كَافِرًا كُفْرًا أَكْبَرَ، الَّذِينَ قَالُوا ذَلِكَ فِي الَّذِي يَتُرُكُ الصَّلَاةِ يَرَاهُ ضَرَرًا الصَّلَاةِ تَكَاسُلًا وَتَهَاوُنًا، وَأَنَّهُ لَا يَكْفُرُ كُفْرًا أَكْبَرَ، وَأَنَّ تَرْكَ الصَّلَاةِ يَرَاهُ ضَرَرًا الصَّلَاةِ يَرَاهُ ضَرَرًا بَلِيغًا – هَؤُلًا ءَ لَا تَدْخُلُ عَلَيْهِمْ شُبْهَةُ الْإِرْجَاءِ.

وَتَدْخُلُ أَيْضًا شُبْهَةُ الْإِرْجَاءِ عَلَىٰ مَنْ قَالَ: إِنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ تَهَاوُنًا لَا يَكْفُرُ كُفُرً كُفُرًا أَكْبَرَ، وَقَدْ عُرِضَ عَلَىٰ السَّيْفِ، فَأَبَىٰ أَنْ يُصَلِّي، وَاخْتَارَ الْقَتْلَ فَمَاتَ مُسْلِمًا. قَالُوا: تَدْخُلُ عَلَيْهِ أَيْضًا شُبْهَةُ الْإِرْجَاءِ مِنْ هَذِهِ الْبَابَةِ، فَهَذَا الْأَمْرُ وَقَعَ فِيهِ نِزَاعٌ كَبِيرٌ، وَالنِّزُاعُ فِيهِ حَتَّىٰ فِي هَذَا الْأَمْرِ، أَيْ فِي هَذَا الْأَمْرِ وَاقِعٌ فِي هَذَا الْأَمْرِ، وَهُو قَائِمٌ مُحْتَدِمٌ بَيْنَ طَوَائِفِ أَهْلِ الْعِلْم، وَوَقَعَ بِسَبَيهِ خَلَلٌ كَبِيرٌ.

شَيْخُ الْإِسْلَامِ رَجِمُ لِللهُ يَقُولُ - وَقَدْ سُئِلَ هَلْ يُصَلَّىٰ عَلَىٰ تَارِكِ الصَّلَاةِ؟ هَلْ يُورَثُ؟ فِي مَوَاضِعَ مِنْ أَجْوِبَتِهِ فِي «مَجْمُوعِ الْفَتَاوَىٰ»(١) عَلَىٰ هَذَا السُّؤَالِ،

ومن قبله قال ابن قدامة في «المغني» (٣/ ٣٥٧-٥٥٩، مسألة ٣٢٩) بعد ذكر أدلة إسلام



وَقَدْ وَرَدَ بِصِيَغٍ مُتَعَدِّدَةٍ - قَالَ: «مَا زَالَ الْمُسْلِمُونَ فِي جَمِيعِ الْأَمْصَارِ فِي جَمِيعِ الْأَمْصَارِ فِي جَمِيعِ الْأَمْصَارِ فِي جَمِيعِ الْأَمْصَارِ فِي جَمِيعِ الْأَعْصَارِ يُصَلُّونَ عَلَىٰ تَارِكِي الصَّلَاةِ، وَيَدْفِنُونَهُمْ فِي مَقَابِرِ الْمُسْلِمِينَ، وَيَرِثُونَهُمْ وَيُورِّتُونَهُمْ.

مَعَ أَنَّهُ عَلَىٰ مَذْهَبِ الْإِمَامِ أَحْمَدَ يَرَىٰ أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ يَكْفُرُ كُفْرًا أَكْبَرَ يُخْرِجُ مِنَ الْإِسْلَامِ مِنَ الْمِلَّةِ، فَهَلْ يُرِيدُ بِذَلِكَ أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ تَكَاسُلًا وَتَهَاوُنًا لَا يُخْرِجُ مِنَ الْإِسْلَامِ عَلَىٰ عَكْسِ مَا هُوَ عَلَيْهِ، وَمَا عَلَيْهِ الْإِمَامُ أَحْمَدُ، أَمْ مَاذَا يُرِيدُ؟

تارك الصلاة كسلا وتهاونا، قال مصصحا لهذا القول: «...، وَلِأَنَّ ذَلِكَ إِجْمَاعُ الْمُسْلِمِينَ؛ فَإِنَّا لَا نَعْلَمُ فِي عَصْرٍ مِنْ الْأَعْصَارِ أَحَدًا مِنْ تَارِكِي الصَّلَاةِ تُرِكَ تَغْسِيلُهُ، وَالصَّلَاةُ عَلَيْهِ، وَدَفْنُهُ فِي مَقَابِرِ الْمُسْلِمِينَ، وَلَا مُنِعَ وَرَثَتُهُ مِيرَاثَهُ، وَلَا مُنِعَ هُو مِيرَاثَ مُورَّثِهِ، وَلَا فُرِّقَ بَيْنَ زَوْجَيْنِ لِتَرْكِ الصَّلَاةِ مِنْ أَحَدِهِمَا؛ مَعَ كَثْرَةِ تَارِكِي الصَّلَاةِ، وَلَوْ كَانَ مُورَّثِهِ، وَلَا فُرِّةِ الصَّلَاةِ، وَلَوْ كَانَ كَافِرًا لَشَبَتْتُ هَذِهِ الْأَحْكَامُ كُلُّهَا، وَلَا نَعْلَمُ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ خِلَافًا فِي أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ يَخِبُ عَلَيْهِ قَضَاءُ صَلَاةٍ وَلَا صِيَامٍ.

وَأَمَّا الْأَحَادِيثُ الْمُتَقَدِّمَةُ فَهِي عَلَىٰ سَبِيلِ التَّغْلِيظِ، وَالتَّشْبِيهِ لَهُ بِالْكُفَّارِ، لَا عَلَىٰ الْحَقِيقَةِ، كَقَوْلِهِ اللَّهِ تَبَرُّوُ مِنْ نَسَبٍ وَإِنْ كَقَوْلِهِ اللَّهِ تَبَرُّو مُنْ نَسَبٍ وَإِنْ دَقَوْلِهِ اللَّهِ تَبَرُّو مُنْ فَالَ لِأَخِيهِ يَا كَافِرُ. فَقَدْ بَاءَ بِهَا أَحَدُهُمَا»، وَقَوْلُهُ: «مَنْ قَالَ لِأَخِيهِ يَا كَافِرُ. فَقَدْ بَاءَ بِهَا أَحَدُهُمَا»، وَقَوْلُهُ: «مَنْ قَالَ لِأَخِيهِ يَا كَافِرُ. فَقَدْ بَاءَ بِهَا أَحَدُهُمَا»، وَقَوْلُهُ: «مَنْ قَالَ: «وَمَنْ قَالَ: مُطِرْنَا بِنَوْءِ الْكَوَاكِبِ اللهِ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ»، قَالَ: «وَمَنْ قَالَ: مُطِرْنَا بِنَوْءِ الْكَوَاكِبِ فَهُو كَافِرٌ بِاللهِ، مُؤْمِنٌ بِالْكُواكِبِ»، وَقَوْلُهُ: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ فَقَدْ أَشْرَكَ»، وقَوْلِهِ: «شَارِبُ الْخَمْرِ كَعَابِدِ وَثَنِ»، وَأَشْبَاهِ هَذَا مِمَّا أُرِيدَ بِهِ التَّشْدِيدُ فِي الْوَعِيدِ».



الْحَقُّ أَنَّنَا يَنْبَغِي أَنْ نُفَرِّقَ بَيْنَ أَمْرِيْنِ بَيْنَ مَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ بِمَرَّةٍ، بِمَعْنَىٰ أَنَّهُ لَا يَسْجُدُ لِلَّهِ سَجْدَةً، وَبَيْنَ مَنْ يُصَلِّي أَحْيَانًا وَيَتْرُكُ أَحْيَانًا، فَهَذَا أَيْضًا يَنْبُغِي النَّظُرُ إِلَيْهِ بِعَيْنِ الْإِعْتِبَارِ، وَلَعَلَّ هَذَا هُو مَا سُئِلَ عَنْهُ شَيْخُ الْإِسْلَامِ وَعِلْللهُ أَنَّ الرَّجُلَ يَتُرُكُ إِلَيْهِ بِعَيْنِ الْإِعْتِبَارِ، وَلَعَلَّ هَذَا هُو مَا سُئِلَ عَنْهُ شَيْخُ الْإِسْلَامِ وَعِلْللهُ أَنَّ الرَّجُلَ يَتُرُكُ اللهُ عَيْنِ الْإِعْتِبَارِ، وَلَعَلَّ هَذَا يُكْفُرُ كُفُرًا أَصْغَرَ يَتَهَاوَنُ فِي الصَّلَاةِ، وَيَكْسَلُ الصَّلَاةِ أَنْ الْمَسْلِلِ الَّتِي تَقُومُ الْمَعْرَكَةُ بِسَبِهَا فِي هَذَا الْعَصْرِ، وَرُمِيَ بِسَبَبِهَا فِي هَذَا الْعَصْرِ، وَرُمِيَ بِسَبَبِهَا كَثِيرٌ مِنَ الْعُلَمَاءِ الْأَثْبَاتِ بِالْإِرْجَاءِ بِغَيْرِ حَقِّ، كَالْعَلَامَةِ الْأَلْبَانِيِّ إِلَىٰ وَرُمِيَ بِسَبَبِهَا وَي هَذَا الْعَصْرِ، وَرُمِيَ بِسَبَبِهَا كَثِيرٌ مِنَ الْعُلَمَاءِ الْأَثْبَاتِ بِالْإِرْجَاءِ بِغَيْرِ حَقِّ، كَالْعَلَامَةِ الْأَلْبَانِيِّ إِلَىٰ وَرُمِيَ بِسَبَبِهَا كَثِيرٌ مِنَ الْعُلَمَاءِ الْأَثْبَاتِ بِالْإِرْجَاءِ بِغَيْرِ حَقِّ، كَالْعَلَامَةِ الْأَلْبَانِيِّ إِلَىٰ أَمُورِ أُخْرَى ذَكَرُوا أَنَّهُ تَوَرَّطَ فِيهَا -رَحِمَهُ الللهُ رَجْاءِ بِغَيْرِ حَقِّ، كَالْعَلَامَةِ الْأَلْبَانِيِّ إِلَىٰ الْمُعْرَى فَا اللهُ مُرْكَةً وَاسِعَةً وَاسِعَةً -(١).

(١) فقد قال الشيخ الألباني في «الصحيحة» (٧/ ١٥٣ – ١٥٤، رقم ٢٠٥٤) لَمَّا رماه أحد الكُتَّاب بالإرجاء، قال: «...، مع أنه يعلم أنني أخالفهم مخالفة جذرية؛ فأقول: «الإيمان يزيد وينقص؛ وإن الأعمال الصالحة من الإيمان، وإنه يجوز الاستثناء فيه»؛ خلافًا للمرجئة، ومع ذلك رماني أكثر من مرة بالإرجاء! فقلب بذلك وصية النبي المُنْتُونَةُ: «وأتبع السيئة الحسنة تمحها..»!

فقلت: ما أشبه اليوم بالبارحة! فقد قال رجل لابن المبارك: ما تقول فيمن يزني ويشرب الخمر؛ أمؤمن هو؟ قال: «لا أخرجه من الإيمان»، فقال الرجل: على كبر السن صرت مرجئًا! فقال له ابن المبارك: «إن المرجئة لا تقبلني! أنا أقول: الإيمان يزيد وينقص، والمرجئة لا تقول ذلك، والمرجئة تقول: حسناتنا متقبلة، وأنا لا أعلم تُقبلت مني حسنة؟ وما أحوجك إلى أن تأخذ سبورة فتجالس العلماء». رواه ابن راهويه في «مسنده» (٣/ ٢٧٠-٢٧١).

قلت: ووجه المشابهة بين الاتهامين الظالمين هو الإشراك بالقول مع المرجئة في بعض ما يقوله المرجئة؛ أنا بقولي بعدم تكفير تارك الصلاة كسلًا؛ وابن المبارك في عدم تكفير



وَلِأَجْلِ ذَلِكَ قَالَ الشَّيْخُ الْعَلَّامَةُ ابْنُ عُشَيْمِينَ نَحِ لِللَّهُ -وَقَدْ قِيلَ لَهُ هُنَالِكَ مَنْ يَرْمِي الْأَلْبَانِيَّ بِالْإِرْجَاءِ - فَقَالَ: «هَؤُلَاءِ إِمَّا أَنَّهُمْ لَا يَعْرِفُونَ الْأَلْبَانِيَّ، وَإِمَّا أَنَّهُمْ لَا يَعْرِفُونَ الْأَلْبَانِيَّ، وَإِمَّا أَنَّهُمْ لَا يَعْرِفُونَ الْإِرْجَاءَ»(١).

وَلَوْ أَنَّكَ رَجَعْتَ إِلَىٰ تَعْلِيقِهِ وَتَحْقِيقِهِ عَلَىٰ «الطَّحَاوِيَّةِ»، وَ«شَرْحِهَا» لِابْنِ أَبِي الْعِزِّ (٢) لَوَجَدْتَ أَنَّهُ رَحِمُ اللهُ يُعَلِّقُ عَلَىٰ أَمْرٍ وَقَعَ فِيهِ الطَّحَاوِيُّ (٣)، وَتَابَعَهُ عَلَيْهِ

مرتكب الكبيرة». اهـ.

(۱) شريط «مكالمات هاتفية مع مشايخ الدعوة السلفية» (رقم ٤)، إصدار: مجالس الهدى للإنتاج والتوزيع-الجزائر، وكان ذلك بتاريخ: ٢٠٠٠/٦/٠٠م.

(٢) هو العلامة القاضي: صدر الدين، محمد بن علاء الدين: عليّ بن محمد ابن أبي العز الحنفي الأذرعي الصالحي الدمشقي، ولد سنة ٧٣١ هـ، اشتغل بالعلوم، وكان من الفضلاء الأذكياء، ماهرًا في دروسه وفتاويه، ولي قضاء دمشق في المحرم سنة ٧٧٩ هـ، ثم ولي قضاء مصر فأقام شهرًا ثم استعفى، وتوفي بدمشق ٧٩٢ هـ، انظر: (إنباء الغمر بأبناء العمر» لابن حجر (١/ ٨٠٤)، و «شذرات الذهب» لابن العماد (٨/ ٥٥٧).

(٣) هو الحَافِظُ مُحَدِّثُ الدِّيَارِ المِصْرِيَّةِ وَفَقِيْهُهَا: أَحْمَدُ بنُ مُحَمَّدِ بنِ سَلَامَةَ، أَبُو جَعْفَرٍ المِصْرِيُّ الطَّحَاوِيُّ الحَنفِيُّ، ولد في قرية طحا من قرئ صعيد مصر في سَنةِ تِسْعِ وَثَلَاثِيْنَ وَمائتَيْنِ، برزَ فِي عِلْمِ الحَدِيْث والفِقْه، وَكَانَ شَافِعِيًّا يَقْرَأُ عَلَىٰ: خاله أَبِي إِبْرَاهِيْم المُزَنِيِّ صاحب الشافعي، ثم انْتَقَلَ إلىٰ المذهب الحنفي فبرز فيه حتىٰ انتهت إلَيْهِ رِئاسَةُ المُحْرَبِيِّ صاحب الشافعي، وَكَانَ ثِقَةً ثَبْتًا فَقِيْهًا عَاقِلًا، مَاتَ سَنَةَ إِحْدَىٰ وَعِشْرِيْنَ وَثَلَاث مَاتَ سَنَةً إِحْدَىٰ وَعِشْرِيْنَ وَثَلَاث مائة، انظر: «سير أعلام النبلاء» (١٥ / ٢٧، ترجمة ١٥).

وأما ما وقع فيه فهو قوله: «والإيمان هو الإقرار باللسان والتصديق بالجنان».



ابْنُ أَبِي الْعِزِّ (۱)، فَهُمَا مَعًا مِنَ الْأَحْنَافِ، وَهُمْ جَمِيعًا -أَعْنِي الْأَحْنَافَ- يُخْرِجُونَ الْأَعْمَالَ مِنَ الْإِيمَانِ، فَلَمَّا مَرَّ بِذَلِكَ الْمَوْضِعِ عَلَّقَ عَلَيْهِ، وَقَالَ قَوْلًا عَظِيمًا، هُنَا مِنَ الْإِيمَانِ، فَلَمَّا مَرَّ بِذَلِكَ الْمَوْضِعِ عَلَّقَ عَلَيْهِ، وَقَالَ قَوْلًا عَظِيمًا، هُنَا مِنَ الْأُمُورِ الْكَبِيرَةِ النَّتِي ذَكَرَهَا نَعْلَيْقِ، هَذَا الْأَمْرُ الْعَظِيمُ بِالتَّعْلِيقِ فِي ذَلِكَ مِنَ الْأُمُورِ الْكَبِيرَةِ النَّعْلِيقِ فِي ذَلِكَ الْمُوطِنِ قَالَ بَعْضُهُمْ يَقُولُ: إِنَّ الْخِلَافَ بَيْنَ مُرْجِئَةِ الْفُقَهَاءِ وَأَهْلِ السُّنَّةِ خِلَافٌ لَفُطِيعٌ. قَالَ: «وَلَيْسَ كَذَلِكَ بَلْ هُوَ خِلَافٌ حَقِيقِيٌّ »(٢).

<sup>(</sup>۱) فقال في شرحه على «عقيدة الإمام أبي جعفر الطحاوي» -بيروت: مؤسسة الرسالة، ط٠١، ١٤١٧هـ - (٢/ ٤٦٢): «وَالإِخْتِلَافُ الَّذِي بَيْنَ أَبِي حَنِيفَةَ وَالْأَئِمَّةِ الْبَاقِينَ مِنْ ط٠١، ١٤١٧هـ الْبَاقِينَ مِنْ أَبِي حَنِيفَةَ وَالْأَئِمَّةِ الْبَاقِينَ مِنْ أَبِي حَنِيفَةَ وَالْأَئِمَّةِ الْبَاقِينَ مِنْ أَهْلِ السُّنَّةِ اخْتِلَافُ صُورِيُّ؛ فَإِنَّ كَوْنَ أَعْمَالِ الْجَوَارِحِ لَازِمَةً لِإِيمَانِ الْقَلْبِ، أَوْ جُزْءًا مِنَ الْإِيمَانِ، مَعَ الِاتِّفَاقِ عَلَىٰ أَنَّ مُرْتَكِبَ الْكَبِيرَةِ لَا يَخْرُجُ مِنَ الْإِيمَانِ، بَلْ هُوَ فِي مَشِيئَةِ اللهِ، إِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ: نِزَاعٌ لَفُظِيُّ، لَا يَتَرَتَّبُ عَلَيْهِ فَسَادُ اعْتِقَادٍ».

<sup>(</sup>۲) شرح وتعليق الألباني على «العقيدة الطحاوية» -الرياض: مكتبة المعارف، ط۱، 18۲۲هـ (ص٢٦-٦٩، رقم ٢٢)، فقال: «وليس الخلاف بين المذهبين اختلافا صوريا كما ذهب إليه الشارح رَحِمَهُ اللهُ تعالىٰ...، فإن الحنفية لو كانوا غير مخالفين للجماهير مخالفة حقيقية في إنكارهم أن العمل من الإيمان، لاتفقوا معهم علىٰ أن الإيمان يزيد وينقص، وأن زيادته بالطاعة، ونقصه بالمعصية...، ولكن الحنفية أصروا علىٰ القول بخلاف ذلك الأدلة الصريحة في الزيادة والنقصان...، ثم كيف يصح أن يكون الخلاف المذكور صوريا؟! وهم يجيزون لأفجر واحد منهم أن يقول: إيماني كإيمان أبي بكر الصديق! بل كإيمان الأنبياء والمرسلين وجبريل وميكائيل -عليهم الصلاة والسلام-! كيف وهم بناء علىٰ مذهبهم هذا لا يجيزون لأحدهم -مهما كان فاسقا فاجرا- أن يقول: أنا مؤمن إن شاء الله تعالىٰ؟! بل يقول: أنا مؤمن حقًا،...».



شَيْخُ الْإِسْلَامِ نَجَمْلِللهُ فَصَّلَ فِي الْمَسْأَلَةِ وَقَالَ: «كَثِيرٌ مِنْهُ لَفْظِيُّ، وَكَثِيرٌ مِنْهُ خِلَافٌ حَقِيقِيُّ»(١).

الشَّيْخُ الْأَلْبَانِيُّ يَحِّلُللهُ قَالَ: إِنَّ الْخِلَافَ هَاهُنَا -يَعْنِي بَيْنَ مُرْجِئَةِ الْفُقَهَاءِ وَأَهْلِ السُّنَةِ - خِلَافُ حَقِيقِيُّ، وَلَيْسَ بِخِلَافٍ لَفْظِيٍّ، وَلَمْ يَعْتَدَّ يَحِّلُللهُ بِأَنَّهُمْ يَقُولُونَ يَقُولُونَ بِعَضِ الْأُمُورِ الَّتِي تُوافِقُ أَهْلَ السُّنَّةِ فِي الْإِيمَانِ؛ لِأَنَّهُ يَقُولُ: إِنَّهُمْ يَقُولُونَ يَقُولُونَ بِعَدَمِ الْإِسْتِثْنَاءِ فِي الْإِيمَانِ، فَكَيْفَ إِنَّ الْإِيمَانَ لَا يَزِيدُ وَلَا يَنْقُصُ، إِنَّهُمْ يَقُولُونَ بِعَدَمِ الْإِسْتِثْنَاء فِي الْإِيمَانِ، فَكَيْفَ يَكُونُ الْخِلَافُ لَفُظِيًّا مَعَ ذَلِكَ؟!

بَلِ الْخِلَافُ خِلَافٌ حَقِيقِيٌّ بَيْنَ مُرْجِئَةِ الْفُقَهَاءِ وَأَهْلِ السُّنَّةِ، فَهُو رَجَعُلَللهُ يُحَارِبُ الْإِرْجَاءَ وَهُوَ خَبِيرٌ بِهِ.

وَكَذَلِكَ تَوجَّعَ مِنْ هَذَا الْأَمْرِ لَمَّا اسْتَشْرَتِ الْقَالَةُ عَنْهُ فَبَلَغَتْهُ، وَقِيلَ لَهُ: هُنَاكَ مَنْ يَرْمِيكَ بِالْإِرْجَاءِ كَمَا فَعَلَ سَفَرُ الْحَوَالِيُّ، وَنَشَرَ ذَلِكَ فِي «ظَاهِرَةِ هُنَاكَ مَنْ يَرْمِيكَ بِالْإِرْجَاءِ كَمَا فَعَلَ سَفَرُ الْحَوَالِيُّ، وَنَشَرَ ذَلِكَ فِي «ظَاهِرَةِ الْإِرْجَاءِ» وَكَمَا فَعَلَ بَعْضُ الضُّلَّالِ هُنَا فِي الْإِرْجَاءِ، وَكَمَا فَعَلَ بَعْضُ الضُّلَّالِ هُنَا فِي

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوي» (۷/ ۲۰۵-۵۰۰)، وانظر أيضا: (۷/ ۲۱۸ و ۲۹۷ و ۳۹۶ و ۵۷۰).

<sup>(</sup>٢) وهي رسالة مقدمة لنيل درجة التخصص العليا (الدكتوراه) في جامعة أم القرئ، أشرف عليها الخارجي الضال المصري محمد قطب المنظر لفكر أخيه سيد قطب أحد أعلام التكفير والخروج في العصر الحديث، وهذه الرسالة طافحة بالطعن في الشيخ الألباني بالتصريح تارة وبالتلويح أخرئ؛ لأنه لا يكفر تارك الصلاة كسلا وتهاونا!!

ولما قرأ الشيخ الألباني وَغَيِّلَتْهُ هذا الطعن، قال في «السلسلة الضعيفة» (١٤/ ٩٤٩): «...، وقد بدا لي من مطالعتي للكتاب المذكور -يعني: «ظاهرة الإرجاء» - أنه ذو فائدة



مِصْرَ عِنْدَمَا قَالَ عَلَىٰ الْمِنْبَرِ يَخْطُبُ فِي النَّاسِ وَيَقُولُ: «إِنَّ الشَّيْخَ الْأَلْبَانِيَّ عَلَىٰ جَلَالَةِ قَدْرِهِ، وَعَظِيمَةِ مَكَانَتِهِ» - وَهَذِهِ عَادَةُ أَهْلِ الْبِدَع، فَإِنَّهُ يَأْتِي بِأَمْثَالِ

=

كبيرة جدًّا في الرد على علماء الكلام الذين يخالفون أهل الحديث في قولهم: (الإيمان يزيد وينقص، وأن الأعمال الصالحة من الإيمان)، مع غلو ظاهر في بعض عباراته؛ حتى ليخال إليَّ أنه يميل إلى مذهب الخوارج، مع أنه يرد عليهم، وغمزني بالإرجاء أكثر من مرة؛ تارة تصريحًا وأخرى تلويحًا، مع إظهاره الاحترام والتبجيل -خلافًا لبعض الغلاة ولا أقول: الأتباع-، وهو يعلم أنني أنصر مذهب أهل الحديث، متذرعًا بأنني لا أكفر تارك الصلاة كسلًا؛ ما لم يدل على أن تركه عن عقيدة وجحود، كالذي يقال له: (إن لم تصل، وإلا؛ قتلناك)، فيأبي فيقتل؛ فهذا كافر مرتد -كما كنت نقلته في رسالتي «حكم تارك الصلاة» عن ابن القيم وشيخه ابن تيمية- وعلى مثله حمل ابن تيمية الآثار التي استفاضت عن الصحابة في كفر تارك الصلاة، وقوله (ص): «ليس بين العبد وبين الكفر إلا ترك الصلاة»، انظر كلامهما في الرسالة المذكورة (ص ٣٨-٤١).

ومع هذا رمانا المؤلف المذكور بالارجاء.. سامحه الله، وهدانا الله وإياه لما اختلف فيه من الحق؛ إنه يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.

ومجال مناقشته واسع جدًّا فيما نبا قلمه عن الصواب، وما فيه من الأخطاء والتناقضات، وبخاصة في تأويله للأحاديث والنصوص وليّه إياها إلى ما يتفق مع ما ذهب إليه مع محاولته التشكيك في صحة الحديث المتفق على صحته؛ إذ شعر أن تأويله إياه غير مقنع -كما فعل بحديث الجهنميين الذين يخرجهم الله من النار بغير عمل عملوه-، بل وإعراضه أحيانًا عن ذكر ما هو عليه منها.

أقول: هذا باب واسع جدًّا يتطلب التفرغ له وقتًا مديدًا، مما لا أجده الآن، والله المستعان».



هَذِهِ الْعِبَارَاتِ فِي الْمَدِيحِ، ثُمَّ يَأْتِي بِطَعْنِهِ وَتَجْرِيحِهِ قَالَ: «هُوَ عَلَىٰ عَظِيمِ قَدْرِهِ وَمُرْتَفِعِ مَكَانَتِهِ، هُوَ عَلَىٰ مَذْهَبِ الْجَهْمِ بْنِ صَفْوَانَ، مُرْجِئُ عَلَىٰ مَذْهَبِ الْجَهْمِ بْنِ صَفْوَانَ، مُرْجِئُ عَلَىٰ مَذْهَبِ الْجَهْمِ بْنِ صَفْوَانَ، مُرْجِئُ عَلَىٰ مَذْهَبِ الْجَهْمِ بْنِ صَفْوَانَ».

الشَّيْخُ الْأَلْبَانِيُّ وَعَلَّلَهُ فِي تَعْلِيقِهِ فِي الذَّبِّ الْأَحْمَدِ عَلَىٰ كَلَامٍ بَعْضِ مَنْ نَقَلَ عَنْهُ، وَهُوَ يُدَافِعُ عَنْ مُسْنَدِ الْإِمَامِ أَحْمَدَ، فِي هَذَا الْكِتَابِ إِلَىٰ كُتُبِهِ بِإِشَارَةٍ، وَطَلَبَ مِنَ الشَّيْخِ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ بَازٍ؛ فَكَتَبَ هَذَا الْكِتَابُ فِي الدِّفَاعِ عَنْ مُسْنَدِ الْإِمَامِ مَن الشَّيْخِ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ بَازٍ؛ فَكَتَبَ هَذَا الْكِتَابُ فِي الدِّفَاعِ عَنْ مُسْنَدِ الْإِمَامِ مَن الشَّيْخِ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ بَازٍ؛ فَكَتَبَ هَذَا الْكِتَابُ فِي الدِّفَاعِ عَنْ مُسْنَدِ الْإِمَامِ مَن الشَّيْخِ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ بَازٍ؛ فَكَتَبَ هَذَا الْكِتَابُ فِي الدِّفَاعِ عَنْ مُسْنَدِ الْإِمَامِ أَحْمَدَ وَحُمْلِينَ عَامًا وَذَكَرَ رَقْمًا - وَنَحْنُ أَحْمَدَ وَحُمْلِينَ عَامًا وَذَكَرَ رَقْمًا - وَنَحْنُ نُحَادِبُ الْإِرْجَاءَ، وَنُحَذِّرُ مِنْهُ، ثُمَّ يَأْتِي بَعْدُ الْأَغْمَارُ فِي هَذَا الزَّمَانِ لِكَيْ يَتَهِمُونَنَا بِالْإِرْجَاءِ، فَإِلَىٰ اللهِ الْمُشْتَكَىٰ "(١).

<sup>(</sup>۱) «الذب الأحمد عن مسند الإمام أحمد» -الجبيل: دار الصديق وبيروت: مؤسسة الريان، ط۱، ۱٤۲۰هـ/ ۱۹۹۹م- هامش (ص۳۳).



#### مَا يُسْتَفَادُ مِنْ هَذَا الْحَدِيثِ (۱) مَا يُسْتَفَادُ مِنْ هَذَا الْحَدِيثِ (۱)

الستفاد من إيرادِ النَّووِيُّ هَذَا الْحَدِيثِ مَرَّةً أُخْرَىٰ مَعَ أَنَّهُ ذُكِرَ فِي سِيَاقِ حَدِيثِ عُمَرَ ضَيَّةٍ هَذَا الْمَوْضُوعِ مَرَّةً ثَانِيَةً فَهَذَا مِنْ جِهَةٍ، وَمِنْ جِهَةٍ أُخْرَىٰ أَنَّ فِي حَدِيثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ التَّصْرِيحُ بِأَنَّ الْإِسْلَامَ بُنِي عَلَىٰ وَمِنْ جِهَةٍ أُخْرَىٰ أَنَّ فِي حَدِيثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ التَّصْرِيحُ بِأَنَّ الْإِسْلَامَ بُنِي عَلَىٰ هَذِهِ الْأَرْكَانِ الْخَمْسِ، أَمَّا حَدِيثُ عُمَرَ فَلَيْسَ فِيهِ هَذِهِ الصِّيغَةُ، وَإِنْ كَانَ ظَاهِرُهُ يُفِيدُ ذَلِكَ؛ لِأَنَّهُ قَالَ: «الْإِسْلَامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ...»
 إِلَىٰ آخِرِ الْحَدِيثِ، وَلَكِنْ فِي حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ التَّصْرِيحُ بِأَنَّ الْإِسْلَامَ بُنِيَ عَلَىٰ هَذِهِ الْأَرْكَانِ، فَلِأَجْل ذَلِكَ أَتَىٰ بِهِ النَّوقِيُّ نَعْ لِللهُ مَرَّةً أُخْرَىٰ.
 الْأَرْكَانِ، فَلِأَجْل ذَلِكَ أَتَىٰ بِهِ النَّوقِيُّ نَعْ لِللهُ مَرَّةً أُخْرَىٰ.

٢ - عَلَىٰ الْمَرْءِ أَنْ يَرْجِعَ فِي مَسْأَلَة تَرْكِ الصَّلَاةِ إِلَىٰ أَقْوَالِ السَّلَفِ، وَدَعْكَ مِنْ بُنيَّاتِ الطَّرِيقِ، فَإِنَّ كَثِيرًا مِمَّنْ يَتَكَلَّمُونَ فِي الْعِلْمِ فِي هَذَا الْعَصْرِ يَتَكَلَّمُونَ مِنْ بُنَيَّاتِ الطَّرِيقِ، فَإِنَّ كَثِيرًا مِمَّنْ يَتَكَلَّمُونَ فِي الْعِلْمِ فِي هَذَا الْعَصْرِ يَتَكَلَّمُونَ مِنْ بُعُولِهِمْ مِنْ رُءُوسِهِمْ، أَمَّا الرُّجُوعُ إِلَىٰ كَلَامِ أَهْلِ الْعِلْمِ بِضَبْطِ الْعِبَارَةِ وَتَقْيِيدِهَا فَهَذَا هُوَ الْأَصْلُ فِي الْمَسْأَلَةِ.

٣- وَيَنْبَغِي عَلَىٰ الْإِنْسَانِ أَنْ يَعْرِفَ قَدْرَهُ، عَلَيْهِ أَنْ يَكُونَ مُبَلِّغًا لِعِلْمِ
 أَسْلَافِهِ؛ لِأَنَّ مَقَامَ الْإِمَامَةِ مَقَامٌ عَظِيمٌ، أَنْ يَجْلِسَ الْمَرْءُ وَيَقُولُ -وَهُو لَمْ

<sup>(</sup>١) شرح العثيمين على «الأربعين النووية».



يَبْلُغْ مِنَ الْعِلْمِ شَيْئًا-: سَأَشْرَحُ لَكُمْ كِتَابَ كَذَا...!! ثُمَّ يَتَكَلَّمُ مِنْ كِيسِهِ، فَيَأْتِي بِجَمِيعِ الْخُزَعْبَلَاتِ، وَلَا يُدْرِكُ الصَّوَابَ إِلَّا لِمَامًا(١)، فَلِمَاذَا يَتَسَنَّمُ ذُرْوَةً لَمْ يُخْلَقْ لَهَا؟

بَلْ عَلَىٰ الْمَرْءِ أَنْ يَكُونَ مُبَلِّغًا عِلْمَ أَسْلَافِهِ، وَمَا دَامَ الْعُلَمَاءُ عَلَيْهِمُ الرَّحْمَةُ قَدْ قَامُوا بِالْوَاجِبِ فِي مَجَالٍ؛ فَيَنْبَغِي عَلَيْنَا أَنْ نَلْزَمَ أَثَرَهُمْ، وَأَنْ نَقُصَّ عَلَيْهِ، وَأَمَّا أَنْ نَفْتَاتَ عَلَيْهِمْ فَهَذَا شَيْءٌ آخَرُ.

٤- يَنْبَغِي عَلَيْنَا إِذَا كَانَ لَدَيْنَا فِي بَابٍ مِنْ أَبُوابِ الْعِلْمِ مُصَنَّفٌ جَامِعٌ أَنْ نَتَحَلَّقَ حَوْلَهُ إِذَا كَانَ ذَلِكَ آتِيًا بِالْغَايَةِ، مُلِمَّا بِالْمَسَائِلِ الْمُهِمَّةِ، فَإِنَّنَا يَنْبُغِي عَلَيْنَا أَنْ نَتَحَلَّقَ حَوْلَهُ، وَأَمَّا أَنْ يَقُومَ كُلُّ بِشَرْحٍ كُلِّ كِتَابٍ مِنْ كُتُبِ أَسْلَافِنَا، وَأَنْ يَتَعَرَّضَ لِبَعَانِهِ، وَيَأْتِي بِأُمُورٍ لَمْ يَأْتِ بِهَا السَّابِقُونَ - فَهَذَا أَمْرٌ كَبِيرٌ.
 لِبَيَانِهِ، وَأَنْ يَتَعَرَّضَ لِتَفْصِيلِهِ، وَيَأْتِي بِأُمُورٍ لَمْ يَأْتِ بِهَا السَّابِقُونَ - فَهَذَا أَمْرٌ كَبِيرٌ.

وَهَذَا عَلِيٌ بْنُ الْمَدِينِيِّ -رَحِمَهُ اللهُ رَحْمَةً وَاسِعَةً-(٢)، -وَهُوَ الَّذِي قَالَ فِيهِ الْبُخَارِيُّ -رَحِمَهُ اللهُ رَحْمَةً وَاسِعَةً-: «مَا احْتَقَرْتُ نَفْسِي فِي مَجْلِسِ أَحَدٍ مَا الْبُخَارِيُّ -رَحِمَهُ اللهُ رَحْمَةً وَاسِعَةً-: «مَا احْتَقَرْتُ نَفْسِي فِي مَجْلِسِ أَحَدٍ مَا

<sup>(</sup>١) أَيْ: فِي الْأَحَايِينِ عَلَىٰ غَيْرِ مُواظبة، انظر: «الصحاح» (٥/ ٢٠٣٢)، و «لسان العرب» - باب الميم، فصل اللام مع الميم - (١٢/ ٥٤٩).

<sup>(</sup>٢) هو الإِمَامُ الحُجَّةُ أُمِيْرُ المُؤْمِنِيْنَ فِي الحَدِيْثِ: عَلِيُّ بنُ عَبْدِ اللهِ بنِ جَعْفَرِ بنِ نَجِيْحٍ، أَبُو الحَسَنِ السَّعْدِيُّ البَصْرِيُّ، المَعْرُوْفُ: بِابْنِ المَدِيْنِيِّ، ثقة ثبت إمام، أعلم أهل عصره بالحديث وعلله، من كبار الآخذين عن تبع الأتباع، مَاتَ سَنَةَ أَرْبَعٍ وَثَلَاثِيْنَ وَمائتَيْنِ، انظر: «تهذيب الكمال» (ترجمة ٤٠٩٦)، و «التقريب» (ترجمة ٤٧٦٠).



احْتَقَرْتُهَا فِي مَجْلِسِ عَلِيِّ بْنِ الْمَدِينِيِّ»(١)-، عَلِيُّ بْنُ الْمَدِينِيِّ، قَالَ: «أَمَرَنِي سَيِّدِي أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلِ أَلَّا أُحَدِّثَ إِلَّا مِنْ كِتَابٍ»(٢)، وَكَانَ الْإِمَامُ أَحْمَدُ لَا يُحَدِّثُ إِلَّا مِنْ كِتَابٍ»(٢)، وَكَانَ الْإِمَامُ أَحْمَدُ لَا يُحَدِّثُ إِلَّا مِنْ كِتَابِ، مَعَ أَنَّ أَبَا زُرْعَةَ (٣).

(۱) أخرجه ابن عدي في مقدمة كتابه «الكامل في ضعفاء الرجال» (۱/ ۲۱۳)، وفي «أسامي من روئ عنهم البخاري» (ص ۱۰٥، ترجمة ابن المديني: ۱۶۱)، والخطيب في «تاريخ بغداد» (۲/ ۳۳۷–۳۳۸، ترجمة البخاري: ۳۷٤) وفي (۱۳/ ۲۸۸، ترجمة ابن المديني: ۲۰۳۲)، ومن طريقه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (۱۵/ ۸۱–۸۲، ترجمة البخاري: ۲۰۹۸)، بإسناد صحيح، بلفظ: «مَا اسْتَصْغَرْتُ نَفْسِي عِنْدَ أَحَدٍ إلاَّ عِنْدَ عَلِيِّ بْنِ الْمَدِينِيِّ»، وفي لفظ: «ما تصاغرت نفسي عند أحد إلا عند علي ابن المديني، ما سمعت الحديث من في إنسان أشهى عندي أن أسمعه من في على».

(۲) أخرجه ابن أبي حاتم في تقدمة كتابه «الجرح والتعديل» (۱/ ۲۹٥) وفي (۲/ ۲۸۰ ترجمة أحمد: ۲۲۱)، والحطيب في «الجامع لأخلاق الراوي» (۲/ رقم ۱۰۳۰ و ۱۰۳۱) ورجمة أحمد: ۱۲۲۱)، وابن أبي يعلى في «طبقات الحنابلة» (۱/ ۲۲۲–۲۲۷، ترجمة ابن المديني: ۳۱۵)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٥/ ۲۷۹–۲۸۰، ترجمة أحمد: ۱۳٦)، وابن الجوزي في «مناقب الإمام أحمد» (ص ۱۱۵) ومواضع، بإسناد صحيح، عن علي بن الجوزي في «مناقب الإمام أحمد» (ص ۱۱۵) ومواضع، بإسناد صحيح، عن علي بن المديني، أنه قال: «إن سيدي أحمد بن حنبل، أمرني أن لا أُحدِّث إلا من كتاب»، وفي رواية: «لَيْسَ فِي أَصْحَابِنَا أَحْفَظُ مِنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ أَحْمَدَ بْنِ حَنْبَل وَبَلَغَنِي أَنَّهُ لَا يُحَدِّثُ إلاّ مِنْ كِتَابٍ وَلَنَا فِيهِ أُسُوةٌ»، وفي رواية: «عَهْدِي بِأَصْحَابِنَا وَأَحْفَظُهُمْ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبُل فَلَمَّا احْتَاجَ أَنْ يُحَدِّثُ، لَا يَكَادُ يُحَدِّثُ إِلّا مِنْ كِتَاب».

(٣) هو: سَيِّدُ الحُفَّاظِ والنقاد الإِمَامُ: عُبَيْدُ اللهِ بنُ عَبْدِ الكَرِيْمِ بنِ يَزِيْدَ بنِ فَرُّوْخٍ، أَبُو زُرْعَةَ الرَّازِيُّ، مُحَدِّثُ الرَّيِّ، ولد فِي سَنَةِ مائتَيْنِ، كان بحفظ مائة أَلفِ حَدِيْثٍ، كَمَا يَحْفَظُ



قَالَ لِابْنِهِ عَبْدِ اللهِ(١): «كَانَ أَبُوكَ يَحْفَظُ أَلْفَ أَلْفِ حَدِيثٍ». قَالَ: وَمَا أَدْرَاكَ؟ قَالَ: «ذَاكَرْ تُهُ فَأَخَذْتُ عَلَيْهِ الْأَبْوَابَ»(٢).

وَمَعَ ذَلِكَ كَانَ نَحَمُّلُللهُ لَا يُحَدِّثُ إِلَّا مِنْ كِتَابٍ، وَأَمَرَ عَلِيَّ بْنَ الْمَدِينِيِّ -وَهُو مِنْ جِبَالِ الْحِفْظِ - أَمَرَهُ أَلَّا يُحَدِّثَ إِلَّا مِنْ كِتَابٍ، فَكَانَ مُلْتَزِمًا بَعْدَ ذَلِكَ نَصِيحَةَ الْإِمَام وَيَقُولُ: «أَمَرَنِي سَيِّدِي أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلِ أَلَّا أُحَدِّثَ إِلَّا مِنْ كِتَابِ».

٥- فَالْأُمُورُ الْمُهِمَّةُ كَمَسَائِلِ الْإِيمَانِ مِنَ الْمَزَالِقِ الْخَطِيرَةِ، عَلَىٰ الْمَرْءِ أَنْ يَتَقَيَّدَ فِيهَا بِلَفْظِ السَّلَفِ، وَأَنْ يَأْتِيَ بِكَلَامِهِمْ، وَيَكْفِي أَنْ يُبَلِّغَهُ لِلْأُمَّةِ، كَمَا مَرَّ فِي يَتَقَيَّدَ فِيهَا بِلَفْظِ السَّلَفِ، وَأَنْ يَأْتِي بِكَلَامِهِمْ، وَيَكْفِي أَنْ يُبَلِّغَهُ لِلْأُمَّةِ، كَمَا مَرَّ فِي مَطْلَعِ هَذَا الْمَجْلِسِ فِي كَلَامِ الْإِمَامِ النَّووِيِّ مِنْ تَبْلِيغِ الْحَدِيثِ النَّبُويِّ إِلَىٰ الْأُمَّةِ قَالَ: ﴿ وَإِنْ لَمْ يَفْهَمْ مَعْنَاهُ ﴾، يعني لَوْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الرِّوَايَةِ يَحْفَظُ الْحَدِيثَ، وَلَا يَدْرِي مَعْنَاهُ ، وَلَكِنَّهُ يُؤدِّيهِ إِلَىٰ الْأُمَّةِ، فَهَذَا يَدْخُلُ فِي أَصْحَابِ النَّدْرَةِ الَّذِينَ يَدْرِي مَعْنَاهُ ، وَلَكِنَّهُ يُؤدِّيهِ إِلَىٰ الْأُمَّةِ، خَقَىٰ وَإِنْ لَمْ يَفْقَهُوا مَعْنَاهُ ؟!!

الإِنسَانُ: ﴿قُلُ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴾ [سورة: الإخلاص]، وكان أحمد يستأثر بمذاكرة أبي زرعة على النوافل، تُوُفِّي بالري سَنَةِ أَرْبَعٍ وَسِتِّيْنَ وَماتَتَيْنِ، انظر: «سير أعلام النبلاء» (١٣/ ترجمة ٤٨).

<sup>(</sup>١) هو الحَافِظ النَّاقِد: عَبْدُ اللهِ بنُ أَحْمَدَ بنِ مُحَمَّدِ بنِ حَنْبَلِ، أَبُو عبد الرَّحْمَن الشَّيْبَانِيُّ، ثقة ثبت، مَاتَ سَنَةَ تِسْعِيْنَ وَمائتَيْن، انظر: «السير» (١٣/ ترجمة ٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الخطيب في «تاريخ بغداد» (٦/ ١٠٠، ترجمة أحمد:٢٥٨٦)، ومن طريقه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٥/ ٢٩٦، ترجمة:١٣٦)، وابن الجوزي في «مناقب الإمام أحمد» (ص٧٣)، بإسناد صحيح.



حَتَّىٰ وَإِنْ لَمْ يَفْقَهُوا مَعْنَاهُ، وَلَكِنْ يُؤَدُّونَهُ عَلَىٰ وَجْهِهِ، فَيَنْبَغِي عَلَىٰ الْإِنْسَانِ أَنْ يُؤَدِّيَ الْعِلْمَ عِلْمَ الْأَسْلَافِ إِلَىٰ الْأُمَّةِ مِنْ أَجْلِ أَنْ يَكُونَ هَمْزَةَ الْوَصْلِ، حَلْقَةَ الْوَصْل، بَيْنَ الْمُعَاصِرِينَ وَالسَّالِفِينَ، وَيَكْفِي هَذَا شَرَفًا وَفَخْرًا.

أَمَّا أَنْ يَجْلِسَ الْمَرْءُ مِنْ أَجْلِ أَنْ يُقَرِّرَ الْأُمُورَ الْعَظِيمَةَ الَّتِي مَا كَانَ السَّلَفُ يَتَكَلَّمُونَ فِيهَا إِلَّا عِنْدَ نِهَايَاتِهِمْ فِي الْعِلْمِ وَالطَّلَبِ، ثُمَّ يُقَرِّرُ أُمُورًا لَمْ يَأْتِ بِهَا أَحَدٌ قَبْلَهُ، وَيَخْرُجُ عَلَىٰ الْمُسْلِمِينَ بِمُصْطَلَحَاتٍ مَا عَرَفُوهَا قَبْلُ، وَلَا قَالَهَا أَسْلَافُهُمْ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ؛ فَهَذَا إِحْدَاثٌ لِلْفَوْضَىٰ الْعِلْمِيَّةِ فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ الْمَرْحُومَةِ.

نَسْأَلُ اللهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ أَنْ يُوَفِّقَنَا وَالْمُسْلِمِينَ أَجْمَعِينَ لِمَا يُحِبُّهُ وَيَرْضَاهُ. وَصَلَّىٰ اللهُ وَسَلَّمَ عَلَىٰ نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَىٰ آلِهِ وَأَصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ.

www.menhag-un.com



#### الحَدِيثُ الرَّابِعُ الحَدِيثُ الرَّابِعُ [مراحِلُ خَلْقِ الإنسانِ، وتقديرُ رِزْقِهِ وأجلِهِ وعملِهِ]

عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودِ رَضِيًّا اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ بْنِ

حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ وَهْوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ: «إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يُرُسَلُ الْمَلَكُ فَيَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ، وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: بِكَتْبِ رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيُّ أَوْ سَعِيدٌ.

فَوَالَّذِي لَا إِلَهَ غَيْرُهُ، إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ حَتَّىٰ مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، فَيَدْخُلُهَا.

وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَّىٰ مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ، فَيَدْخُلُهَا».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «الصحيح»: كِتَابُ القَدَرِ، بَابٌ فِي القَدَرِ، ١١/ ٤٧٧، رقم (١٥ أخرجه البخاري في «الصحيح»: كتاب الْقَدَرِ، بَابُ كَيْفِيَّةِ خَلْقِ الْآدَمِيِّ فِي بَطْنِ أُمِّهِ...،



«وَقَوْلُهُ مِنْ النَّطْفَةَ إِذَا وَقَعَتْ فِي الرَّحِمِ طَارَتْ فِي كُلِّ مَعْ وَطُفُرٍ، مَسْعُودٍ، قَالَ: «إِنَّ النُّطْفَةَ إِذَا وَقَعَتْ فِي الرَّحِمِ طَارَتْ فِي كُلِّ شَعْرٍ وَظُفُرٍ، فَتَكُونُ عَلَقَةً، فَذَلِكَ جَمْعُهَا»(١).

وَقَوْلُهُ: «ثُمَّ تَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ»، يَعْنِي: أَرْبَعِينَ يَوْمًا، وَالْعَلَقَةُ: قِطْعَةُ مِنْ دَمٍ، «ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ»، يَعْنِي: أَرْبَعِينَ يَوْمًا، وَالْمُضْغَةُ: قِطْعَةٌ مِنْ لَحْمٍ.

«ثُمَّ يُرْسَلُ اللهُ [إِلَيْهِ](٢) الْمَلِكَ فَيَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ بِكَتْبِ رِزْقِهِ وَأَجَلِهِ وَعَمَلِهِ وَشَقِيُّ أَوْ سَعِيدٌ».

هَذَا الْحَدِيثُ يَدُلُّ عَلَىٰ أَنَّهُ يَتَقَلَّبُ فِي مِائَةٍ وَعِشْرِينَ يَوْمًا، فِي ثَلاَثَةِ أَطْوَارٍ، فِي كُلِّ أَرْبَعِينَ الْأُولَىٰ نُطْفَةً، ثُمَّ فِي فِي كُلِّ أَرْبَعِينَ الْأُولَىٰ نُطْفَةً، ثُمَّ فِي الْأَرْبَعِينَ الْأُولَىٰ نُطْفَةً، ثُمَّ فِي الْأَرْبَعِينَ النَّالِثَةِ مُضْغَةً، ثُمَّ بَعْدَ الْمِائَةِ وَعِشْرِينَ يَوْمًا يَنْفُخُ الْمَلَكُ فِيهِ الرُّوحَ وَيَكْتُبُ لَهُ هَذِهِ الْأَرْبَعَ كَلِمَاتٍ.

٤/ ٢٠٣٦ و ٢٠٣٧، رقم (٢٦٤٣)، واللفظ له.

وفي رواية البخاري، بلفظ: «...، ثُمَّ يَبْعَثُ اللهُ مَلَكًا فَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ، وَيُقَالُ لَهُ: اكْتُبْ عَمَلَهُ....».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم كما في «تفسير القرآن العظيم» لابن كثير: ٥/ ٤٦٧، وابن بطة في «الإبانة الكبرئ»: ٤/ ٣٢٤، رقم (١٤٢٦)، والخطابي في «معالم السنن»: ٤/ ٣٢٤، والبيهقي في «الأسماء والصفات»: ٢/ ٢٦١، رقم (٨٢٢)، بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصل، ولفظ في الصحيح بدونها.



وَقَدْ ذَكَرَ اللهُ تَعَالَىٰ فِي الْقُرْآنِ فِي مَوَاضِعَ كَثِيرَةٍ تَقَلَّبَ الْجَنِينِ فِي هَذِهِ الْأَطْوَارِ كَقَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن الْأَطْوَارِ كَقَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن أَلْعَ فَي مَن أَطْفَةٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن نُطُفَةٍ مُن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُضَعَةٍ فَعَلَيْهِ مُعَلِّمَ مُن اللّهِ عَلَيْهِ مُن اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللللل

وَذَكَرَ هَذِهِ الْأَطْوَارَ الثَّلَاثَةَ: النُّطْفَةَ وَالْعَلَقَةَ وَالْمُضْغَةَ فِي مَوَاضِعَ مُتَعَدِّدَةٍ مِنَ الْقُرْآنِ، وَفِي مَوْضِعِ آخَرَ ذَكَرَ زِيَادَةً عَلَيْهَا، فَقَالَ فِي سُورَةِ الْمُؤْمِنُونَ: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ ﴿ اللهُ مُعَلِّنَهُ نُطُفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴿ اللهُ مُعَلَقَنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَامَ النَّطُفَةَ عَلَقَتَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِطْمَ الْمُضَعَّةَ عَظَامًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَامَ الْمُضَعَةَ عَظَامًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَامَ الْمُضَعَّةَ عَظَامًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَامَ الْمُضَعَةُ وَعَلَامًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِطْمَ اللهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٢- ١٤].

فَهَذِهِ سَبْعُ تَارِاتٍ ذَكَرَهَا اللهُ فِي هَذِهِ الْآيَةِ لِخَلْقِ ابْنِ آدَمَ قَبْلَ نَفْخِ الرُّوحِ فِيهِ.

فَأَمَّا نَفْخُ الرُّوحِ فَقَدْ وَرَدَ صَرِيحًا عَنِ الصَّحَابَةِ أَنَّهُ إِنَّمَا يَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ بَعْدَ أَرْبَعَةِ أَشْهُو، كَمَا دَلَّ عَلَيْهِ ظَاهِرُ حَدِيثِ ابْنِ مَسْعُودٍ ضَيْطَةً، وَبَنَى الْإِمَامُ أَحْمَدُ مَذْهَبَهُ الْمَشْهُورَ عَنْهُ عَلَىٰ ظَاهِرِ حَدِيثِ ابْنِ مَسْعُودٍ ضَيْطَةً، (وَأَنَّ الطِّفْلَ يُنْفَخُ فِيهِ مَذْهَبَهُ الْمَشْهُورَ عَنْهُ عَلَىٰ ظَاهِرِ حَدِيثِ ابْنِ مَسْعُودٍ ضَيْطَةً، (وَأَنَّ الطِّفْلَ يُنْفَخُ فِيهِ الرُّوحُ بَعْدَ الْأَرْبَعَةِ أَشْهُو، صُلِّي عَلَيْهِ حَيْثُ الرُّوحُ بَعْدَ الْأَرْبَعَةِ أَشْهُو، صُلِّي عَلَيْهِ حَيْثُ كَانَ قَدْ نُفِخَ فِيهِ الرُّوحُ ثُمَّ مَاتَ (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغني» لابن قدامة: ٣/ ٥٥٨ – ٤٦٠، مسألة (٣٧٥)، و «الإنصاف» للمرداوي: ٢/ ٤٠٥ و ٥٠٥.



وَأَمَّا كِتَابَةُ الْمَلَكِ، فَحَدِيثُ ابْنِ مَسْعُودٍ رَفِيْكَابُهُ: يَدُلُّ عَلَىٰ أَنَّهَا تَكُونُ بَعْدَ الْأَرْبَعَةِ أَشْهُر أَيْضًا عَلَىٰ مَا مَرَّ.

وَعَنْ أَنْسٍ ضَلِّيَّهُ، عَنِ النَّبِيِّ وَلَيْكُاهُ، قَالَ: «وَكَّلَ اللهُ بِالرَّحِمِ مَلَكًا، فَيقُولُ: أَيْ رَبِّ مُضْغَةٌ، فَإِذَا أَرَادَ اللهُ أَنْ يَقْضِى خَلْقَهَا، قَالَ: يَا رَبِّ مُضْغَةٌ، فَإِذَا أَرَادَ اللهُ أَنْ يَقْضِى خَلْقَهَا، قَالَ: يَا رَبِّ مُضْغَةٌ، فَإِذَا أَرَادَ اللهُ أَنْ يَقْضِى خَلْقَهَا، قَالَ: يَا رَبِّ مُضْغَةٌ، فَإِذَا أَرَادَ اللهُ أَنْ يَقْضَى خَلْقَهَا، قَالَ: يَا رَبِّ مُضْغَةٌ، أَمْ سَعِيدٌ؟ فَمَا الرِّرْقُ؟ فَمَا الأَجَلُ؟ فَيُكْتَبُ كَذَلِكَ فِي بَطْنِ أُمِّهِ»(١).

فَهَذَا أَخْرَجَهُ الشَّيْخَانِ فِي صَحِيحَيْهِمَا وَظَاهِرُ هَذَا يُوَافِقُ حَدِيثَ ابْنِ مَسْعُودٍ لَكِنْ لَيْسَ فِيهِ تَقْدِيرُ مُدَّةٍ.

وَهَذِهِ الْكِتَابَةُ الَّتِي تُكْتَبُ لِلْجَنِينِ فِي بَطْنِ أُمِّهِ سِوَىٰ كِتَابَةِ الْمَقَادِيرِ السَّابِقَةِ لِخَلْقِ الْخَلَائِقِ الْمَذْكُورَةِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿مَا أَصَابَمِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي الْخَلْقِ الْخَلَائِقِ الْمَذْكُورَةِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿مَا أَصَابَمِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي الْغَشِكُمُ إِلَّا فِي كَنْبِمِّن قَبْلِ أَن نَبْرًاهَا ﴾ [الحديد: ٢٧].

وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو فَطْقَهَا، فِيمَا أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ فِي «صَحِيحِهِ»(٢)، عَنِ النَّبِيِّ وَاللَّهُ قَالَ: «إِنَّ اللهَ قَدَّرَ مَقَادِيرَ الْخَلَائِقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «الصحيح»: كِتَابُ القَدَرِ، بَابٌ فِي القَدَرِ، ١١/٤٧٧، رقم (٦٥٩٥)، ومسلم في «الصحيح»: كتاب الْقَدَرِ، بَابُ كَيْفِيَّةِ خَلْقِ الْآدَمِيِّ فِي بَطْنِ أُمِّهِ...، ٢٠٣٨/٤، رقم (٢٦٤٦).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»: كتاب الْقَدَرِ، بَابُ حِجَاجِ آدَمَ وَمُوسَىٰ عَلَيْكُ ، ٢٠٤٤، رقم



وَقَدْ تَكَاثَرَتِ النَّصُوصُ بِذِكْرِ الْكِتَابِ السَّابِقِ بِالسَّعَادَةِ وَالشَّقَاوَةِ؛ فَعَنْ عَلِيِّ بُنِ أَبِي طَالِبِ صَلَّى النَّبِيِّ مَنَ الْبَيِّ مَنَ النَّبِيِّ مَنَ الْبَيِّ مَنَ الْبَيِّ مَنَ الْبَيِّ مَنَ الْبَيِّ مَنَ الْبَيْ مَنَ الْبَيِّ مَنَ الْبَيْ مَنَ اللَّهُ مَكَانَهَا (٢) مِنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ، وَإِلاَّ قَدْ كُتِبَ (٣) مِنْ نَفْسٍ مَنْفُوسَةٍ إِلَّا وَقَدْ كُتَبَ اللهُ مَكَانَهَا (٢) مِنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ، وَإِلاَّ قَدْ كُتِبَ اللهُ مَكَانَهَا (٢) مِنْ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ، وَإِلاَّ قَدْ كُتِبَ اللهُ مَكَانَهَا (٢) مِنْ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ، وَإِلاَّ قَدْ كُتِبَ اللهُ مَكَانَهَا (٢) مِنْ الْجَنَةِ وَالنَّارِ، وَإِلاَّ قَدْ كُتِبَ اللهُ مَكُلُ مُيَسَرُ لِمَا خُلِقَ لَهُ (٥)؛ أَمَّا أَهْلُ السَّعَادَةِ فَيُيسَّرُونَ لِعَمَلِ أَهْلُ السَّعَادَةِ فَيُيسَّرُونَ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ »، ثُمَّ قَرَأَ: لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ »، ثُمَّ قَرَأَ: لِعَمَلِ أَهْلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا أَهْلُ الشَّقَاوَةِ فَيْيَسَّرُونَ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ »، ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ فَقَالَ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا أَهْلُ الشَّقَاوَةِ فَيْيَسَّرُونَ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ »، ثُمَّ قَرَأَ

(٢٦٥٣)، بلفظ: «كَتَبَ اللهُ مَقَادِيرَ الْخَلَائِق...» الحديث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «الصحيح»: كِتَابُ الجَنَائِزِ، بَابُ مَوْعِظَةِ المُحَدِّثِ عِنْدَ القَبْرِ...، ٣/ ٢٢٥، رقم (١٣٦٢)، ومسلم في «الصحيح»: كتاب الْقَدَرِ، بَابُ حِجَاجِ آدَمَ وَمُوسَىٰ ٤/ ٢٢٥، رقم (٢٦٤٧)، من حديث: عَلِيِّ، قَالَ: كُنَّا فِي جَنَازَةٍ فِي بَقِيعِ الْغَرْقَدِ، فَأَتَانَا رَسُولُ اللهِ مَنْفَقَدَ وَقَعَدْنَا حَوْلَهُ، وَمَعَهُ مِخْصَرَةٌ فَنَكَّسَ فَجَعَلَ يَنْكُتُ بِمِخْصَرَتِهِ، ثُمَّ قَالَ: «مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ، مَا مِنْ نَفْسٍ مَنْفُوسَةٍ إِلَّا وَقَدْ كَتَبَ اللهُ مَكَانَهَا مِن الْجَنَّةِ وَالنَّارِ،...» الحديث.

<sup>(</sup>٢) في رواية البخاري: «إِلَّا كُتِبَ مَكَانُهَا».

<sup>(</sup>٣) في رواية مسلم: «وَإِلَّا وَقَدْ كُتِبَتْ».

<sup>(</sup>٤) في رواية البخاري: «أَفَلَا نَتَّكِلُ عَلَىٰ كِتَابِنَا».

<sup>(</sup>٥) كذا في رواية للبخاري: كتاب التفسير، سُورَةُ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ، بَابُ ﴿فَسَنُيُسِّرُهُۥلِلْعُسُرَىٰ﴾ [الليل: ١٠]، ٨/ ٧٠٩، رقم (٤٩٤٩)، وفي رواية مسلم: «اعْمَلُوا فَكُلُّ مُيسَّرُّ».



فَفِي هَذَا الْحَدِيثِ أَنَّ السَّعَادَةَ وَالشَّقَاوَةَ قَدْ سَبَقَ الْكِتَابُ بِهِمَا، وَأَنَّ ذَلِكَ مُقَدَّرٌ بِحَسَبِ الْأَعْمَالِ، وَأَنَّ كُلَّا مُيَسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ مِنَ الْأَعْمَالِ الَّتِي هِيَ سَبَبٌ لِلسَّعَادَةِ أَوِ الشَّقَاوَةِ.

وَحَدِيثُ ابْنِ مَسْعُودٍ ضَيِّعَ اللهِ أَنَّ السَّعَادَةَ وَالشَّقَاوَةَ بِحَسَبِ خَوَاتِيمِ الْأَعْمَالِ.

وَعَنْ مُعَاوِيَةَ ضَلِّيْهِ، قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ الْكَافُ، وَإِذَا خَبْثَ أَعْلاهُ خَبْثَ إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِخَوَاتِيمِهَا، كَالْوِعَاءِ إِذَا طَابَ أَعْلاهُ طَابَ أَسْفَلُهُ، وَإِذَا خَبْثَ أَعْلاهُ خَبْثَ أَسْفَلُهُ، وَإِذَا خَبْثَ أَعْلاهُ خَبْثَ أَسْفَلُهُ» (١).

وَعَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ رَضِيَّ النَّبِيِّ وَالنَّبِيِّ وَالنَّبِيِّ وَالنَّبِيِّ وَالنَّبِيِّ وَالنَّبِيِّ وَالنَّبِيِّ وَالْمَشْرِكُونَ،...، وَفِي أَصْحَابِهِ رَجُلُ لَا يَدَعُ (٢) شَاذَّةً وَلَا فَاذَّةً إِلَّا اتَّبَعَهَا يَضْرِبُهَا بِسَيْفِهِ (٣)، فَقَالُوا: مَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه في «السنن»: كِتَابُ الزُّهْدِ، بَابُ التَّوَقِّي عَلَىٰ الْعَمَلِ، ٢/ ١٤٠٤، رقم (١٩٩٨)، وأبو يعلىٰ في «المسند»: ٣٤٨/١٣، رقم (٧٣٦٢)، وابن حبان في «الصحيح» بترتيب ابن بلبان: ٢/ ٥١، رقم (٣٣٩).

ولفظ ابن ماجه: «إِنَّمَا الْأَعْمَالُ كَالْوِعَاءِ، إِذَا طَابَ أَسْفَلُهُ، طَابَ أَعْلَاهُ، وَإِذَا فَسَدَ أَسْفَلُهُ، فَسَدَ أَعْلَاهُ».

والحديث صحح إسناده الألباني في «الصحيحة»: ٤/ ٣١٢، رقم (١٧٣٤).

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصل، وفي الصحيحين: «لَا يَدَعُ لَهُمْ».

<sup>(</sup>٣) قال ابن الْأَعْرَابِيِّ: «يُقَالُ: فُلَانٌ لَا يَدَعُ شَاذَّةً وَلَا فَاذَّةً، إِذَا كَانَ شُجَاعًا لَا يَلْقَاهُ أَحَدٌ إِلَّا قَتَلَهُ»، شرح النووي على «صحيح مسلم»: ٢/ ١٢٣.



أَخْرَجَاهُ فِي «صَحِيحَيْهِمَا»(٦)، وَزَادَ الْبُخَارِيُّ فِي رِوَايَةٍ لَهُ(٧): «...، إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالْخَوَاتِيم».

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل، وفي الصحيحين: «أَمَا إِنَّهُ».

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصل، وهي كلمة مدرجة؛ للاختصار.

<sup>(</sup>٣) كذا بالأصل، وفي الصحيحين: «بِالْأَرْضِ».

<sup>(</sup>٤) (ذُبَابَه): هُوَ بِضَمِّ الذَّالِ وَتَخْفِيفِ الْبَاءِ الْمُوَحَّدَةِ الْمُكَرَّرَةِ، وَهُوَ: طَرَفَهُ الْأَسْفَلُ، وَأَمَّا طَرَفَهُ الْأَعْلَىٰ فَوهُ الْأَعْلَىٰ فَاللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَّمُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّعْلَمِ عَلَا عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّ اللَّهُ عَلَّ اللَّهُ عَلَّ اللللَّ

<sup>(</sup>٥) كذا بالأصل، وهي كلمة مدرجة؛ للاختصار.

<sup>(</sup>٦) «صحيح البخاري»: كِتَابُ الجِهَادِ وَالسِّيرِ، بَابُ لَا يَقُولُ فُلَانٌ شَهِيدٌ، ٦/ ٨٩ و ٥٠، رقم (٢٨٩٨)، و «صحيح مسلم»: كِتَابُ الْإِيمَانَ، بَابُ غِلَظِ تَحْرِيمِ قَتْلِ الْإِنْسَانِ نَفْسَهُ...، ١/ ٢٠١، رقم (١١٢)، من حديث: سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ السَّاعِدِيِّ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ وَالنَّمُشْرِكُونَ، فَاقْتَتَلُوا،... الحديث.

<sup>(</sup>٧) «صحيح البخاري»: كِتَابُ القَدَرِ، بَابِ العَمَلُ بِالخَوَاتِيم، ١١/ ٤٩٩، رقم (٦٦٠٧).



وَقَالَ الرَّسُولُ الْأَسُولُ الْأَسُولُ الْأَسُونِ الْأَمْرِ يَكُونُ بِسَبَبِ دَسِيسَةٍ بَاطِنَةٍ لِلْعَبْدِ لَا يَطَّلِعُ عَلَيْهَا بِخِلَافِ ذَلِكَ، وَإِنَّ خَاتِمَةَ السُّوءِ تَكُونُ بِسَبَبِ دَسِيسَةٍ بَاطِنَةٍ لِلْعَبْدِ لَا يَطَّلِعُ عَلَيْهَا النَّاسُ، إِمَّا مِنْ جِهَةِ عَمَلِ سَيِّعٍ وَنَحْوِ ذَلِكَ؛ فَتِلْكَ الْخَصْلَةُ الْخَفِيَّةُ تُوجِبُ سُوءَ النَّاسُ، إِمَّا مِنْ جِهةِ عَمَلِ سَيِّعٍ وَنَحْوِ ذَلِكَ؛ فَتِلْكَ الْخَصْلَةُ الْخَفِيَّةُ تُوجِبُ سُوءَ الْخَاتِمَةِ عِنْدَ الْمَوْتِ، وَكَذَلِكَ قَدْ يَعْمَلُ الرَّجُلُ عَمَلَ أَهْلِ النَّارِ وَفِي بَاطِنِهِ خَصْلَةٌ الْخَاتِمَةِ عِنْدَ الْمَوْتِ، وَكَذَلِكَ قَدْ يَعْمَلُ الرَّجُلُ عَمَلَ أَهْلِ النَّارِ وَفِي بَاطِنِهِ خَصْلَةٌ خَصْلَةٌ فِي آخِرِ عُمْرِهِ، فَتُوجِبُ لَهُ خَسْنَ الْخَاتِمَةِ -نَسْأَلُ اللهَ حُسْنَهَا-.

قَالَ عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ أَبِي رَوَّادٍ (١): «حَضَرْتُ رَجُلًا عِنْدَ الْمَوْتِ يُلَقَّنُ «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»؛ فَقَالَ فِي آخِرِ مَا قَالَ: هُوَ كَافِرٌ بِمَا تَقُولُ، وَمَاتَ عَلَىٰ ذَلِكَ»، قَالَ: «فَسَأَلْتُ عَنْهُ، فَإِذَا هُوَ مُدْمِنُ خَمْرٍ»، فَكَانَ عَبْدُ الْعَزِيزِ يَقُولُ: «اتَّقُوا الذُّنُوبَ؛ فَإِنَّهَا هِيَ الَّتِي أَوْقَعَتْهُ (٢).

وَفِي الْجُمْلَةِ: فَالْخَواتِيمُ مِيرَاثُ السَّوَابِقُ؛ وَكُلُّ ذَلِكَ سَبَقَ فِي الْكِتَابِ السَّابِقِ.

<sup>(</sup>١) هو شَيْخُ الحَرَمِ: عَبْدُ العَزِيْزِ بنُ أَبِي رَوَّادٍ الأَزْدِيُّ المَكِّيُّ، ثقة عابد مُرْجِئٌ مقل، حَدَّثَ عَنْ سَالِمِ بنِ عَبْدِ اللهِ وَعِكْرِمَة، وحَدَّثَ عَنْهُ: وَلَدُهُ فَقِيْهُ مَكَّةَ: عَبْدُ المَجِيْدِ بنُ أَبِي رَوَّادٍ عَنْ سَالِمِ بنِ عَبْدِ اللهِ وَعِكْرِمَة، وحَدَّثَ عَنْهُ: وَلَدُهُ فَقِيْهُ مَكَّةَ: عَبْدُ المَجِيْدِ بنُ أَبِي رَوَّادٍ وَيَحْيَىٰ القَطَّانُ وَأَبُو عَاصِمٍ النَّبِيْلُ وَابْنُ المُبَارَكِ، وَقَالَ: «كَانَ مِنْ أَعَبْدِ النَّاسِ»، تُوفِّي فِي سَنَةِ تِسْع وَخَمْسِيْنَ وَمائَةٍ.

انظر: «سير أعلام النبلاء»: ٧/ ١٨٤، ترجمة (٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في «المحتضرين» طبع ضمن موسوعة ابن أبي الدنيا الحديثية: ٥/ ٣٨٧ و٣٩٦-٣٩٧، رقم (٢٨٨ و ٢٨٨)، بإسناد صحيح.



وَمِنْ هُنَا كَانَ يَشْتَدُّ خَوْفُ السَّلَفِ مِنْ سُوءِ الْخَوَاتِيمِ، وَمِنْهُمْ مَنْ كَانَ يَقْلَقُ مِنْ هُنا كَانَ يَقْلَقُ مِنْ هَانَا كَانَ يَقْلَقُ مِنْ كَانَ يَقْلَقُ مِنْ هُنَا كَانَ يَقُولُونَ: بِمَاذَا مِنْ ذِكْرِ السَّوَابِقِ، وَقَدْ قِيلَ: «إِنَّ قُلُوبَ الْأَبْرَارِ مُعَلَّقَةٌ بِالسَّوَابِقِ، يَقُولُونَ: مَاذَا سَبَقَ لَنَا؟»(١).

وَكَانَ سُفْيَانُ (٢) يَشْتَدُّ قَلَقُهُ مِنَ السَّوَابِقِ وَالْخَوَاتِيمِ، فَكَانَ يَبْكِي وَيَقُولُ: «أَخَافُ أَنْ أُسُلَبَ «أَخَافُ أَنْ أُسْلَبَ وَيَتُولُ: «أَخَافُ أَنْ أُسْلَبَ الْإِيمَانَ عِنْدَ الْمَوْتِ» (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرج أبو نعيم في «حلية الأولياء»: ١/ ١٢١، ترجمة (٤٦٩)، والبيهقي في «شعب الإيمان»: ٢/ ٢٦١، رقم (٩٥)، وابن الإيمان»: ٢/ ٢٦١، رقم (٩٥)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق»: ٢٠ / ٩١، ترجمة (٢٤٠٦)، بإسناد صحيح، عن السَّرِيّ بنِ المُغلِّسِ السَّقَطِيِّ الزاهد (المتوفي:٣٥٣)، أنه قال: «قُلُوبُ الْمُقرَّبِينَ مُعَلَّقَةٌ بِالسَّوابِقِ وَقُلُوبُ الْمُقرَّبِينَ مُعَلَّقَةٌ بِالسَّوابِقِ وَقُلُوبُ الْمُقرَّبِينَ مُعَلَّقَةٌ بِالْخَوَاتِيمِ هَوُلاءِ يَقُولُونَ: بِمَاذَا يُخْتَمُ لَنَا وَأُولَئِكَ يَقُولُونَ: مَاذَا سَبَقَ مِنَ اللهِ لَنَا».

<sup>(</sup>٢) هو سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري، تقدم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في «حلية الأولياء»: ٧/ ٥١، ترجمة (٣٩٥)، بإسناد صحيح، عن عَطَاء الْخَفَّاف، قَالَ: «أَخَافُ أَنْ أَكُونَ الْخَفَّاف، قَالَ: «أَخَافُ أَنْ أَكُونَ فَقُلْتُ: مَا شَأْنُك؟ قَالَ: «أَخَافُ أَنْ أَكُونَ فِي أُمِّ الْكِتَابِ شَقِيًّا».

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو نعيم في «حلية الأولياء»: ٧/ ١٢، ترجمة (٣٩٥)، بإسناد صحيح، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ مَهْدِيٍّ، قَالَ: مَاتَ سُفْيَانُ الثَّوْرِيُّ عِنْدِي، فَلَمَّا اشْتَدَّ بِهِ جَعَلَ يَبْكِي، فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ: يَا أَبَا عَبْدِ اللهِ، أَرَاكَ كَثِيرَ الذُّنُوبِ، فَرَفَعَ شَيْئًا مِنَ الْأَرْضِ، فَقَالَ: «وَاللهِ لَذُنُوبِي أَهُونَ عِنْدِي مِنْ ذَا، إِنِّي أَخَافُ أَنْ أُسْلَبَ الْإِيمَانَ قَبْلَ أَنْ أَمُوتَ».



وَمِنْ هُنَا كَانَ الصَّحَابَةُ وَمَنْ بَعْدَهُمْ مِنَ السَّلَفِ الصَّالِحِ يَخَافُونَ عَلَىٰ أَنْفِسِهِمُ النِّفَاقَ وَيَشْتَدُّ قَلَقُهُمْ وَجَزَعُهُمْ مِنْهُ (١)، فَالْمُؤْمِنُ يَخَافُ عَلَىٰ نَفْسِهِ النِّفَاقَ الْأَصْغَرَ، وَيَخَافُ أَنْ يُغْلَبَ ذَلِكَ عِنْدَ الْخَاتِمَةِ، -عَلَىٰ هَذَا بِسَبَبِ هَذَا الْأَمْرِ الَّذِي الْأَصْغَرَ، وَيَخَافُ أَنْ يُغْلَبَ ذَلِكَ عِنْدَ الْخَاتِمَةِ، -عَلَىٰ هَذَا بِسَبَبِ هَذَا الْأَمْرِ الَّذِي فِي قَلْبِهِ-، فَيَخْرُجَ إِلَىٰ النِّفَاقِ الْأَكْبَرِ، كَمَا تَقَدَّمَ: أَنَّ دَسَائِسَ السُّوءِ الْخَفِيَّةِ تُوجِبُ شُوءَ الْخَاتِمَةِ.

وَقَدْ كَانَ النَّبِيُّ وَلَيْتُهُ يُكْثِرُ أَنْ يَقُولَ فِي دُعَائِهِ: «يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ، ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَىٰ دِينِكَ».

فَقِيلَ لَهُ: يَا نَبِيَّ اللهِ، آمَنَّا بِكَ وِبِمَا جِئْتَ بِهِ؛ فَهَلْ تَخَافُ عَلَيْنَا؟

والأثر أخرجه أيضا أبو نعيم في «أخبار أصبهان»: ٢/ ٢٥٥، ترجمة (١٧٧٩)، والبيهقي في «شعب الإيمان»: ٢/ ٢٦١، رقم (٨٣٩)، بنحوه.

<sup>(</sup>۱) ذكر البخاري معلقا مجزوما به في «الصحيح»: ١/ ١٠٩، ووصله في «التاريخ الكبير»: ٥/ ١٣٧، ترجمة (٤١٢)، وأخرج أيضا: المروزي في «تعظيم قدر الصلاة»: ٢/ ١٣٤، رقم (١٠٨١)، وابن بطة في «الإبانة رقم (١٠٨١)، والخلال في «السنة»: ٣/ ٢٠٧، رقم (١٠٨١)، وابن بطة في «الإبانة الكبرئ»: ٢/ ٥٥٥ رقم (١٠٥٦)، واللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد»: ٥/ ١٠٢٦، رقم (١٧٣٣)، بإسناد صحيح، عن ابن أبي مليكة، قال: «أَدْرَكْتُ ثَلَاثِينَ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ مُلِيَّةً وَلَيْ اللَّهُمْ يَخَافُ النَّفَاقَ عَلَىٰ نَفْسِهِ،...».

وفي رواية: «أَدْرَكْتُ زِيَادَةً عَلَىٰ خَمْسِينَ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ مَا مَاتَ أَحَدٌ مِنْهُمْ إِلَّا وَهُوَ يَخَافُ النِّفَاقَ عَلَىٰ نَفْسِهِ»، وفي أخرى: «وَاللهِ لَقَدْ أَدْرَكْتُ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ رِجَالًا،...».



فَقَالَ: «نَعَمْ؛ إِنَّ الْقُلُوبَ بَيْنَ أُصْبُعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ اللهِ ﷺ يُقَلِّبُهَا كَيْفَ يَشَاءُ»(١)، وَفِي هَذَا الْمَعْنَىٰ أَحَادِيثُ كَثِيرَةٌ (٢).

فَهَذَا الْحَدِيثُ يَدُلُّنَا فِيمَا يَدُلُّنَا عَلَيْهِ عَلَىٰ أَنَّ الْإِنْسَانَ يَنْبَغِي عَلَيْهِ أَنْ يَخْشَىٰ سُوءَ الْخَاتِمَةِ.

نَسْأَلُ اللهَ أَنْ يَخْتِمَ لَنَا بِخَيْرٍ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في «الجامع»: كتاب الْقَدَرِ، بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ القُلُوبَ بَيْنَ أُصْبُعَيِ الرَّحْمَنِ، ٤٤٨ و السنن»: كِتَابُ الرَّحْمَنِ، ٤٤٨ و السنن»: كِتَابُ الرَّحْمَنِ، ٤٤٨ و الله فل الله على الرَّعْمَنِ، ٤٤٨ و الله و اله

قال الترمذي: «هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ، وَفِي الْبَابِ: عَنْ النَّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانَ وَأُمِّ سَلَمَةَ وَعَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و وَعَائِشَةَ وَأَبِي ذَرِّ»، والحديث حسنه لغيره الألباني في «الصحيحة»: ٥/١٢٦، رقم (٢٠٩١).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم»: ١/ ٤٥١ - ١٧٤.



# و الراوي الأعلى للحديث](١)

رَاوِي هَذَا الْحَدِيثِ، هُوَ: عَبْدُ اللهِ بْنُ مَسْعُودٍ الْهُذَلِيُّ، أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ ابْنُ أُمِّ عَبْدٍ، صَاحِبُ رَسُولِ اللهِ رَبِيْكُ وَخَادِمُهُ وَأَحَدُ السَّابِقِينَ الْأَوَّلِينَ وَمِنْ كِبَارِ اللهِ رَبِيْكُ مِنْ أَحْسَنِ النَّاسِ صَوْتًا بِالْقُرْآنِ؛ قَرَأَ ذَاتَ مَرَّةٍ عَلَىٰ النَّبِيِّ الْبَيِّ الْبَيِّ الْبَيِّ النَّيْقِ الْبَيِّ النَّيْقِ الْفَرْآنِ؛ قَرَأَ ذَاتَ مَرَّةٍ عَلَىٰ النَّبِيِّ الْبَيِّ الْبَيِّ النَّاسِ صَوْتًا بِالْقُرْآنِ؛ قَرَأَ ذَاتَ مَرَّةٍ عَلَىٰ النَّبِيِّ النَّبِيِّ وَكَانَ ضَيَّكُ النَّاعِ مِن كُلِّ أُمَّتِمٍ بِشَهِيدٍ النَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَكَالَ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته: «الطبقات الكبرى» لابن سعد: ٢/ ٣٤٢، و «التاريخ الكبير» للبخاري: ٥/ ٢، ترجمة (٣٠)، و «الكنى» لمسلم: ١/ ١١، ترجمة (٢٠١١)، و «الجرح والتعديل»: ٥/ ١٤، ترجمة (٢٨٦)، و «الاستيعاب» لابن عبد البر: ٣/ ٩٨٧، ترجمة (١٦٥٩)، و «سير أعلام النبلاء»: (١٦٥٩)، و «الإصابة»: ٤/ ١٩١١، ترجمة (٤٩٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «الصحيح»: كِتَابُ فَضَائِلِ القُرْآنِ، بَابُ قَوْلِ المُقْرِئِ لِلْقَارِئِ حَسْبُكَ، ٩٤ /٩ واللفظ له، ومسلم في «الصحيح»: كِتَابُ صَلَاةِ الْمُسَافِرِينَ، بَابُ فَضْلِ اسْتِمَاعِ الْقُرْآنِ...، ١/ ٥٥، رقم (٨٠٠)، من حديث: عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ، قَالَ: فَضْلِ اسْتِمَاعِ الْقُرْآنِ...، ١/ ٥٥، رقم (٨٠٠)، من حديث: عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ، قَالَ: قَلْلُ اللهِ، آقْرَأُ عَلَيْكَ، وَعَلَيْكَ أُنْزِلَ، قَالَ: «نَعَمْ» قَلْلُ لِي النَّبِيُ وَلِيَّاتُهُ: «اقْرَأُ عَلَيْكَ، وَعَلَيْكَ أُنْزِلَ، قَالَ: «نَعَمْ» فَلَتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، آقْرَأُ عَلَيْكَ، وَعَلَيْكَ أُنْزِلَ، قَالَ: «نَعَمْ» فَلَتُ عُرَاتُ سُورَةَ النِّسَاءِ حَتَّىٰ أَتَيْتُ إِلَىٰ هَذِهِ الآيَةِ: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِثَنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدٍ



وَقَدْ قَالَ اللَّهُ الْأَوْلَةِ: «مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَقْرَأَ الْقُرْآنَ غَضًّا كَمَا أُنْزِلَ، فَلْيَقْرَأُ عَلَىٰ قِرَاءَةِ ابْنِ أُمِّ عَبْدٍ»(١).

صَعِدَ ذَاتَ مَرَّةٍ ضَيْطَهُ عَلَىٰ شَجَرَةِ الْأَرَاكِ لِيَجْنِي لِلنَّبِيِّ السِّواكَ فَنَسَفَتِ الرِّيحُ إِزَارَهُ حَتَّىٰ بَدَتْ سَاقَيْهِ؛ فَقَالَ الصَّحَابَةُ ضَيِّهُمْ مِنْ دِقَّةِ سَاقَيْهِ؛ فَقَالَ اللَّيْتُ:

(وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، إِنَّهُمَا فِي الْمِيزَانِ أَثْقَلُ مِنْ جَبَلِ أُحُدٍ»(٢).

وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَنَوُلآءٍ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ٤١]... الحديث.

وفي رواية مسلم: «فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَرَأَيْتُ دُمُوعَهُ تَسِيلُ»، وفي رواية له: «فَبَكَىٰ»، وزاد في رواية أخرىٰ: «قَالَ لِي رَسُولُ اللهِ ﷺ وَهُوَ عَلَىٰ الْمِنْبَرِ: «اقْرَأْ عَلَىّٰ»،...» الحديث.

والحديث حسن إسناده الألباني في «الصحيحة»: ٥/ ٣٧٩، رقم (٢٣٠١)، وفي «الصحيحين» من حديث عبد الله بن عمرو وَ النَّاسِيَّةُ، أن النبي وَ النَّاسِيُّةُ، قال: «خُذُوا الْقُرْآنَ مِنْ أَرْبَعَةٍ: مِن ابْنِ أُمِّ عَبْدٍ - فَبَدَأَ بِهِ-،... » الحديث.

(٢) أخرجه أحمد في «المسند»: ١/ ٤٢٠ و ٤٢٠، رقم (٣٩٩١)، وابن حبان في «الصحيح» بترتيب ابن بلبان: ٥٤٦/١٥، رقم (٧٠٦٩)، من حديث: ابْنِ مَسْعُودٍ، أَنَّهُ كَانَ يَجْتَنِي بِسَوَاكًا مِنَ الْأَرَاكِ، وَكَانَ دَقِيقَ السَّاقَيْنِ، فَجَعَلَتِ الرِّيحُ تَكْفَؤُهُ، فَضَحِكَ الْقَوْمُ مِنْهُ، فَقَالَ سِوَاكًا مِنَ الْأَرَاكِ، وَكَانَ دَقِيقَ السَّاقَيْنِ، فَجَعَلَتِ الرِّيحُ تَكْفَؤُهُ، فَضَحِكَ الْقَوْمُ مِنْهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ وَلَيْكِي: «مِمَّ تَضْحَكُونَ؟» قَالُوا: يَا نَبِيَّ اللهِ، مِنْ دِقَّةِ سَاقَيْهِ، فَقَالَ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيكِهِ، لَهُمَا أَثْقَلُ فِي الْمِيزَانِ مِنْ أُحُدٍ».



وَقَالَ عَنْهُ عُمَرُ رَضِيْظُهُ: (كُنَيْفٌ (١) مُلِيَع عِلْمًا (٢).

لَهُ فِي الصَّحِيحَيْنِ: أَرْبَعَةٌ وَسِتُّونَ حَدِيثًا، انْفَرَدَ الْبُخَارِيُّ بِوَاحِدٍ وَعِشْرِينَ وُمُسْلِمٌ بِخَمْسَةٍ وَثَلَاثِينَ سَنَةً وَشِلِيًّا وَثَلَاثِينَ وَلَهُ نَحْوُ سِتِّينَ سَنَةً وَظِيَّا وَمُسْلِمٌ بِخَمْسَةٍ وَثَلَاثِينَ سَنَةً وَلِيَّا وَلَهُ نَحْوُ سِتِّينَ سَنَةً وَظِيَّا وَاللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

والحديث حسن إسناده الألباني في «الصحيحة»: ٦/ ٥٧٠، رقم (٢٧٥٠).

(۱) (كُنَيْفٌ)، هُو: تَصْغير تَعْظيم للكِنْف، والكِنْفُ: وعاءٌ يضعُ فِيهِ الصَّائغُ أداتَه، والمراد: أنه وعَاء للعُلُومِ بِمَنْزِلَة الْوِعَاء الَّذِي يضع فِيهِ الرجل أداته، وإنما صغره على جهة المدح له، كقول حُباب بن المُنْذِر: «أَنَا جُذَيلُهَا الْمُحَكَكُ، وعُذَيْقُهَا الْمَرَجَّبُ»، وقولهم: فُلانٌ صُدَيِّقي، وهو يريد أخصَّ أَصْدِقَائِي.

انظر: «غريب الحديث» لأبي عبيد: ٣/ ٢٢٠، و «تهذيب اللغة»: ١٥٢/١٠، و «الصحاح»: ٤/ ١٤٢٤ و ١٠٤٠، مادة: (كنف).

(۲) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف»: ۱۰/۱۰، رقم (۱۸۱۸۷)، وأحمد في «فضائل الصحابة»: ۲/۸٤۳، رقم (۱۵۰۰)، والطبراني في «المعجم الكبير»: ۹/۸۰۹، رقم (۹۷۳۵)، والحاكم في «المستدرك»: ۳/۸۱۳، رقم (۹۳۹۱)، بإسناد صحيح.

(٣) وجملة ما رواه: ثمان مائة حديث وثمانية وأربعون حديثا.

انظر: «أسماء الصحابة وما لكل واحد منهم من العدد» لابن حزم: ص٣٥، و «الفتح المبين بشرح الأربعين»: ص٩٩.



### وَ النَّبِيِّ إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمَا

تَكْوِينُ الْجَنِينِ فِي بَطْنِ أُمِّهِ وَخَلْقُهُ يَكُونُ عَلَىٰ مَرَاحِلَ؛ أَرْبَعِينَ يَوْمًا نُطْفَةً، ثُمَّ يَكُونُ مَلْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ، وَالْعَلَقَةُ قِطْعَةٌ مِنْ دَمٍ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ، وَالْعَلَقَةُ قِطْعَةٌ مِنْ دَمٍ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ، يَعْنِي أَرْبَعِينَ يَوْمًا، وَالْمُضْغَةُ قِطْعَةُ لَحْمٍ، ثُمَّ بَعْدَ تَمَامِ مِئَةٍ وَعِشْرِينَ يَوْمًا تُنْفَخُ فِيهِ الرُّوحُ.

وَقَدْ حَقَّقَ الْعَلَّامَةُ الْإِمَامُ ابْنُ الْقَيِّمِ وَكِلْلَهُ أَنَّهَا أَرْبَعُونَ وَاحِدَةً وَيُوَازِرُهُ فِي ذَلِكَ وَيَنْصُرُهُ مَا دَلَّتْ بِمِئَةٍ وَعِشْرِينَ يَوْمًا، وَإِنَّمَا هِيَ أَرْبَعُونَ وَاحِدَةً وَيُوَازِرُهُ فِي ذَلِكَ وَيَنْصُرُهُ مَا دَلَّتْ عِلَيْهِ حَقَائِقُ عِلْمِ الْأَجِنَّةِ فِي هَذَا الْعَصْرِ، وَاللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ذَكَرَ فِي كِتَابِهِ كَمَا مَرَّ عَلَيْهِ حَقَائِقُ عِلْمِ الْأَجِنَةِ فِي هَذَا الْعَصْرِ، وَاللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ذَكَرَ فِي كِتَابِهِ كَمَا مَرَّ فِي عِدَّةِ مَوَاضِعَ تَقَلَّبِ الْجَنِينِ فِي هَذِهِ الْأَطْوَارِ، وَظَاهِرُ النَّصُوصِ يَدُلُّ عَلَىٰ أَنَّ فِي عِلَّةٍ مُواضِعَ تَقَلَّبِ الْجَنِينِ فِي هَذِهِ الْأَطْوَارِ، وَظَاهِرُ النَّصُوصِ يَدُلُّ عَلَىٰ أَنَّ فِي عِلَّةِ مَوَاضِعَ تَقَلَّبِ الْجَنِينِ فِي هَذِهِ الْأَطْوَارِ، وَظَاهِرُ النَّصُوصِ يَدُلُّ عَلَىٰ أَنَّ غَلَىٰ أَنَّ غِي عِلَّةِ مَوَاضِعَ تَقَلَّبِ الْجَنِينِ فِي هَذِهِ الْأَطْوَارِ، وَظَاهِرُ النَّصُوصِ يَدُلُّ عَلَىٰ أَنَّ غَلَىٰ أَنَّ عِينَ الثَّالِثَةِ، وَأَنَّ إِرْسَالَ الْمَلَكِ إِنَّمَا يَكُونُ بَعْدَ مِئَةٍ وَعِي الْأَرْبَعِينَ الثَّالِثَةِ، وَأَنَّ إِرْسَالَ الْمَلَكِ إِنَّمَا يَكُونُ بَعْدَ مِئَةٍ وَعِشْرِينَ يَوْمًا.

<sup>(</sup>١) «التبيان في أقسام القرآن»: ص ٣٤٥، وما بعدها، و «تحفة المودود بأحكام المولود»: ص ٢٥٣ وما بعدها.



فَهَذَا الْحَدِيثُ الصَّحِيحُ وَعِنْدَ مُسْلِمٍ فِي صَحِيحِهِ يَدُلُّ عَلَىٰ أَنَّ تَصْوِيرَ الْجَنِينِ وَخَلْقَ سَمْعِهِ وَبَصَرِهِ وَجِلْدِهِ وَلَحْمِهِ وَعِظَامِهِ، وَأَنَّ الْكِتَابَةَ تَكُونُ فِي أَوَّلِ الْجَنِينِ وَخَلْقَ سَمْعِهِ وَبَصَرِهِ وَجِلْدِهِ وَلَحْمِهِ وَعِظَامِهِ، وَأَنَّ الْكِتَابَةَ تَكُونُ فِي أَوَّلِ الْجَنِينِ وَخَلْقَ سَمْعِهِ وَبَصَرِهِ وَجِلْدِهِ وَلَحْمِهِ وَعِظَامِهِ، وَأَنَّ الْكِتَابَةَ تَكُونُ فِي أَوَّلِ الْأَرْبَعِينَ الثَّانِيَةِ.

وَقَدْ أَطَالَ الشُّرَّاحُ فِي الْجَمْعِ بَيْنَ الْحَدِيثَيْنِ وَخُلَاصَةُ مَا ذَكَرُوهُ يَنْتَظِمُ فِي لَا تَي لاَّتِي:

أَوَّلًا حَدِيثُ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضِيًّا لَمْ يَتَعَرَّضْ لِلتَّخْلِيقِ وَالتَّصْوِيرِ وَالتَّأْنِيثِ وَالتَّذْكِيرِ، وَإِنَّمَا ذُكِرَ هَذَا فِي حَدِيثِ حُذَيْفَةَ.

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»: كتاب الْقَدَرِ، بَابُ كَيْفِيَّةِ خَلْقِ الْآدَمِيِّ...، ٤/ ٢٠٣٧، رقم (٢٦٤٥). وفي رواية له: ٤/ ٢٠٣٨، بلفظ: «...، ثُمَّ يَقُولُ: يَا رَبِّ، أَسَوِيٌّ أَوْ غَيْرُ سَوِيٍّ، فَيَجْعَلُهُ اللهُ شَقِيًّا أَوْ اللهُ سَوِيًّا أَوْ غَيْرَ سَوِيٍّ، ثُمَّ يَقُولُ: يَا رَبِّ مَا رِزْقُهُ مَا أَجَلُهُ مَا خُلُقُهُ، ثُمَّ يَجْعَلُهُ اللهُ شَقِيًّا أَوْ سَعِيدًا».



ثَانِيًا: اتَّفَقَ الْحَدِيثَانِ فِي اسْتِئْذَانِ الْمَلَكِ رَبَّهُ سُبْحَانَهُ فِي تَقْدِيرِ شَأْنِ الْمَوْلُودِ فِي خِلَالِ ذَلِكَ.

ثَالِثًا: أَنَّ حَدِيثَ حُذَيْفَةَ فِي تَفْصِيلِ دَقِيقٍ لِمَا يَتَخَلَّقُ، وَحَدِيثُ ابْنِ مَسْعُودٍ لَا يُعَارِضُهُ لِأَنَّ فِيهِ ذِكْرُ الْأَطْوَارِ الَّتِي مَرَّ بِهَا خَلْقُ الْإِنْسَانِ بِدُونِ تَفْصِيل.

قَالَ ابْنُ رَجَبِ(١): «وَقَدْ حَمَلَ بَعْضُهُمْ حَدِيثَ ابْنِ مَسْعُودٍ عَلَىٰ أَنَّ الْجَنِينَ يَعْلُبُ عَلَيْهِ فِي الْأَرْبَعِينَ الثَّانِيَةِ وَصْفُ الْمَنِيِّ، وَفِي الْأَرْبَعِينَ الثَّانِيَةِ وَصْفُ الْمَنْيِّ، وَفِي الْأَرْبَعِينَ الثَّانِيَةِ وَصْفُ الْمُضْغَةِ، وَإِنْ كَانَتْ خِلْقَتُهُ قَدْ تَمَّتْ وَتَمَّ تَصْوِيرُهُ».

رَابِعًا: قَدْ تَكُونُ الْكِتَابَةُ مَرَّتَيْنِ مَرَّةً عِنْدَ انْتِقَالِ الْجَنِينِ مِنَ النُّطْفَةِ إِلَىٰ الْعَلَقَةِ لِانْتِقَالِهِ إِلَىٰ الدَّمِ الَّذِي هُوَ مَادَّةُ حَيَاةِ الْحَيَوَانِ، وَمَرَّةً عِنْدَ نَفْخِ الرُّوحِ فِيهِ لِانْتِقَالِهِ إِلَىٰ الدَّمِ الَّذِي هُوَ مَادَّةُ حَيَاةِ الْجَمَادِ. إِلَىٰ عَالَمِ الْأَحْيَاءِ بَعْدَ أَنْ كَانَ فِي عَالَمِ الْجَمَادِ.

خَامِسًا: قَدْ يَكُونُ هَذَا فِي بَعْضِ الْأَجِنَّةِ دُونَ بَعْض.

مَرَاحِلُ خَلْقِ الْجَنِينِ وَكَذَلِكَ مَا يَتَعَلَّقُ بِمَا تَكَلَّمَ فِيهِ الْفُقَهَاءُ عَلَيْهِمُ الرَّحْمَةُ فِي الْحَيْضِ وَالْحَمْلِ، وَكَذَلِكَ مَا يَتَعَلَّقُ بِمُدَّةِ الْحَمْلِ، أَمْثَالُ هَذِهِ الْأُمُورِ لَمْ تَأْتِ فِي الْحَيْضِ وَالْحَمْلِ، وَكَذَلِكَ مَا يَتَعَلَّقُ بِمُدَّةِ الْحَمْلِ، أَمْثَالُ هَذِهِ الْأُمُورِ لَمْ تَأْتِ أَدَنَّ النَّصُوصُ عَلَىٰ هَذَا أَدِلَةٌ قَاطِعَةٌ فِي الْكِتَابِ وَلَا فِي السُّنَّةِ بِتَحْدِيدِهَا، وَإِنَّمَا وَرَدَتِ النَّصُوصُ عَلَىٰ هَذَا النَّحْوِ الَّذِي تَسْمَعُ؛ فَجَاءَ الْفُقَهَاءُ فِي كُلِّ عَصْرٍ؛ فَتَكَلَّمُوا بِمَا انْتَهَتْ إِلَيْهِ مَعَارِفُ النَّعْوِ الَّذِي تَسْمَعُ؛ فَجَاءَ الْفُقَهَاءُ فِي كُلِّ عَصْرٍ؛ فَتَكَلَّمُوا بِمَا انْتَهَتْ إِلَيْهِ مَعَارِفُ

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم»: ١/٩٥١.



الْعَصْرِ فَبَعْضُهُمْ يَقُولُ: يُمْكِنُ أَنْ يَظَلَّ الْجَنِينُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ حَمْلًا أَنْ يَظَلَّ ثَلَاثَةَ أَعْوَامٍ وَهَذَا لَا يُمْكِنُ أَنْ يُصَدَّقَ عَلَىٰ حَسَبِ مَا دَلَّ عَلَيْهِ الْعِلْمُ الْحَدِيثُ بِحَقَائِقِهِ ؛ لِأَعِلْمُ الْأَحِنَةِ صَارَ يَتَتَبَّعُ الْأَجِنَّةَ مُنْذُ الْبِدَايَاتِ الْأُولَىٰ إِلَىٰ نِهَايَةِ الْحَمْلِ ثَانِيَةً لِأَخِنَّةٍ مَعْ رَصْدِ ذَلِكَ وَتَصْوِيرِهِ وَالْإِحَاطَةِ بِهِ عِلْمًا.

فَإِذَا جِئْنَا الْيَوْمَ كَمَا وَقَعَ قَرِيبًا وَذَلِكَ مَكْتُوبٌ فِي بَعْضِ كُتُبِ الْفِقْهِ وَمَا زَالَ يُدرَّسُ فِي الْأَزْهَرِ إِلَىٰ يَوْمِ النَّاسِ هَذَا؛ أَنَّ مُدَّةَ الْحَمْلِ تَصِلُ إِلَىٰ ثَلَاثَةِ أَعْوَامٍ، وَقَدِ يُدرَّسُ فِي الْأَزْهَرِ إِلَىٰ يَوْمِ النَّاسِ هَذَا؛ أَنَّ مُدَّةَ الْحَمْلِ تَصِلُ إِلَىٰ ثَلَاثَةِ أَعْوَامٍ، وَقَدِ الْتَقَطَ ذَلِكَ بَعْضُ أَهْلِ الضَّلَالِ وَصَارَ يُشَنِّعُ عَلَىٰ الْمُسْلِمِينَ وَعَلَىٰ الْفُقَهَاءِ وَعَلَىٰ الْمُسْلِمِينَ وَعَلَىٰ الْفُقَهَاءِ وَعَلَىٰ عُلُومِ الْمُسْلِمِينَ سَلَفًا وَيَقُولُ: «هَذَا مِنَ الْخُرَافَاتِ وَمَا أَكْثَرَ الْخُرَافَاتِ فِي عُلُومِ الْكُتُبِ»، إِلَىٰ غَيْرِ ذَلِكَ مِمَّا قَالَ!

أَهْلُ الْحَقِّ يُنَادُونَ بِالتَّصْفِيَةِ يَعْنِي هُمْ يَتَّفِقُونَ مَعَ هَذَا الْمُغْرِضِ فِي وُجُوبِ تَنْقِيَةِ الْكُتُبِ مِمَّا عَلِقَ بِهَا مِنْ أَمْثَالِ هَذِهِ الْأُمُورِ وَغَيْرِهَا، بَلْ إِنَّ ذَلِكَ يَلْحَقُ الْعُقِيدَةَ أَيْضًا فَلَابُدَّ مِنْ تَصْفِيَتِهَا مِنَ الشَّوَائِبِ وَمِمَّا دَخَلَ عَلَيْهَا مِمَّا لَمْ يَدُلَّ عَلَيْهِ كِتَابٌ وَلا سُنَّةٌ فَهَذَا يُطَالِبُ بِهِ أَهْلُ السُّنَّةِ.

أَمَّا أَنْ يَأْتِي مِثْلُ هَذَا الْمَطْلَبِ مِنْ أَمْثَالِ هَوُّلَاءِ فَإِنَّمَا يَسُوقُونَهُ لِأَجْلِ التَّشْكِيكِ حَتَّىٰ إِنَّهُمْ يَقُولُونَ: إِنَّ الْبُخَارِيَّ يَحْتَاجُ إِلَىٰ إِعَادَةِ نَظَرٍ مِنْ أَجْلِ التَّشْكِيكِ حَتَّىٰ إِنَّهُمْ يَقُولُونَ: إِنَّ الْبُخَارِيِّ يَحْتَاجُ إِلَىٰ إِعَادَةِ نَظَرٍ مِنْ أَجْلِ السَّخْرَاجِ صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ مِنَ الْبُخَارِيِّ؛ لِأَنَّهُمْ يَدَّعُونَ أَنَّ فِي الْبُخَارِيِّ مَا هُوَ مَكْذُوبٌ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ وَيَدْعُونَ إِلَىٰ تَنْقِيَةِ كُتُبِ السُّنَّةِ بِمَا فِيهَا الصَّعِيفُ وَمَا هُوَ مَكْذُوبٌ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ وَيَدْعُونَ إِلَىٰ تَنْقِيَةِ كُتُبِ السُّنَّةِ بِمَا فِيهَا الصَّحِيحَانِ إِلَىٰ تَنْقِيَتِهَا مِمَّا دَخَلَهَا مِمَّا لَيْسَ مِنْ كَلَام رَسُولِ اللهِ وَيَدْعُونَ إِلَىٰ تَنْقِيَةٍ كُتُبِ السُّيَّةِ بِمَا فِيهَا الصَّحِيحَانِ إِلَىٰ تَنْقِيَتِهَا مِمَّا دَخَلَهَا مِمَّا لَيْسَ مِنْ كَلَام رَسُولِ اللهِ وَيَدْعُونَ إِلَىٰ اللهِ وَيَدْعُونَ إِلَىٰ اللهِ وَيَدْعُونَ إِلَىٰ تَنْقِيَةِ كُتُبِ السُّيَّةِ بِمَا فِيهَا اللهِ عَلَىٰ وَسُولِ اللهِ مِنْ كَلَام رَسُولِ اللهِ وَيَدْعُونَ إِلَىٰ اللهِ وَيُعْلِقُهُ اللهِ وَيَدْعُونَ إِلَىٰ اللهِ وَيُونَ إِلَىٰ اللهِ وَيَعْلَعُهُا مِمَّا دَخَلَهَا مِمَّا لَيْسَ مِنْ كَلَام رَسُولِ اللهِ وَيَالِهُ مَا لَهُ اللهِ وَيَا اللهُ وَاللهِ وَيَعْلَعُهُا مِمَّا لَهُ مَا لَكُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الم



فَهَذِهِ الْكُتُبُ يَنْبَغِي أَلَّا تُصَادِمَ الْحَقَائِقَ الْعِلْمِيَّةَ الَّتِي صَارَتْ قَائِمَةً بِيَقِينٍ كَمِثْل هَذَا:

يَقُولُونَ: ﴿إِنَّ الْإِمَامَ مَالِكًا نَحْ إِللَّهُ ظَلَّ حَمْلًا فِي بَطْنِ أُمِّهِ ثَلَاثَةَ أَعْوَام (١).

هَذَا كُلُّهُ يُمْكِنُ أَنْ يُفَسَّرَ عِلْمِيًّا؛ فَيُقَالُ: إِنَّ الطَّمْثُ أَيِ الْحَيْضَ انْقَطَعَ عَنِ الْمَرْأَةِ وَلَمْ تَحْمِلْ لِعِلَّةٍ مِنَ الْعِلَلِ، ثُمَّ بَعْدَ ذَلِكَ حَمَلَتْ مَعَ انْقِطَاعِ الطَّمْثِ؛ فَظَلَّ حَمْلُهَا فِي بَطْنِهَا تِسْعَةَ أَشْهُرٍ؛ حَتَّىٰ وَضَعَتْهُ فَإِذَا نَظَرُوا فِي الْمُدَّةِ الَّتِي انْقَطَعَ الْحَيْضُ فِيهَا مِنْ بِدَايَتِهَا جَعَلُوهَا أَيْضًا لِمُدَّةِ الْحَمْلِ لِلْجَنِينِ فِي الرَّحِم وَلَا يَكُونُ الْحَيْضُ فِيهَا مِنْ بِدَايَتِهَا جَعَلُوهَا أَيْضًا لِمُدَّةِ الْحَمْلِ لِلْجَنِينِ فِي الرَّحِم وَلَا يَكُونُ ذَلِكَ كَذَلِكَ؛ فَهَذَا تَفْسِيرٌ عِلْمِيُّ يُمْكِنُ أَنْ يُؤْتَىٰ بِهِ فِي مِثْلِ هَذِهِ الْحَالَةِ لَوْ صَحَّتِ الرِّوَايَةُ يَعْنِي لَوْ صَحَّ أَنَّ مَالِكًا نَعْلَاللَهُ بَقِيَ فِي بَطْنِ أُمِّهِ ثَلَاثَةَ أَعْوَامٍ حَمْلًا فِي الرَّوايَةُ يَعْنِي لَوْ صَحَّ أَنَّ مَالِكًا نَعْلَلْهُ بَقِيَ فِي بَطْنِ أُمِّهِ ثَلَاثَةَ أَعْوامٍ حَمْلًا فِي رَحِمِ الرَّوايَةُ يَعْنِي لَوْ صَحَّ أَنَّ مَالِكًا نَعْلَلْهُ بَقِيَ فِي بَطْنِ أُمِّهِ ثَلَاثَةَ أَعْوامٍ حَمْلًا فِي رَحِم اللهُ تَعَالَىٰ ﴿ وَيَا نَا لَكُ اللهُ تَعَالَىٰ ﴿ وَاللَّهُ لَمُ اللَّهُ لَعَلَاثَةَ أَعْوامٍ وَلَا لَا يُمْكِنُ أَنْ يُفْسَرَ وَلَا لَا يُكُونُ فِي رَحِم اللهُ تَعَالَىٰ ﴿ وَيَعَلَىٰ إِلَا لَكُونُ الْمُهُ مَكِنُ أَنْ يُفْتَرُوا لَا يُمْكِنُ أَنْ يُفْتَرَو لَهُ لَا لَا يُمْكِنُ أَنْ يُفْتَلَ اللَّهُ مَالِكًا لَا يَكُونُ بِإِطْلَاقٍ بِجَزْمٍ هَذَا لَا يُمْكِنُ أَنْ يُفْتَرَا لَا يُمْكِنُ أَنْ يُفْتَرَا لَا يُمْكِنُ أَنْ يُعْمَلُوا لَا يُمْكِنُ أَلَا لَا يُمْكِنُ أَلَا لَا يَكُونُ لَا إِلَا لَا يُعْدَلِكُ اللَّهُ لَا عَلَالَةً اللّهُ عَلَالَةً اللّهُ يُعْلَىٰ وَلَىٰ إِلْهُ اللّهُ لَعَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَالَةً اللّهُ اللّهُ يَعْلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا لَا يُعْمَلِي اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ الللل

فَنَحْنُ نَتَّفِقُ مَعَ أُولَئِكَ الْمُعْتَرِضِينَ فِي ذَلِكَ، وَلَكِنَّ النَّيَّةَ الْبَاعِثَةَ مُتَبَايِنَةٌ تَمَامَ التَّبَايُن.

فَأَمْثَالُ هَذِهِ الْمَسَائِلِ يَنْبَغِي أَنْ تُؤْخَذَ بِحَذَرٍ، وَأَنْ يُنْظَرَ فِي الْكُتُبِ السَّابِقَةِ مِنْ أَجْلِ النَّظَرِ فِيهَا لِتَصْفِيَتِهَا مِمَّا دَخَلَ عَلَيْهَا مِمَّا لَيْسَ مِنْهُ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «جذوة المقتبس»: ص۲۰۸، و «ترتیب المدارك و تقریب المسالك» للقاضي عیاض: ۱/ ۱۲۰، و «بغیة الملتمس»: ص۲۸۰ و۲۸۲، و «تهذیب الكمال»: ۷۲/ ۱۱۹، ترجمة (۵۷۲۸).



وَمَعْلُومٌ أَنَّ أَهْلَ السُّنَّةِ يُنَادُونَ بِالتَّصْفِيةِ وَالتَّرْبِيَةِ تَصْفِيَةِ جَمِيعِ الْعِلْمِ الْإِسْلَامِيِّ مِمَّا دَخَلَ عَلَيْهِ مِمَّا لَيْسَ مِنْهُ، وَلَكِنْ لِلتَّصْفِيةِ قَوَاعِدُ لَهَا أُسُسُ، وَلَهَا أُصُولُ، لَا أَنْ يَنْتَقِيَ الْمَرْءُ عَلَىٰ حَسَبِ عَقْلِهِ؛ فَيَقُولُ هَذَا لَا يَتَنَاسَبُ مَعَ الْعَقْلِ أَصُولُ، لَا أَنْ يَنْتَقِيَ الْمَرْءُ عَلَىٰ حَسَبِ عَقْلِهِ؛ فَيَقُولُ هَذَا لَا يَتَنَاسَبُ مَعَ الْعَقْلِ أَصُولُ، لَا أَنْ يَنْتَقِيَ الْمَرْءُ عَلَىٰ حَسَبِ عَقْلِهِ؛ فَيَقُولُ هَذَا لَا يَتَنَاسَبُ مَعَ الْعَقْلِ فَيَجِبُ حَذْفُهُ كَمَا يَصْنَعُونَ حَتَّىٰ فِي صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ مَعَ أَنَّهُ لَوْ رَجَعْنَا إِلَىٰ الْقَوَاعِدِ الْعَامَةِ لِتَحْرِيرِ الْعُلُومِ وَنَقْلِهَا عَلَىٰ مُسْتَوَىٰ الْعَالَمِ كُلِّهِ فَلَنْ نَجِدَ عِلْمًا يُونَ فَرِيرِ الْعُلُومِ وَنَقْلِهَا عَلَىٰ مُسْتَوَىٰ الْعَالَمِ كُلِّهِ فَلَنْ نَجِدَ عِلْمًا يُونَةً بِهِ كَعِلْمِ الْمُسْلِمِينَ؛ لِمَاذَا؟

لِأَنَّ الْعِلْمَ الْمُسْتَطِيلَ هُوَ الَّذِي كَانَ غَالِبًا عَلَيْهِ، الْعِلْمُ الْمُسْتَطِيلُ هُوَ عِلْمُ الْإِسْنَادِ: حَدَّثَنَا فُلَانٌ. الْإِسْنَادِ: حَدَّثَنَا فُلَانٌ.

فَيَقُولُ هُوَ الْعِلْمُ الْمُسْتَطِيلُ.

فَهَذِهِ الرِّوَايَةُ مِمَّا اخْتَصَّتْ بِهِ هَذِهِ الْأُمَّةُ، وَكَانَتِ الرِّوَايَةُ غَالِبَةً عَلَىٰ جَمِيعِ مَا يُكْتَبُ حَتَّىٰ وَلُو كَانَ الْمَكْتُوبُ أَدَبًا مَاجِنًا كَمَا تَجِدُ ذَلِكَ عِنْدَ الْأَصْبَهَانِيُّ فِي الْكُتَبُ حَتَّىٰ وَلُو كَانَ الْمَكْتُوبُ أَدَبًا مَاجِنًا كَمَا تَجِدُ ذَلِكَ عِنْدَ الْأَصْبَهَانِيُّ فِي الْكُتَبُ حَتَّىٰ وَلُو كَانَ الْمَكْتُوبِ أَدَبًا مَا خِيهِ مِمَّا يُنَافِي الْأَغَانِي اللَّهُ فَيهِ مَا فِيهِ مِمَّا يُنَافِي اللَّهُ اللَّهُ عَانِي عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَنَ الرِّوَايَاتِ فِي كِتَابِهِ -وَكِتَابُهُ فِيهِ مَا فِيهِ مِمَّا يُنَافِي

<sup>(</sup>۱) كتاب «الأغاني» لأبي الفرج علي بن الحسين الأصفهاني (المتوفي: ٣٥٦ هـ)، كتاب شائع الذكر جم الفوائد إلا أن فيه منكرات وغرائب، قال أبو الفرج ابن الجوزي (المتوفى: ٩٥٠ هـ) في «المنتظم»: ١٨٥/، ترجمة أبو الفرج الأصبهاني: (٢٦٥٨) بعد أن بين حال مؤلفه وأنه يصرح في كتبه بما يوجب عليه الفسق، قال: «ومن تأمل كتاب «الأغاني» رأئ كل قبيح ومنكر»، وانظر: «ميزان الاعتدال» للذهبي: ٣/ ترجمة كتاب «الأغاني» وقد طبع في خمسة وعشرين جزءا، بتحقيق إحسان عباس وغيره، (دار



الْأَخْلَاقَ، وَمِمَّا يُنَازِعُ فِيهِ أَهْلُ الْعِلْمِ لِأَنَّهُ إِنَّمَا يَمَسُّ الْعَقِيدَةِ إِلَىٰ غَيْرِ ذَلِكَ مِمَّا فِي هَذَا الْكِتَابِ وَمَا حَوَاهُ مِنَ الطَّامَّاتِ.

وَمَعَ ذَلِكَ يُرِيدُ الرَّجُلُ أَعْنِي أَبَا الْفَرَجِ أَنْ يَرْوِيَ قِصَّةً وَقَعَتْ فِي مَجْلِسِ النَّدَامَةِ عِنْدَ أَمِيرٍ مِنَ الْأُمَرَاءِ أَوْ فِي قَصْرٍ مِنَ الْقُصُورِ دَارَتْ فِيهَا الْكُؤُوسُ وَصَدَحَتْ فِيهَا الْجَوَارِي بِالْغِنَاءِ وَضُرِبَتْ فِيهَا الْمَزَاهِرُ، وَكَانَ فِيهَا مِنَ الْمُجُونِ وَصَدَحَتْ فِيهَا الْجَوَارِي بِالْغِنَاءِ وَضُرِبَتْ فِيهَا الْمَزَاهِرُ، وَكَانَ فِيهَا مِنَ الْمُجُونِ مَا فِيهَا يُرِيدُ أَنْ يَرْوِيَ هَذَا الْخِبَرَ؛ فَيَقُولُ: حَدَّثَنَا فُلَانٌ قَالَ: «حَدَّثَنَا فُلانٌ قَالَ: «حَدَّثَنَا فُلانٌ قَالَ: «حَدَّثَنَا فُلانٌ قَالَ: هَوَيُ مَذَا الْإِسْنَادِ يَقُولُ: إِنْ جَاءَكَ شَيْءٌ فِي هَذَا الْإِسْنَادِ عَقُولُ: إِنْ جَاءَكَ شَيْءٌ فِي هَذَا الْإِسْنَادِ فَعُولَ عَلَى الْإِسْنَادِ يَقُولُ: إِنْ جَاءَكَ شَيْءٌ فِي هَذَا الْإِسْنَادِ وَهُو فَاعْلَمْ أَنَّكَ لَمْ تُؤْتَ مِنْ قِبَلِنَا، وَرُبَّمَا جَرَحَ بَعْضَ الرُّواةِ فِي هَذَا الَّذِي يَرْوِيهِ وَهُو يَوْعِي أَخْبَارَ الْجَوَارِي الْمُغَنِّيَّاتِ، يَرْوِي مَجَالِسَ الْخَمْرِ وَمَعَ يَرْوِي أَجْبَارَ الْجَوَارِي الْمُغَنِّيَّاتِ، يَرْوِي مَجَالِسَ الْخَمْرِ وَمَعَ ذَلِكَ الْإِسْنَادَ.

هَذَا مِنْ خَصائِصِ الْأُمَّةِ لَا تَجِدُ هَذَا فِي عِلْمِ أُمَّةٍ مِنَ الْأُمَمِ سِوَى أُمَّةِ مُحَمَّدٍ هَذَا فِي عِلْمِ أُمَّةٍ مِنَ الْأُمَمِ سِوَى أُمَّةِ مُحَمَّدٍ الْعِلْمِ وَضَوَابِطُهِمُ الَّتِي حَكَمَتِ النَّقْلَ كَانَتْ أَعْظَمَ الضَّوَابِطِ فِي تَارِيخِ الْعِلْمِ الْبَشَرِيِّ؛ النَّظُرُ فِي الْمَرْوِيِّ، وَالنَّظُرُ فِي الرَّاوِي مَعَ الضَّوابِطِ الْحَاكِمَةِ لِقَبُولِ هَذَا أَوْ رَدِّهِ، لَا تَجِدُهَا إِلَّا عِنْدَنَا أَعْنِي عِنْدَ الْمُسْلِمِينَ.

فَعِنْدَمَا نَتَغَافَلُ عَنْ هَذَا كُلِّهِ، ثُمَّ تَأْتِي أَمْثَالُ هَذِهِ الْأُمُورُ الَّتِي لَابُدَّ أَنْ تَقَعَ فِي كُلِّ مُصَنَّفٍ بَشَرِيٍّ أَتَىٰ صَاحِبُهُ وَلَيْسَ بِمَعْصُوم بِأُمُورٍ يُمْكِنُ أَنْ تُؤْخَذَ عَلَيْهِ،

<sup>=</sup> صادر: بیروت، ط۳، ۱٤۲۹هـ/۲۰۰۸).



وُيُمْكِنُ أَنْ تُرَدَّ عَلَيْهِ، ثُمَّ نَقُولُ: إِنَّ هَذَا يَدْعُونَا إِلَىٰ اتِّهَامِ الْعِلْمِ الْإِسْلَامِيِّ كُلِّهِ؛ فَهَذَا مَا لَا يُقْبَلُ.

حَتَّىٰ إِنَّهُمْ يَقُولُونَ الْبُخَارِيُّ رَوَىٰ فِي "صَحِيحِهِ" (١): «أَنَّهُ إِذَا وَقَعَ اللَّبَابُ فِي إِنَّاءِ أَحَدِكُمْ فَلْيَغْمِسْهُ ثُمَّ لِيَطْرَحْهُ وَإِنَّ فِي إِحْدَىٰ جَنَاحَيْهِ دَاءٌ وَفِي الْأُخْرَىٰ وَاءٌ» فَيَقُولُونَ النَّبِيُّ لَا يُمْكِنُ أَنْ يَقُولَ هَذَا أَبَدًا؛ لِمَاذَا؟

يَقُولُونَ: لِأَنَّ النَّبِيَّ مِنْ اللَّبِيِّ مِنْ النَّطَافَةِ.

وَأَيُّ تَعَارُضٍ بَيْنَ هَذَا وَهَذَا؟

فَيَرُدُّونَ النَّصَّ وَلَا تَظُنَّنَ أَنَّ الَّذِينَ يَرُدُّونَ مِثْلَ هَذَا النَّصِّ كَانُوا مِمَّنْ عُلِمَ شَأْنُهُمْ فِي عَدَائِهِمْ لِدِينِ الْإِسْلَامِ؛ بَلْ: إِنَّ الْغَزَ الِيَّ الْمُعَاصِرَ يَرُدُّ النَّصَّ يَقُولُ: وَلَوْ كَانَ فِي صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ هَكَذَا!! (٢)

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»: كِتَابُ الطِّبِّ، بَابُ إِذَا وَقَعَ الذُّبَابُ فِي الإِنَاءِ، ۱۰/ ۲۵۰، رقم (۱۷) «صحيح البخاري»: كِتَابُ الطِّبِّ، بَابُ إِذَا وَقَعَ الذُّبَابُ فِي إِنَاءِ (۵۷۸۲)، من حديث: أَبِي هُرَيْرَةَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ، قَالَ: «إِذَا وَقَعَ الذُّبَابُ فِي إِنَاءِ أَحَدِكُمْ فَلْيَغْمِسْهُ كُلَّهُ، ثُمَّ لِيَطْرَحْهُ، فَإِنَّ فِي أَحَدِ جَنَاحَيْهِ شِفَاءً، وَفِي الآخَرِ دَاءً».

والحديث أخرجه البخاري أيضا: كِتَابُ بَدْءِ الخَلْقِ، بَابُ إِذَا وَقَعَ الذُّبَابُ...، ٦/ ٥٩، رقم (٣٣٢٠)، بلفظ: «إِذَا وَقَعَ الذُّبَابُ فِي شَرَابِ أَحَدِكُمْ فَلْيَغْمِسْهُ ثُمَّ لِيَنْزِعْهُ، فَإِنَّ فِي إِحْدَىٰ جَنَاحَيْهِ دَاءً وَالأُخْرَىٰ شِفَاءً».

<sup>(</sup>٢) «قذائف الحق» للغزالي: ص٤٩، (دمشق: دار القلم، ط٢، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٧م).



هَذَا يَدْعُو إِلَىٰ إِضْعَافِ الثِّقَةِ فِي صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ؛ فَإِذَا ضَعُفَتِ الثِّقَةُ فِي صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ؛ فَإِذَا ضَعُفَتِ الشَّنَّةِ؛ صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ وَضَعُفَتْ فِي سَائِرِ كُتُبِ السُّنَّةِ؛ فَيَكُونُ الْمُسْلِمُونَ بَعْدَ ذَلِكَ مَاذَا؟

يَكُونُونَ قُرْآنِيِّينَ مَثَلًا، يَأْخُذُونَ بِالْقُرْآنِ كَمَا يَقُولُ الْقُرْآنِيُّونَ وَلَا يَلْتَفِتُونَ إِلَىٰ السُّنَّةِ وَلَا يَعْتَرِفُونَ بِهَا؛ فَهَذِهِ الْمَسَائِلُ يَنْبَغِي أَنْ تُأْخَذَ بِحَذَرٍ، وَأَلَّا يَتَكَلَّمَ فِيهَا إِلَّا مَنْ يَدْخُلُهَا.

كَثِيرٌ جِدًّا مِنَ الْأُمُورِ الَّتِي تَتَعَلَّقُ بِالْحَيْضِ وَتَتَعَلَّقُ بِالْحَمْلِ وَتَتَعَلَّقُ بِالْخَمْلِ وَتَتَعَلَّقُ بِالنَّهَاسِ تَكَلَّمَ فِيهَا الْفُقَهَاءُ السَّابِقُونَ -عَلَيْهِمُ الرَّحْمَةُ - عَلَىٰ قَدْرِ عُلُومِ عَصْرِهِمْ؛ فَاجْتَهَدُوا وَيُثِيبُهُمُ اللهُ تَبَارِكَوَتَعَالَى عَلَىٰ اجْتِهَادِهِمْ، وَهُو الْجَوَادُ الْكَرِيمُ وَلَكِنْ جَدَّتْ بَعْدَ ذَلِكَ أُمُورٌ وَانْكَشَفَتْ حَقَائِقُ، وَعَلِمَ النَّاسُ مَا لَمْ يَكُونُوا وَلَكِنْ جَدَّتْ بَعْدَ ذَلِكَ أُمُورٌ وَانْكَشَفَتْ حَقَائِقُ، وَعَلِمَ النَّاسُ مَا لَمْ يَكُونُوا يَعْلَمُونَهُ مِنْ قَبْلُ؛ فَلَا نَتَمَسَّكُ بِمَا كَانَ، ثُمَّ بَعْدَ ذَلِكَ نُصَادِمُ الْحَقَائِقَ الْعِلْمِيَّةَ الْقَائِمَةَ فِي هَذَا الْعَصْرِ؛ لِأَنَّ هَذَا يُضْعِفُ الثِّقَةَ فِي الْإِسْلَامِ مَعَ أَنَّ الَّذِي تَتَمَسَّكُ الْعَلْمِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ يَعْنِي أَنْتَ لَا الْقَائِمَةُ وَي هَذَا الْعَصْرِ؛ لِأَنَّ هَذَا يُضْعِفُ الثِّقَةَ فِي الْإِسْلَامِ مَعَ أَنَّ الَّذِي تَتَمَسَّكُ الْمُسْلِمِينَ يَعْنِي أَنْتَ لَا الْقَائِمَةُ وَي هَذَا الْعَصْرِ الْقُلُ الْمُعْضِ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ يَعْنِي أَنْتَ لَا الْقَائِمَةُ فِي هَذَا الْعَصْرِ الْقَلْ إِنَّا لَيْعُضِ أَهُ الْعَصْرِ فَنَحْنُ نَتَمَسَّكُ بِنَصِّ قُرْ آنِيٍّ مَهُمَا قِيلَ إِنَّهُ يُصَادِمُ الْعَصْرَ فَنَحْنُ نَتَمَسَّكُ بِالنَّصِّ الْقُرْآنِيُ وَنَعْمَ الْقَوْرَ إِنَّهُ لَلْكُمْ لِيَسَتْ لَهُ حَقِيقَةٌ وَقُلُ إِنَّ التَّعَارُضَ الظَّاهِرَ إِنَّهَا يَقَعُ فِي ذِهْنِ مَنْ يَتَخَيَّلُهُ لَيْسَتْ لَهُ حَقِيقَةٌ لَكُ الْحَدِيثِ.

التَّعَارُضُ الظَّاهِرُ وَالِاخْتِلَافُ الظَّاهِرُ بَيْنَ الْحَدِيثَيْنِ الْمَقْبُولَيْنِ إِنَّمَا يَكُونُ فِي ظَاهِرِ الْأَمْرِ وَأَمَّا فِي الْحَقِيقَةِ فَلَا يُمْكِنُ أَنْ يَقَعَ تَعَارُضُ بَيْنَ حَدِيثَيْنِ مَقْبُولَيْنِ؛ إِمَّا



أَنْ يَكُونَ هُنَالِكَ جَمْعٌ بَيْنَهُمَا، وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ أَحَدُهُمَا سَابِقًا، وَيَكُونُ الْآخِرُ لَاحِقًا؛ فَالسَّابِقُ يَكُونُ مَنْسُوخًا وَاللَّاحِقُ يَكُونُ نَاسِخًا، وَالْمَصِيرُ إِلَيْهِ وَإِمَّا أَنْ نُرَجِّحَ حَدِيثًا عَلَىٰ حَدِيثٍ عَلَىٰ حَسَبِ قَوَاعِدِ التَّرْجِيحِ. وَقَدْ بَلَغَ بِهَا الْعُلَمَاءُ مِئَةً مِنَ الْوُجُوهِ الَّتِي يُرَجِّحُونَ بِهَا بَيْنَ النَّصُوصِ، وَإِمَّا أَنْ نَتَوقَّفَ -كَذَا- يَقُولُ مِنَ الْوُجُوهِ الَّتِي يُرَجِّحُونَ بِهَا بَيْنَ النَّصُوصِ، وَإِمَّا أَنْ نَتَوقَّفَ -كَذَا- يَقُولُ الْعُلَمَاءُ فِيمَا وَقَعَ مِنَ الْإِخْتِلَافِ الظَّاهِرِ بَيْنَ الْحَدِيثَيْنِ الْمَقْبُولَيْنِ إِذَا لَمْ نَسْتَطِعْ أَنْ نَجْمَعَ بَيْنَهُمَا وَإِذَا لَمْ نَسْتَطِعْ مَعْرِفَةَ التَّارِيخِ لِمَعْرِفَةِ النَّاسِخِ مِنَ الْمَشُوخِ وَإِذَا لَمْ نَسْتَطِعْ أَنْ نُرَجِّحَ نَصًّا عَلَىٰ نَصًّ؛ لِأَنَّ التَّعَارُضَ الظَّاهِرَ يَقْضِي بِالتَّرْجِيحِ إِذَا لَمْ نَسْتَطِعْ هَذَا وَلَا هَوَ لَا هَذَا وَلَا هَا وَلَا هَذَا وَلَا هَا فَا لَمْ

لِمَاذَا لَا نَطْرَحُ النَّصَّيْنِ مَعًا بِمَعْنَى أَنَّنَا نَقُولُ يَنْبَغِي أَنْ نَحْذِفَ هَذَيْنِ النَّصَّيْنِ؟ يَقُولُونَ: لَا لَعَلَّهُ يَأْتِي بَعْدَ ذَلِكَ مَنْ يَسْتَطِيعُ التَّرْجِيحَ أَوْ مَنْ يَعْرِفُ التَّارِيخَ أَوْ مَنْ يَعْرِفُ التَّارِيخَ أَوْ مَنْ يُعْرِفُ التَّارِيخَ أَوْ مَنْ يَعْرِفُ اللّهُ الْمُسْلِمِينَ.

وَالنَّبِيُّ وَالنَّبِيُ وَالنَّانَ لَا يُمْكِنُ أَنْ يَأْتِيَ فِي كَلَامِهِ الَّذِي ثَبَتَ عَنْهُ مَا يُصَادِمُ الْحَقَائِقَ الْعِلْمِيَّةَ مِمَّا فِي كُتُبِ الْعِلْمِيَّةَ؛ هَذَا لَا يُمْكِنُ بِحَالٍ؛ فَمَا الَّذِي يُصَادِمُ الْحَقَائِقَ الْعِلْمِيَّةَ مِمَّا فِي كُتُبِ الْمُسْلِمِينَ وَفِي عُلُومِهِمْ الَّذِي يُصَادِمُ هُو بَعْضُ الِاجْتِهَادَاتِ لَا تَثْرِيبَ عَلَىٰ مَنِ الْمُسْلِمِينَ وَفِي عُلُومِهِمْ الَّذِي يُصَادِمُ هُو بَعْضُ الِاجْتِهَادَاتِ لَا تَثْرِيبَ عَلَىٰ مَنِ الْمُسْلِمِينَ أَنْ يَتَمَسَّكُوا بِخَطَئِهِ؟ اجْتَهَدَ وَبَذَلَ الْوُسْعَ فَأَخْطَأَ وَلَهُ أَجْرُهُ وَلَكِنْ هَلْ يَلْزَمُ الْمُسْلِمِينَ أَنْ يَتَمَسَّكُوا بِخَطَئِهِ؟

إِذَا ظَهَرَ خَطَأُهُ يَنْبَغِي عَلَيْهِ أَنْ يَنْفُوهُ، وَأَنْ يَدْعُوا لَهُ بِالرَّحْمَةِ، وَهُوَ مُجْتَهِدٌ مُخْطِئٌ لَهُ أَجْرٌ.



وَقَرِيبًا، وَقَدْ سَمِعْتُ ذَلِكَ وَلَرُبَّمَا سَمِعْتُمُوهُ أَنَّ مُنَاظَرَةً عُقِدَتْ فِي شَأْنِ مَلَّةِ هُو مَكْتُوبٌ فِي بَعْضِ كُتُبِ الْفِقْهِ الَّتِي تُدَرَّسُ لِلطُّلَّابِ فِي الْأَزْهَرِ بِشَأْنِ مُدَّةِ هُو مَكْتُوبٌ فِي بَعْضِ كُتُبِ الْفِقْهِ الَّتِي تُدَرَّسُ لِلطُّلَّابِ فِي الْأَزْهَرِ بِشَأْنِ مُدَّةً الْحَمْلِ هَذِهِ حَتَّىٰ إِنَّ مَسْئُولًا كَبِيرًا رَاحَ يَتَكَلَّمُ بِأُمُورٍ وَهِيَ تُصَادِمُ الْحَقَائِقَ الْعِلْمِيَّةَ الْقَائِمَةَ فَهَذَا يَزِيدُ النَّاسَ نُفُورًا وَيُضْعِفُ ثِقَتَهُمْ بِالْعِلْمِ الشَّرْعِيِّ؛ يَجْعَلُ النَّاسَ يَقُولُونَ: إِنَّ هَذَا الْعِلْمَ إِنَّمَا هُوَ عِلْمُ الْأَقْدَمِينَ، هَذَا الْعَصْرِ يَقُولُونَ: إِنَّ هَذَا الْعِلْمَ إِنَّمَا هُوَ عِلْمُ الْأَقْدَمِينَ، هَذَا الْعَلْمِ عَلَىٰ الْأَحَافِيرِ هَذِهِ رَجْعِيَّةٌ، وَالتَّخَلُّفُ الَّذِي نَحْنُ فِيهِ سَبَبُهُ التَّمَسُّكُ بِتِلْكَ الْعُلُومِ كَذَا يَقُولُونَ، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ نَنْطَلِقَ إِلَىٰ الْأَمَامِ وَلَا أَنْ نَرْتَقِيَ فِي مَدَارِجِ الْكَمَالِ إِلَّا بِتَطْلِقِ هَذَا الْمَاضِي الرَّجْعِيِّ وَتَرْكِهِ جُمْلَةً وَتَفْصِيلًا.

فَإِذَنْ؛ نَحْنُ الْمُسْلِمِينَ نَكُونُ أَحْيَانًا سَبَبًا فِي صَدِّ النَّاسِ عَنِ الْحَقِّ، أَمْثَالُ هَذِهِ الْمَسَائِلِ يَنْبَغِي عَلَيْنَا أَنْ نَأْخُذَهَا بِحَذَرِ؛ الَّذِي لَا يَفْهَمُهَا فَهْمًا صَحِيحًا يَنْبَغِي عَلَيْنَا أَنْ نَأْخُذَهَا بِحَذَرِ؛ الَّذِي لَا يَفْهَمُهَا فَهْمًا صَحِيحًا يَنْبَغِي عَلَيْهِ أَنْ يَنْبَعِدَ عَنْهَا، وَأَنْ يَتَكَلَّمَ فِيمَا يُحْسِنُ؛ وَ«قَدْ أَحْسَنَ مَنِ انْتَهَىٰ إِلَىٰ مَا يَعْلَمُ» (١)، وَهَذِهِ قَاعِدَةٌ شَرْعِيَّةٌ جَلِيلَةٌ؛ أَنَّ الْإِنْسَانَ يَتَوَقَّفُ عِنْدَ حُدُودِ مَا يَعْلَمُ؛ لَمْ

<sup>(</sup>۱) أخرج مسلم في «الصحيح»: كِتَابُ الْإِيمَانَ، بَابُ الدَّلِيلِ عَلَىٰ دُخُولِ طَوَائِفَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ، ١٩٩/ و ٢٠٠، رقم (٢٢٠)، عَنْ حُصَيْن بْنِ الْمُسْلِمِينَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ، ١٩٩/ و ٢٠٠، رقم (٢٢٠)، عَنْ حُصَيْن بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، فَقَالَ: أَيُّكُمْ رَأَىٰ الْكَوْكَبَ الَّذِي انْقَضَّ الْبَارِحَة؟ قُلْتُ: أَنَا، ثُمَّ قُلْتُ: أَمَا إِنِّي لَمْ أَكُنْ فِي صَلَاةٍ، وَلَكِنِّي لُدِغْتُ، قَالَ: فَمَاذَا صَنَعْت؟ قُلْتُ: حَدِيثٌ حَدَّثَنَاهُ الشَّعْبِيُّ صَنَعْت؟ قُلْتُ: حَدِيثٌ حَدَّثَنَاهُ الشَّعْبِيُّ وَقَالَ: قَمَا حَمَلَكَ عَلَىٰ ذَلِكَ؟ قُلْتُ: حَدِيثٌ حَدَّثَنَاهُ الشَّعْبِيُّ فَقَالَ: «لَا فَقَالَ: وَمَا حَدَّثَكُمُ الشَّعْبِيُّ؟ قُلْتُ: حَدَّثَنَا عَنْ بُرَيْدَة بْنِ حُصَيْبٍ الْأَسْلَمِيِّ، أَنَّهُ قَالَ: «لَا رُقْيَة إِلَّا مِنْ عَيْنِ أَوْ حُمَةٍ»، فَقَالَ: قَدْ أَحْسَنَ مَنِ انْتَهَىٰ إِلَىٰ مَا سَمِعَ،... الحديث.



يُكَلِّفُكَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَأَنْ تَدْعُو إِلَىٰ اللهِ وَتَتَكَلَّمَ فِي الدِّينِ أَنْ تُبِيِّنَ الْإعْجَازَ الْعِلْمِيَ فِي الْمَسَائِلِ الطِّبِيَّةِ بِالْقُرْآنِ الْعَظِيمِ وَلَا عِلْمَ لَكَ بِالطِّبِ؛ لِأَنَّكَ إِنْ تَكَلَّمْتَ فِيهِ خَلَّطْتَ، وَأَتَىٰ مِنْكَ مَا يُضْحِكُ الثَّكْلَىٰ، وَيُضْعِفُ الثُقَةَ بِمَا تَقُولُ، كَلَّمْتَ فِيهِ خَلَّطْتَ، وَأَتَىٰ مِنْكَ مَا يُضْحِكُ الثَّكْلَىٰ، وَيُضْعِفُ الثُقَة بِمَا تَقُولُ، كَأَمْ اللهِ هَذِهِ الْأُمُورِ، أَنْتَ إِذَا رَجَعْتَ إِلَىٰ كُتُبِ الْفِقْهِ إِلَىٰ يَوْمِ النَّاسِ هَذَا سَتَرَىٰ أَنَّ كَأَمْتِ الْفِقْهِ إِلَىٰ يَوْمِ النَّاسِ هَذَا سَتَرَىٰ أَنَّ مَا يَكُونُ هُنَالِكَ مِنَ الْعِرْقِ الَّذِي يَكُونُ فِي جَوْفِ سَبَبَ الطَّمْثِ أَوِ الْحَيْضِ مَا يَكُونُ هُنَالِكَ مِنَ الْعِرْقِ الَّذِي يَكُونُ فِي جَوْفِ الرَّحِمِ وَيَحْدُثُ لَهُ كَذَا، وَهَذَا عَلَىٰ حَسَبِ الْحَقَائِقِ الْعِلْمِيَّةِ الثَّابِيَةِ لَيْسَ كَذَلِكَ؟ اللهَ مَن الْعِرْقِ الْعِلْمِيَّةِ الثَّابِيَةِ لَيْسَ كَذَلِكَ؟ اللهَ كَذَا، وَهَذَا عَلَىٰ حَسَبِ الْحَقَائِقِ الْعِلْمِيَّةِ الثَّابِيَةِ لَيْسَ كَذَلِكَ؟ فَلَالُكَ مَن الْعِرْقِ الْعِلْمِيَّةِ الثَّابِيَةِ لَيْسَ كَذَلِكَ؟ فَلَالُكَ مِنَ الْعِلْمِيَّةِ الثَّابِيَةِ لَيْسَ كَذَلِكَ؟ فَلَالَكِ مَن الْعِلْمِيَّةِ النَّابِيَةِ لَيْسَ كَذَلِكَ؟ فَلَالُكَ مَن الْعَلْمُ اللهَ لَيْ اللّهُ فِنَا اللّهِ لِيَا اللّهَ لَا اللّهُ مِنْ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ فَا عَلَىٰ اللّهُ فَا عَلَىٰ اللّهَ عَلَىٰ اللّهُ فَا عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللهِ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ اللهُ اللهُو

وَأَيْضًا الَّذِينَ يَتَكَلَّمُونَ الْيَوْمَ رُبَّمَا يَأْتِي زَمَانٌ بَعْدُ يَكْتَشِفُ النَّاسُ فِيهِ وَيَقَعُ النَّاسُ فِيهِ عَلَىٰ حَقَائِقَ لَمْ يَعْلَمْهَا أَهْلُ الْعَصْرِ؛ فَيَنْظُرُونَ إِلَىٰ مَا قَالَهُ بَعْضُ أَهْلِ الْعَصْرِ لَيْسَ فِي الْحَقَائِقِ الشَّرْعِيَّةِ الثَّابِتَةِ، وَإِنَّمَا فِي أَمْثَالِ هَذِهِ الإَجْتِهَادَاتِ؛ فَيَأْتِي الْعَصْرِ لَيْسَ فِي الْحَقَائِقِ الشَّرْعِيَّةِ الثَّابِتَةِ، وَإِنَّمَا فِي أَمْثَالِ هَذِهِ الإَجْتِهَادَاتِ؛ فَيَأْتِي الْعَصْرِ لَيْسَ فِي الْحَقَائِقِ الشَّرْعِيَّةِ الثَّابِتَةِ، وَإِنَّمَا فِي أَمْثَالِ هَذِهِ الإَجْتِهَادَاتِ؛ فَيَأْتِي مَن يُنْظُرُ إِلَىٰ مَا يَقُولُهُ النَّاسُ الْيُوْمَ عَلَىٰ أَنَّهُ مِنَ الْأَمُورِ الثَّابِتَةِ، وَقَدِ اجْتَهَدُوا فِيهَا وَبَعْلَ الْمُوسَعَ يَنْظُرُونَ إِلَيْهَا نَظْرَةَ إِشْفَاقٍ لِأَنَّهُمْ يَقَعُونَ بَعْدَ ذَلِكَ عَلَىٰ مَا يَقْطَعُ وَبَاللَّهُ الْإِحْتِهَادِ؛ فَكَانَ مَاذَا؟!

#### لَا شَيْءَ!

الْإِنْسَانُ يَتَوَقَّفُ عِنْدَ حُدُودِ عِلْمِهِ وَيَتَّقِي اللهَ رَبَّهُ وَيَدْعُو النَّاسَ لِتَأْلِيفِ اللهَ رَبَّهُ وَيَدْعُو النَّاسَ لِتَأْلِيفِ الْقُلُوبِ عَلَىٰ دِينِ الْإِسْلَامِ الْعَظِيمِ بِمَا يَعْلَمُهُ وَبِمَا يُتْقِنُهُ.



وَأَمَّا إِذَا كَانَ مِنَ اجْتِهَادِ الصَّحَابِيِّ وَمِثْلُهُ يُقَالُ قِبَلَ الرَّأْيِ فَلَا بَأْسَ أَنْ يَكُونَ قَدْ أَخْطأً فِيهِ؛ اجْتَهَدَ فَأَخْطأً لَهُ أَجْرُهُ، وَاللهُ عَلَيْ يُثِيبُهُ وَلَا تَثْرِيبَ عَلَيْهِ.

حِكْمَةُ اللهِ عَلَىٰ فِي كَوْنِ الْجَنِينِ يَمُرُّ عِنْدَ خَلْقِهِ بِهَذِهِ الْمَرَاحِلِ.

قَالُوا: لِئَلَّا تَتَضَرَّرُ الْأُمُّ، وَإِلَّا فَإِنَّ اللهَ قَادِرٌ عَلَىٰ جَمْعِ خَلْقِهِ فِي لَحْظَةٍ وَهَذَا أَيْضًا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ فِي الْمَوْلُودِ؛ فَإِنَّ اللهَ قَادِرٌ عَلَىٰ إِنْشَائِهِ بَشَرًا سَوِيًّا مُتَكَامِلَ الْخَلْقِ قَوِيًّا فَتِيًّا فِي لَحْظَةٍ.

<sup>(</sup>١) صحيح، وتقدم تخريجه.



وَاللهُ وَعَلَّا قَادِرٌ -وَقَدْ ذَكَرَ ذَلِكَ الْعَلَّامَةُ ابْنُ الْقَيِّمِ نَعِمَّلَلهُ فِي «مِفْتَاحِ دَارِ السَّعَادَةِ»(١)-: «أَنْ يَكُونَ الْمَوْلُودُ ذَا لِحْيَةٍ وَذَا أَسْنَانٍ فَيَكُونُ كَذَلِكَ قَالَ: وَلَكِنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَمْ يَخْلُقْهُ كَذَلِكَ؛ بَلْ خَلَقَهُ ضَعِيفًا عَلَىٰ هَذِهِ الصُّورَةِ مِنْ أَجْلِ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَمْ يَخْلُقْهُ كَذَلِكَ؛ بَلْ خَلَقَهُ ضَعِيفًا عَلَىٰ هَذِهِ الصُّورَةِ مِنْ أَجْلِ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَمْ يَخْلُقُهُ كَذَلِكَ؛ بَلْ خَلَقَهُ ضَعِيفًا عَلَىٰ هَذِهِ الصُّورَةِ مِنْ أَجْلِ السَّعِجْلَابِ الرَّأَفَةِ وَالشَّفَقَةِ مِنْ قَلْبِ أُمِّهِ عَلَيْهِ؛ لِأَنَّهُ لَوْ وُلِدَ عَلَىٰ هَذِهِ الصُّورَةِ الْمُفْتَرَضَةِ وَاللهُ عَلَىٰ مَثْلِ هَذَا اللهُ عَلَىٰ مِثْلِ هَذَا اللهُ عَلَىٰ مِثْلِ هَذَا لِللهُ عَلَىٰ مِثْلِ هَذَا لِتُرْضِعَةُ!!».

وَلِلْإِمَامِ ابْنِ الْقَيِّمِ وَحُلَلَهُ فِي ذَلِكَ الْكِتَابِ الْعُجَابِ أُمُورٌ عَظِيمَةٌ جِدًّا تَكَلَّمَ فِي فَيهَا بِكَلَامٍ حَسَنٍ جِدًّا عَنْ أُمُورٍ مِمَّا يَعُدُّهُ الْخَلْقُ الْآنَ مِنَ الْإعْجَازِ الْعِلْمِيِّ فِي كَذَا وَ الْإِعْجَازُ الْعِلْمِيُّ فِي كَذَا وَلَكِنَّ هَذَا الْإِمَامَ الْكَبِيرَ كَتَبَ ذَلِكَ فِي عَصْرِهِ وَأَتَىٰ فِيهِ وَعِلَللهُ بِمَا لَا يُدْفَعُ -رَحِمَهُ اللهُ رَحْمَةً وَاسِعَةً-.

الْجَنِينُ إِذَا نُفِخَتْ فِيهِ الرُّوحُ لَا يَحِلُّ إِسْقَاطُهُ؛ لِأَنَّهُ أَصْبَحَ نَفْسًا، وَقَتْلُ النَّفْسِ الْمَعْصُومَةِ بِغَيْرِ حَقِّ مُحَرَّمٌ.

قَالُوا: أَمَّا قَبْلَ نَفْخِ الرُّوحِ فَفِيهِ خِلَافٌ؛ مَا الْأَظْهَرُ؟

الْأَظْهَرُ عَدَمُ جَوَازِهِ، لَا يَجُوزُ أَبَدًا الْعَبَثُ بِمَا فِي الْأَرْحَامِ؛ لِأَنَّ بَعْضَهُمْ يَقُومُ بِاسْتِفْرَاغِ الرَّوحِ مِمَّا فِيهِ يَقُولُ: «لِأَنَّهُ لَمْ تُنْفَحْ فِيهِ الرُّوحُ بَعْدُ»؛ هَذَا لَا يَجُوزُ إِلَّا

<sup>(</sup>۱) «مفتاح دار السعادة»: ۲/۷۲۷–۷۳۳، (مكة: دار عالم الفوائد، ط۱، ۱٤۳۲هـ)، بتصرف.



إِذَا كَانَ فِي إِسْقَاطِهِ مَصْلَحَةٌ مُحَقَّقَةٌ أَوْ كَانَ فِي بَقَائِهِ ضَرَرٌ مُحَقَّقٌ عَلَىٰ الْأُمِّ؛ فَذَلِكَ حِينَئِذٍ مِنَ الْجَائِزِ.

قَالَ ابْنُ رَجَبِ وَحَلِّللهُ(١): ﴿ وَقَدْ رَخَّصَ طَائِفَةٌ مِنَ الْفُقَهَاءِ لِلْمَرْأَةِ فِي إِسْقَاطِ مَا فِي بَطْنِهَا مَا لَمْ يُنْفَخْ فِيهِ الرُّوحُ، وَجَعَلُوهُ كَالْعَزْلِ -قَالُ: - وَهُو قَوْلُ ضَعِيفٌ؛ لِأَنَّ فِي بَطْنِهَا مَا لَمْ يُنْفَخْ فِيهِ الرُّوحُ، وَجَعَلُوهُ كَالْعَزْلِ -قَالُ: - وَهُو قَوْلُ ضَعِيفٌ؛ لِأَنَّ الْجَنِينَ وَلَدٌ انْعَقَدَ، وَرُبَّمَا تَصَوَّرَ، وَأَمَّا الْعَزْلُ فَلَمْ يُوجَدْ وَلَدٌ بِالْكُلِّيَةِ، وَإِنَّمَا -هُوَ الْجَنِينَ وَلَدٌ بِالْكُلِّيَةِ، وَإِنَّمَا -هُو يَعْنِي الْعَزْلُ - تَسَبَّبَ إِلَىٰ مَنْعِ انْعِقَادِهِ، وَقَدْ لَا يَمْتَنِعُ انْعِقَادُهُ بِالْعَزْلِ إِذَا أَرَادَ اللهُ خَلْقَهُ، كَمَا قَالَ النَّبِيُ الْكَلِّيَةِ (٢)».

الْجَنِينُ بَعْدَ نَفْخِ الرُّوحِ فِيهِ يُسَمَّىٰ وَيُغَسَّلُ وَيُكَفَّنُ وَيُصَلَّىٰ عَلَيْهِ، بَلْ وَيُعَقُّ عَنْهُ، وَيُدْفَنُ فِي مَقَابِرِ الْمُسْلِمِينَ.

وَأَمَّا إِذَا سَقَطَ قَبْلَ نَفْخِ الرُّوحِ فَإِنَّهُ لَا حُكْمَ لَهُ، بَلْ يُلَفُّ فِي خِرْقَةٍ وَيُدْفَنُ فِي أَيِّ مَكَانٍ مِنَ الْأَرْضِ.

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم»: ١/١٥٧.

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري في «الصحيح»: كِتَابُ النِّكَاحِ، بَابُ العَزْلِ، ٩/ ٣٠٥، رقم (٢١٠)، ومسلم في «الصحيح»: كِتَابُ النِّكَاحِ، بَابُ حُكْمِ الْعَزْلِ، ٢/ ١٠٦١ و ٢٠٦١، رقم (١٤٣٨)، من حديث: أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ، قَالَ: أَصَبْنَا سَبْيًا، فَكُنَّا نَعْزِلُ، فَسَأَلْنَا رَسُولَ اللهِ الله

وفي رواية لهما: «مَا عَلَيْكُمْ أَنْ لَا تَفْعَلُوا،...)، وفي رواية لَمسلّم: «مَا مِنْ كُلِّ الْمَاءِ يَكُونُ الْوَلَدُ، وَإِذَا أَرَادَ اللهُ خَلْقَ شَيْءٍ لَمْ يَمْنَعُهُ شَيْءٌ".

والحديث في «الصحيحين» أيضا عن جابر رضِّ الصحيحين، بنحوه.



كُلُّ إِنْسَانٍ كُتِبَ أَجَلُهُ وَهُوَ فِي بَطْنِ أُمِّهِ وَكُتِبَ عَلَيْهِ مَتَىٰ يَمُوتُ، وَفِي أَيِّ سَاعَةٍ يَمُوتُ وَفِي أَيِّ بَلَادٍ يَمُوتُ، فَهَلْ كُتِبَ ذَلِكَ عَلَيْهَ بَدْءًا وَهُوَ فِي بَطْنِ أُمِّهِ وَلَمْ سَاعَةٍ يَمُوتُ وَفِي أَيِّ بَلَادٍ يَمُوتُ، فَهَلْ كُتِبَ ذَلِكَ عَلَيْهَ بَدْءًا وَهُو فِي بَطْنِ أُمِّهِ وَلَمْ يَكْتُبْ قَبْلُ، هَذَا مِمَّا هُو مَنْسُوخٌ أَيْ مَأْخُوذُ مِنَ اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ الْمَنْ اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى الْكِتَابَةِ الْأُولَى إِلَىٰ مَا الْمَحْفُوظِ فَهَذَا كُلُّهُ يَرْجِعُ إِلَىٰ الْكِتَابَةِ الْأُولَى إِلَىٰ مَا اللَّهُ مِنَ اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ قَبْلَ خَلْقِ السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ كَتَبَهُ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ فِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ قَبْلَ خَلْقِ السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ إِنَّى الْكَتَابَةِ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ فِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ قَبْلَ خَلْقِ السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ الْمَحْفُوظِ قَبْلَ خَلْقِ السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ الْمَحْفُوظِ قَبْلَ خَلْقِ السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ إِنَّيَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَحْفُوظِ قَبْلَ خَلْقِ اللَّهُ عَلَى الْمَلَائِكَةِ إِلَى الْمُكْتِبَةُ اللهُ وَلَيْ اللَّهُ وَمُعَلِقُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

كُلُّ إِنْسَانٍ قَدْ كُتِبَ عَمَلُهُ وَهَلْ هُوَ مِنْ أَهْلِ السَّعَادَةِ أَوْ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ وَهُوَ فِي بَطْنِ أُمِّهِ.

فَاسْتَشْكَلُوا، قَالُوا وَلِمَ الْعَمَلُ إِذَنْ؛ أَفَلَا نَتَّكِلُ عَلَىٰ الْكِتَابِ السَّابِقِ وَالْأَمْرُ هَيِّنٌ جِدًّا.

هَذَا الَّذِي كُتِبَ فِي اللَّوْجِ الْمَحْفُوظِ كُتِبَ عَلَىٰ مُقْتَضَىٰ الْعِلْمِ السَّابِقِ.

<sup>(</sup>۱) أخرج مسلم في «الصحيح»: كتاب الْقَدَرِ، بَابُ حِجَاجِ آدَمَ وَمُوسَىٰ، ٤/ ٢٠٤٤، رقم (۱) أخرج مسلم في «الصحيح»: كتاب الْقَدَرِ، بَابُ حِجَاجِ آدَمَ وَمُوسَىٰ، ٤/ ٢٠٤٤، رقم (٢٦٥٣)، من حديث: عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ سَيَّةٍ، يَقُولُ: «كَتَبَ اللهُ مُقَادِيرَ الْخَلَائِقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ، قَالَ: وَعَرْشُهُ عَلَىٰ الْمَاءِ».



اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ جَعَلَ الْأَعْمَالَ فِي الْإِنْسَانِ عَلَىٰ ثَلَاثَةِ أَنْوَاعٍ: مَا يَقَعُ مِنْهُ، وَمَا يَقَعُ فِيهِ، وَمَا يَقَعُ عَلَيْهِ.

وَجَعَلَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ مَا يَقَعُ مِنْهُ عَلَىٰ سَبِيلِ الْإِخْتِيَارِ؛ فَاتَاهُ الْإِخْتِيَارَ فِيهِ إِذَنْ؛ الْإِنْسَانُ فَاعِلُ مُخْتَارٌ لَهُ مَشِيئَةٌ تَحْتَ مَشِيئَةٍ رَبِّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى؛ لِأَنَّ الْإِرَادَةَ كَمَا هُوَ مَعْلُومٌ إِرَادَةٌ دِينِيَّةٌ شَرْعِيَّةٌ، وَإِرَادَةٌ كَوْنِيَّةٌ قَدَرِيَّةٌ لَا يَقَعُ فِي مُلْكِ اللهِ إِلَّا مَا أَرَادَهُ لَهُ وَمَعْلُومٌ إِرَادَةٌ دِينِيَّةٌ شَرْعِيَّةٌ، وَإِرَادَةٌ كَوْنِيَّةٌ قَدَرِيَّةٌ لَا يَقَعُ فِي مُلْكِ اللهِ إِلَّا مَا أَرَادَهُ اللهُ؛ فَأَرَادَ فِي الْإِرَادَةِ الْكَوْنِيَّةِ الْقَدَرِيَّةِ بِمَعْنَىٰ شَاءَ هَذِهِ الْإِرَادَةُ الْكَوْنِيَّةُ الْقَدَرِيَّة بِمَعْنَىٰ شَاءَ هَذِهِ الْإِرَادَةُ الْكَوْنِيَّةُ الْقَدَرِيَّةُ بِمَعْنَىٰ شَاءَ هَذِهِ الْإِرَادَةُ الْكَوْنِيَّةُ الْقَدَرِيَّة بِمَعْنَىٰ شَاءَ هَذِهِ الْإِرَادَةُ الْكَوْنِيَّةُ الْقَدَرِيَّة بِمَعْنَىٰ شَاءَ هَذِهِ الْإِرَادَةُ الْكَوْنِيَّةُ الْقَدَرِيَّة بِمَعْنَىٰ شَاءَ هَذِهِ الْإِرَادَةُ الْكَوْنِيَّةُ الْقَدَرِيَّةُ بِمَعْنَىٰ شَاءَ هَذِهِ الْإِرَادَةُ الْكَوْنِيَّةُ الْقَدَرِيَّةُ بِمَعْنَىٰ شَاءَ هَذِهِ الْإِرَادَةُ الْكَوْنِيَّةُ الْقَدَرِيَّةُ بِمَعْنَىٰ شَاءَ هَذِهِ اللهُ كَانَ، وَهَذَا لَا يَتَعَلَّقُ بَعَالَ اللهُ وَحُدَهَا.

الْإِرَادَةُ الْكَوْنِيَّةُ الْقَدَرِيَّةُ لَا تَتَعَلَّقُ بِالْمَحَابِّ وَحَدْهَا، بَلْ تَتَعَلَّقُ بِمَا يُحِبُّهُ اللهُ وَمَا لَا يُحِبُّهُ اللهُ

فَاللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ أَعْطَىٰ الْإِنْسَانَ اخْتِيَارًا وَمَشِيئَةً تَحْتَ مَشِيئَتِهِ فَشَاءَ الْكُفْر، لَا يُمْكِنُ أَنْ يَقَعَ الْكُفْرُ فِي كَوْنِ اللهِ إِلَّا بِإِذْنِهِ وَالْكُفْرُ يُبْغِضُهُ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ فَلَا يَقَعُ فِي كَوْنِهِ إِلَّا إِذَا أَنَّ بِهِ فَيَأْذَنُ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ بِهِ وَيُرِيدُهُ إِرَادَةً كَوْنِيَّةً قَدَرِيَّةً مَعَ يُغْضِهِ لَهُ، وَبُغْضِهِ لِلْآتِي بِهِ.

وَأَمَّا الْإِرَادَةُ الدِّينِيَّةُ الشَّرْعِيَّةُ فَأَرَادَ فِيهَا بِمَعْنَىٰ أَحَبَّ وَهِيَ تَتَعَلَّقُ بِالتَّكَالِيفِ وَهَذِهِ يُمْكِنُ أَنْ يَقَعَ فِيهَا الْمُرَادُ وَيُمْكِنُ أَلَّا يَقَعَ.



فَاللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ أَرَادَنَا مُصَلِّينَ مُزَكِّينَ صَائِمِينَ فَاعِلِينَ لِلْخَيْرِ، فَمِنَّا مَنْ يَقَعَ يَفْعَلُ فَأَرَادَ هَا هُنَا بِمَعْنَىٰ أَحَبَّ؛ فَهَذَا يُمْكِنُ أَنْ يَقَعَ وَيُمْكِنُ أَلَّا يَقَعَ إِلَّا بِمَشِيئَةٍ إِنْسَانِيَّةٍ تَفْعَلُ أَوْ لَا وَيُمْكِنُ أَنْ يَقَعَ وَيُمْكِنُ أَلَّا يَقَعَ إِلَّا بِمَشِيئَةٍ إِنْسَانِيَّةٍ تَفْعَلُ أَوْ لَا وَيُمْكِنُ أَنْ يَقَعَ وَيُمْكِنُ أَلَّا يَقَعَ إِلَّا بِمَشِيئَةٍ إِنْسَانِيَّةٍ تَفْعَلُ أَوْ لَا تَفْعَلُ ؛ فَاتَىٰ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ الْإِنْسَانَ مَشِيئَةً تَحْتَ مَشِيئَتِهِ ﴿ وَمَا تَشَاءُ وَنَ إِلَّا آنَ يَشَعَلُ اللهُ كَالَمِينَ الْإِنْسَانَ مَشِيئَةً تَحْتَ مَشِيئَتِهِ ﴿ وَمَا تَشَاءُ وَنَ إِلَّا آنَ

وَأَثْبَتَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ لِلْإِنْسَانِ إِرَادَةً، وَأَثْبَتَ اللهُ لِلْإِنْسَانِ قُدْرَةً وَأَثْبَتَ اللهُ لِلْإِنْسَانِ قُدْرَةً وَأَثْبَتَ اللهُ وَكَنِ اللهُ وَلَكِنْ رَبُّ الْعَالَمِينَ لِلْإِنْسَانِ مَشِيئَةً تَحْتَ مَشِيئَتِهِ فَلَا يَقَعُ فِي مُلْكِهِ إِلَّا مَا أَرَادَ، وَلَكِنْ جَعَلَهُ فَاعِلًا مُخْتَارًا فِي أُمُورٍ؛ كَلَّفَهُ: صَلِّ؛ فَمِنَّا مَنْ يُصَلِّي وَمِنَّا مَنْ لَا يُصَلِّي، وَمِنَّا مَنْ لَا يُصَلِّي وَمِنَّا مَنْ لَا يُصَلِّي، الْعَلَا الصَّالِحَاتِ؛ مِنَّا مَنْ يَفْعَلُ وَمِنَّا مَنْ لَا يَفْعَلُ.

هَذَا الَّذِي يَخْتَارُهُ الْعَبْدُ مَعْلُومٌ لِلَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ قَبْلَ خَلْقِ الْخَلْقِ وَهَذَا الَّذِي كَتَبَهُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ قَبْلَ خَلْقِ مِنْ خَلْقِهِ مِنَ الْأُمُورِ كَتَبَهُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ فِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ هُو مَا عَلِمَهُ مِمَّا يَأْتِي مِنْ خَلْقِهِ مِنَ الْأُمُورِ الْإَحْتِيَارِيَّةِ قَبْلَ خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ بِخَمْسِينَ الْإَضْطِرَارِيَّةِ، وَمِنَ الْأُمُورِ الْإِحْتِيَارِيَّةٍ قَبْلَ خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ بِخَمْسِينَ أَنْفِ سَنَةٍ.

إِذَنْ؛ الَّذِي هُوَ مَكْتُوبٌ فِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ إِنَّمَا هُوَ مَكْتُوبٌ عَلَىٰ مُقْتَضَىٰ الْعِلْمِ السَّابِقِ.

فَالْإِنْسَانُ الَّذِي يَعْمَلُ الْخَيْرَ، وَيُدْخِلُهُ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ الْجَنَّةَ، وَالْإِنْسَانُ الَّذِي يَعْمَلُ الشَّرَّ، وَيُدْخِلُهُ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ النَّارَ هَذَا وَهَذَا عَمَلُهُ مَكْتُوبٌ فِي



اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ عَلَىٰ مُقْتَضَىٰ الْعِلْمِ؛ لِأَنَّ اللهَ يَعْلَمُ اخْتِيَارَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَخْتَارَ، مِنْ قَبْلِ أَنْ تَخْتَارَ اللهَ يَعْلَمُ اخْتِيَارَكَ مِنْ قَبْلِ ضَنَةٍ، وَقَدْ مِنْ قَبْلِ خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ بِخَمْسِينَ أَلْفِ سَنَةٍ، وَقَدْ كَتَبَ مَا تَخْتَارُهُ عِنْدَمَا يُوجِدُكَ.

إِذَنْ؛ هَذِهِ الْكِتَابَةُ هَلْ تَعْنِي الْجَبْرَ؟!

الْكِتَابَةُ فِي اللَّوْجِ الْمَحْفُوظِ لَا تَعْنِي الْجَبْرَ.

الْكِتَابَةُ الَّتِي تَكُونُ فِي الرَّحِمِ، الْكِتَابَةُ الَّتِي تَكُونُ بِشَأْنِ الْجَنِينِ فِي الرَّحِمِ، الْكِتَابَةُ اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ الْكِتَابَةُ الْأُولَىٰ فِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ الْكِتَابَةُ الْأُولَىٰ فِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ الْكِتَابَةُ الْأُولَىٰ فِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ إِنَّمَا كَانَتْ عَلَىٰ مُقْتَضَىٰ الْعِلْمِ.

فَاللهُ يَعْلَمُ مَا سَيَكُونُ مِنْكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَخْلُقَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَفْعَلَهُ وَهُو يَعْلَمُ الْحَتِيَارَكَ وَكِتَابَةُ الْحَتِيَارِكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَخْتَارَ لَا يَعْنِي جَبْرَكَ عَلَىٰ الْحَتِيَارَكَ وَكِتَابَةُ الْحَتِيَارِكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَخْتَارَ لَا يَعْنِي جَبْرَكَ عَلَىٰ هَذَا الْمُخْتَارِ وَ بَلْ هُو يَعْلَمُ مَا سَيَأْتِي مِنْكَ فَكَتَبَهُ ، وَيَأْتِي فِعْلُكَ مُطَابِقًا لِمَا كَتَبَهُ ضَرُورَةً وَلَا اللهُ خَتَارِ وَبَهُ وَلَا اللهُ يَعْلَمُ مَا صَيَكُونُ لِلْإِنْسَانِ أَنْ يُفَاجِئَ رَبَّهُ وَلِأَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا سَيَكُونُ وَنْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَكُونَ ، فَكَتَبَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ تِلْكَ الْأُمُورَ.

إِذَنْ؛ عَلِمَ مَنْ سَيَدْخُلُ الْجَنَّة، وَعَلِمَ مَنْ سَيَدْخُلُ النَّارَ؛ لَا بِمَعْنَىٰ أَنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ أَجْبَرَهُمْ عَلَىٰ فِعْلِ مَا يَدْخُلُونَ بِهِ الْجَنَّةَ وَلَا عَلَىٰ فِعْلِ مَا يَدْخُلُونَ بِهِ الْجَنَّةَ وَلَا عَلَىٰ فِعْلِ مَا يَدْخُلُونَ بِهِ النَّارَ، وَإِنَّمَا لِعِلْمِهِ السَّابِقِ، فَعَلِمَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ هَوُّلَاءِ وَهَوُ لَاءِ وَتَأْتِي الْإِعَانَةُ بِالْهِدَايَةِ الْخَاصَّةِ؛ لِأَنَّ الْإِنْسَانَ إِذَا اهْتَدَىٰ الْهِدَايَةَ الْعَامَّةَ آتَاهُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ الْهِدَايَة



الْخَاصَّةَ إِذَا أَقْبَلَ عَلَىٰ رَبِّهِ وَفِقْهِ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَهُدَاهُ هِدَايَةً خَاصَّةً كَالْمَعِيَّةِ الْعَامَّةِ وَالْمَعِيَّةِ الْخَاصَّةِ؛ فَالْهِدَايَةُ كَذَلِكَ عَامَّةٌ وَخَاصَّةٌ.

أَرْسَلَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ الْمُرْسَلِينَ هَادِينَ مَهْدِيِّينَ فَهُمْ يُبَيِّنُونَ لِلنَّاسِ الْحَقَّ وَيَهْدُونَهُمْ بِمَعْنَىٰ الْإِرْشَادِ إِلَىٰ الطَّرِيقِ الْمُسْتَقِيمِ.

فَمَنْ تَبِعَهُمْ فَقَدْ أَخَذَ بِالْهِدَايَةِ الْعَامَّةِ؛ فَيَهْدِيهِ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ الْهِدَايَة الْخَاصَّة، وَهَذَا مَعْنَىٰ زِيَادَةِ الْهِدَايَةِ عَلَىٰ مَا هُوَ مَذْكُورٌ فِي كِتَابِ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَىٰ وَكَذَلِكَ مَا يَتَعَلَّقُ بِأُولَئِكَ الَّذِينَ كَانُوا مُهْتَدِينَ مُجَاهِدِينَ فِي سَبِيلِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، ثُمَّ يَأْتِي ذِكْرُ الْهِدَايَةِ لَهُمْ؛ فَيَسْتَشْكِلُ النَّاسُ ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَهُمْ سُبُلَنَا ﴾ ثُمَّ يَأْتِي ذِكْرُ الْهِدَايَةِ لَهُمْ؛ فَيَسْتَشْكِلُ النَّاسُ ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَهُمْ سُبُلَنا ﴾ [العنكبوت: ٦٩]، فَيَقُولُ إِذَا كَانُوا يُجَاهِدُونَ فِي اللهِ؛ فَقَدِ اهْتَدَوْا إِلَىٰ السُّبُلِ السَّبُلِ

هَذِهِ هِيَ الْهِدَايَةُ الْخَاصَّةُ أَخَذُوا بِالْهِدَايَةِ الْعَامَّةِ؛ فَآتَاهُمُ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى الْهِدَايَةِ الْعَالَمِينَ قَبْلَ خَلْقِ السَّمَوَاتِ الْهِدَايَةَ الْخَاصَّةَ؛ كُلُّ ذَلِكَ يَعْلَمُهُ اللهُ؛ فَكَتَبَهُ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ قَبْلَ خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ فِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ بِخَمْسِينَ أَلْفِ سَنَةٍ، وَيَأْتِي فِعْلُكَ لَا مَحَالَةَ مُطَابِقًا لِمَا هُوَ مَكْتُوبٌ عَلَىٰ مُقْتَضَىٰ الْعِلْمِ السَّابِقِ.

إِذَنْ؛ لَا شُبْهَةَ لِلْجَبْرِ هَا هُنَا؛ بَلْ أَنْتَ فَاعِلٌ مُخْتَارٌ فِيمَا أَنْتَ مُكَلَّفٌ بِهِ، وَلَا يَجُوزُ لَكَ أَنْ تَرْبِطَ بَيْنَ الْجَبْرِ وَالْكِتَابَةِ يَجُوزُ لَكَ أَنْ تَرْبِطَ بَيْنَ الْجَبْرِ وَالْكِتَابَةِ السَّابِقَةِ فَتَقُولُ الْكِتَابَةُ فِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ تَعْنِي الْجَبْرَ، وَكَذَلِكَ مَا هُوَ فِي النَّسَخِ السَّابِقَةِ فَتَقُولُ الْكِتَابَةُ فِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ تَعْنِي الْجَبْرَ، وَكَذَلِكَ مَا هُوَ فِي النَّسَخِ



الَّتِي بَيْنَ أَيْدِي الْمَلَائِكَةِ عِنْدَ نَفْخِ الرُّوحِ فِي الْجَنِينِ، وَيُكْتَبُ شَقِيٌّ أَوْ سَعِيدٌ؛ هَذَا الْعَبْدِ يَعْلَمُهُ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ، وَكَتَبَهُ عَلَىٰ حَسَبِ عِلْمِهِ السَّابِقِ فِي اخْتِيَارِ هَذَا الْعَبْدِ وَعَدَمِ اخْتِيَارِهِ فِي أَخْذِهِ بِالطَّلَاحِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَكُونَ فِي ذَلِكَ شُبْهَةٌ لِلْجَبْر بحَالِ.

هَذَا مِفْتَاحٌ مُرَتَّبٌ عَلَىٰ مَعْرِفَةِ مَرَاتِبِ الْإِيمَانِ بِالْقَدَرِ فَأَوَّلُ مَرْتَبَةٍ أَنْ تُؤْمِنَ بِعِلْمِ اللهِ الْمُحِيطِ؛ يَعْلَمُ مَا كَانَ وَمَا هُوَ كَائِنٌ وَمَا سَيَكُونُ وَمَا لَمْ يَكُنْ لَوْ كَانَ كَيْفَ كَانَ يَكُونُ وَمَا لَمْ يَكُنْ لَوْ كَانَ كَيْفَ كَانَ يَكُونُ.

جَاءَتِ الْكِتَابَةُ وَهِيَ الْمَرْتَبَةُ الثَّانِيَةُ مِنْ مَرَاتِبِ الْإِيمَانِ بِالْقَدَرِ عَلَىٰ وَفْقِ الْعِلْمِ السَّابِقِ، فَكَتَبَ اللهُ فِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ مَا سَيَكُونُ لَا يَغِيبُ عَنْ عِلْمِهِ شَيْءٌ فَكَتَبَهُ.

خَلَقَ خَلْقًا آتَاهُ اخْتِيَارًا وَمَشِيئَةً تَحْتَ مَشِيئَتِهِ وَكَلَّفَهُ «افْعَلْ، وَلَا تَفْعَلْ»، وَعَلَىٰ مُقْتَضَىٰ الْمَشِيئَةِ يَخْتَارُ أَنْ يَفْعَلَ وَيَخْتَارُ أَلَّا يَفْعَلَ. اللهُ يَعْلَمُ ذَلِكَ قَبْلَ أَنْ يَغْلَمُ ذَلِكَ قَبْلَ أَنْ يَعْلَمُ ذَلِكَ أَزَلًا؛ فَكَتَبَ اللهُ اخْتِيَارَهُ؛ يَخْلُقَهُ بَلْ قَبْلَ خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ، بَلْ يَعْلَمُ ذَلِكَ أَزَلًا؛ فَكَتَبَ اللهُ اخْتِيَارَهُ؛ فَعَلِمَ اللهُ مَا يَؤُولُ إِلَيْهِ حَالُهُ إِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ أَوْ مِنْ أَهْلِ السَّعَادَةِ؛ فَجِينَئِلٍ فَعَلِمَ اللهُ مَا يَؤُولُ إِلَيْهِ حَالُهُ إِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ أَوْ مِنْ أَهْلِ السَّعَادَةِ؛ فَجِينَئِلٍ تَكُونُ النَّسَخُ الَّتِي فِي أَيْدِي الْمَلَائِكَةِ وَهِي مُسْتَنْسَخَةٌ مِنَ الْكِتَابَةِ الْأُولَىٰ فِي اللهُ وَلَى اللهُ وَلِي مُسْتَنْسَخَةٌ مِنَ الْكِتَابَةِ الْأُولَىٰ فِي اللهُ وَلِي الْمَلْؤِكَةِ وَهِي مُسْتَنْسَخَةٌ مِنَ الْكَتَابَةِ الْأُولَىٰ فِي اللهُ وَلَى اللهُ وَلِي الْمَلْوَحِ الْمَحْفُوظِ عَلَىٰ مَا هُو فِي عِلْمِ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ السَّابِقِ، لَا بِمَعْنَىٰ أَنَّ اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ عَلَىٰ مَا هُو فِي عِلْمِ النَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ السَّابِقِ، لَا بِمَعْنَىٰ أَنَّ الْإِنْسَانَ يَقُولُ مُسْتَحْسِرًا قَدْ كُتِبْتُ مِنْ أَهْلِ النَّارِ أَوْ كُتِبْتُ مِنْ أَهْلِ الْبَاتِي أَنْ يَجْتَهِدُ فِي الْعَمَلَ الْإِنْسَانَ يَقُولُ مُنْ أَوْلِ الْعَمَلَ الْإِنْسَانِ أَنْ يَجْتَهِدَ فِي الْعَمَلَ الْإِنْسَانِ أَنْ يَجْتَهِدَ فِي الْعَمَلَ الْإِنْسَانِ أَنْ يَجْتَهِدَ فِي الْعَمَلَ لِأَنَّهُ مَا



يَدْرِي مَا كُتِبَ لَهُ وَلَا مَا يُخْتَمُ لَهُ بِهِ؛ لِأَنَّ عَطَاءَ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ لَا حَدَّ لَهُ "وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَّىٰ مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْحَتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَيَدْخُلُهَا».

نَسْأَلُ اللهَ أَنْ يُدْخِلَنَا الْجَنَّةَ أَجْمَعِينَ.

مِنْ ذَلِكَ قِصَّةُ الرَّجُلِ الَّذِي كَانَ لَا يَدَّعُ شَاذَةً وَلَا فَاذَّةً وَمَعَ ذَلِكَ دَحَلَ النَّارَ وَاسْتَشْكَلَ الصَّحَابَةُ وَلَيْ فَالُوا: أَيُّنَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِذَا لَمْ يَدْخُلْ هَذَا الْجَنَّة؟! وَأَيُنَا يَنْجُو مِنَ النَّارِ إِذَا كَانَ هَذَا قَدْ دَخَلَ النَّارَ؟! وَاتَّبَعَهُ أَحَدُهُمْ لَا شَكَّا فِيمَا قَالَ يَنْجُو مِنَ النَّارِ إِذَا كَانَ هَذَا قَدْ دَخَلَ النَّارَ؟! وَاتَّبَعَهُ أَحَدُهُمْ لَا شَكَّا فِيمَا قَالَ الرَّسُولُ وَلَيْتُ وَلَيْتُهُ وَمِنْ أَهْلِ النَّارِ فَهُو مِنْ أَهْلِ النَّارِ فِهُو مِنْ أَهْلِ النَّارِ فَهُو مِنْ أَهْلِ النَّارِ فَلَا ذَلِكَ هُو النَّبِيُّ الْمُخْتَارُ مِنْ أَلْوَا فَلَا فَيَعِمُ وَلَا مَالُ فَتَبِعَهُ وَا فَا فَيْ فَلَامُ يَصُعْدُ فَلَامُ يَصُلُوا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَالَالَ فَتَبِعَهُ وَاللَّالِ الْمُعَلِي الْأَلُوا عَلَى الْأَلُوا عَلَى الْلَالَمِ .

وَنَسْأَلُ اللهَ حُسْنَ الْخِتَامِ؛ لِأَنَّ الْإِنْسَانَ قَدْ يُفْنِي عُمْرَهُ فِي الْعَمَلِ الصَّالِحِ ظَاهِرًا، ثُمَّ يُصَابُ قَبْلَ مَوْتِهِ بِمَرَضٍ يَكُونُ وَقْعُهُ عَلَيْهِ غَايَةً فِي الْأَلَمِ كَمَا يَكُونُ فِي الْبَهْرِا، ثُمَّ يُصَابُ قَبْلَ مَوْتِهِ بِمَرَضٍ يَكُونُ وَقْعُهُ عَلَيْهِ غَايَةً فِي الْأَلَمِ كَمَا يَكُونُ فِي الْتِهَابِ الْبِنْكِرْيَاسِ مَثَلًا أَوْ فِي سَرَطَانِهِ فَإِنَّ أَلَمَهُ لَا يُطَاقُ؛ فَرُبَّمَا تَأْخُذُهُ نَوْبَةٌ مِنْ الْتَهَابِ الْبَنْكِرْيَاسِ مَثَلًا أَوْ فِي سَرَطَانِهِ فَإِنَّ أَلَمَهُ لَا يُطَاقُ؛ فَرُبَّمَا تَأْخُذُهُ نَوْبَةٌ مِنْ نَوْبَةً مِنْ الثَّبَاتِ؛ فَيَكْفُرُ.

نَسْأَلُ اللهَ أَنْ يَحْفَظَنَا مِنْ ذَلِكَ بِحِفْظِهِ الْجَمِيلِ.



فَهَذَا الرَّجُلُ لَمْ يَصْبِرْ عَلَىٰ أَلَهِهِ فَوضَعَ السَّيْفَ عَلَىٰ الْأَرْضِ بِمِقْبَضِهِ، ثُمَّ انْحَنَىٰ عَلَىٰ السَّيْفِ حَتَّىٰ خَرَجَ مِنْ ظَهْرِهِ؛ انْحَنَىٰ عَلَىٰ ذُبَابِهِ فَجَعَلَهُ بَيْنَ ثَدْيَيْهِ، ثُمَّ اتَّكَأَ عَلَىٰ السَّيْفِ حَتَّىٰ خَرَجَ مِنْ ظَهْرِهِ؛ فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَجَاءَ الصَّحَابِيُّ الَّذِي كَانَ يَتَبَعُهُ فَقَالَ أَشْهَدُ أَنَّكَ رَسُولُ اللهِ.

قَالَ: «وَمَا ذَاكَ؟»؛ أَنْتَ تَشْهَدُ بِهَذَا قَبْل.

فَقَالَ: الرَّجُلُ الَّذِي قُلْتَ فِيهِ كَذًا وَكَذًا فَعَلَ كَذَا وَكَذَا (١).

فَبَيَّنَ النَّبِيُّ عَلَيْكُ أَمْرًا عَظِيمًا: «إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ فِيمَا يَبْدُو لِلنَّاسِ حَتَّىٰ مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ؛ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُ النَّارَ».

يَقُولُ الْعُلَمَاءُ: إِنَّ اللهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ مَا كَانَ لِيَدَعَ امْرَءًا يَسْعَىٰ فِي مَرْضَاتِهِ وَيُقْبِلُ عَلَىٰ تَحْصِيلِ رِضْوَانِهِ مِنْ غَيْرِ تَثَبت اللهِ؛ فَأَمَّا مِثْلُ هَذَا فَلَا شَكَّ أَنَّ فِي قَلْبِهِ دَسِيسَةٌ، وَهَذِهِ الدَّسِيسَةُ أَدَّتْ إِلَىٰ هَذِهِ النِّهَايَةِ الْمُؤْلِمَةِ، وَهَذَا يُرْجِعُنَا إِلَىٰ هَذِهِ النِّهَايَةِ الْمُؤْلِمَةِ، وَهَذَا يُرْجِعُنَا إِلَىٰ الْحَدِيثِ الْأَوَّلِ وَهُوَ مَا يَتَعَلَّقُ بِالنِّيَّةِ وَالْإِخْلَاص.

فَعَلَىٰ الْمَرْءِ أَنْ يُفَتِّشَ فِي قَلْبِهِ وَأَنْ يَبْحَثَ فِي أَطْوَاءِ فُوَّادِهِ مِنْ أَجْلِ أَنْ يُطْهِّرَ الْقَلْبَ مِمَّا عَلِقَ بِهِ مِنْ إِرَادَاتِ السُّوءِ وَمِنَ الْآفَاتِ الَّتِي تَلْحَقُ بِالْقُلُوبِ يُطَهِّرَ الْقَلْبَ مِمَّا عَلِقَ بِهِ مِنْ إِرَادَاتِ السُّوءِ وَمِنَ الْآفَاتِ الَّتِي تَلْحَقُ بِالْقُلُوبِ يُطَهِّرَ الْقَلْبَ مِمَّا عَلَىٰ شَيْءٍ يَسُوءُ وَمَا أَفْظَعَهَا؛ وَلِأَنَّ الْإِنْسَانَ يُمْكِنُ أَنْ يَنْطَوِيَ عَلَىٰ شَيْءٍ يَسُوءُ وَهُو لَا يَدْرِي.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه من حديث سهل بن سعد ضياية.



الْمَرْءُ قَدْ يَكُونُ مُتَكَبِّرًا وَهُوَ يُظْهِرُ التَّوَاضُعَ وَهَذَا فَاشٍ جِدًّا وَالَّذِينَ لَا يُقْبِلُونَ عَلَىٰ مَعْرِفَةِ هَذِهِ الْآفَاتِ وَتَعَلَّمِهَا لِلتَّخَلُّصِ مِنْهَا وَالتَّحْذِيرِ مِنْهَا وَمِنْ آثَارِهَا لَا عَلَىٰ مَعْرِفَةِ هَذِهِ الْآفَاتِ وَتَعَلَّمِهَا لِلتَّخَلُّصِ مِنْهَا وَالتَّحْذِيرِ مِنْهَا وَمِنْ آثَارِهَا لَا يَاعُلُمُونَ.

كَثِيرٌ مِنَ الْمُتَكَبِّرِينَ يُظْهِرُونَ التَّوَاضُعَ وَلَكِنْ هُوَ فِي حَقِيقَةِ الْأَمْرِ عِنْدَهُ كِبْرُ بَاطِنٌ يَمْلَأُ قَلْبَهُ وَيَسْتَحْوِذُ عَلَيْهِ وَمَعَ ذَلِكَ فَهُوَ يُظْهِرُ عَكْسَ مَا أَضْمَرَ وَهَذَا الَّذِي بَاطِنٌ يَمْلَأُ قَلْبَهُ وَيَسْتَحْوِذُ عَلَيْهِ وَمَعَ ذَلِكَ فَهُو يُظْهِرُ عَكْسَ مَا أَضْمَرَ وَهَذَا الَّذِي يُظْهِرُهُ مِنَ التَّوَاضُعُ الْكَاذِبُ يَبْذُلُهُ مِنْ أَجْلِ يُظْهِرُهُ مِنَ التَّوَاضُعُ الْكَاذِبُ وَذَلِكَ التَّوَاضُعُ الْكَاذِبُ يَبْذُلُهُ مِنْ أَجْلِ التَّوَاضُعُ الْأَكْذِبُ .

فَإِنَّ الْمَرْءَ إِذَا أَظْهَرَ التَّوَاضُعَ لِلنَّاسِ مَدَحُوهُ وَأَثْنُواْ عَلَيْهِ؛ فَيَكُونُ مُتَكَبِّرًا وَيُظْهِرُ ٱلتَّوَاضُعَ الْكَاذِبَ لِكَيْ يُحَصِّلَ الثَّنَاءَ الْأَكْذَبَ وَهُوَ فِي هَذَا وَهَذَا عَلَىٰ غَيْرِ الْجَادَّةِ الْمُسْتَقِيمَةِ؛ هَذِهِ الْآفَاتُ يَنْبَغِي عَلَىٰ الْمَرْءِ أَنْ يَتَعَلَّمَهَا وَقَدْ أَشْبَعَهَا عُلَمَاوُنَا بَحْنًا وَذِكْرًا وَإِفَاضَةً بِذِكْرِهَا وَإِحَاطَةً بِأَخْبَارِهَا، وَخَيْرُ مَنْ تَكَلَّمَ فِي ذَلِكَ عَلَىٰ الطَّرِيقَةِ الْمُنْضَبِطَةِ هُوَ الْإِمَامُ الْعَلَّامَةُ ابْنُ الْقَيِّمِ وَخَيْلًا اللهُ.

عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ أَبِي رَوَّادٍ، قَالَ حَضَرْتُ رَجُلًا عِنْدَ الْمَوْتِ يُلَقَّنُ «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ». فَقَالَ فِي آخِرِ مَا قَالَ: هُوَ كَافِرٌ بِمَا تَقُولُ، وَمَاتَ عَلَىٰ ذَلِكَ، قَالَ فَسَأَلْتُ عَنْهُ؛ فَإِذَا هُوَ مُدْمِنُ خَمْرٍ؛ فَكَانَ عَبْدُ الْعَزِيزِ يَقُولُ: «اتَّقُوا الذُّنُوبَ؛ فَإِنَّهَا هِيَ الَّتِي أَوْقَعَتْهُ»(١).

(١) تقدم تخريجه.



### مَاذَا يُرِيدُ؟

يُرِيدُ أَنَّ نُطْقَكَ بِالشَّهَادَةِ عِنْدَ الْمَوْتِ أَنَّ خُرُوجَكَ عَنِ السَّلَامَةِ وَالصِّحَّةِ إِنَّمَا هُوَ حَصِيلَةُ مَا كَانَ.

الطَّالِبُ الَّذِي يَكُونُ فِي الإمْتِحَانِ لَا تَحْسَبَنَّ تَدَفُّقَهُ بِقَلَمِهِ عَلَىٰ وَرَقَةِ الْعَتِبَارِهِ كَاتِبًا الصَّوَابَ لَا تَحْسَبَنَّ ذَلِكَ وَلِيدَ لَحْظَتِهِ وَكَذَلِكَ الْخَائِبُ الْفَاشِلُ الْعَيْرِهِ كَاتِبًا الصَّوَابَ لَا تَحْسَبَنَّ ذَلِكَ وَلِيدَ لَحْظَتِهِ وَكَذَلِكَ الْخَائِبُ الْفَاشِلُ النَّقْفِ تَارَةً وَإِلَىٰ مَنْ حَوْلَهُ تَارَةً وَالَّىٰ مَنْ حَوْلَهُ تَارَةً وَقَاضِمًا لِأَظَافِرِهِ تَارَاتٍ، لَا تَحْسَبَنَّ هَذِهِ الْخَيْبَةَ وَلِيدَةَ اللَّحْظَةِ؛ بَلْ هَذَا وَهَذَا إِنَّمَا يَجْنِي ثِمَارَ عَامٍ مَضَىٰ.

فَكَذَلِكَ يَكُونُ الشَّأْنُ عِنْدَ الْمَوْتِ حَصِيلَةَ عُمْرٍ مَضَىٰ؛ فَمَنْ كَانَ صَالِحًا ثَبَّتَهُ اللهُ عِنْدَ الْمَوْتِ، وَثَبَّتَهُ اللهُ عِنْدَ الشُّؤَالِ فِي الْقَبْرِ فَكَذَلِكَ السُّؤَالُ فِي الْقَبْرِ لَا يَخْسَبَنَّهُ وَلِيدَ اللَّمُوْتِ، وَثَبَّتَهُ اللهُ عِنْدَ السُّؤَالِ فِي الْقَبْرِ لَكَذَلِكَ السُّؤَالُ فِي الْقَبْرِ لَا تَحْسَبَنَّهُ وَلِيدَ اللَّحْظَةِ، وَإِنَّمَا هُوَ وَلِيدُ عُمْرٍ انْقَضَىٰ وَمَضَىٰ إِنْ كَانَ فِي الْخَيْرَاتِ ثَبَّتَهُ رَبُّ الْأَرْضِ وَالسَّمَوَاتِ، وَإِنْ كَانَ فِي الشُّرُورِ فَإِنَّهُ لَا يَسْتَطِيعُ الْإَجَابَةَ بِحَالٍ.

فَكَذَلِكَ الَّذِي يَخْرُجُ عَلَىٰ اللِّسَانِ مِنَ الْقَلْبِ عِنْدَ الْاحْتِضَارِ إِنَّمَا هُوَ حَصِيلَةُ عُمْرٍ مَضَىٰ.



وَقَدْ ذَكَرَ الْعَلَّامَةُ ابْنُ الْقَيِّمِ نَجَمِّلَللهُ فِي «الْجَوَابِ الْكَافِي»(١) بَعْضَ حَالَاتِ الْمُحْتَضَرينَ:

قَالَ بَعْضُهُمْ: كَانَ عَاكِفًا عَلَىٰ لُعْبَةِ الشِّطْرَنْجِ مُسْتَغْرِقًا لِوَقْتِهِ فِيهَا؛ فَلَمَّا حَضَرَتْهُ الْوَفَاةُ جَاءَهُ مِنْ أَهْلِ الصَّلَاحِ مَنْ يَقُولُ: قُلْ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، وَيَقُولُ: الْمَلِكُ، كُلَّمَا قَالَ لَهُ: قُلْ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» قَالَ: مَاتَ الْمَلِكُ؛ يَعْنِي مَلِكَ الشَّطْرَنْج، يَقُولُ مَاتَ الْمَلِكُ.

آخَرُ؛ كَانَ قَمَّاشًا يُتَاجِرُ فِي الْأَثْوَابِ؛ فَلَمَّا حَضَرَتْهُ الْوَفَاةُ قَالَ لَهُ بَعْضُ مَنْ حَضَرَ: قُلْ «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، وَهُو يَقُولُ: «الثَّوْبُ الْفُلَانِيُّ بِكَذَا، وَالثَّوْبُ الْفُلَانِيُّ بِكَذَا»، إِنَّمَا يُعَبِّرُ بِلِسَانِهِ وَيَنْطِقُ بِهِ عَمَّا امْتَلاَ بِهِ قَلْبُهُ؛ فَإِذَا كَانَ الْقَلْبُ مُمْتَلاً بِه لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» تَحْقِيقًا وَمَعْرِفَةً؛ فَإِنَّهُ إِذَا قِيلَ لَهُ عِنْدَ الْمَوْتِ قُلْ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، قَالَ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، قَالَ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، بَلْ هُو لَا يَحْتَاجُ أَنْ يُلَقَّنَهَا حِينَئِذٍ وَكَذَلِكَ يَنْطِقُ بِالصَّوَابِ عِنْدَ السُّوَالِ فِي الْقَبْرِ.

فَنَسْأَلُ اللهَ أَنْ يُثَبِّتَنَا فِي هَذَا وَهَذَا؛ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ.



<sup>(</sup>۱) «الداء والدواء»: ص٢١٦-٢١٨، (مكة: دار عالم الفوائد، ط١، ١٤٢٩هـ)، بتصرف.



# مَا يُسْتَفَادُ مِنْ هَذَا الْحَدِيثِ مَا يُسْتَفَادُ مِنْ هَذَا الْحَدِيثِ

فِي الْحَدِيثِ تَرْغِيبُ لِمَنْ كَانَ مُنْحَرِفًا أَنْ يَسْتَقِيمَ عَلَىٰ الْجَادَّةِ، وَأَلَّا يَيْأَسَ مِنْ فِعْلِ مَا فَعَلَ بِنتَائِجِهِ وَآثَارِهِ الَّتِي تَنْعَكِسُ عَلَيْهِ، وَلِأَنَّ الْإِنْسَانَ قَدْ يَعْمَلُ بِعَمَلِ مِنْ فِعْلِ مَا فَعَلَ بِنتَائِجِهِ وَآثَارِهِ الَّتِي تَنْعَكِسُ عَلَيْهِ، وَلِأَنَّ الْإِنْسَانَ قَدْ يَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَّىٰ مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ فَيسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَيَدْخُلُهَا.

فَعَلَىٰ الْإِنسَانِ أَلَّا يَيْأَسَ وَأَنْ يَجْتَهِدَ فِي طَاعَةِ رَبِّهِ مَهْمَا سَلَفَ مِنْهُ مِنَ الْخَطَايَا وَالْمَعَاصِي؛ فَإِنَّ اللهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ يَتُوبُ عَلَىٰ مَنْ تَابَ وَهُوَ النَّوَابُ الرَّحِيمُ يَتُوبُ عَلَىٰ مَنْ تَابَ وَهُوَ الْكَرِيمُ تَابَ وَهُوَ الْكَرِيمُ الْوَهَّابُ. السَّيِّئَاتِ حَسَنَاتٍ وَهُوَ الْكَرِيمُ الْوَهَّابُ.

«اشْتَدَّ خَوْفُ السَّلَفِ مِنْ سُوءِ الْخَوَاتِيمِ وَمِنْهُمْ مَنْ كَانَ يَقْلَقُ مِنْ ذِكْرِ السَّوَابِقِ.

بَكَىٰ بَعْضُ الصَّحَابَةِ عِنْدَ مَوْتِهِ؛ فَسُئِلَ عَنْ ذَلِكَ؛ فَقَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ بَكَىٰ بَعْضُ الصَّحَابَةِ عِنْدَ مَوْتِهِ؛ فَسُئِلَ عَنْ ذَلِكَ؛ فَقَالَ: هَوُّلَاءِ فِي الْجَنَّةِ، وَهَوُّلَاءِ فِي الْجَنَّةِ، وَهَوُّلَاءِ فِي الْجَنَّةِ، وَهَوُّلَاءِ فِي النَّارِ، وَلَا أَدْرِي مِنْ أَيِّ الْقَبْضَتَيْنِ كُنْتُ (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في «المسند»: ١٧٦/٤-١٧٧ و٥/ ٦٨، من طريق: أَبِي نَضْرَةَ: أَنَّ رَجُلًا



فَنَسْأَلُ اللهَ أَنْ يُحْسِنَ خِتَامَنَا.

وَكَانَ مَالِكُ بْنُ دِينَارٍ يَقُومُ طُولَ لَيْلِهِ قَابِضًا عَلَىٰ لِحْيَتِهِ يَقُولُ: يَا رَبِّ، قَدْ عَلِمْتَ سَاكِنَ الْجَنَّةِ مِنْ سَاكِنِ النَّارِ؛ فَفِي أَيِّ الدَّارَيْنِ مَنْزِلُ مَالِكٍ»(١) »(٢)؛ يَعْنِي غَلِمْتَ سَاكِنَ الْجَنَّةِ مِنْ سَاكِنِ النَّارِ؛ فَفِي أَيِّ الدَّارَيْنِ مَنْزِلُ مَالِكٍ»(١) »(٢)؛ يَعْنِي نَفْسَهُ.

اجْلِسْ نَبْكِي عَلَىٰ عِلْمِ اللهِ <mark>فِينَا.</mark>

مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ وَلَيْكَ يُقَالُ لَهُ: أَبُو عَبْدِ اللهِ، دَخَلَ عَلَيْهِ أَصْحَابُهُ يَعُودُونَهُ وَهُوَ يَبْكِي، فَقَالُوا لَهُ: مَا يُبْكِيكَ؟

قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكَ يَقُولُ: «إِنَّ اللهَ قَبَضَ بِيَمِينِهِ قَبْضَةً، وَأُخْرَىٰ بِالْيَدِ الْأُخْرَىٰ، وَقَالَ: هَذِهِ لِهَذِهِ، وَهَذِهِ لِهَذِهِ، وَلَا أُبَالِي» فَلَا أَدْرِي فِي أَيِّ الْقَبْضَتَيْنِ أَنَا.

والحديث صححه الألباني في «الصحيحة»: ١/١١٥-١١٥، رقم (٥٠)، وروي هذا الأثر أيضا عن معاذ ومعاوية رَفِيْنَكُ، بنحوه.

(۱) أخرجه أحمد في «الزهد»: ص۲٦٠، رقم (١٨٧٦)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء»: ٢/ ٣٨٣، والخطيب في «تلخيص المشتبه»: ١/ ٢٠١، ترجمة (١٥٣)، بإسناد صحيح، عن جَعْفَر بْنِ سُلَيْمَانَ، قَالَ: رَأَيْتُ مَالِكًا، يَعْنِي ابْنَ دِينَارٍ، وَكَانَ مَحْزُونَ الصَّوْتِ = يَتَقَنَّعُ بِعَبَاءَتِهِ فِي مِحْرَابِهِ، ثُمَّ يَقُولُ: «إِلَهَ مَالِكٍ قَدْ عَلِمْتَ سَاكِنَ النَّارِ مِنْ سَاكِنِ الْجَنَّةِ، فَأَيُّ الرَّبُخِينِ مَالِكُ؟ وَأَيُّ الدَّارَيْنِ دَارُ مَالِكٍ؟» ثُمَّ يَبْكِي.

(٢) «جامع العلوم والحكم»: ١/ ١٧٣ و ١٧٤.



فَهَذَا يَبْكِي عَلَىٰ السَّوَابِقِ؛ لِأَنَّهُ لَا يَدْرِي مَا كُتِبَ فِي اللَّوْحِ الْمَحْفُوظِ، وَهَلْ كُتِبَ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ؛ فَهَوُّلَاءِ الْعَارِفُونَ الْمُتَّقُونَ الْأَبْرَارَ كُتِبَ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ؛ فَهَوُّلَاءِ الْعَارِفُونَ الْمُتَّقُونَ الْأَبْرَارَ كَانُوا يَخْشَوْنَ السَّوَابِقَ كَمَا كَانَ أَيْضًا غَيْرُهُمْ يَخْشَىٰ الْخَوَاتِيمَ.

