

تَصْنِيف الإمَام اللَّجَدِّدُ

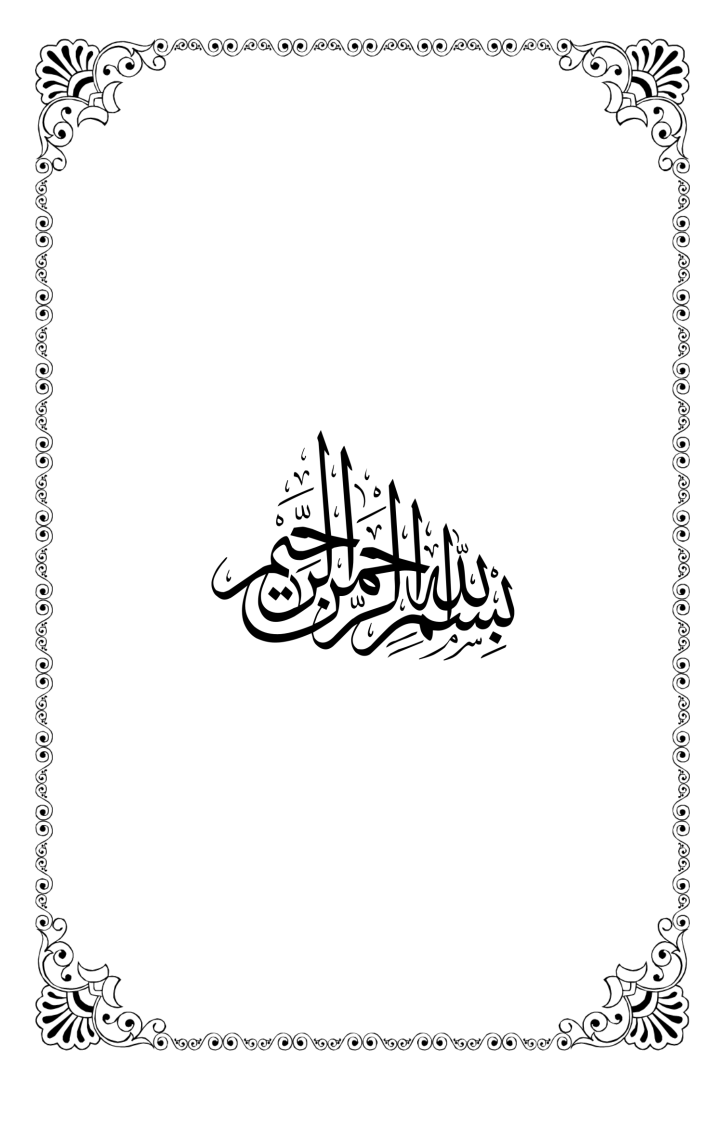
مُحَمَّد بِن عَبْدِ الوَهَّاب بِن سُلَيْمَان التَّمِيمِي

رَحَمُ اللَّهُ (١١١٥ هـ - ١٢٠٦هـ)

شَرْحُ فَضِيلَةُ الشَّيْخ

أ.د: سليمان بن سليم الله الرحيلي

غَفَرَ اللّٰهُ لَهُ وَلِوَالِدَيْهِ وَلِمَشَايِخِهِ وَلِلْمُسْلِمِينَ



# المجلس (۱۳)

## 

السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، الحَمْدُ اللهِ رَبِّ العَالَمِينَ، وَالصَّلاةُ وَالسَّلامُ الأَتَمَّانِ الأَكْمَلانِ عَلَىٰ المَبْعُوثِ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ، وعَلَىٰ آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِيْنَ.

### أمّا بَعْدُ؛

فمعاشر الفضلاء؛ نجتمع في مسجد رسولنا صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بعد فجر يوم السبت، وقد أنعم الله علينا فأدينا صلاة الفجر في جماعة في مسجد رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وصلاةٌ في مسجد رسولنا صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خيرٌ من ألف صلاةٍ فيها سواه إِلَّا المسجد الحرام، فصلاتنا الفجر هانِه خيرٌ لنا، وأعظم ثوابًا لنا عِمَّا لو صلينا ألف فجر في مسجدٍ آخر، إِلَّا المسجد الحرام.

فالحمد لله الَّذِي أنعم، ونسأله سُبْحَانَهُ أن يتقبل، ثُمَّ جلسنا في هلذَا المجلس نَعمُر مسجد رسولنا صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بتعليم العِلم وطلبه، ومن غدا إِلَىٰ المسجد لا يريد إِلَّا أن يتعلم خيرًا أَوْ يعلمه كان له كأجر حاج تامًا حجته، «مَنْ دَخَلَ مَسْجِدَنَا هَذَا لِيَتَعَلَّمَ خَيْرًا، أَوْ لِيُعَلِّمَهُ، كَانَ كَالْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللهِ»، ثبتت بهذَا الأحاديث عن رَسُولُ اللّهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فنسأل ربنا سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أن يكتب لنا أجر حاجٍ قد تم حجه، فغُفِر ذنبه، وكان جزاؤه الجنَّة، وأن يكتب لنا أجر المجاهدين في سبيل الله.

## عاشر الفضلاء إن الداعي إلى الحق عمومًا وإلى التوحيد خصوصًا ينبغي أن يستحضر دائمًا أربع قواعد قرآنية:

﴾ **ٱلْأَوَّلُى:** قول الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٦].

فوراث الرسول صَلَّىٰ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من العِلماء وطلاب العِلم يملكون هداية الدلالة والبيان، فهم هُداة الخلق إِلَىٰ الحق بالدلالة عليه، وبيانه وإزالة الشُبَه الَّتِي تعوق الوصول إليه، فيا طالب العِلم



كن هاديًا إِلَى الحق، باذلًا ما تستطيع في سبيل ذلك، ولا تحقرن من ذلك شيئًا، ولو أن تنشر مقاطع للعلماء الأثبات في الدلالة عَلَىٰ الحق، وبيان الحق.

## ◄ والقاعدة الْقَانِية من القواعد القرآنية: قول الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِى﴾ [القصص: ٥٦].

فأنت أَيُّهَا العبد الداعي إِلَى الحق الداعي إِلَى التوحيد لا تملك هداية التوفيق، فهداية التوفيق بيد الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فإذا دللت الناس عَلَى الحق فقد فعلت ما عليك، المطلوب منك: أن توصِل الحق إِلَى أسماع الخلق، لا أن تُدخِل الحق في قلوب الخلق، فإنك تملك إيصال الحق إِلَى الأسماع، لكنك لا تملك إدخال الحق إِلَى القلوب.

## ﴿ وَأَمَا اللهَ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ لَا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ ﴾ [المائدة: ١٠٥].

فإذا اهتدى الإنسان إِلَى الحق، ودعا إِلَى الحق بها يستطيع، وقرب الحق إِلَى الناس بها يستطيع متوكلًا عَلَى ربه، متسلحًا بالكتاب وَالسُّنَّة، وما عليه سلف الأُمَّة، فإنه بعد ذلك لا يضره مَن ضل من الخلق، فلا يضره في دينه، فلا يتضعضع من أجل كثرة المخالفين، بل يَثبُت عَلَى الحق كالجبل، فلا يتحرك عن الحق قيد أُنمُلة، ثابتًا عَلَى ما يريده الله، وعَلَى الحق العظيم، ولا يضره ما يقوله المخالفون فيه، فإنه هو الأُمَّة، وهو الَّذِي عَلَى الحق.

وليتذكر الداعي إِلَى الحق: أن النّبيّ صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ وهو أشرف مَن دعا إِلَى الله وأصدق مَن دعا إِلَى الله صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ، لم يستجب له كثيرٌ من الناس، بل نابذه بعض عمومته، وبعض أقاربه، وظل يدعو صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى التوحيد والحق ثابتًا عَلَىٰ ذلك، صابرًا عَلَىٰ ما يلقاه، ولم يدخل الناس في دين الله أفواجًا إِلّا في آخر عمره صَلَّىٰ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، حَتَّىٰ كان ذلك علامة عَلَىٰ قُرب أجله صَلَّىٰ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

﴿ وَأَهَا الْهَاعُدَةُ الْهَرَآنِيَةُ الْرَابِعَةُ: الَّتِي ينبغي أَن يستصحبها الداعي إِلَىٰ الحق عمومًا وإِلَىٰ التوحيد خصوصًا؛ فهي فقول الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ عَلَى آثَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا التّوحيد خصوصًا؛ فهي فقول الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ عَلَى آثَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا التّوحيد خصوصًا؛ فهي فقول الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَاخِعُ نَفْسَكَ عَلَى آثَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا التّوحيد خصوصًا؛ فهي فقول الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَاخِعُ نَفْسَكَ عَلَى آثَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا التّه عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ فَلَعَلَّ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَ

فلعلك يا رسولنا مُهلِكٌ نفسك عَلَى آثارهم بسبب عدم إيهانهم بها تقول حُزنًا، وأسفًا، وقهرًا عَلَى هلا هلاً الحال، فلا ينبغي لك ذلك، فالداعي إِلَى الحق إِذَا توكل عَلَى ربه ودعا إِلَى الحق بها يستطيع، فلا ينبغي له أن يُهلِك نفسه بالحزن؛ لأن الناس لم تستجب له، أو لأن أكثر الناس لم يستجيبوا له، بل يفرح بفضل الله عليه، ويفرح بنِعمة الله عليه أن الله اصطفاه، اصطفاه للحق واصطفاه بالحق الَّذِي ضل عنه أكثر الناس ولم يهتدوا له.

فَهانِده قواعد أربع من القرآن الكريم، ما أحوج الداعي إليها حَتَّىٰ يسير في دعوته عَلَىٰ صواب، وَحَتَّىٰ يشبت عَلَىٰ الحق، وَحَتَّىٰ لا يؤثر فيه خُذلان الناس، نقصًا عن الحق، أَوْ ضيقًا في النفس والقلب قد يُضعِفه عن سيره إِلَىٰ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ.

ثُمَّ يا معاشر الفضلاء، يا مَن عاهدتم ربكم بإيهانكم أن تستجيبوا لله عَزَّ وَجَلَّ وللرسول إِذَا دعاكم لما يحييكم، اعلموا عِلم اليقين أن أعظم ما دعاكم إليه ربكم وما دعاكم إليه رسولكم صَلَّىٰ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: التوحيد؛ أن تعبدوا الله عَزَّ وَجَلَّ ولا تشركوا به شيئًا، وأن تغاروًا عَلَىٰ حق ربكم سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَلَىٰ العبيد، وأن يأبى الواحد منكم أن يجعل شيئًا ولو يسيرًا من حق ربه لغير ربه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، مهما بلغ ذلك من فضل فلا يصرف شيئًا من العبادة، ولا يدعو، ولا يستغيث، ولا يطلب المدد، ولا ينظر إلَّا لله عَزَّ وَجَلَّ.

فلا يصرف شيئًا من ذلك لا لملكٍ مُقرَب، ولا لنبي مُرسَل، ولا لولي صالح، ولا لأحدٍ من دون الله عَزَّ وَجَلَّ إِلَى الله عَزَّ وَجَلَّ، وأن يعبد الله وحده يُشرِك به شيئًا، ونحن في درسنا هلذَا نسعى بفضل الله عَزَّ وَجَلَّ إِلَى وقاية توحيد الموحدين من وسوسة المخالفين، وشبهات المُبطلين، وهلذَا هو المقصود الأصلي من درسنا تبعًا للمقصود الأصلي من الكتاب الَّذِي نشرحه، ثُمَّ نرحم مَن يريد الحق من الخلق لكن تعوقه الشبهات عن سلوك طريق الحق، بأن نزيل الشُبه عنه بعلم، وبيانٍ ودلالةٍ من السُّنَة والقرآن.

ثُمَّ نقيم الحُجة عَلَىٰ المُعانِد الَّذِي يأبى الحق نصرًا للحق وكسرًا لأهل الباطل، ومن هنا فإننا نشرح كتابًا قد صَغُر حجمه، وعَظُم عِلمه، وكثُرت فائدته، وكبُرت عائدته، ألا وهو كتاب: (كشف الشبهات)؛ لشيخ الإسلام: محمد بن عبد الوهاب رَحِمهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ، وجزاه عنا وعن المسلمين وعن الإسلام خير الجزاء، وسائر علماء المسلمين.

وكنا قد قرأنا جزءًا كبيرًا من هلاً الكتاب، وعلقنا عليه بها يُقرِب معانيه، ويوضحه، ويكشف حقائقه لكل ذي قلبٍ مريدٍ للحق، ولكل ذي لُبٍ قد ألقى سمعه وهو شهيد، ونُكمِل قراءة ما سطره الشيخ رَحِمَهُ الله وألسامعين يقرأ لنا من حيث وقفنا. (المتن وفقه الله والسامعين يقرأ لنا من حيث وقفنا.

الحَمْدُ اللهِ رَبِّ العَالَمِينَ، وَالصَّلاةُ وَالسَّلامُ عَلَىٰ أَشرف الأنبياء والمرسلين، نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وعَلَىٰ آلِهِ وَصَحْبهِ أَجْمَعِيْنَ، أَمَّا بَعْدُ:

قَالَ الإمام المُجدِد شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رَحِمَهُ اللّهُ تَعَالَى في رسالته "كشف الشبهات": إِذَا تَحَقَّقْتَ أَنَّ الَّذِينَ قَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَصَحُّ عُقُولاً، وَأَخَفُّ شِرْكاً مِنْ هَوُلاءِ. فَاعْلَمْ أَنَّ لِهَوُلاءِ شُبْهَةً يُورِدُونَهَا عَلَىٰ مَا ذَكَرْنَا، وَهِيَ مِنْ أَعْظَمِ شُبَهِهِمْ، فَأَصْغِ سَمْعَكَ لِجَوَابِهَا. فَاعْلَمْ أَنَّ لِهَوُلُونَ: إِنَّ الَّذِينَ نَزَلَ فِيهِمُ القُرْآنُ لا يَشْهَدُونَ أَلَّا إِلَهَ إِلّا اللهُ، وَيُكَذَّبُونَ رَسُولَ اللهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَيُنْكِرُونَ البَعْثَ، وَيُكَذِّبُونَ القُرْآنَ وَيَجْعَلُونَهُ سِحْراً.

وَنَحْنُ نَشْهَدُ أَلَّا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ، وَنُصَدِّقُ القُرْآنَ، وَنُؤْمِنُ بِالبَعْثِ، وَنُصَلِّي، وَنَصَدِّقُ القُرْآنَ، وَنُؤْمِنُ بِالبَعْثِ، وَنُصَلِّي، وَنَصُومُ؛ فَكَيْفَ تَجْعَلُونَنَا مِثْلَ أُولَئِكَ؟!

#### (الشرح)

(إِذَا تَحَقَّقْتَ أَنَّ الَّذِينَ قَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَصَحُّ عُقُولاً، وَأَخَفُّ شِرْكاً مِنْ هَوُلاءِ)؛ نعم إِذَا تحققت بها تقدم من أول الكتاب أن فعل الَّذِين يدعون غير الله، ويستغيثون بغير الله ويطلبون المدد من غير الله، وينادون المدد طالبين ذلك من غير الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وينظرون لغير الله عَزَّ وَجَلَّ مِمَن ينتسبون إِلَىٰ الإسلام وما عرفوا حقيقة التوحيد: أن فعل هؤلاء يشبه ويطابق فعل المشركين الَّذِين عاندوا رَسُولُ اللهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وأخرجوه من مكة بسبب ذلك، وقاتلهم رَسُولُ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وأخرجوه من مكة بسبب ذلك، وقاتلهم رَسُولُ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بأمر ربه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، وسهاهم رسوله صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ المشركين، وتوعدهم بالخلود في النار أبدًا.

فلو عرفت كل ذلك بها تقدم في الكتاب، ثُمَّ عرفت في خاتمة الشبه المتعلقة بذلك أن شِرك هؤلاء المتأخرين أعظم وأقبح من شِرك أولئك المتقدمين بأمرين ذكرهما الشيخ، وزدنا عليهما أمرين كها بيناه في الدرس الماضي، فَإِذَا تحققت أن أولئك اللَّذِين عاندوا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وأشركوا



بربهم الَّذِي خلقهم ورباهم بالنِعَم وقاتلهم رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَصح عقولًا وأقرب فطرةً من هؤلاء المتأخرين، من جهة أن أولئك المشركين في زمن النَّبِيِّ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كانوا يدعون غير الله في الرخاء، أَمَّا إِذَا اشتدت بهم الشدائد، واستحكمت بهم الكربات فإنهم يدعون الله عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْهِ لَا الدين.

أمَّا هؤلاء فيشركون في الرخاء والشدة، بل إن شِركهم في الشدة أشد، وأعظم فينسون ربهم، ويتذكرون مخلوقات الضعيفة، إِذَا أوشك أحدهم عَلَىٰ الغرق، وإِذَا نزلت بأحدهم مصيبة قَالَ: يا فلان، يا ولي الله، وينسى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، فهم أخف عقولًا، وأقبح شِركًا من أولئك، وليس في هذَا مدحٌ لأولئك المشركين الَّذِين قاتلهم رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَإِنَّمَا فيه بيان سوء حال هؤلاء المتأخرين الَّذِين ينتسبون إِلَىٰ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ويعاندون رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ويعاندون رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ويعاندون رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بها عاند به أولئك المتقدمون.

(فَاعْلَمْ أَنَّ لِهَوُّلاءِ شُبْهَةً يُورِدُونَهَا عَلَىٰ مَا ذَكَرْنَا، وَهِيَ مِنْ أَعْظَمِ شُبَهِهِمْ، فَأَصْغِ سَمْعَكَ لِجَوَابِهَا)؛ ينتقل الشيخ رَحِمَهُ اللَّهُ هنا إِلَىٰ نوع جديدٍ من الشبهات، إذ أن النوع المتقدم كله في الشبهات التَّتِي يريد من يطرحها أن ينفي الشبه بين فعل المتأخرين، وفعل المشركين، في زمن النَّبِيِّ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وقد تبين لنا بُطلان ذلك.

وذَكرَ لنا الشيخ في أول أن لهم ثلاث شُبه هي أكبر شُبههم في الشُبهة المتعلقة بها ذكرنا، شرع هنا رَحِمَهُ اللَّهُ في بيان الشُبه المتعلقة بنفي اتحاد الحُكم بين هؤلاء المتأخرين، وأولئك المشركين في زمن النَّبي صَلَّىٰ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، والحُكم هو الشِّرْك الأكبر بالله تَعَالَىٰ، وأُذكِر الإخوة جميعًا أن كلامنا هنا في الحُكم عَلَىٰ النوع، وقولنا: إنهم مشركون؛ أي: عَلَىٰ النوع، أمَّا الأعيان فلهم شأنٌ آخر ينظر بحسب القواعد الشرعية الَّتِي قررها أهل العِلم تقريرًا بينًا ظاهرًا، فبين لنا رَحِمَهُ اللَّهُ وهيأنا لكون هاذِه الشُبهة سيذكرها من أكبر شُبه القوم في هذَا الباب.

(وَهِيَ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ: إِنَّ الَّذِينَ نَزَلَ فِيهِمُ القُرْآنُ لَا يَشْهَدُونَ أَلَّا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَيُكَذِّبُونَ رَسُولَ اللهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَيُنْكِرُونَ البَعْثَ، وَيُكَذِّبُونَ القُرْآنَ وَيَجْعَلُونَهُ سِحْراً، وَنَحْنُ نَشْهَدُ أَلَّا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّى مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ، وَنُصَدِّقُ القُرْآنَ، وَنُؤْمِنُ بِالبَعْثِ، وَنُصَلِّى، وَنَصُومُ؛ فَكَيْفَ تَجْعَلُونَنَا مِثْلَ



أُولِئِكَ)؛ هلَّهِ الشبهة قد يلقيها مَن يخالفك في التوحيد، عَلَىٰ سبيل التنزل معك أن فعله خطأ، وأنه يشبه فعل أولئك المشركين الأوائل، فيقول لك: أنا لا أوافقك عَلَىٰ أن الحُكم عَلَىٰ الصِنفين واحد لِمَا سيذكره، وقد يلقيها موافق لك عَلَىٰ التوحيد، لكن يقول: يا أخي أنا أخالفك في الحُكم عَلَىٰ هؤلاء بأنهم مشركون، فهؤلاء مسلمون يشهدون أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وأن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ.

✓ وخلاصة هٰذِه الشُبهة: كيف يتحد الحُكم عَلَىٰ هؤلاء وعَلَىٰ أولئك، وهؤلاء المتأخرون يشهدون أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وأن رَسُولُ اللَّهِ، ويقرأون القرآن، بل وكثيرٌ منهم يحفظونه عن ظهر قلب، ويتلونه، ويقرون به، ويعبدون الله بالعبادات المشروعة؛ كالصلاة، والصوم، والحج، بل قد ترى في وجوه بعضهم أثر السجود.

وأولئك المشرِكون في زمن النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كانوا يُنكِرون أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، ويكذبون رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ويُنكِرون القرآن ويصفونه بالصفات القبيحة ككونه سِحرًا، ولا يعبدون الله بالعبادات المشروعة، وهلذَا في نظرهم يقتضي عدم اتحاد الحُكم عَلَىٰ الفعل الَّذِي اشتركوا فيه، أوْ بمعنى آخر أنهم يقولون: إن الَّذِي جاء بالشهادتين وعبد الله بالعبادات الظاهرة لا يكفُر ولا يُكفَر مها اعتقد أوْ فعل، وَإِنَّمَا الَّذِي يكفر مَن لم يأت بالشهادتين أصلًا.

أَوْ بعبارةٍ أخرى يقولون: إن الحُكم لا يتحد بين هؤلاء وأولئك لوجود المانع من تكفير هؤلاء المتأخرين، فنقول لهم: ما هو المانع؟ فيقولون: المانع أنهم يشهدون أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وأن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، وسيجيب الشيخ رَحِمَهُ اللَّهُ عن هذِه الشبهة جوابًا متينًا بديعًا.

ونُقدِم بين يدي ذلك إجمالا للجواب، فيُجاب عن هانِه الشُبهة: بأن نُشِت لهم أن ما ذكروه مانعًا من التكفير لهؤلاء باطلٌ بإجماع العِلماء عمومًا، وإجماع صحابة رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خصوصًا، بل وبإجماعهم هم يدخلون معنا في الإجماع، وأن هاذَا المانع من التكفير باطل، إذَا وجد سبب التكفير، فنُثبِت لهم إجماع العِلماء عَلَىٰ تكفير بعض مَن قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وأشهد أن محمد أَنْ اللَّهِ لوقوعه في مُكفر، ولم يمنع ذلك العِلماء إجماعًا من تكفيره، ونُثبِت لهم كذلك: أن صحابة رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لم يمنعهم ذلك المانع الَّذِي يذكرون من إقامة حق الله عَزَّ وَجَلَّ في المخالفين، بل نُثبِت لهم هم: أنهم داخلون في هاذَا الإجماع؛ لأنهم يُكفِرون من يُكفِره العِلماء.



الوهابية، وتسمونهم: أعداء الدين، وتسمونهم: أولياء الشياطين، مع كونهم يشهدون أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، ويشهدون أن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وتصدح مآذنهم بهٰذَا، ويُكرِر خُطباؤهم هٰذَا، فلما كفرتموهم مع وجود هٰذَا المانع؛ وهو: أنهم يشهدون أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وأن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وإذا بطل المانع اتحد الحُكم لوجود المقتضى، هٰذَا الأمر اَلْأَوَّلُ.

ت ومن وجه أخر: أن هذا الكلام الَّذِي تقولونه مبنيٌّ عَلَىٰ تفسير كم المنحرف لشهادة أن لَا إِلَهَ إِلَّا الله، بحيث تفسر ونها بأنه لا قادر عَلَىٰ الاختراع إِلَّا الله، أو تفسر ونه: بأنه لا موجود إِلَّا الله.

التفسير الْثَّانِي: تفسير أهل الحلول والاتحاد، والتفسير اَلْأُوَّلُ: تفسير الأشاعرة الَّذِي يُطبِقون عليه: أنه لا قادر عَلَىٰ الاختراع إِلَّا الله، فاستقر في وجدانكم بناءً عَلَىٰ هلذَا المعنى أن مَن أقر أنه لا قادر عَلَىٰ الاختراع إِلَّا الله وعبد غير الله لا يكون مُشرِكًا، وهلذَا انحرافٌ أنبنى عَلَىٰ انحراف، وهلذَا المعنى باطل بلا شَكَّ لم يفهمه حَتَّىٰ كبار الكفار في زمن رَسُولُ اللهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

فإن كبار الكفار في زمن رَسُولُ اللّهِ صَلّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ يعتقدون أنه لا قادر عَلَىٰ الاختراع إِلّا الله، ويؤمنون بالربوبية -كَمَا تَقَدَّمَ- بيانه، والتدليل عليه، لكن لما قَالَ لهم رَسُولُ اللّهِ صَلّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: قُولُوا: «لَا إِلَهَ إِلّا الله، تُفْلِحُوا»، ما قَالُوا لا إِلَهَ إِلّا الله، لو كان معنى لا إِلَهَ إِلّا الله؛ لا قادر عَلَىٰ الاختراع إِلّا الله لقَالُوا آمين صحيح، لكنهم قَالُوا: ﴿ أَجَعَلَ الْآلِهَةَ إِلَهُا وَاحِدًا ﴾ [ص: ٥]، فعرفوا المعنى الصحيح لشهادة أن لا إِلَهَ إِلّا الله، وأنه لا معبود بحقٍ إِلّا الله.

فمَن صرف شيئًا من العبادة لغير الله لم يأتِ بحقيقة لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، ومن وجه آخر نرد عَلَىٰ هانِه الشُبهة بأن الأدلة دلت عَلَىٰ: أن لشهادة لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ شروطًا لا توجد حقيقتها إِلَّا بها، ولا تنفع قائلها إلَّا بها، فمَن قَالَ أشهد أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وأشهد أن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ حُكِم له بالإسلام الحُكمي، أمَّا الإسلام المُنجي من النَّار فلا يكون إِلَّا إِذَا أتى الناطق بها بشروطها، فمَن أتى بهذِه الكلمة دخل في الإسلام، ثُمَّ إن ظهر منه إخلالٌ بها ونقضٌ لها حُكم بردته وكُفره بإجماع الفقهاء.

قَالَ ابن المنذر رَحِمَهُ اللَّهُ: أَجْمِع كُل مَن نحفظ عنه من أهل العِلم عَلَىٰ أن الكافر إِذَا قَالَ أشهد أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وأشهد أن مُحَمَّدًا عبده ورسوله، وأن كل ما جاء به مُحَمَّدٌ حق، وأتبرأ من كل دين خالف دين الإسلام، وهو بالغُ صحيح العقل أنه مسلم، فإذا رجع بعد ذلك فأظهر الكفر كان مرتدًّا يجب على المُرتد. عليه ما يجب عَلَىٰ المُرتد.

إِذًا يدخل الإسلام: بأن يشهد أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ويشهد أن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، ويَثبُت له الإسلام المنجي إِذَا جاء بشروط لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، فإذا ثبت عَلَىٰ ذلك ووافى عَلَىٰ التوحيد كان موحدًا مسلمًا ناجيًا، وإذَا أتى بمُكفرٍ بعد أن شهِد أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وأن رَسُولُ اللَّهِ، وانتفت الموانع من كفره فإنه يكفر ويرتد بإجماع العِلماء.

■ والوجه الأخير في الرد الإجمالي: أن الايهان بإجماع السَلَف قولٌ؛ وهو: النُطق بالشهادتين، واعتقادٌ، وعمل، وَلَا بُدَّ من هلِذه الثلاثة في حقيقة الإيهان، ومَن لم يأتي بواحدٍ منها كفر.

ثُمَّ نقرأ كلام الشيخ ونُعلِق عليه.

#### (الماتن)

قَالَ رَحِمَهُ اللّهُ: فَالجَوَابُ: أَنَّهُ لَا خِلَافَ بَيْنَ العُلَمَاءِ كُلِّهِمْ أَنَّ الرَّجُلَ إِذَا صَدَّقَ رَسُولَ اللهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي شَيْءٍ وَكَذَّبَهُ فِي شَيْءٍ ؟ أَنَّهُ كَافِرٌ لَمْ يَدْخُلْ فِي الإِسْلَامِ.

وَكَذَلِكَ إِذَا آمَنَ بِبَعْضِ القُرْآنِ وَجَحَدَ بَعْضَهُ؛ كَمَنْ أَقَرَّ بِالتَّوْحِيدِ وَجَحَدَ وُجُوبَ الصَّلَاةِ.

أَوْ أَقَرَّ بِالتَّوْحِيدِ وَالصَّلَاةِ وَجَحَدَ وُجُوبَ الزَّكَاةِ.

أَوْ أَقَرَّ بِهَذَا كُلِّهِ وَجَحَدَ الصَّوْمَ.

أَوْ أَقَرَّ بِهَذَا كُلِّهِ وَجَحَدَ الحَبَّ، وَلَمَّا لَمْ يَنْقَدْ أُنَاسٌ فِي زَمَنِ النِّبِيِّ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلْحَبِّ؛ أَنْزَلَ اللهُ فِي حَقِّهِمْ: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيُّ عَن الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧].

#### (الشرح)

(فَالجَوَابُ: أَنَّهُ لا خِلافَ بَيْنَ العُلَمَاءِ كُلِّهِمْ أَنَّ الرَّجُلَ إِذَا صَدَّقَ رَسُولَ اللهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي شَيْءٍ وَكَذَّبَهُ فِي الإِسْلامِ فِي الإِسْلامِ فِي الإِسْلامِ فَي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وصدقه في اللهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وصدقه في غيره أنه كافرٌ، حَتَّىٰ لو أشهد أَن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وأَن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، فلو قَالَ عندما طُلِب منه أن يُسلِم

قَالَ: أشهد أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وأشهد أن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ لكني لا أصدق بقصة إبراهيم، أَوْ نُوحٍ، أَوْ آَرَ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وكذلك لو قَالَ: أشهد أَن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وأشهد أَن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ وعاش مسلمًا فترة من الزمن، ثُمَّ قَالَ: أنا لا أصدق بشيءٍ مِمَّا علِم هو ثبوته عن رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، كأن يقول مثلًا: أنا لا أصدق بخروج الدجال في آخر الزمان، مع أني أعلم أن الأحاديث الواردة في ذلك صحيحة، لكن أقول ربها أن الرسول صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أخذها من غيره، فإنه يكفر بالإجماع.

فَمَنَ كَذَبِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي شيءٍ ثبت عنده عن رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وصدقه في غيره يكفر بإجماع المسلمين.

(وَكَذَلِكَ إِذَا آمَنَ بِبَعْضِ القُرْآنِ وَجَحَدَ بَعْضَهُ)؛ نعم إِذَا آمن ببعض القرآن وجحد بعض القرآن فإنه يكون كافرًا، لو قَالَ عند الإسلام: أنا أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ لكن لا أصدق بقصص الأُمَم الماضية الَّتِي في القرآن فهو كافرٌ وما أسلم، ولو أنه قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وعاش ردحًا من الزمن يعبد الله عَلَىٰ هذَا، ثُمَّ قَالَ: أنا لا أصدق قصص القرآن، وأصدق غير ذلك، فإنه يكفر بالإجماع.

(كَمَنْ أَقَرَّ بِالتَّوْحِيدِ وَجَحَدَ وُجُوبَ الصَّلَاةِ.)؛ أي: كان موحدًا اعتقادًا وعملًا فهو لا يعبد إلَّا الله، ويعتقد أنه لا معبود بحقٍ إلَّا الله، لكنه جحد وجوب الصلاة، قال: الصلاة ما هي واجبة، الصلاة ليست فرضًا، فإنه يكفر بإجماع المسلمين، مع أنه يَشْهَدُ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ويأتي بمعناها؛ الَّذِي هو: أنه لا معبود بحقٍ إِلَّا الله، ويعمل بذلك، لكنه جحد وجوب الصلاة، فإنه يكفر بالإجماع.

(أَوْ أَقَرَّ بِالتَّوْحِيدِ وَالصَّلَاةِ وَجَحَدَ وُجُوبَ الزَّكَاةِ)؛ نعم لو أقر بالتوحيد اعتقادًا وعملًا فلم يصرف شيئًا من عبادته لغير الله، وأقر بوجوب الصلاة الَّتِي هي خير أعمالنا والركن الْثَّانِي من أركان الإسلام بعد الشهادتين، لكنه أنكر وجوب الزَّكَاة، قَالَ: الزكاة ليست واجبة، الزكاة تبرع، فمَن شاء زكى ومَن شاء لا يُزكى فإنه يكفر بإجماع المسلمين.

(أَوْ أَقَرَّ بِهَذَا كُلِّهِ وَجَحَدَ الصَّوْمَ)؛ نعم أقر بالتوحيد اعتقادًا وعملًا، وبوجوب الصلاة وصلى، وبوجوب الزكاة وزكى، لكنه جحد وجوب الصوم، قَالَ: الصوم غير واجب، فإنه يكفر بالإجماع ولو



صام، لو كان لا يُفطِر يومًا من رمضان، لكن يقول: أنا اعتقد أن الصوم غير واجب فيكفر بإجماع المسلمين.

لاحظوا أنه أتى بالشهادتين، وأتى بالتوحيد عملًا، وأقر بفرضية الصلاة وعمِل، وأقر بفرضية وعمِل، وأقر بفرضية وعمِل لكنه جحد وجوب الصوم، فإنه كافر بإجماع المسلمين، مع أنه أتى بالشهادتين، وأتى بالصلاة، وأتى بالزَّكَاة.

(أَوْ أَقَرَّ بِهَذَا كُلِّهِ وَجَحَدَ الْحَجَّ)؛ يعني: لو أقر بالتوحيد وأتى به، وأقر بوجوب الصلاة وعملها، وأقر بوجوب الزكاة وزكى، وأقر بوجوب الصوم وصام، غير أنه جحد وجوب الحج، قَالَ: ما يجب عَلَىٰ الناس ولو استطاعوا أن يذهبوا إِلَىٰ مكة، حَتَّىٰ لو قَالَ: ما يجب عليهم أن يذهبوا إِلَىٰ مكة يمكن أن يحجوا في بلادنا، مع استطاعتهم الذهاب إِلَىٰ مكة فإنه يكون كافرًا بإجماع المسلمين.

(وَلَمَّا لَمْ يَنْقَدُ أَنَاسٌ فِي زَمَنِ النِّبِيِّ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلْحَجِّ؛ أَنْزَلَ اللهُ فِي حَقِّهِمْ: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ حَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧])؛ للا زعم بعض أهل الجلل كاليهود أنهم مسلمون، كان اختبارهم: بالحج ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ حَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيُّ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧]، فحجوا هيا، فقالوا: من الله لم يكتب علينا الحج، فقالَ الله: ﴿ وَمَنْ حَفَرَ فَإِنَّ اللّهَ غَنِيُّ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧].

جاء عن عِكرِمة التابعي الجليل من كبار الفقهاء والمفسرين أنه قَالَ لما نزلت: ﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ اللهُ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ [آل عمران: ٥٨]، قَالَت اليهود: نحن مسلمون، فقَالَ لهم النّبِيّ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: ﴿ أَيّهَا النّاسُ قَدْ فَرَضَ اللهُ عَلَيْكُمُ الْحَجّ، فَحُجُّوا ﴾، فقَالَوا: لم يُكتَب علينا، وأبوا أن يحجوا، فقَالَ الله: ﴿ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنّ اللّهَ غَنِي عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧]، رواه الشّافِعِيّ في: (الأَمُ ) والبيهقي، والفاكهي في: (أخبار مكة)، وسعيد بن منصور في السنن بقريبٍ من هذا، والإسناد إلى عكرِمة صحيح، إذا هذا يا إخوة مُرسَل صحيح.

فلعل الشيخ يشير إِلَىٰ هٰلَا، والأمر واضح أنهم اختُبِروا بالحج، فلما قَالُوا: إن الحج لم يُكتَب علينا وجحدوا وجوبه ما كانوا مسلمين، ما كانوا مسلمين والإجماع -كَمَا قُلْنَا- حاصل عَلَىٰ هٰلَـَا.

(الماتن)

قَالَ رَحِمَهُ اللّهُ: وَمَنْ أَقَرَّ بِهَذَا كُلِّهِ وَجَحَدَ البَعْثَ؛ كَفَرَ بِالإِجْمَاعِ، وَحَلَّ دَمُهُ وَمَالُهُ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿إِنَّ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُورِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِعَضٍ وَنَصُفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۞ أُولَيِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا ﴾ [النساء: ببَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۞ أُولَيِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا ﴾ [النساء: ١٥٠-١٥١].

فَإِذَا كَانَ اللهُ قَدْ صَرَّحَ فِي كِتَابِهِ: أَنَّ مَنْ آمَنَ بِبَعْضٍ وَكَفَرَ بِبَعْضٍ؛ فَهُوَ الكَافِرُ حَقَّا؛ زَالَتْ هَذِهِ الشُّبْهَةُ، وَهَذِهِ هِيَ الَّتِي ذَكَرَهَا بَعْضُ أَهْلِ الأَحْسَاءِ فِي كِتَابِهِ الَّذِي أَرْسَلَ إِلَيْنَا.

وَيُقَالُ - أَيْضًا -: إِذَا كُنْتَ تُقِرُّ أَنَّ مَنْ صَدَّقَ الرَّسُولَ فِي كُلِّ شَيْءٍ وَجَحَدَ وُجُوبَ الصَّلَاةِ؛ فَهُوَ كَافِرٌ حَلَالُ الدَّم وَالمَالِ بِالإِجْمَاعِ.

وَكَذَلِكَ إِذَا أَقَرَّ بِكُلِّ شَيْءٍ إِلَّا البَعْثَ.

وَكَذَلِكَ لَوْ جَحَدَ وُجُوبَ صَوْمِ رَمَضَانَ وَأَقَرَّ بِذَلِكَ، لَا يَجْحَدُ هَذَا، وَلَا تَخْتَلِفُ المَذَاهِبُ فِيهِ، وَقَدْ نَطَقَ بِهِ القُرْآنُ - كَمَا قَدَّمْنَا -.

فَمَعْلُومٌ أَنَّ التَّوْحِيدَ هُوَ أَعْظَمُ فَرِيضَةٍ جَاءَ بِهَا النَّبِيُّ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَهُوَ أَعْظَمُ مِنَ الصَّلَاةِ، وَالصَّوْمِ، وَالحَجِّ، فَكَيْفَ إِذَا جَحَدَ الإِنْسَانُ شَيْئًا مِنْ هَذِهِ الأُمُورِ: كَفَرَ وَلَوْ عَمِلَ بِكُلِّ مَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وَإِذَا جَحَدَ التَّوْحِيدَ الَّذِي هُوَ دِينُ الرُّسُلِ كُلِّهِمْ: لَا يَكْفُرُ؟! سُبْحَانَ اللهِ! مَا أَعْجَبَ هَذَا الجَهْلَ. (الشرح)

(وَمَنْ أَقَرَّ بِهَذَا كُلِّهِ وَجَحَدَ البَعْثَ؛ كَفَرَ بِالإِجْمَاعِ، وَحَلَّ دَمُهُ وَمَالُهُ)؛ يعني: لو أن إنسانًا أقر بالتوحيد وأشهد أن لا إِلهَ إِلّا اللّهُ وَأَن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّهِ وانقاد للتوحيد فلم يصرف شيئًا من العبادة لغير الله، وأقر بوجوب الصلاة وصلى، وأقر بوجوب الزكاة وزكى، وأقر بوجوب الصوم وصام، وأقر بوجوب حج البيت لمن استطاع إليه سبيلًا وحج، لكنه أنكر البعث؛ قَالَ: الناس إذَا ماتوا لا يبعثون، فإنه كافرٌ بإجماع المسلمين حلال الدم والمال.

وكذلك مَن قَالَ: أنا أشهد أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وأشهد أَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، لكني لا أشهد أن صالحًا نبي الله، فإنه يكفر بالإجماع.

(كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَحُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُقَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۞ أُولَيِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا ﴾ [النساء: ١٥٠-١٥١]، فَإِذَا كَانَ اللهُ قَدْ صَرَّحَ فِي كِتَابِهِ: أَنَّ مَنْ آمَنَ بِبَعْضٍ وَكَفَرَ بِبَعْضٍ الْكَافِرُونَ حَقًّا ﴾ [النساء: ١٥٠-١٥١]، فَإِذَا كَانَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ فَهُو الكَافِرُ حَقًّا؛ زَالَتْ هَذِهِ الشَّبْهَةُ ﴾؛ نعم قَالَ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [النساء: ١٥٠-١٥١]؛ يقولون: نؤمن بالله وما نؤمن بالرُسُل، ونكفر ويقولون: ﴿ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكُفُرُ بِبَعْضٍ ﴾ [النساء: ١٥٠-١٥١]؛ نؤمن بالله وببعض الرُسُل، ونكفر ويَحْفِر أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۞ أُولَيِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا ﴾ [النساء: ١٥٠-١٥]؛ بعض الرُسُل، ﴿ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۞ أُولَيِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا ﴾ [النساء: ١٥٠-١٥]؛ حقيقة الكفر موجودة فيهم بسبب هذَا الوصف؛ وهو: أنهم يريدون أن يؤمنوا ببعض الرُسُل. ويكفرون ببعض الرُسُل.

قَالَ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا لَلله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا لِلله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا للله عَزَّ وَجَلَّ فَي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِّ الْعَذَابِ ﴾ [البقرة: ١٥٥]، وهلذَا إِنَّهَا هو للكفار فإيهانهم ببعض الكتاب وكفرهم ببعض الكتاب كان سببًا لاستحقاقهم الخلود في النَّار.

فإِذَا كَانَ الله قد صرح في كتابه أن مَن آمن ببعض الرُسُل وكفر ببعض الرُسُل، أَوْ آمن ببعض الكتاب وكفر ببعض الكتاب فهو الكافر حقًا زالت هلِه الشُبهة، فإنه لو قَالَ: أشهد أن لاَ إِلَهَ إِلّا اللّهُ وأشهد أن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّهِ وكفر ببعض الرُسُل فهو الكافر حقًا بحُكم الله، ولو قَالَ: أؤمن بالقرآن كله كله إلّا سورة الإخلاص، فشهد أن لاَ إِلهَ إِلّا اللّهُ وشهد أن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّهِ وقَالَ أؤمن بالقرآن كله إلّا سورة الإخلاص فهو الكافر حقًا.

بل والله لو قَالَ: أؤمن بالقرآن كله إِلَّا قول الله في المعوذات: قل، فإنه ليس من القرآن فهو الكافر حقًا بحُكم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، فإذا عرفنا الإجماع عَلَىٰ تكفير مَن تقدم ذِكرهم مع وجود المانع الَّذِي ذكر تموه؛ وهو: أنهم يشهدون أَنْ لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وأَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ عرفنا بطلان قولكم من أصله.

(وَهَذِهِ هِيَ الَّتِي ذَكرَهَا بَعْضُ أَهْلِ الأَحْسَاءِ فِي كِتَابِهِ الَّذِي أَرْسَلَ إِلَيْنَا)؛ الشيخ رَحِمَهُ اللَّهُ كان حريصًا عَلَىٰ بيان التوحيد للناس، وكان يُراسِل الناس حَتَّىٰ إِلَىٰ آحادهم، وله رسائل شخصية رَحِمَهُ



اللَّهُ فيها عِلم غزير، ومنها مراسلات إِلَى بعض أهل الأحساء، أحد أهل الأحساء أرسل للشيخ رسالة يستشكل، وفيها شُبه، فأجاب الشيخ عنها.

(وَيُقَالُ - أَيْضًا -: إِذَا كُنْتَ تُقِرُّ أَنَّ مَنْ صَدَّقَ الرَّسُولَ فِي كُلِّ شَيْءٍ وَجَحَدَ وُجُوبَ الصَّلَاةِ؛ فَهُو كَافِرٌ حَلَالُ الدَّمِ وَالمَالِ بِالإِجْمَاعِ)؛ نعم نقول لهم: هل تُقِرون أن مَن أتى بالشهادتين وجحد وجوب الصلاة كافرٌ بالإجماع أَوْ لا، فإن قَالُوا: لا نُقِر شهدوا عَلَىٰ أنفسهم بالجهل الفاضح، فإن العِلم بهذا مستفيضٌ لا شَكَّ فيه ونُقيم عليهم الحُجة بالإجماع، وإن قَالُوا: نُقِر بهذا ونعتقد هذا، وَلا شَكَّ أنهم سيقولون هذا.

(فَمَعْلُومٌ أَنَّ التَّوْحِيدَ هُوَ أَعْظَمُ فَرِيضَةٍ جَاءَ بِهَا النَّبِيُّ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَهُوَ أَعْظَمُ مِنَ الصَّلَاةِ، وَالرَّكَاةِ، وَالصَّوْمِ، وَالحَجِّ)؛ نعم التوحيد أعظم الفرائض عَلَىٰ الإطلاق، وهو أول ما دعا إليه النَّبيّ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

### → يا إخوة التوحيد متنى فرض؟

فُرض في أول البعثة في أول لحظة في البعثة، أليس كذلك؟ بلي والله.

### طيب الصوم متتى فرضت؟

بعد الهجرة إِلَىٰ المدينة، فأيهما أعظم؟ التوحيد أعظم من الصيام بالإجماع، ولا يكون الإنسان مسلمًا أصلًا إِلَّا إِذَا أتى بالتوحيد، فهو أصل الإسلام وكان فرضًا من أول البعثة وَلَا شَكَ.

فكيف تقولون: إن مَن جحد وجوب الصوم مع نطقه بالشهادتين يَكفُر، ومَن جحد توحيد العبادة الَّذِي هو أعظم توحيد، الَّذِي اتفق عليه الرُّسُل جميعًا لا يكفُر؛ لأنه أتى بالشهادتين، هلاً التفريق جهل عظيم، وهو ليس من باب التفريق بين المتهاثلات، مع كون التفريق بين المتهاثلات قبيحًا، فهو أقبح من ذلك، وهو أشد من ذلك، كها هو ظاهر.

(فَكَيْفَ إِذَا جَحَدَ الإِنْسَانُ شَيْئًا مِنْ هَذِهِ الأُمُّورِ: كَفَرَ وَلَوْ عَمِلَ بِكُلِّ مَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَإِذَا جَحَدَ التَّوْحِيدَ الَّذِي هُوَ دِينُ الرُّسُلِ كُلِّهِمْ: لَا يَكْفُرُ؟! سُبْحَانَ اللهِ! مَا أَعْجَبَ هَذَا الجَهْلَ)؛ اللهُ أَكْبَرُ ما أمتن هٰذَا الكلام، وما أمتن هٰذَا الجواب، وعَلَىٰ كل حال خلاصة الكلام أن نقول: إن العِلماء مُجمِعون عَلَىٰ تكفير مَن أتى بمُكفِر وإن كان ينطق الشهادتين.

لو جاءنا إنسان وقَالَ: أشهد أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وأشهد أن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، لكن الحج غير واجب عَلَىٰ مَن يستطيع إليه السبيل، وأشهد أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وأشهد أن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، يكفُر بالإجماع، فبطلت هذه الشُبهة من أصلها، وهي -كَمَا قُلْنًا-: أن النطق بالشهادتين مانعٌ من تكفير مَن نطق بالشهادتين، نقول: هذَا باطلٌ بإجماع العِلماء، ثُمَّ الشيخ سينتقل إِلَىٰ صحابة رَسُولُ اللَّهِ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

لعلنا نقف عند هانِه النقطة، ونُكمِل إِنْ شَاءَ اللهُ في الدروس القادمة، نحن إِنْ شَاءَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ نستمر في شرح كتاب: (كشف الشبهات) حَتَّىٰ نُنهيه، ثُمَّ أَيْضًا سنشرح الملاحق الَّتِي ألحقها الشيخ جزاه الله خيرًا بهاذا الكتاب لأهمية ما فيها، ولا سيها الكلام عن حديث: الأعمى، فإنه قد أعمى الكثيرين عن الحق، وقادهم إِلَى الباطل، وظنوا أنه حق، سنناقش كل هاذا إِنْ شَاءَ اللهُ ونبينه بالعِلم، والبراهين من غير تجاوز للحق.

أسأل الله عَزَّ وَجَلَّ أن يتقبل من الجميع، وأن يشرح صدورنا للهدى، وأن يرزقنا الثبات عَلَىٰ التوحيد وَالسُّنَّة، وأن يجعلنا خُدامًا للكتاب وَالسُّنَّة حَتَّىٰ نلقاه.

واللهُ تَعَالَىٰ أَعْلَىٰ وأَعْلَمُ. وَصَلَّ اللهُ عَلَى نَبِيِّنَا وَسَلَّمَ.

