
  

  الصفات الإلهية في الكتاب والسنة النبوية 
  في ضوء الإثبات والتنـزيه

  

  للدكتور محمد أمان بن علي الجامي
  رئيس شعبة العقيدة بالدراسات العليا بالجامعة

  
  

http://www.saaid.net/   
  
w.mediu.orghttp://ww/ 



  بسم االله الرحمن الرحيم
  

  مقدمة
  

الحمد الله على نعمه التي لا تحصى، وعطائه الذي لا يستقصى، أحمده كما ينبغي لجلاله، 
وكريم عطائه، وعظيم سلطانه، وصلاة االله وسلامه ورحمته وبركاته على نبيه المصطفى وآلـه  

  .وصحبه
ا يجب على الإنسان في دينه، وكانت هـذه  فلما كانت معرفة االله تعالى أول م: أما بعد

إلا بمعرفة أسمائه وصفاته وأفعاله في خلقه، والإيمان بتلك  -لا تتم على الوجه الأكمل -المعرفة 
  .الأسماء والصفات والأفعال، وإقرارها، إذ بها تعرف االله إلى عباده سبحانه

شديدة هُوجٍ منـذ  وعلى الرغم من هذا كله قد تعرض باب الأسماء والصفات لعواصف 
زمن طويل، فنقلت تلك العواصف أشياء كثيرة من أماكنها، وألقت بها في غـير مواضـعها،   
فتغيرت بسبب ذلك مفاهيم عديدة، فالتبست مسائل هذا الباب على كثير من الناس، حـتى  
عجز أغلب طلاب العلم عن التمييز، بين الحق والباطل، فربما انعكس عليهم الأمر فرأوا الحق 
باطلاً، والباطل حقاً، مع العلم أن معرفة االله التي لا تتم إلا بمعرفة أسمائه وصفاته، هي زبـدة  
دعوة الرسل، وخلاصتها، وعندها تلتقي جميعها مع اختلاف مناهجها وشرائعها، لأن جميـع  
الرسل إنما أرسلوا ليعرفوا الناس ربهم وخالقهم فيعبدوه في ضوء تلك المعرفة، فلما كان بـاب  

وقد تعرض مع ذلك للعواصف التي وصفتها،  -الأسماء والصفات بهذه المثابة، وله هذه المكانة
إن شاء االله معالجة مباحث ) الدكتوراه(جعلت موضوع رسالتي لنيل درجة  -ووصفت آثارها 
، )الصفات الإلهية في الكتاب والسنة النبوية في ضوء التنـزيه والإثبـات : (هذا الباب، بعنوان

ذا هو السبب الذي من أجله اخترت هذا الموضوع، لأني تأكدت أن مسائل هذا الباب نعم ه
وأن العقيدة السلفية صار يجهلها كـثير مـن    -كما يجب-لم تكن محل عناية ودراسة اليوم 

كما يظـن كـثير   ) التفويض المطلق(شبابنا، ويتصورونها بغير صورتها، ليس العقيدة السلفية 
كما يظن البعض الآخر، بل هي شيء ) الوقوف(يرة التي يسمونها منهم، وليست هي تلك الح



آخر وراء ذلك كله، ولكنها سهلة وواضحة كل الوضوح إذا فهمت على حقيقتها، إذ ليس 
  .فيها أدنى غموض وهي بريئة من التعقيد والتفلسف

 ـ ع وهي أن يفهم التالي لكتاب االله معاني نصوص الصفات التي تصف االله تعالى بأنه سمي
بصير مثلاً، ويثبتها على ظاهرهما كما يليق باالله، ويثبت له كلاماً حقيقياً يسمع، ووجها كريماً 
يرى يومَ القيامة ويدين مبسوطتين، إلى آخر الصفات التي سوف تمر بنا في هذه الرسالة، يثبتها 

 يتـوهم أن  إلى االله عز وجل حقيقتها وكيفيتها، كيلا) مفوضاً(ولا يؤولها، فيحرفها بالتأويل 
حقيقة سمعه وبصره كحقيقة سمع المخلوق وبصره، ولئلا يتوهم أن إثبات الكلام الحقيقي لـه  
سبحانه يلزم منه إثبات مخارج الحروف المعتادة كاللسان والشفتين، ولئلا يظن أيضاً أن إثبات 

ن لـوازم  الوجه والقدم واليدين مثلاً يعني إثبات الجوارح له سبحانه، كل ذلك غير وارد، لأ
صفات المخلوق لا تلزم صفات الخالق، كما أن لوازم ذوات المخلوق لم تلزم ذاته سبحانه، إذ 

  .1}لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ{لا مناسبة بين الخالق والمخلوق 
بل الواجب إثبات هذه الصفات على الوجه الذي يليق باالله عز وجـل دون تمثيـل، أو   

يه، لأنه تعالى له يد حقيقية يأخذ بها، ويقبض، ويعطي، ويطوي بها السموات كما يليق به تشب
  .سبحانه

وفي ضوء هذا الشرح والبيان لعقيدة السلف بالاختصار، يلزم كل من يريد أن يفهم هذه 
  .العقيدة أن يفرق بين التفويضين اللذين سبق أن أشرنا إليهما

والكيفية معاً بحيث يكون حظ التالي لكتاب االله مجـرد  تفويض المعنى والحقيقة : أحدهما
 -فيما تقدم  -سرد النصوص دون فهم لمعانيها بالنسبة لنصوص الصفات، وهو الذي سميناه 

التفويض المطلق، فنسبة هذا التفويض إلى السلف خطأ، ومنشأ هذا الخطأ أن هـذه العقيـدة   
الناس عنها حديثاً عـابراً وعاديـاً لا   وإنما يتحدث  -كما قلت  -ليست محل عناية ودراسة 
إن السلف الصالح لا يفهمون معاني آيـات الصـفات وأحاديـث    : مصدر له، فيقول القائل

ومعنى ذلـك أن عقيـدة السـلف لا    ) الفريد(الصفات، ثم تتناقل الناس هذا النوع من الثناء 
 المهـتمين بشـئون   يتصورها كثير من الناس في الوقت الحاضر، وهذا مما يشغل بال المصلحين

                                 
  .11: سورة الشورى آية 1



المسلمين، ويحزنهم كثيراً، لأن جهل المرء ما يعتقده نحو ربه وخالقه ومعبوده ليس بالأمر الهين، 
  .بل هو من الخطورة بمكان

فهو تفويض الحقيقة والكيفية مع فهم معـاني النصـوص   : أما النوع الثاني من التفويض
اً وحديثاً، فَلْيُفْهَم جيـداً، لنفـرق بـين    وتدبرها وتعقلها، وهذا ما يدين االله به السلف قديم

التفويضين، ولبيان هذه الحقيقة لا بد من عرض العقيدة السلفية كما فهمها السلف الذين نزل 
فيهم القرآن بلغتهم، ويجانب ذلك لا بد من عرض ما يقابلها من الآراء المحدثة المخالفـة لأن  

هذه هي الغاية التي نسـعى   -ما يقولون ك -الأشياء تعرف بأضدادها، كما تعرف بنظائرها 
  :تحقيقها من وراء هذا البحث بإذن االله، وهي تتلخص في نقطتين اثنتين-إليها ونريد 

عرض العقيدة السلفية على حقيقتها كما فهمها السلف، لذا استخدمنا هذا المنهج  -1
  .التاريخي الاصطلاحي

ب معرفة محاسن الأشياء بأضـدادها،  عرض الآراء المخالفة لها لأجل المقارنة من با -2
  .فكان المنهج المقارن هو وسيلتي في هذا المعنى

ثم إنني حاولت في عرضها أن أجعل الصفات الخبرية وصفات الأفعال التي اختلف فيهـا  
السلف والخلف كثيراً نقطة ارتكاز للبحث في موضوعات الرسالة مع عـدم إهمـال بقيـة    

  .الصفات
  :لأمور الآتية مستعيناً باالله وحدهوقد حرصت هذا الحرص ل

هو رجاء أن ينفع االله بما سجلت في هذه الرسالة من المسائل والمناقشـات  : الأمر الأول
لتصحيح تلك المفاهيم الخاطئة لدى طلبة العلم الذين قد يحتاجون إلى مثـل هـذه البضـاعة    

السلف ومنـهج أهـل   المتواضعة، وهم الذين نخاف عليهم من التأثر بذلك الخلط بين منهج 
  .التفويض والوقوف والحيرة

السـلف  : الرغبة الشديدة في المساهمة في تخفيف حدة الخلاف بين الفريقين: الأمر الثاني
والخلف المعاصرين ببيان منهج السلف على حقيقته في باب الأسماء والصـفات عامـة، وفي   

ى كثير من شـبابنا كمـا   الصفات المختلف فيها خاصة، لأن منهج السلف أصبح مجهولاً لد
قلت، ولأن القضاء على الخلاف أو تخفيفه إنما يكون بعد توفيق االله وعونه ببيـان الحقـائق   



بأسلوب صريح وواضح، وذكر المحاسن والمثالب للطرفين، وتنوير الناس في أمرهم في ضـوء  
  .الواقع، ولقصد النصح والإصلاح والتصحيح

في نشر التراث السلفي الذي خلفه لنـا أولئـك    - بالمستطاع –المساهمة : الأمر الثالث
الرجال الذين صدقت عزائمهم، وخلصت نياتهم في خدمة هذا الدين، فخلفوا لنا تراثاً عظيماً 
تجب المحافظة عليه، ونشره بين الناس، وردّ الشبه عنه بكل ما نملك من أساليب ووسائل، هنا 

  .كن ليس هذا محل الحديث عنه فلندعه جانباًيحس المرء بالتقصير العام نحو هذا التراث، ول
هذا هو سر اتجاهي إلى هذا الموضوع الذي بين أيدينا كما قلت، إذ تتبعـت نصـوص   
الصفات في الكتاب والسنة فحاولت فهمها، كما فهمها السلف الصالح مسـتنيراً بآثـارهم   

مع عدم إهدار الأدلـة   وتفاسيرهم، ثم عرضتها جاعلاً الأدلة النقلية هي الأساس في الاستدلال
  .العقلية، هذه طريقتي التي سلكتها في عملي ومنهجي الذي سرت عليه بتوفيق االله

  .فشملت محتوياتها مدخلاً للبحث، وسبعة أبواب، وخاتمة
أما المدخل فقد اشتمل على تسعة مباحث، وتشتمل بعـض المباحـث علـى فصـول     

  .وفقرات
نة لغة واصطلاحاً مع سـوق الأدلـة اللغويـة    فتناولت في المبحث الأول بيان معنى الس

  .والشواهد
كما تحدثت في المبحثين الثاني والثالث عن مسألتي حجية القرآن والسنة في باب العقيدة، 

  .وحجية أخبار الآحاد في إثبات الصفات
ثم تعرضت بالمناسبة في المبحث الرابع لإبطال شبه الذي يزعمون الاكتفاء بالقرآن دون 

  .باب العقيدة وغيره، وبينت بطلان زعمهم عقلاً وشرعاًالسنة في 
ثم تحدثت في المبحث الخامس عن منهج السلف في إثبات صفات االله تعالى واسـتعمالهم  

: الأدلة النقلية والعقلية في ذلك، وذكرت القواعد التي ينبني عليها منهجهم، القاعـدة الأولى 
رفض التأويل : قاعدة بإسهاب، القاعدة الثانيةتقديم النقل على العقل، وقد تحدثت عن هذه ال

في باب الأسماء والصفات، خيشة القول على االله بغير علم، وحذراً من الزيغ، لأن المعنى المؤول 
عدم التفريق بين الكتاب والسنة، لأنهما وحيان مـن  : إليه ظني قطعاً بالاتفاق، القاعدة الثالثة



  .سالةعند االله على تفصيل مذكور في صلب الر
ثم انتقلت إلى المبحث السادس لأتحدث عن مفهوم الذات الإلهية عند علمـاء الحـديث   
والسنة، ثم تحدثت في الفقرات التي بعدها عن مفهوم الإلهية لغة واصطلاحاً، ثم تكلمت عـن  
معنى الصفة والنعت لغة واصطلاحاً، والفرق بينهما، ثم تحدثت عن مفهوم الذات في القـرآن،  

  .ذات في السنة النبويةومفهوم ال
ثم انتقلت إلى المبحث السابع فتحدثت فيه عن بعض كبار أئمة المسلمين الذين دافعوا عن 

  :منهج السلف، وجددوا للناس دينهم وعقيدتهم، وذكرت نماذج من كلامهم، وهم
  .الإمام أحمد بن حنبل -
  .والإمام البخاري -
  .والإمام الدارمي -
  .د بن تيميةوالإمام تقي الدين أحم -
والإمام محمد عبد الوهاب التميمي الذي تحدثت عن آثار دعوته في العالم المعاصـر،   -

  .واستمراريتها
ثم انتقلت إلى المبحث الثامن، فناقشت فيه المعتزلة والأشاعرة في موقفهم مـن نصـوص   

  .الصفات
ى الرغم مـن  وأما في المبحث التاسع فقد تحدثت عن أسباب انتشار العقيدة الأشعرية عل

رجوع الإمام أبي الحسن الأشعري عنها، ثم تحدثت عن توبة كبار شيوخ الأشـاعرة الـذين   
رجعوا إلى منهج السلف في آخر المطاف بعد أن قضوا جلّ حياتهم في علم الكلام، وذكـرت  
منهم أبا الحسن الأشعري والجويني الأب والجويني الابن، والشهرستاني، والفخـر الـرازي،   

  . رحمهم االلهوالغزالي
الأسماء الحسـنى،  : ثم انتهيت إلى الأبواب الرئيسية في الرسالة، فتناولت في الباب الأول

  .والصفات العلى بالحديث بإسهاب مبيناً الفرق بين الصفات والأسماء، وتلازمهما
ثم تحدثت عن أنواع الصفات عند السلف والخلف، في أربع فقرات في البـاب الثـاني،   

فقرة الأولى عن الصفات السلبية، وفي الفقرة الثانية عن الصفات الثبوتية، وتناولت تحدثت في ال



  .في الفقرتين الثالثة والرابعة صفات الذات، وصفات الأفعال
وأما في الفصل الأول من هذا الباب فقد تحدثت عن الصفات الشرعية العقلية، والصفات 

  .الخبرية
  . تجدد في الصفات والأفعالوفي الفصل الثاني تكلمت على مسألة ال

ثم تناولت في الفصل الثالث بيان معاني الصفات الخبرية، وصفات الأفعال عند السـلف  
  .والخلف بالجملة

الصـفاتُ  : (وفي الفصل الرابع تحدثت عن معانيها بالتفصيل بعد أن أطلقـت عليهـا  
اثنتا عشرة صفة  عن صفات الأفعال، صفة صفة وهي) أ(تحدثت في فقرة ) العشرون المختارةُ

تكلمت عن الصفات الخبرية وهي ثماني صفات، وتحدثت عن كل صفة  -) ب(وفي الفقرة  -
على حدة، مستنداً في كل ذلك إلى نصوص الكتاب والسنة، وقد بينت سبب اهتمامي بهـذه  

  .الصفات المختارة هناك
  .اتثم انتقلت إلى الباب الثالث لأتناول بالبحث العلاقة بين الصفات والذ

وفي الباب الرابع تحدثت عن طبيعة علاقات الصفات بعضها ببعض من حيـث الآثـار   
  .والمعاني

حكم من نفى صفة ثابتة بالكتاب والسنة، ) أ(وأما في الباب الخامس، فقد بينت في فقرة 
فتحدثت عن حقيقة الإلحاد في الأسماء والصفات، ) ب(وفصلت القول في ذلك، وأما في فقرة 

واعه مدعماً كل ما ذكرت بأدلة من الكتاب والسنة وذكر الأمثلـة مـن الواقـع    مع بيان أن
  .المُشاهَد

ثم تكلمت في الباب السادس عن خلاصة المقارنة بين موقف السلف وموقف الخلف من 
  .معاني الصفات بصفة عامة

  .نثم انتقلت إلى الباب السابع فبينت فيه آثار الصفات الإلهية في النفس البشرية والكو
ثم انتهيت إلى الخاتمة بتوفيق االله تعالى فسجلت فيها النتائج التي أسـفر عنـها البحـث    

  .بتفصيل وإسهاب، هذا ما اشتملت عليه الرسالة من المباحث في أبوابها وفصولها
  .فأرجو أن أكون قد وفقت في عرض محتوياتها كما وردت فيها



عوبات تواجهه، ولكن من فضـل  أي بحث من ص -في الغالب الكثير -وبعد، فلا يسلم 
االله عليّ وتوفيقه لم يصادف بحثي أي صعوبة عرقلت سيره، أو أثرت في نتائجه، وكل الـذي  
يمكن اعتباره صعوبة هو ما صادف الباحث أحياناً من صعوبة العثور علـى بعـض المراجـع    

في المكتبـات،  والمصادر لبعض النقاط والمسائل فشغل وقته بالتفكير والبحث عنها، في مظانها 
ولا سيما بعض المصادر المخطوطة، ولكنني لم أضطر إلى شد الرحل من المدينة المنورة بحثاً عنها 

التغلب على ذلك النوع من الصعوبة بتعاون من  -بتوفيق من االله-خارج المدينة، بل استطعت 
المطبوعة والمخطوطـة،  مكتبة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، تلك المكتبة الحافلة بالمصادر 

  .وبعض المكتبات الأخرى في المدينة
هكذا انتهيت من هذا العمل الذي أسأل االله تعالى أن يجعله مباركـاً ومقبـولاً لديـه    
سبحانه، أحمده حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه، وأسأله المزيد من فضله، إنه خير مسئول وأكـرم  

  .معط
يحقق الغرض المنشود من بحثي هذا فذلك مـن  وإن كنت قد أصبت وقدمت ما ... هذا

وإن كانت الأخـرى فمـن زلات قلمـي     -وله الحمد والمنة  -فضل االله وتوفيقه سبحانه 
  .فأستغفر االله الغفور الرحيم -وما أكثر تقصيري -وتقصيري 

  ...وصلى االله وسلم وبارك على أفضل رسله، وصفوة أنبيائه محمد وآله وصحبه



  المدخل
  

  معنى السنة لغة واصطلاحاً: ولالمبحث الأ
  :السنة لغة

امـض علـى   : استقام فلان على سنن واحد، ويقال: السنة، والسنن بمعنى واحد، يقال
  .2السيرة) السنة(ثلاث لغات ) سننه(الطريق، و) سنن(أي على وجهك، وتنح عن ) سننك(

من سن ": سلمالطريقة قبيحة كانت أو حسنة، ومن ذلك قوله صلى االله عليه و): السنة(
سنة حسنة، فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة، ومن سنة سيئة فعليه وزرهـا ووزر  

  .3"من عمل بها إلى يوم القيامة
  :وسن الطريق سنها سنا سار عليها، وقال خالد بن عتبة

  فلا تجزعن من سيرة أنت سرتها
  فأول راض سنة من يسيرها

فلان من أهل السنة أي : لمحمودة المستقيمة، ولذلك قيلالسنة الطريقة ا: "وقال الأزهري
  .4اهـ"من أهل الطريقة المستقيمة المحمودة

حكمـه،  (إذا أطلقت في الشرع فإنما يراد بهـا  : والسنة من النبي صلى االله عليه وسلم
مما لم  مما أمر به النبي صلى االله عليه وسلم، أو نهى عنه، أو ندب إليه قولاً وفعلاً،) وأمره، ونهيه

  .الكتاب والسنة، أي القرآن والحديث: أدلة الشرع: ينطق به الكتاب العزيز، ولهذا يقال
، أي إنما أدفع إلى النسـيان  5"إني لأَنْسى أو أنسَّى لأَسنَّ": ومن ذلك حديث في الموطأ

 لأسوق الناس بالهداية إلى الطريق المستقيم، وأبين لهم ما يحتاجون أن يفعلوه إذا عـرض لهـم  
  .النسيان، ويجوز أن يكون من سننت الإبل إذا أحسنت رِعْيَتَها، والقيام عليها

أي نزول المحصب، أي لم يجعله سنة يعمل بها، وقد يفعل " ولم يسنَّه"ومنه نزل المحصب، 

                                 
  .مختار الصحاح 2
  .من حديث جرير بن عبد الله 358، 4/357، وأحمد 1017 رقم 4/2059رواه مسلم في  3
  .تاج العروس 4
  .1/121رواه مالك في الموطأ بلاغا  5



الشيء لسبب خاص فلا يعم غيره، وقد يفعل لمعنى، فيزول ذلك المعنى، ويبقى الفعل على حاله 
لاة في السفر للخوف، ثم استمر القصر مع عدم الخوف، صدقة من االله على متبعاً، كقصر الص

  .عباده، كما ورد في السنة
أي لم يسـنَّ  " رمل رسول االله صلى االله عليه وسلم ولم يسنه: "ومن حديث ابن عباس

فعله لكافة الأمة، ولكن لسبب خاص، وهو أن يُرى المشركين قوة الصحابة، وهو مذهب ابن 
  .غيره فيرى أن الرمل في طواف القدوم سنة باقية، وعليه العمل بين المسلمين عباس، وأما

، يعني المجوس في أخذ الجزية منهم، وقد ساق 6"سنوا بهم سنة أهل الكتاب": ومن ذلك
سنة النبي صلى االله : طائفة كبيرة من أمثلة هذا النوع، وقال الراغب) ابن الأثير(أبو السعادات 

التي كان يتحراها، وسنة االله عز وجل طريقة حكمه وطريقة طاعته، نحـو  عليه وسلم طريقته 
، وقولـه  8}وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْوِيلاً{، 7}سُنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ{: قوله تعالى

فِرُوا رَبَّهُمْ إِلاَّ أَن تَـأْتِيَهُمْ سُـنَّةُ   وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءهُمُ الْهُدَى وَيَسْتَغْ{: تعالى
  .9}الأَوَّلِينَ

سنة الطريـق، وهـي   ) السنة في الأصل: (أي معاينة العذاب، وقال شَمَّر: وقال الزجاج
  .10طريقة سنها أوائل الناس، فصارت مسلكاً لمن بعدهم

فه طول، الذي في وجهه وأن: حسنه وسهله، وقيل: ورجل مسنون الوجه ملمسه، وقيل
  .اهـ11كأمير ما يسقط من الحجر إن حككته) والسنين(

  :المعنى الاصطلاحي
فلان على السنة إذا : على ما يقابل البدعة، فيقولون) السنة(يطلق جمهور علماء الحديث 

فلان علـى  : كان عمله وتصرفاته الدينية وفق ما جاء به النبي صلى االله عليه وسلم كما يقال
ن مخالف للسنة إذا كان مبتدعاً، وعاملاً على خلاف هديه عليه الصـلاة  خلاف السنة، أو فلا

  .والسلام
                                 

  .1/207أخرجه مالك في الموطأ  6
  .23: سورة الفتح آية 7
  .43: سورة فاطر آية 8
  .55: سورة الكھف آية 9

  .تاج العروس 10
  .المصدر السابق 11



سنة النبي عليه الصلاة والسلام وأصلها الطريقة، ) السنة: "(يقول الإمام النووي رحمه االله
  .اهـ 12"وتطلق سنته عليه الصلاة والسلام على الأحاديث المروية عنه صلى االله عليه وسلم

لاقات السنة عند المحدثين، وتطلق السنة على المندوب، وهو خـلاف  هذا إطلاق من إط
قال جماعة من أصحابنا في أصـول  : "قال الإمام النووي في تهذيب الأسماء واللغات. الواجب
السنة، والمندوب والتطوع والنفل، والمرغب فيه والمستحب، كلها بمعنى واحد، وهو ما : الفقه

سن رسول االله صلى االله عليه وسلم كذا : إثم في تركه يقال كان فعله راجحاً على تركه، ولا
  .اهـ"13شرعه، وجعله شرعاً: أي

هذا اصطلاح جمهور الفقهاء على اختلاف مذاهبهم غالباً، وقد يتوسع في استعمال السنة 
علـيكم  : "حتى تشمل فعل الخلفاء الراشدين المهديين، ويشهد لهذا قوله صلى االله عليه وسلم

، إلا أنها إذا أطلقت عند المحدثين تنصرف 14"الخلفاء الراشدين المهديين من بعديبسنتي وسنة 
  .إلى أقوال النبي عليه الصلاة والسلام، وأفعاله وتقريراته -غالباً -

والسنة بهذا المعنى أحد قسمي الوحي الإلهي الذي أوحاه االله إلى نبيه محمد صلى االله عليه 
  .وسلم، وهي القسم الثاني

، ويشهد لما ذكرنا القرآن الكـريم  )معنى(إذاً صنو القرآن، ومنـزلة من عند االله  فالسنة
وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ إِلاَّ {: نفسه إذ يقول االله تعالى في حق نبيه عليه الصلاة والسلام

 مـن  ، والآية كما ترى صريحة في أن كلام الرسول وحديثه فيما يبلغ عن االله15}وَحْيٌ يُوحَى
التشريع ليس حديثاًَ عادياً ينطق به عليه الصلاة والسلام كما يشاء، ولكنه كلام ينطـق بـه   
بوحي من االله، فأمره عليه الصلاة والسلام من أمر االله سبحانه، ونهيه من نهيه، وما أحله مثـل  

  .ما أحل االله، وما حرَّمَه مثل ما حرَّمه االله وهكذا
وحي فهو القرآن الكريم، وهو من عند االله لفظاً ومعنـاً،  وأما القسم الأول من قسمي ال

لأنه كلامه الذي خاطب به نبيه محمداً عليه الصلاة والسلام، وهو المصـدر الأول للعقيـدة   

                                 
  .2/156تھذيب الأسماء واللغات  12
  .2/156المصدر نفسه  13
، وابـن أبـي عاصـم فـي 16، 1/15، وابـن ماجـه 5/44، والترمـذي 5/14، وأبـو داود 1/44، والـدارمي 4/126أخرجه أحمد  14

في حديث طويل مـن حـديث العربـاض بـن سـارية، وصـححه الترمـذي والحـاكم والـذھبي  97-1/95، والحاكم 1/31السنة 
  .والألباني

  .4، 3: سورة النجم آية 15



  .والشريعة والحجة القاطعة
  :الفرق بينهما

الفرق بين القرآن والسنة واضح كما يظهر مما ذكرنا آنفاً من حيثية واحدة، وهـي أن  
ن كلام االله لفظه ومعناه، متعبد بتلاوته، ولا تصح الصلاة إلاّ به، وهو مـن المعجـزات   القرآ

  .الخالدة لرسول االله عليه الصلاة والسلام، وقد أعجز بلغاء العرب وأقعدهم
وأما السنة فهي من عند االله من حيث المعنى، وأما ألفاظها فمن عند رسول االله صلى االله 

وتها، ولا تصح الصلاة بها، وليست بمعجزة ويجوز روايتها بـالمعنى  عليه وسلم، ولا يتعبد بتلا
  .بشروطها

وأما من حيث ثبوت الأحكام بها، والاستدلال بها في فروع الشريعة وأصولها فلا فـرق  
  .بين القرآن والسنة من هذه الحيثية، إذا ثبتت السنة عند أهلها بالطريقة المعروفة عندهم

على خلاف في ذلـك   -وإن كانت من عند االله لفظاً ومعنى  -وأما الأحاديث القدسية 
إلا أنها مثل الأحاديث النبويـة في عـدم التعبـد     -لأنهم مختلفون في تعريف الحديث القدسي

بتلاوتها، وعدم صحة الصلاة بها، وأما من حيث ثبوت الأحكام والعقائد بها فهي مثل القرآن 
  .16والسنة الصحيحة على ما تقدم

  .ناوله بالبحث إن شاء االلههذا ما سنت

  حجية القرآن والسنة في باب العقيدة: المبحث الثاني

  !!إنه لموقف يثير تساؤلا؟
هل من الجائز أن يبحث مسلم استسلم لربه، وتعاليم نبيه عن حجية القرآن والسـنة، أو  

  !!عدم حجيتهما وهو لا يزال مسلما؟
رآن والسنة للاستدلال بهما في باب هل من الجائز أن يتوقف كاتب مسلم في صلاحية الق

  !!العقيدة، بينما هو يستدل بما يظن أنه معقول العقليين دون أدنى توقف؟
  .لا: الجواب

                                 
  .القاھرة -تحقيق طه  عبد الرؤوف سعد، دار السلام  40راجع المنار المنيف في الصحيح والضعيف للإمام ابن القيم ص 16



إن هذه النهاية التي انتهى إليها أمر العقيدة الإسلامية هي التي تجعلنا نكتب تحـت هـذا   
ذلـك  .  عقائـدهم العنوان حيث أصيب كثير من المثقفين من أبناء المسلمين باضـطراب في 

، إذ 17الاضطراب الذي أساسه إعراضهم عن كتاب ربهم، وسنة نبيهم عليه الصلاة والسـلام 
صار حظهما عندهم تقديس ألفاظهما تقديساً شكلياً مع هجرانها في العمل والتحكيم وعـدم  

  .الرجوع إليها لأخذ أسس العقيدة منهما
قرآن والسنة يحفظهما عن ظهـر قلـب،   العناية التامة بألفاظ ال: هما اتجاهان متناقضان

وطبعهما أحسن طباعة، ونشرهما بين القراء، وتخصيص مدارس ومعاهـد وكليـات لهمـا،    
في بعض العواصم العربية والإسلامية، ) إذاعة القرآن الكريم(وتخصيص إذاعة خاصة تعرف بـ

عجـاب، ويقابـل   وهو أمر لم يسبق له نظير في التاريخ، وهو اتجاه كريم يستحق التقدير والإ
ذلك إعراض تام عنهما، وعزلهما عن حياة الأمة العامة والخاصة، مع الانحلال التام والبعد عن 
تعاليمهما ومبادئهما إلا من شاء االله، وقليل ما هم، وإذا أردنا أن نعرف تـاريخ بـدء هـذا    

  .الانقسام، فلا بد من الرجوع إلى الوراء
عباسي، في أواخر عصر بني أمية انقسم الناس ثلاث في العصر ال) علم الكلام(وبعد نشأة 
  :فرق في هذا الباب

أتباع السلف الصالح التابعون لصحابة رسول االله صلى االله عليه وسلم، ومن سلك  -1
مسلكهم، واقتفى أثرهم من أهل الحديث في كل عصر ومصر، الذين نرجو أن يكونوا هـم  

اء في الكتاب والسنة من شريعة وعقيدة، وإثبـات  وطريقتهم الإيمان بكل ما ج. الفرقة الناجية
صفات االله الواردة فيهما على ظاهرها اللائق باالله دون التورط في التأويل ظناً وتخميناً، ودون 

، وهـم أيضـاً   18}لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِـيرُ {تشبيه وتمثيل جرأة على االله إذ 
دالة على وجود االله العليم الحكيم، وأفعاله الصادرة عن حكمة بالغة يقولون بالآيات الكونية ال

كما لا يهملون الأدلة العقلية، إذ لا يجوز تعطيل العقل في مجال العقيدة وغيرها، لأن العقـل  
أساس التكليف، ومناط الأهلية، إلا أنه لا يجوز أن يتجاوز حدوده ويتجاهل وظيفته، ويجمح 

                                 
. وربما يعود أيضاً إلى أثر الثقافة الغربية والمناھج التعليمية التي خططھا ونفـذھا دعـاة التغريـب فـي العـالم الإسـلامي 17

ب والسنة وإبعادھما عن الزاد العلمي والثقافي الذي ينبغي أن يصـبح فـي المكانـة ولعل أول أھدافھم توھين الصلة بالكتا
  .الأولى من اھتمام المسلم

  .11: سورة الشورى آية 18



  .والأوهام الكاذبة بعيداً عن نور الوحي في مجال الخيال الفاسد،
، علماً بأن العقل 19والخيال والوهم لا يصلحان أساساً للعقيدة والمعرفة الصحيحة حتماً

  .20الصريح لا يخالف النقل الصحيح
، وبسنة نبيه إيماناً فاتراً خالياً عن الحرارة )القرآن(فريق يؤمن بالجملة باالله وبكلامه  -2
بالأدلة  -في حدود تصوره -لفريق يستدل على ما آمن به من كمالات االله وهذا ا. والحلاوة

العقلية التي يسميها بالبراهين القطعية، ولا يرى الاستدلال بأدلة الكتاب والسنة، بدعوى أنهـا  
وهو موقف أهل الكلام بالجملة علماً بأنهم فرق شتى، وقـد  . أدلة ظنية لا تفيد العلم اليقيني

هم، ودخلت على الأشاعرة المتأخرين من حيث لا يعلمـون، وسـيأتي   تسربت بعض عقائد
  .تفاصيل ذلك إن شاء االله

فريق يبدأ عقيدته من ذهن خال، فيأخذ في التفكير والبحث الدقيق ليصل بـتفكيره   -3
وبحثه إلى الإيمان، بعد أن يقطع أشواطاً طويلة في التأني والسير خطوة خطوة حتى يصل للإيمان 

يشبه بعض الكتاب هذا الفريق بقاضٍ . دى إليه تفكيره، فيؤمن به ويسميه حقيقةبأي شيء، أ
عدل عرضت عليه قضية ما وهو خالي الذهن، فجعل يستمع إلى أقوال الخصوم وحججهـم،  
حتى يدرك موقع الحق من عرض حججهم، فيحكم بينهم بما أدى إليه اجتهاده، بعـد ذلـك   

، وهؤلاء هم الفلاسفة الذين يسمون أنفسـهم  العرض الطويل من أقوال الخصوم وحججهم
في الوقت الذي يسمون فيه غيرهم بالعوام، وقد يثبتون واسطة أحياناً، وهم علماء ) بالحكماء(

وليسـوا   -الحكماء-إن علماء الكلام ليسوا بالعلماء : (الكلام كما يقول أبو الوليد بن رشد
  ).جدليين(بل يسميهم ) من العوام

مون في موقفهم من أدلة الكتاب والسنة، وهو الذي دعانا للكتابـة في  هكذا تفرق المسل
  ).حجية القرآن والسنة في مبحث العقيدة(هذا الموضوع 

فالقرآن والسنة هما المصدران الأساسيان لكل بحث في العقيدة، لأنهما وحيان من : وبعد
، لتكون رابطة بين السـماء  االله، ويمثلان الرسالة التي كلف االله بها رسله المختارين من البشر

                                 
  .67: أضواء على طريق الدعوة إلى الإسلام ص 19
موافقـة العقـل (وقد ألف شيخ الإسلام ابن تيمية في ھذه القاعدة كتاباً، وھو مطبوع على ھامش منھاج السنة باسم  20

للنقل، وھو كتاب درء تعارض العقل والنقل الذي حققه الـدكتور محمـد رشـاد سـالم، وتـم طبعـه ونشـره بواسـطة جامعـة 
  ).الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض



  .والأرض، وتحمل إلى سكانها أخبار السماء، أحكاماً ربانية وتعليمات وتوجيهات إلهية
وقد كانت تلك الرسالات متحدة في أصول الدين والإلهيان، إذ كانت كلها تنادي أول 

  .21}اعْبُدُواْ اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَـهٍ غَيْرُهُ{: ما تنادي
، ولو كانـت مـن مصـادر    )من عند االله(ها تخرج من مشكاة واحد أي إذ كانت كل

حيث جعل . متعددة لاختلفت وتضاربت، ولكنها كانت متنوعة ومختلفة في الشريعة والمناهج
االله لكل نبي ورسول شرعةً ومنهاجاً، يناسب أحوال وظروف أمته رحمة منه سبحانه ولطفاً، 

  .إنه لطيف بعباده
ث إلى قومه وبلسان قومه في ضوء منهج معين، وتشريع محـدود  ولقد كان كل نبي يبع

واستمرت هذه السنة هكذا مدة مـن الـزمن    22}وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلاَّ خلاَ فِيهَا نَذِيرٌ{. ومؤقت
 ـ{طويلة لحكمة يعلمها العليم الحكيم  هِ سُنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّ

  .23}تَبْدِيلاً
ولما حان الوقت الذي أراد االله أن يختم فيه رسالاته إلى أهل الأرض اختار من بين عباده 

، وقد كانت على فطرتها السليمة دون أن تتأثر بأي )العرب(نبيه المصطفى محمداً من أمة أمية 
والهنديـة،  حضارة من الحضارات القائمة في ذلك الوقت، الحضارة الفارسية، والرومانيـة،  

وغيرها، اختاره ليرسله إلى الناس كافة، وليختم به الرسالات، وبعد تمهيـدات وإرهاصـات   
مرّت عليه في صباه بعثه إلى الناس كافة، وأنزل عليه كتابه الأخير الذي خـتم بـه الكتـب    

  ).القرآن الكريم(السماوية 
ن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِ{، وأنه 24وقد وصفه بأنه كتاب مبارك

يهدي به االله من اتبع رضوانه سبل السلام ويخرج بـه النـاس مـن    . 25}مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ
، ولقد تكفل االله حفظ هذا الكتاب، إذ 26}وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ{الظلمات إلى النور 

                                 
  .59: سورة الأعراف آية 21
  .24: سورة فاطر آية 22
  .23: سورة الفتح آية 23
  .29: ، وسورة ص آية21: الأنبياء آية ، وسورة6: سورة الآنعام آية: انظر 24
  .42: سورة فصلت آية 25
  .16: سورة المائدة آية 26



، ووكل تبيانه إلى رسـوله،  27}نُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَإِنَّا نَحْ{: يقول عز من قائل
وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الـذِّكْرَ لِتُبَـيِّنَ   {: وخاتم أنبيائه محمد صلى االله عليه وسلم، إذ يقول جل وعلا

ينطق عن الهـوى في  ، وشهد له سبحانه أنه عليه الصلاة والسلام لا 28}لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ
، ولما كانـت  29}إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَى{: بيانه هذا وأداء أمانة الرسالة

هذه مكانته وهذا شأنه أوجب االله طاعته، وحرم معصيته، فمن أطاعه فقد أطاع االله، ومـن  
وَأَطِيعُـوا الرَّسُـولَ وَلاَ تُبْطِلُـوا     أَطِيعُوا اللَّهَ{: عصاه فقد عصى االله، إذ يقول عز من قائل

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ {: ، ويقول30}أَعْمَالَكُمْ
ونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِـكَ  فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُ

  .، فأمر االله المؤمنين بطاعته وطاعة رسوله صلى االله عليه وسلم31}خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً
أعاد الفعل مع طاعة الرسول إعلاناً بـأن  : "يقول بعض أهل العلم عند تفسير هذه الآية

عرض ما أمر به على الكتاب، بل إذا أمر  طاعته عليه الصلاة والسلام تجب استقلالاً، من غير
وجبت طاعته مطلقاً سواء كان ما أمر به في الكتاب أو لم يكن فيه، فإنه صلى االله عليه وسلم 
أوتي الكتاب ومثله معه، ولم يأمر بطاعة أولي الأمر استقلالاً، بل حذف الفعل وجعل طاعتهم 

ثم أمر االله تعالى برد ما تنازع فيـه  : الفي ضمن طاعة الرسول صلى االله عليه وسلم، إلى أن ق
المؤمنون إلى االله ورسوله، إن كانوا مؤمنين، وأخبرهم أن ذلك الرد خـير لهـم في العاجـل    

  ".وأحسن تأويلاً في العاقبة
، نكرة في سياق الشرط، تعم كل مـا  }فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ{: في قوله تعالى) شيء(و

سائل الدين دُقِّه وجُلِّه، ولو لم يكن في كتاب االله وسنة رسوله حكم تنازع فيه المؤمنون من م
ما تنازعوا فيه، ولم يكن كافياً لم يأمر بالرد إليه، فإنه من الممنوع أن يأمر تعالى بـالرد عنـد   
النـزاع إلى من لا يوجد عنده فصل النـزاع، والرد إلى االله هو الرد إلى كتابـه، والـرد إلى   

إليه نفسه في حياته، وإلى سنته بعد وفاته، وهو إجماع بين أهل العلم، وهـذا   الرسول هو الرد

                                 
  .9: سورة الحجر آية 27
  .44: سورة النحل آية 28
  .5، 4: سورة النجم آية 29
  .33: سورة محمد آية 30
  .59: سور النساء آية 31



يدل على أن أهل الإيمان قد يتنازعون في بعض الأحكام ولا يخرجون بذلك عن الإيمان، وقد 
تنازع الصحابة في كثير من مسائل الأحكام وهم سادات المؤمنين وأكمل الأمة إيماناً، ولكنهم 

ازعوا في مسألة واحدة من مسائل الأسماء والصفات والأفعال، بل كلهم علـى  بحمد االله لم يتن
  .اهـ32إثبات ما نطق به الكتاب والسنة كلمة واحدة

ولا يشك مسلم مهما انحطت منـزلته العلمية، وضعفت ثقافته، وضحلت معرفته .. هذا
ن الإيمان بـأن االله  أن الرسول صلى االله عليه وسلم بلغ ما أنزل االله عليه من القرآن، ذلك لأ

أنزل القرآن على محمد عليه الصلاة والسلام، وأنه بلغه كما نزل، وأنه بيّن للناس، وأوضح ما 
يحتاج إلى البيان والإيضاح، وأنه دعا الناس إلى معرفة االله بصفات الكمال، ولم يفتـر عـن   

  .ى االله عليه وسلمالدعوة إلى االله وإلى تعريف العباد بربهم حتى التحق بالرفيق الأعلى صل
إن هذا المقدار من الإيمان من أصول هذا الدين وأساسه الذي ينبني عليه ما بعـده مـن   

فأين نجد بيانه عليـه   -ويجب أن نؤمن -واجبات الدين وفروضه، إذا كنا نؤمن هذا الإيمان 
  الصلاة والسلام، الذي به يتحقق امتثاله لتلك الأوامر؟

  .35}ادْعُ إِلِى سَبِيلِ رَبِّكَ{، 34}لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ{، 33}كَبَلِّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْ{
نجد ذلك في سنته المطهرة التي هي خير تفسير للقرآن بعد القرآن، والتي قـيض  : الجواب

االله لها من شاء من عباده فصانوها، وحفظوها من كل قول مختلق، وكـل معـنى مزيـف،    
  .كما تقدم 36}إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ{: صداقاً لقوله تعالىودونوها منقحة م

والذكر المنـزل المحفوظ هو القرآن الكريم في الدرجة الأولى، والسنة تدخل في عمـوم  
  :الذكر عند التحقيق، وإنعام النظر وبيان ذلك

السابقة، فإن السنة المطهـرة محفوظـة أيضـاً    إذا كان القرآن الكريم محفوظاً بنص الآية 
  :بدلالتها نفسها، وتوضيحه كالآتي

  .إنها داخلة في عموم الذكر، لأنها تذكّر، كما أن القرآن يُذَكّر -1

                                 
  .1/48إعلام الموقعين للحافظ ابن القيم بتصرف  32
  .67 :سورة المائدة آية 33
  .44: سورة النحل آية 34
  .125: سورة النحل آية 35
  .9: سورة الحجر آية 36



حفظ االله للقرآن الكريم يتضمن حفظ السنة لأنها بيان وتفسير له فحفظهـا مـن    -2
شك، وهو أمر يكاد أن يكون ملموساً  حفظه، وعلى كل حال فإن السنة المطهرة محفوظة ولا

لمس اليد، إذ قيض االله لها رجالاً أمناء ونقاداً أذكياء يدركون من العلل الخفية ما يعجز عـن  
إدراكها غيرهم، منهم من قاموا بدراستها وحفظها سنداً ومتناً، وجمعها، ومنهم من عمدوا إلى 

منهم من دققوا في أحوال الرواة حتى إنهـم  و. غربلتها وتصفيتها حتى يتبين المقبول من المردود
يدرسون أحوالهم راوياً راوياً، بل حتى إنهم ليعرفون آباءهم وأجدادهم ومشايخهم، وتلامذتهم 
الذين حدثوا عنهم إلى آخر تلك الخدمة الفريدة التي قدمت ولا تزال تُقدم للسنة المطهرة، والله 

  .الحمد والمنة
  :الأحاديث إلى ثلاثة أقسام رئيسيةومن خدمتهم للسنة أنهم قسموا 

الحديث الصحيح، وهو الحديث المسند القوي الذي يتصل بإسناده بنقـل  : القسم الأول
العدل الضابط عن العدل الضابط، من أول السند إلى منتهاه، وقد سَلِمَ من العلل والشـذوذ،  

لأوصاف فيه، وقـد  أنه اتصل سنده مع توافر سائر ا: هذا حديث صحيح، فمعناه: ومتى قالوا
يختلفون في صحة بعض الأحاديث لاختلافهم في توافر هذه الصفات فيه، أو لاخـتلافهم في  

  .اشتراط بعض هذه الأوصاف
ثم إن الحديث الصحيح نفسه ينقسم إلى متفق عليه، ومختلف فيه، كما يتنوع إلى مشهور 

  .وغريب
يه البخاري ومسلم، ثم مـا  ويتفاوت الصحيح من حيث القوة أيضاً، فأقواه ما اتفق عل

  .انفرد به البخاري وحده ثم ما انفرد به مسلم، وهكذا
وقد يحكم بعضهم على سند بعينه أنه أصح الأسانيد على الإطلاق، فيرى الإمام إسحاق 
بن راهويه أن أصح الأسانيد كلها ما رواه الزهري عن سالم بن عبد االله عن أبيه عبد االله بـن  

  .ك الإمام أحمد بن حنبلعمر، ويوافقه على ذل
الزهري عن علي بن الحسين عن أبيه : ويرى أبو بكر بن أبي شيبة أن أصح الأسانيد كلها

  .عن علي
أن  -وهو أول من صنف في الصـحيح   -بينما يرى الإمام البخاري صاحب الصحيح 



 مالك عن نافع عن ابن عمر، وبنى على ذلك الإمام أبو منصـور عبـد  : أصح الأسانيد كلها
الشافعي عن مالك عن نافع عن ابن عمر، واحتج : القاهر بن طاهر التميمي أن أجل الأسانيد

بإجماع أصحاب الحديث على أنه لم يكن في الرواة عن مالك أجل من الإمام الشافعي رحمهم 
  .37االله ورضي عنهم

  .هذا نوع من تلك الأنواع الكثيرة من خدمة السنة النبوية والاهتمام بها
الحديث الحسن وقد عرفه بعضهم بأنه الذي عرف مخرجه واشتهر رجاله، : لثانيالقسم ا

بينما عرفه البعض الآخر بأنه الذي اشتهر رواته بالصدق والأمانة غير أنهم لم يبلغـوا درجـة   
  .38رجال الصحيح، أي قد نقصت درجاتهم في الحفظ والإتقان عن درجات رجال الصحيح

هور أهل العلم، لأن المدار عندهم على صحة الإسناد، فهذان النوعان يحتج بهما عند جم
وقد تحقق ذلك في النوعين مع التفاوت المشار إليه، ولا فرق عند الاحتجاج بـين الصـحيح   

  .والحسن لما ذكرنا من أن المدار على الصحة
فهو الحديث الضعيف بأقسامه الكثيرة، وهو الحديث الذي لم تجتمـع  : أما القسم الثالث

وقد بلغت أقسـامه  . 39ت الحديث الصحيح، ولا صفات الحديث الحسن المذكوراتفيه صفا
  .عند بعضهم إلى خمسين قسماً

وهذا القسم مستبعد عن الاحتجاج به لا في الأصول ولا في الفروع اللهم إلا إذا كـان  
الضعف يسيراً وتعددت طرقه فيرتفع عندئذ إلى درجة الحسن، فيقال له الحسن لغيره للتفريـق  

  .40ينه وبين الحسن لذاتهب
إذا أضيفت إلى الاهتمام بالشطر ) وهو الإسناد(وهذه العناية بالشطر الأول من الحديث 

تدلنا دلالة واضحة على أن االله قد حفظ سنة نبيه صلى االله عليه وسلم كما ) المتن(الآخر وهو 
المحافظـة علـى    حفظ كتابه لأنها شارحة لكتابه، وتفسير له، كما تقدم بيان ذلك، وتعتـبر 

الإسناد، وضبط الأحاديث باباً مهماً من الدين، حيث لا تجوز الرواية إلا عـن الثقـات وأن   

                                 
  .9-8: مقدمة ابن الصلاح ص 37
والترمذي أول من قسم الأحاديث إلى صحيح وحسن وغريب وضعيف، لـم يعـرف قبلـه عـن أحـد، : قال الإمام ابن تيمية 38

  .ضعيف وغير ضعيف اھـ لكن يقسمون الأحاديث إلى صحيح وضعيف، كما يقسمون الرجال إلى
  .20: في الحديث، مكتبة المعارف الطائف ص 2إنما الأعمال بالنيات، ضمن مجموعة الرسائل الكمالية : شرح الحديث

  .20: المصدر السابق ص 39
  .17: انظر مقدمة ابن الصلاح ص 40



، لأن 41جرح الرواة بما هو فيهم جائز، بل قد يكون واجباً فضلاً من أن يعد من الغيبة المحرمة
الصـلاة   هذا الجرح نوع من النصح والذب عن الشريعة المطهرة، فيقول النبي الكريم عليـه 

: ، وقد روى عبدان بن عثمان عن ابن المبارك أنـه كـان يقـول   "الدين النصيحة: "والسلام
: 42، ويقول العباس بـن أبي رزمـة  "الإسناد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء"

  ".بيننا وبين القوم القوائم يعني الإسناد: يقول"سمعت عبد االله بن المبارك 
وان ذي القوائم، فكما أن الحيوان لا يقوم بغـير قـوائم، فكـذلك    فشبه الحديث بالحي

الحديث لا يقوم بغير الإسناد، فتحت هذه العناية البالغة بالإسناد والمتن معاً وصلت إلينا السنة 
المطهرة، ثم إن هذا الإسناد الذي ينقل إلينا أحاديث رسول االله صلى االله عليه وسـلم بهـذه   

ع به أية ملة أخرى، لا اليهودية ولا النصـرانية، بـل الإسـناد مـن     الصورة الدقيقة لا تتمت
  .خصوصيات هذه الأمة المحمدية

والإسناد بنقل الثقة عن مثله إلى النبي صلى ): "الوضع في الحديث(يقول صاحب كتاب 
االله عليه وسلم خصوصية لهذه الأمة المحمدية، امتازت به عن سائر الأمم، فإن اليهود ليس لهم 

نبيهم إلا الإسناد المعضل، ولا يقربون إلى نبيهم موسى عليه السلام قربنا لنبينا عليه الصلاة إلى 
والسلام، بل الانقطاع بينهم وبينه بأكثر من ثلاثين نفساً، فغاية أسانيدهم تبلـغ إلى شمعـون   

  .43"وأما النصارى فلا يعرفون الإسناد إلا ما قيل في تحريم الطلاق. ونحوه
إن االله أكرم هذه الأمة وشرفها وفضلها بالإسناد، وليس : "حاتم بن المظفرقال محمد بن 

  .44"لأحد من الأمم قديمها وحديثها إسناد موصول
كمـا  -وإذا كانت سنة نبيه محفوظة أيضـاً   -كما علم-فإذا كان كتاب االله محفوظاً 

تاب والسنة، وهم الصحابة والتابعون من نصوص الك -شرحنا، ثم عرفنا موقف خير هذه الأمة
ونحن على يقين أنه . حيث لا يعمدون إلى غيرها للاستدلال، ولا يلتمسون الهدى فيما سواها

لا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها، وأولها إنما صلح بالتمسـك الصـادق لهـدي    
ن ديناً الكتاب والسنة عقيدة وشريعة كما نحن على يقين ثابت أنه لا يصبح اليوم ديناً ما لم يك

                                 
  .1/86النووي، شرح مسلم  41
  .1/88مسلم بشرح النووي رزمة بكسر الراء وسكون الزاء وفتح الميم، مقدمة صحيح  42
  .2/11عمر بن حسن فلاته الوضع في الحديث . د 43
  .المصدر السابق 44



أمس، فإذا كان ذلك كذلك فقد وجبت حجية كتاب االله، وحجية سنة المصطفى صـلى االله  
عليه وسلم بما لا يترك مجالاً للشك والتردد وأن تلك الحجية ثابتة في الأحكام والعقيدة علـى  
حد سواء إذ لا يوجد مبرر أو مصور للتفريق بين الأحكام والعقيدة حتى تصبح للعقيدة فئات 

ة من الأدلة غير الفئات التي يستدل بها في إثبات الأحكام، وتتخصص العقيدة في الأدلـة  خاص
  .العقلية ولا حظ لها في الأدلة النقلية إلا ما كان من باب الاتفاق أو الاستئناس لها

وفي اعتقادي الجازم أن هذا التصرف من مبتدعات العصر العباسي وما بعده، وهو مـن  
الذي لا يتجاوز تاريخ ميلاده العهد العباسي، ويذكرني هـذا  ) لكلامعلم ا(منتجات مدرسة 

: ، ويقول أيضا45ً"عليكم بالأمر العتيق: "التصرف ما كان يقوله عبد االله بن مسعود لتلامذته
أن  -وهو المعقول أيضـاً  -، والذي نعتقده وندين االله به 46"اتبعوا ولا تبتدعوا، وقد كفيتم"

ى الأحكام من النصوص الصريحة، والأحاديث الصحيحة، يصح كل ما صح الاستدلال به عل
الاستدلال بمثله في العقيدة في إثبات صفات االله تعالى وأسمائه وأفعاله، وما يتعلق بأفعال العباد، 
بل على كل ما يجب الإيمان به في الدين، ومن يفرق بين هذه الأبواب في أدلتـها فيطالـب   

ستدلال بكل ما صح عن رسول االله صلى االله عليه وسـلم في  بالدليل ولا دليل، فإذاً يصح الا
  .العقيدة كما صح في الأحكام، وهذا هو المطلوب

أنها أدلة لفظية عرضة للنسخ والتخصيص والتقييد، ) علماء الكلام(وأما دعوى المعارض 
لكلام عن فلا يتم الاستدلال بها في هذا الباب، فهي ثرثرة نحفظها لعلماء الكلام الذين شغلهم ا

العلم، فلا ينبغي أن يلقى لها بال، لأن جانب العقيدة لا يمكن أن يقع فيه نسخ وتغيير، وهـذا  
التصرف لا يعرف قبل العصر العباسي، ولا يكاد يدور في رأس أحد من المسلمين قبل ذلك، 
 إذ ليس من الدين ولا من مقتضى العقل الصريح، والفطرة السليمة ألاّ يسـتدل في المطالـب  
الإلهية بكلام االله وكلام رسوله صلى االله عليه وسلم، ليستدل عليها بقول العلاّف، والنظـاّم،  
وابن أبي دُؤاد وأمثالهم، وما ذلك إلا لتزهيد الناس في نصوص الكتاب والسنة، بينما الواجب 

                                 
، والفقيـه والمتفقـه 1/54سنن الـدارمي : ، مطابع دار الفكر بدمشق، وانظر أيضاً 23: السنة لمحمد بن نصر المروزي ص 45

  .2/7للخطيب البغدادي، وجامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر 
: ، ومحمد بن وضاح القرطبي في البدع ص1/69، والدارمي 162: ، وأحمد في الزھد ص315ه وكيع في الزھد رقم أخرج 46

  .122: ، وأبو خيثمة في العلم ص10
  .إسناده صحيح: رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح، وقال الألباني: قال الھيثمي



يما في الذي يقتضيه الإيمان دعوة الناس إلى الاعتصام بهما فقط دون التفات إلى غيرهما، ولا س
باب العقيدة وهو باب يجب ألا يتجاوز فيه الكتاب والسنة، كما قال الإمام أحمد رحمه االله في 

  .أثناء المناقشة أيام المحنة
سـهل بـن عبـد االله    (وما أحسن ما حكاه الحسن بن صالح العباداني عن أحد العباد 

أيها الشيخ يرحمـك  أوصني : دخلت على سهل بن عبد االله التستري فقلت له: قال) التستري
ومن واعظي يرحمـك االله؟  : أوصيك، وواعظك معك؟ فقلت: االله فإني أريد الحج، فقال لي

: الكتاب كبير وفيه مواعظ وتخويف، فعظني يرحمك االله قال: الكتاب المنـزل، فقلت له: قال
 ـ{بسم االله الرحمن الرحيم  مْ وَلاَ خَمْسَـةٍ إِلاَّ هُـوَ   مَا يَكُونُ مِن نَّجْوَى ثَلاَثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُ

: ثم قـال : ، قـال 47}سَادِسُهُمْ وَلاَ أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلاَّ هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَـا كَـانُوا  
  هـ.ا 48فواالله لقد دلتني هذه الآية على كل خير: استمسك بما سمعت ترشد، قال

  :يستفاد من هذه القصة ما يأتي
بد الكبير على أن كتاب االله خير واعظ ولا ينبغي العدول عنـه إلى  إصرار ذلك العا -1

غيره وأن كل من طلب علماً ينتفع به في دينه، يجب أن يرشد ويشجع على التمسك بكتاب 
االله، ولا ينبغي للوعاظ والعلماء والمشايخ تزهيد الناس في كتاب االله بترغيبهم في التماس الحق 

غيره، بل الواجب ترغيب الناس في التمسك بكتاب االله المنـزل والهدى والعقيدة السليمة في 
مشروحاً بالسنة المطهرة التي لا يستغني عنها كل مفسر لكتاب االله لأنها صنو القرآن، ووحـي  

  .مثله في باب التشريع ووجوب الاتباع
ليشـعر  ) آية المعية(حسن اختيار سهل بن عبد االله التستري، حيث اختار للسائل  -2

ئل عند تلاوتها أن االله معه بعلمه، والاطلاع عليه، ومحيط به، ولا يخفى عليه مـن أمـره   السا
وتصرفاته شيء حيثما كان  في سفره وحضره، وهي معية عامة، وسيأتي الكلام مفصلاً عـن  

  .صفة المعية إن شاء االله
سنة هكذا يجب أن يكون الوعاظ والعلماء والدعاة، لئلا ينصرف الناس عن كتاب االله و

                                 
  .7: سورة المجادلة آية 47
  .75: الله التستري تحقيق ونقد وتعليق الدكتور محمد كمال جعفر، ص المعارضة والرد لسھل بن عبد 48



نبيه المصطفى صلى االله عليه وسلم إلى السفسطة والجدل الكلامي الذي أصبح حجاباً منيعـاً  
  .بين كثير من المتأخرين وبين كتاب ربهم وسنة نبيهم

وما أروع قول الإمام مالك إمام دار الهجرة وأحد أئمة الدنيا الأربعة في عصـر تـابع   
رجل أجدل من رجل تركنا ما جاء به جبريل إلى  أوكلما جاءنا: "التابعين، إذ يقول رحمه االله

  .، وسيأتي مزيد بيان لهذا المعنى إن شاء االله49"محمد صلى االله عليه وسلم لجدل هؤلاء
ينظـرون إلى   -سلفاً وخلفاً-ومن كل ما تقدم يتضح أن علماء المسلمين في هذا الشأن 
لسنة حيث يستدلون بـالقرآن  السنة نظرهم إلى الكتاب من حيث الاستدلال بها، فيستدلون با

دون أن يفرقوا بين الآحاد والمتواتر، وسوف نتحدث في المبحث التالي في هذه النقطة مستعينين 
  .باالله

  مدى حجية أخبار الآحاد في إثبات الصفات: المبحث الثالث
  : الأخبار المقبولة التي تثبت بها الأحكام والأمور الخبرية العلمية تنقسم إلى أربعة أقسام

  .أخبار متواترة لفظاً ومعنى: أحدها
وهي الأخبار التي يرويها عدد كبير غير محصور في عدد معين، ولكنه يسـتحيل عـادة   
تواطؤهم على الكذب، وهم معروفون بالضبط والعدالة والثقة وغيرها من الصفات المعتـبرة  

  .عند علماء هذا العلم الشريف
ورة يسمى متواتراً لفظاً ومعنى، وله أمثلة كثيرة والحديث الذي يرويه هذا العدد بهذه الص

معروفة في موضعها ومن أبرزها حديث الرؤية، وقد رواه ثلاثون صحابياً كما ذكر الحـافظ  
، وساق كل حديث بعد أن أفرد له فصـلاً مسـتقلاً في   )حادي الأرواح(ابن القيم في كتابه 
  .الكتاب المذكور

لم تتواتر بلفظ واحد، وله أمثلة كثيرة مثل أحاديـث  أخبار متواترة معنى، وإن : وثانيها
العلو والاستواء، وأحاديث إثبات العرش نفسه حيث نقلت هذه الأخبار بعبارات مختلفة مـن  
طرق كثيرة، يمتنع معها التواطؤ على الكذب عقلاً وعادة، وأمثلتها كثيرة، وقد تناقلها خيـار  

                                 
، بتصحيح وتعليـق الشـيخ 32: ، ورسالة الفتوى الحموية الكبرى ص8/88، وسير أعلام النبلاء 6/324حلية الأولياء : انظر 49

 .محمد عبد الرزاق حمزة



  .يوم الناس هذا من خيار من سلف هذه الأمة واستمر الأمر إلى
أخبار مستفيضة متلقاة بالقبول بين الأمة، وهي من قبيل الآحاد عند علماء هذا : وثالثها

  .الشأن
  .أخبار الآحاد مروية بنقل رواة عدول ضابطين من أول السند إلى آخره: رابعاً

 أما القسم الأول والثاني، فحجيتهما محل إجماع عند أهل العلم، من سلف هذه الأمة إلا
ما كان من العقليين الذين لا يقيمون وزناً للأدلة النقلية مهمـا تـواترت، قـال في شـرح     

  :قسمت المعتزلة والجهمية والروافض والخوارج الأخبار إلى قسمين: الطحاوية
  المتواتر -1
  .الآحاد -2
فالمتواتر وإن كان قطعي السند لكنه غير قطعي الدلالة، لأن الأدلة اللفظيـة لا تفيـد    

  . يقين، ولهذا قدحوا في دلالة القرآن على الصفاتال
ثم قـال  "وأما الآحاد قلا تفيد العلم، ولا يحتج بها من جهة طرقها، ولا من جهة متنها، 

فسدوا على القلوب معرفة االله تعالى وأسمائه وصفاته وأفعاله مـن جهـة   : الشارح رحمه االله
ضايا وهمية ومقدمات خيالية سموها قواطع الرسول صلى االله عليه وسلم، وأحالوا الناس على ق

  .50إلى آخر كلامه"عقلية، وبراهين يقينية، وهي في الحقيقة كسراب بقيعة بحسبه الظمآن ماء
ما الفرق : هنا يحق لي أن أتساءل -كما يقولون-هذا موقف كبرى الطوائف الإسلامية 

إذ هناك قوانين وضـعها  . قهاإن شريعة القرآن غير صالحة اليوم لتطبي: بين قول الذين يقولون
الخبراء المختصون، وهي من أصلح ما يوجد لهذا الوقت، إذ هي تساير الحياة المتطـورة الـتي   
نعيشها، وإن كنا نؤمن بأن القرآن من عند االله، وأن السنة النبوية المطهرة كلام رسـول االله  

شريعتهما للظروف التي  صلى االله عليه وسلم الذي لا ينطق عن الهوى، ولكننا لا نرى تطبيق
  .ذكرناها أو ذكرنا بعضها

إن الآيات القرآنيـة والأحاديـث   : ما الفرق بين هذا الموقف وبين موقف الذين يقولون
المتواترة لا نشك أنها قطعية الثبوت عن االله تعالى وعن رسول االله صلى االله عليه وسلم بالنسبة 

                                 
  .ط الامتياز القاھرة 256: شرح الطحاوية ص 50



-ة ظنية لا تفيد اليقين فلا نرى الاستدلال بها للأحاديث، ولكننا نعتقد أن هذه الأدلة اللفظي
في باب العقائد بل نرى وجوب الاستدلال بالأدلة القطعيـة، وهـي    -على سبيل الاستقلال

  .الأدلة العقلية
  ).لا(لا يمكن أن يجاب إلا بـ ! هل هناك فرق بين الموقفين؟

كن معناه التصـديق بـأن   إن لم ي! إذاً فما معنى الإيمان بالقرآن وبمن أنزل عليه القرآن؟
القرآن كلام االله، وأن السنة وحي من االله إلى رسوله صلى االله عليه وسلم وأن الغـرض مـن   
إنزالهما هو العمل بهما عقيدة وأحكاماً وأخلاقاً وسلوكاً ثم تطبيق ذلك عملياً، هذا هو المعنى 

  .الصحيح للإيمان بالكتاب والسنة
رُها أولَها، إذ لا معنى لكونها قطعية الثبـوت ظنيـة   ولهذا نرى أن عبارة القوم ينقض آخ

الدلالة إلا رفض النصوص بهذا الأسلوب المخدّر، هذا ما نفهمه من تلك العبارة التقليدية التي 
  :يرددها بعض علماء الكلام، وبعض الأصوليين الذين تأثروا بعلم الكلام، وهي قولهم

فخلافهم لا تأثير له في الإجماع لأنهم قـد  ) لةإن الأدلة اللفظية قطعية الثبوت ظنية الدلا(
اتبعوا غير سبيل جمهور أهل العلم الذين يرون أن الأدلة النقلية هي العمدة في جميع المسـائل  
الدينية، وتعتبر الأساس في هذا الباب وغيره، والأدلة العقلية تابعة لها، وسوف لا تخالفها عند 

  .حسن التصرف فيهما
لث والرابع فالذي عليه عمل المسلمين في الصدر الأول وما يليه مـن  وأما القسمان الثا

عصور التابعين الاحتجاج بهما إذا صحت، وتلقتها الأمة بالقبول مستدلين بها في كل باب في 
الأمور الخبرية وغيرها، وقد كان مدار الاحتجاج بالأخبار عندهم الصحة فقـط، ولا شـيء    

  .غير الصحة
ي إلى ما كان عليه العمل في عصر النبوة، والعصور التي تلت ذلـك  ولو رجعنا إلى الماض

  :العصر لرأينا الشيء الكثير مما يشهد لما ذكرنا، وإليك بعض تلك الشواهد والأمثلة
حديث عبد الرحمن بن عبد االله بن مسعود عن أبيه أن النبي صلى االله عليه وسـلم   -1

وعاها وأداها كما سمعها، فرب حامل فقـه غـير   نضّر االله امرءاً سمع مقالتي فحفظها و": قال
إخلاص العمل : فقيه، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه، ثلاث لا يغل عليهن قلب مسلم



  ."الله، والنصيحة للمسلمين، ولزوم جماعتهم، فإن دعوتهم تحيط من ورائهم
ماع مقالته، فلما ندب رسول االله إلى است: "قال الإمام الشافعي معلقاً على هذا الحديث

دل على أنه لا يأمر أن يؤدى عنه إلا مـا  : 51واحد) الامرأ(يؤديها و ) امرأ(وحفظها وأدائها 
تقوم به الحجة على من أدى إليه، لأنه إنما يؤدي عنه حلال وحرام يجتنب، وحد يقام ومـال  

  ".يؤخذ ويعطى، ونصيحة في دين ودنيا
ل أخبار الآحاد في غاية الوضوح حيـث  واستدلال الإمام الشافعي بهذا الحديث على قبو

لم يشترط الرسول صلى االله عليه وسلم لسماع حديثه عدداً قليلاً أو كثيراً، بل ندب شخصاً 
واحداً ليسمع حديثه ويؤدي ما سمع، ويشمل ذلك الأحكام والعقائد بمـا في ذلـك إثبـات    

  .52صفات االله تعالى
بينما النـاس  : "صة تحويل القبلة قالحديث عبد االله بن عمر رضي االله عنهما في ق -ب

إن رسول االله قد أنزل عليه قرآن، وقـد أُمـر أن   : بقباء في صلاة الصبح، إذ أتاهم آت فقال
  .53"يستقبل القبلة فاستقبلوها، وكانت وجوههم إلى الشام فاستداروا إلى الكعبة

أصحاب فقه والمصلون في مسجد قباء جماعة من الصحابة وهم أهل سابقة في الإسلام، و
في الدين، وقد كانوا متجهين إلى قبلة يؤدون فريضة الصلاة، والاستقبال فيها شرط لصحتها، 
وقد استقبلوا قبلتهم تلك بفرض من االله، ولو كانوا يعتقدون أن خبر الواحد لا يفيد العلم، لما 

يلقوا رسـول  تركوا قبلتهم القديمة إلى قبلة جديدة لم يعلموها إلا بخبر شخص واحد، وهم لم 
  .االله صلى االله عليه وسلم بعدُ، ولم يسمعوا الآية التي نزلت لتحويل القبلة

وهم يعيشون في عصـر نـزول   -وهذا التصرف من أولئك السادة يدل دلالة واضحة 
  .أن خبر الواحد الثقة تقوم به الحجة، وهو مفيد للعلم قطعاً، واالله أعلم -الوحي

من حيث الاستدلال يطالب بنص صحيح وصريح وأنى له والمفرق بين الأحكام والعقيدة 
                                 

فيھـا الھمـزة ھمـزة وصـل، المـراد بـه ... التي وردت في حديث نضر الله امرأ سمع مقـالتي فوعاھـاھذه ) امرئ(ولفظة  51
امرأة، وقد تطلق اللفظة ويراد بھا الإنسان، ويكون شاملاً للذكر والأنثى، وحركة الراء تابعة لحركـة الھمـزة، : الرجل، ومؤنثه

: ، وقولـه}إنِِ امْـرُؤٌ ھَلـَكَ {: مرأ، ومررت بامرئ، مثـل قولـه تعـالىجاء امرؤ، ورأيت ا: فتضم وتفتح وتكسر تبعاً للراء، فيقال
  .}مَا كَانَ أبَُوكِ امْرَأَ سَوْءٍ {: ، وقوله}كُلُّ امْرِئٍ بمَِا كَسَبَ رَھِينٌ {

  .للشيخ عبد المحسن العباد ..."نضر الله امرأ": دراسة حديث: انظر
، 1/14، وبدائع المنن 402، 401: ، والشافعي في الرسالة ص1/47الحديث صحيح متواتر، أخرجه الحميدي في مسنده  52

  .1/85، وابن ماجه5/34، والترمذي 988: بتحقيق أحمد شاكر، وابن أبي حاتم في الجرح والتعديل ص 4517وأحمد رقم 
  .دراسة نضر الله امرأ سمع مقالتي تأليف الشيخ عبد المحسن العباد، ط المدينة المنورة: راجع للتفصيل

  .1/86، ومسلم 13/232، و375، 175، 174، 8/173، والبخاري 113، 2/16، وأحمد 1/506رجه مالك في الموطأ أخ 53



  !!ذلك؟
كنت أسقي أبا طلحة وأبا عبيدة بن : "حديث أنس بن مالك في تحريم الخمر قال -جـ

إن الخمر قد حرمت، فقـال  : الجراح وأبي بن كعب شراباً من بطيخ وتمر، فجاءهم آت فقال
لى مهراس لنا فضربتها بأسفله حـتى  قم يا أنس إلى هذه الجرار فاكسرها، فقمت إ: أبو طلحة
  .54"تكسرت

فهؤلاء نخبة من أصحاب رسول االله كانوا على شراب كان حلالاً لهـم أن يشـربوه،   
فجاءهم آت يخبرهم بتحريمه، فبادر صاحب الجرار أبو طلحة بتكسيرها دون توقف، وقبل أن 

حلها حتى يلقوا رسول  يقول هؤلاء، أو أحد من الحاضرين لمن أخبرهم بتحريم الخمر أنهم على
  .االله صلى االله عليه وسلم فيتبينوا الأمر، لأن المخبر واحد، وخبر الواحد لا يفيد العلم

كل ذلك لم يقع، ولكن الذي وقع أن القوم علموا بأن الحجة قائمة عليهم بحرمة الخمر، 
سروا جرارهـا  وأنه لا يجوز لهم أن يشربوا منها بعد هذا الخبر، فأقلعوا عن شرب الخمر بل ك

  .وأراقوها امتثالاً للتحريم الذي علموه بخبر الواحد
حديث بعث معاذ بن جبل إلى اليمن داعية ومفتياً وحاكماً، وفي مقدمة ما يـدعو   -د

الناس إليه توحيد االله بالعبادة، وهو أصل الأصول وأساس الدين، وهو فرد واحد في منطقتـه  
ما فرض االله عليهم ويأخذ منهم ما وجب عليهم مـن   التي يقوم فيها بالدعوة، وتعليم الناس

الزكاة، بينما يعمل علي بن أبي طالب، وأبو موسى الأشعري في مناطق أخرى في اليمن، كل 
  .55على حدة، وكل واحد تقوم به الحجة في جهته

وهناك عدد كبير من رسل رسول االله صلى االله عليه وسلم يبعثهم في الآفاق دعاةً وولاةً 
، ومبلغين عن رسول االله ما بعث به، ومن هذا القبيل أمراء السـرايا وحملـة كتبـه،    ومفتين

  .ورسائله عليه الصلاة والسلام إلى الملوك والأمراء في الأقطار والأمصار، وهم عدد كبير جداً
بعث في دهر واحد اثني عشر رسولاً إلى اثني عشـر  : "يقول الإمام الشافعي في رسالته

  ".الإسلام ملكاً يدعوهم إلى

                                 
  .3/1572، ومسلم 13/241و 37 - 1/36أخرجه البخاري  54
  .13/347و 8/60أخرجه البخاري  55



ومن راجع السنة وكتب السير يجد أمثلة كثيرة لهذا النوع من الأخبار التي يحملها شخص 
واحد أو أشخاص معدودون بعثوا إلى المسلمين في عهد النبوة وبعده، ولم يقـل أحـد مـن    

نحن لا نقبل أخبار الآحاد، أو لا تقـوم علينـا   : "المبعوث إليهم للمبعوثين، والرسل والأمراء
  .، كل ذلك لم يقع ولا بعضه"جة بأخباركم هذه لأنها دون التواترالح

وهؤلاء الدعاة المبعوثون مثل معاذ وزملائه كعلي بن أبي طالب وأبي موسى الأشعري إلى 
مناطق مختلفة في اليمن، وأولئك الأمراء والرسل إنما يبلغون عن رسول االله جميع ما بعث به من 

  .مصارالدين، فروعاً وأصولاً في الأ
أن من يدعى أو يزعم أن للعقيدة مـن إثبـات   : وسبق أن قلت في بعض النقاط السابقة

الصفات وغيرها أدلة معينة غير الأدلة التي يستدل بها على الأحكام، فعليه دليل فيما يدعيـه،  
  .وليس هناك دليل ولا بينة، وكل دعوة ليست عليها بينة فهي غير مقبولة قطعاً، واالله الموفق

  :ر نصوص بعض الأئمة في إفادة خبر الواحد العلمذك
وقد ذكر عدد غير قليل من أهل هذا الشأن أن أخبار الآحاد تفيد العلم نـذكر منـهم   

  :الأئمة التالية أسماؤهم
  .هـ179الإمام مالك بن أنس إمام دار الهجرة، المتوفى سنة  -1
  .هـ204الإمام الشافعي، المتوفى سنة  -2
  .أبي حنفية مثل أبي يوسف ومحمد بن الحسنأصحاب الإمام  -3
  .داود بن علي الظاهري وأصحابه كأبي محمد بن حزم -4
  .هـ241المتوفى سنة  56أحمد بن حنبل في رواية عنه، -5

يقول الحافظ ابن القيم رحمه االله وهو يتحدث عن مكانة علم الحديث عند السلف وأهل 
لأخبار العلم بطريقتها، ومعرفة حال رواتها، وفهم فإذا اجتمع في قلب المستمع لهذه ا: "الحديث

الذي لا يمكنه دفعه، ولهذا كان أئمة الحديث الذين لهـم  ) العلم الضروري(معناه، حصل له 
لسان صدق في الأمة قاطعين بمضمون هذه الأحاديث شاهدين بها على رسول االله صـلى االله  

ا فهو كافر مع علم من له اطلاع على عليه وسلم جازمين بأن من كذّب بها، أو أنكر مضمونه

                                 
  .474: مختصر الصواعق المرسلة ص 56



سيرتهم وأحوالهم بأنهم من أعظم الناس صدقاً وأمانة وديانة، وأوفرهم عقولاً وأرشدهم تحفظاً 
وتحرياً للصدق، ومجانبة للكذب، وأن أحداً منهم لا يحابي في ذلك أباه ولا ابنه، ولا شيخه ولا 

 عليه وسلم تحريراً لم يبلغه أحد سواهم، صديقه، وأنهم حرروا الرواية عن رسول االله صلى االله
لا من الناقلين عن الأنبياء، ولا من غير الأنبياء، وهم شاهدوا شيوخهم علـى هـذه الحـال    
وأعظم، وأولئك شاهدوا من فوقهم كذلك وأبلغ حتى انتهى الأمر إلى من أثـنى االله علـيهم   

... اهم شهداء على الأمم يوم القيامةأحسن الثناء، وأخبر برضاه عنهم، واختياره لهم واتخاذه إي
وقول هؤلاء الكادحين في أخباره وسنته يجـوز أن يكـون رواة هـذه    : إلى أن قال رحمه االله

الأخبار كاذبين أو غالطين، بمنـزلة قول أعدائه يجوز أن يكون الذي جاءه به شيطان كاذب، 
وجدت الدين : (ن المباركوكل أحد يعلم أن أهل الحديث أصدق الطوائف كما قال عبد االله ب

، والكلام للمعتزلة، والكذب للرافضة، والحيل لأهل الرأي، وسـوء الـرأي   )لأهل الحديث
  ".والتبديد لآل بني فلان

وإذا كان أهل الحديث عالمين بأن الرسول صلى االله عليه وسلم قال هذه الأخبار وحدّث 
لم يكن قول من لا عنايـة لـه    بها في الأماكن والأوقات المتعددة، وعلمهم بذلك ضروري،

وأن هذه أخبار آحاد لا تفيد العلم مقبولاً عليهم، فـإنهم يـدعون العلـم    : بالسنة والحديث
الضروري وخصومهم إما أن ينكروا حصوله لأنفسهم أو لأهل الحديث، فإن أنكروا حصوله 

ا مكابرين لأنفسهم لم يقدح ذلك في حصوله لغيرهم، وإن أنكروا حصوله لأهل الحديث كانو
لهم على ما يعلمونه من أنفسهم بمنـزلة من يكابر غيره على ما يجده في نفسه من فرحه وألمه، 

  . 57وخوفه وحبه
ومن كل ما ذكرنا يتضح دون شك أن أخبار الآحاد تقوم بها الحجة في إثبات الصفات، 

لفلسفة المتفلسفين  وهو ما عليه المحققون من الأئمة الأربعة، وغيرهم كثير كما تقدم، ولا عبرة
وثرثرة أتباعهم من المعتزلة الذين شغلهم الكلام عن النظر في نصوص الكتاب والسنة والاهتداء 
بهما، بل أخذوا يلتمسون الهدى في غيرهما حتى استولت عليهم الحيرة، وانتهت حياة كبارهم 

لرجوع إلى الفطرة، إلى الحسرة والندم، وتحذير الناس عن الخوض في علم الكلام، والتوصية با

                                 
  .472، 471: مختصر الصواعق المرسلة ص 57



، وسيأتي مزيد بحـث لهـذه   58)من جرب مثل تجربتي، عرف مثل معرفتي: (حتى قال قائلهم
  .النقطة إن شاء االله

هكذا نثبت بتوفيق االله حجية القرآن والسنة في باب الأحكام الفقهية والعقيدة على حد 
أثبتنا أنه لا فـرق في   سواء، وأنه لا يفرق بين الكتاب والسنة من حيث الاستدلال بهما، كما

  .كل ما ذكرنا بين المتواتر وبين الآحاد
  إبطال شبه الزاعمين الاكتفاء بالقرآن: المبحث الرابع  

بعد أن استعرضنا الأدلة النقلية والعقلية لإثبات حجية القرآن والسنة في باب العقيدة، بل 
  .في هذا البابأثبتنا أنه لا فرق بين الأحاديث المتواترة وبين أخبار الآحاد 

نرى أن نتبع ذلك بمناقشة موقف أولئك الذي ضل سعيهم، وهم يحسبون أنهم يحسـنون  
صنعاً، وهم الذين زعموا وجوب الاكتفاء بالقرآن دون السنة، أو جواز ذلك في باب الأسماء 

  :والصفات خاصة وفي إثبات جميع الأحكام عامة، فنقول وباالله التوفيق
  :كتفاء بالقرآن دون السنةإبطال شبه الزاعمين الا

على الرغم من إجماع الأمة الإسلامية على أن السنة صنو القرآن، وأنها هـي الحكمـة   
المذكورة في القرآن في عديد من الآيات، وعلى الرغم مما هو معروف من أن الدين الإسلامي 

السنة مـن  مستمد من الكتاب والسنة معاً عقيدة وأحكاماً، على الرغم من كل ذلك لم تسلم 
أي العاملون ) القرآنيون(أقلام بعض المتهورين المتطرفين، ولفرط جهلهم أطلقوا على أنفسهم 

بنـاء  ) القرآنيون(المكتفون به، المستغنون عن السنة، هذا تفسير كلمة  -في زعمهم-بالقرآن 
للقـرآن،  على زعمهم، ولكن التفسير المطابق لواقعهم إذا نظرنا إلى تصرفاتهم أنهم المخالفون 

، التقليد الأعمى، لأنهم في واقعهم قد خرجـوا علـى   59اتباعاً للهوى، وتقليداً لبعض الزنادقة
القرآن بخروجهم على السنة، لأنهما كالشيء الواحد من حيث العمل بهما، إذ السنة تفسـير  

االله عـز  القرآن، ولأن القرآن نفسه يدعو إلى الأخذ بالسنة والعمل بها إيجاباً وسلباً، إذ يقول 
، والأمر بأخذ ما جـاء بـه   60}وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا{: وجل

                                 
  .فتوى الحموية الكبرى، وشرح العقيدة الطحاوية رسالة: انظر 58
  .وبھذا المعنى الزنديق والمنافق لفظان مترادفان  .من يبطن الكفر ويظھر الإيمان، القاموس المحيط: الزنديق 59
  .7: سورة الحشر آية 60



الرسول صلى االله عليه وسلم يشمل كل ما صحت به السنة المطهرة من الأحكـام وإثبـات   
تضى الإيمـان  صفات االله وإثبات المعاد وغير ذلك، ورد في القرآن أو لم يرد لأن ذلك من مق

بالرسول ورسالته، ومما لا شك فيه أنه لا يتم الإيمان بالقرآن إلا بالإيمان الصادق بمن أنزل عليه 
القرآن، والإيمان به صلى االله عليه وسلم إنما يعني تصديقه في أخباره واتباع أوامره ونواهيـه،  

اْ اللّهَ وَأَطِيعُـوا الرَّسُـولَ   أَطِيعُو{: وقد أوجب االله طاعته على وجه الاستقلال في قوله تعالى
  .61}وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ

وهو أمر لا يختلف فيه اثنان مسلمان، وأما هؤلاء القرآنيون الجدد فليس لهم سلف فيما 
والزنادقة الذين في قلوبهم مرض كراهة أصـحاب رسـول االله    62ذهبوا إليه إلا غلاة الرافضة

  .أصحاب رسوله صلى االله عليه وسلم، ورضي االله عن
وجوب الاكتفاء بـالقرآن   -وبئس ما زعموا -وهؤلاء الروافض مرضى القلوب زعموا 

والاستغناء عن السنة مطلقاً في أصول الدين وفروعه، لأن الأحاديث في زعمهم روايـة قـوم   
كفار حيث كانوا يعتقدون أن النبوة إنما كانت لعلي بن أبي طالب رضي االله عنه وأن جبريل 

نـزل بها إلى محمد صلى االله عليه وسلم بدل أن ينـزل بها إلى علي رضي االله عنـه،  أخطأ ف
وهذا الزعم الفاسد والقولة الجريئة هي أساس شبهة الروافض في رد الأحاديث النبوية، وهـي  

  .شبهة مختلقة كما ترى
ومن لوازم رأيهم الفاسد هذا أن أمر الوحي مضطرب، فلا يصدر من لدن عليم حكيم 

ي يدبر الأمر من السماء إلى الأرض، بل يتصرف فيه ملك الوحي كما يشـاء ويختـار،   الذ
ينـزل بالوحي على من يشاء ويعدل عمن يشاء بالوحي، كما يفهم من قول هؤلاء الروافض 
أن ملك الوحي نفسه غير معصوم أو غير أمين على الوحي وعلى أداء أمانة الرسالة، إذاً فمـا  

الله أولاً، ثم بالملائكة والنبيين عامة، وبخاتم النبيين خاصـة، وبالكتـاب   مدى إيمان الروافض با
  !!الذي نزل عليه؟

لو -فلقد حاول هؤلاء الزنادقة والروافض إزالة السنن من الوجود والقضاء عليها : وبعد

                                 
  .59: سورة النساء آية 61
كانـا وزيـرين لجـدي، فتركـوه : الشيخين فأبى، وقـال تبرأ من: فرقة من الشيعة بايعوا زيد بن علي، ثم قالوا له: الرافضة 62

  .ورفضوه وانفضوا عنه، والنسبة رافضي، وھذا سبب تسميتھم الرافضة



أو أن يجعلوا وجودها وجوداً شكلياً فاقداً للقيمة، إلا أنهم لم ينـالوا خـيراً، ولم    -استطاعوا
ستطيعوا أن ينالوا من السنة شيئاً، فانقلبوا خاسرين ومهزومين، مثلهم كمثل الذي يحاول قلع ي

جبل أحد مثلاً فأخذ يحوم حوله وفي سفحه لينقل من أحجاره حجراً حجراً ظناً من أنه يمكنه 
بصنيعه هذا قلع الجبل وإزالته من مكانه، أو كالذي يغترف من البحر اغترافاً بيده أو بـدلوه  

  .محاولاً بذلك أن ينفد البحر أو ينقص
وما من شك أن هذا المسكين سوف تنتهي أوقاته ويجيء أجله المحدود والمحتوم، والجبـل  
باق مكانه شامخاً ليصعد أصحاب الخبرة ويترددوا بين شعابه، ليعثروا على ما قد يخفى علـى  

  .ل ميدان رجالغيرهم، بين تلك الشعاب المتنوعة التي لا يفطن لها غيرهم إذ لك
كما يبقى البحر ثابتاً مكانه ليغوص الغواصون من رجال هذا الشأن، فيخرجوا للنـاس  
اللآلئ والدرر من مسائل علم الحديث النافعة، ذلك فضل االله يؤتيه من يشاء، هذه نهاية محاولة 

تشهد لما  الروافض ومن يسيرون في ركابهم وقد أرادوا أن يجدوا ما يتعللون به من الأخبار التي
ذهبوا إليه من قريب أو من بعيد، فعثروا في أثناء بحثهم على كلام باطل بطلان مذهبهم ونصه 

، "ما جاءكم عني فاعرضوه على الكتاب، فما وافقه فأنا قلته، وما خالفه فإني لم أقله: "هكذا
 ـ  ه وكل من له نظر في هذا العلم الشريف يدرك أن هذا الكلام ليس من منطق الرسـول علي

الصلاة والسلام، إذ لا يظهر عليه نور النبوة كما ترى، وعلى الرغم من ذلك فإن القوم قـد  
طاروا به فرحاً، ظناً منهم أنه نافع لهم، ولكنهم لم يستطيعوا أن ينفلتوا بحديثهم هذا من أيدي 
حراس السنة الذين لم تنم عيونهم الساهرة حفاظاً على السنة بل عثروا على حديثهم ذلـك،  
فأعلنوا عنه أنه من أباطيلهم ودسائسهم، حتى عرفه الناس على حقيقته بعـد أن سـجلوه في   
كتبهم، فأجروا له عمليتهم الخاصة، وفندوه وجرحوه وعرّوه أمام القراء حتى انكشف حاله، 

  .فلله الحمد والمنة
 ـ: قال البيهقي: "63)مفتاح الجنة(يقول السيوطي في رسالته الطليقة  تج باب بطلان ما يح

به بعض من رد السنة من الأخبار التي رواها بعض الضعفاء في عرض السنة على القرآن، قال 
احتج  عليّ بعض من رد الأخبار بما روى أنّ النبي صلى االله عليه وسـلم  : الشافعي رحمه االله

                                 
  .وما بعده 214: ص 63



 ،64"ما جاءكم عني فاعرضوه على الكتاب، فما وافقه فأنا قلته، وما خالفه فأنا لم أقله: "قال
ما روى هذا أحد يثبت حديثه في شيء صغير أو كبير، وإنما هي رواية منقطعة عن : فقلت له

  .اهـ كلام الشافعي.رجل مجهول، ونحن لا نقبل مثل هذه الرواية
أشار الإمام الشافعي إلى ما رواه خالد بن أبي كريمة عن أبي جعفر عن النبي : قال البيهقي

د، فسألهم فحدثوه حتى كذبوا على عيسى عليه السـلام،  صلى االله عليه وسلم أنه دعا اليهو
بأن الحديث سيفشو عني، فمـا  : "فصعد النبي صلى االله عليه وسلم المنبر فخطب الناس فقال

  ".أتاكم يوافق القرآن فهو عني، وما أتاكم يخالف القرآن فليس عني
  .65خالد مجهول، وأبو جعفر ليس صحابياً، فالحديث منقطع: قال البيهقي

ليس يخالف الحديث القرآن، ولكن حديث رسول االله صـلى االله عليـه   : وقال الشافعي
ثم التزم الناس ما سن بفرض االله، . وسلم يبين معنى ما أراد خاصاً أو عاماً، وناسخاً ومنسوخاً

فمن قبل عن رسول االله صلى االله عليه وسلم فمن االله قبل، ثم ذكر السـيوطي بقيـة كـلام    
ديث، وقد نقل البيهقي عن الإمام الشافعي نقولاً كثيرة في هذا الصدد نختار البيهقي حول الح

  :منها الآتي
سنة رسول االله صلى االله عليه وسـلم  : "قال الإمام الشافعي رحمه االله: قال البيهقي -1

  :على ثلاثة أوجه
ما أنزل االله فيه نص كتاب، فسن رسول االله صلى االله عليه وسلم بمثـل نـص   : أحدها

  .تابالك
ما أنزل فيه جملة كتاب، فبين رسول االله صلى االله عليه وسلم عن االله معنى مـا  : ثانيها

  .أراد بالجملة وأوضح كيف فرضها عاماً أو خاصاً، وكيف أراد أن يأتي به العباد
: ما سن رسول االله صلى االله عليه وسلم مما ليس فيه نص كتاب، فمنهم من قال: ثالثها

فترض من طاعته، وسبق في علمه من توفيقه له ورضاه أن يسن فيما ليس فيه جعله االله له بما ا
لم يسن سنة قط إلا ولها أصل في الكتاب، كتبيين عدد الصـلاة  : نص كتاب، ومنهم من قال

                                 
  .33: الزنادقة والخوارج وضعوا الحديث، وانظر كلام أھل العلم حول الحديث في إرشاد الفحول ص: قال ابن مھدي 64
  . 1/218التقريب . صدوق يخطئ ويرسل: حافظ ابن حجرخالد بن أبي كريمة، قال ال 65

ميـزان . متـروك: أحاديثه موضوعة، وقال النسـائي والـدارقطني: عبد الله بن صور المدائني، قال أحمد وغيره: وأبو جعفر ھو
  .2/504الاعتدال 



وعملها على أصل جملة فرض الصلاة، وكذلك ما سن من البيوع وغيرها من التشـريع، لأن  
ا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلاَّ أَن تَكُـونَ  يَا أَيُّهَ{: االله تعالى ذكره قال

، فما أحل وحرم ممـا  67}وَأَحَلَّ اللّهُ البَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا{: ، وقال66}تِجَارَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُمْ
به رسالة االله فثبتت سنته بفرض بل جاءته : بين فيه عن االله كما بين في الصلاة، ومنهم من قال

  .68االله تعالى
انتهى " كل ما سن، وسنته هي الحكمة التي ألقيت في روعه من االله تعالى: ومنهم من قال

  .كلام الشافعي
كل ما سن فقد ألزمنا االله تعالى اتباعه، وجعل اتباعـه  : "وقال الشافعي في موضع آخر

يعذر بها خلقاً، ولم يجعل له في اتباع سـنن نبيـه   طاعته، والعدول عن اتباعه معصيته، التي لم 
  ".مخرجاً

باب ما أمر االله به من طاعة رسوله صلى االله عليه وسلم والبيان أن طاعتَه : "قال البيهقي
فَوْقَ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ {: قال االله: ، ثم ساق الآيات التالية"طاعتُه

ا أَيْدِيهِمْ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَـيُؤْتِيهِ أَجْـرً  
، إلى غيرهما من الآيات 70}مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللّهَ{: ، وقال عزّ من قائل69}عَظِيمًا

  . أن طاعةَ رسوله طاعتُه سبحانه، وأن معصيتَه معصيتُه تعالىالبينات التي مضمونها 
قال رسول االله صلى االله عليه : حديث أبي رافع رضي االله عنه: ثم أورد البيهقي رحمه االله

لا أُلفين أحدكم متكئاً على أريكته يأتيه الأمر من أمري، مما أمرت به، أو نهيت عنه ": وسلم
  .71"تاب االله اتبعناهلا أدري؟ ما وجدنا في ك: يقول

إن النبي صلى االله عليه وسلم حرم أشياء يوم :"(ومن حديث المقدام بن معدي كرب قال
يوشك أن يقعد رجل ": ثم قال رسول االله صلى االله عليه وسلم" خبير كالحمار الأهلي وغيره

                                 
  .29: سورة النساء آية 66
  .275: سورة البقرة آية 67
  .تحقيق أحمد شاكر 20: الة صوللإمام الشافعي كلام مقارب في الرس 68
  .10: سورة الفتح آية 69
  .80: سورة النساء آية 70
، وصححه الترمذي، كما صححه الحـاكم علـى شـرط 5/36، والترمذي 1/108، والحاكم 5/12، وأبو داود 6/8أخرجه أحمد  71

  .الشيخين وأقره الذھبي



بيني وبينكم كتاب االله، فما وجـدنا فيـه مـن حـلال     : على أريكته يحدث بحديثي فيقول
  .72"تحللناه، وما وجدنا فيه من حرام حرمناه، ألا وإن ما حرم رسول االله مثل ما حرم اهللاس

وهذا خبر من رسول االله صلى االله عليه وسلم عما يكون بعده : ثم قال البيهقي رحمه االله
  .من رد المبتدعة حديثه، فوجد تصديقه فيما بعد

بوت الحجة بالسنة لما قال رسول االله صلى ولولا ث: "ومما قاله الإمام البيهقي في هذا المقام
ألا فليبلغ الشاهد منكم الغائـب،  : "االله عليه وسلم في خطبته بعد تعليمه من شهده أمر دينهم

  .73"فرب مبلغ أوعى من سامع
وإذا كانت شبهة الروافض والزنادقة في رد أحاديث الرسول صلى االله عليه وسلم ... هذا

تقدم ذكره من موقفهم العدائي من الصحابة فما حجة القـرآنيين  زاعمين الاكتفاء بالقرآن ما 
الجدد؟ فليس لهم شبهة تذكر إلا ما كان من حب الظهور، ولو على حساب الكفر برسـول  
االله، أو مجرد التقليد الأعمى، أو ما كان من عداء كامن للإسلام لم يمكن إظهاره إلا في هـذه  

نيين الجدد أصل مذهبهم راجع إلى ما كـان عليـه   الصورة، ومهما يكن من أمرهم فإن القرآ
  .غلاة الروافض

  .وقد عرفت شبهتهم فبئس التابع والمتبوع أو المُقَلِّد والمُقَلَّد
شـبهتهم  ) مفتاح الجنة في الاحتجاج بالسنة(وبعد أن ذكر الإمام السيوطي في رسالته 

ما دعت إليه الضرورة من  ما كنت أستحل حكايتها لولا: "تلك قال مستهجناً لها ومستقبحاً
وقد كـان  : بيان أصل هذا الرأي الفاسد الذي كان الناس في راحة منه من أعصار إلى أن قال

أهل هذا الرأي موجودين بكثرة في زمن الأئمة الأربعة، وتصدى الأئمة وأصحابهم للرد عليهم 
  .74"في دروسهم ومناظراتهم وتصانيفهم

ير في الرسالة المذكورة، ولابن خزيمـة كـلام   ثم ساق من نصوص كلامهم الشيء الكث
  .75نفيس في هذا المعنى

                                 
حسـن : ، وقـال الترمـذي1/109، والحـاكم 1/6ن ماجه   ، واب5/36، والترمذي 5/12، وأبو داود 132، 4/131أخرجه أحمد  72

  .غريب من ھذا الوجه
، 1306، 3/1305، ومسـلم 158، 1/157،  والبخـاري 39، 5/37أحمد : من حديث أبي بكر في خطبة حجة الوداع، أخرجه 73

  .1/85، وابن ماجه 2/67والدارمي 
  .3: مفتاح الجنة للسيوطي ص 74
  .راجعة خليل ھراس وتعليقه، م47: التوحيد لابن خزيمة ص 75



فدعوى الاكتفاء بالقرآن ومحاولة الاستغناء عن السنة إنما تعني الاسـتغناء عـن   : وبعد
بأسلوب ملتو غير صريح لأمر مّا، فأصحاب هذه الفكرة لا حـظّ  ) الكفر(الإسلام، أي تعني 

  .م من جديدلهم في الإسلام ما لم يراجعوا الإسلا
وبعد أن استعرضنا أدلة من الكتاب والسنة وأقوال بعض أهل العلم في أن السنة صـنو  
القرآن، ولا يفرق بينهما، فلنناقش هؤلاء الزاعمين عقلياً ومن واقع حياة المسلمين في عباداتهم 

 ـ نة في ومعاملاتهم، فهل يمكنهم الاكتفاء بالقرآن دون أن يجدوا أنفسهم مضطرين لمراجعة الس
كثير من عباداتهم ومعاملاتهم حيث يجدون في السنة تفصيل ما أجمل في القرآن وما أكثـره،  

  .وتقييد ما أطلق وعمم فيه
بل ربما وجدوا أحكاماً جديدة هم بحاجة إليها لم يرد ذكرها في القرآن كمـا يجـدون   

اقع الـذي يعيشـه   بعض الصفات الإلهية جاءت بها السنة ولم يرد لها ذكر في القرآن، إن الو
المسلمون يجيب على هذا التساؤل وفي القرآن آيات يأمر االله فيها نبيه صلى االله عليه وسلم أن 

يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ {: يبين للناس القرآن الذي أنزل عليه إذ يقول االله عز وجل
وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَـيِّنَ  {: ، ويقول سبحانه76}غْتَ رِسَالَتَهُمِن رَّبِّكَ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّ

وَمَـا آتَـاكُمُ   {: ، ويقول سبحانه آمراً لاتباعه وحاثاً لهم على طاعته77}لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ
  .79}سُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللّهَمَّنْ يُطِعِ الرَّ{، 78}الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا

وهذه الأوامر القرآنية والتوجيهات الإلهية تشير إلى أن هناك بياناً يقوم به رسول االله صلى 
االله عليه وسلم، وأن على أتباعه طاعته، وأن يأخذوا ما يأتي به ويأمرهم به، وعليهم أن ينتهوا 

وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ إِلاَّ {: لأنهعما ينهاهم عنه، لأن طاعته من طاعة االله عز وجل، و
  .}وَحْيٌ يُوحَى

أن : وإذا أردنا أن نسوق أمثلة للأحكام التي أشرنا إليها لوجدنا الشيء الكـثير منـها  
أن الصلاة التي هي الركن الثـاني  : الصلاة للأحكام التي أشرنا إليها لوجدنا الشيء الكثير منها

                                 
  .67: سورة المائدة آية 76
  .44: سورة النحل آية 77
  .7: سورة الحشر آية 78
  .80: سورة النساء آية 79



، فيا ترى كيف يقـيم  }أَقِيمُوا الصَّلاَةَ{: ءت في القرآن مجملة هكذامن أركان الإسلام، جا
فسوف لا يجدون صفة الصلاة وكيفيتها، وبيان عدد ركعاتها ومحل الجهر ! القرآنيون الصلاة؟

والسر فيها، وغير ذلك من هيئات الصلاة إلا في السنة الفعلية أو القولية، فيقول الرسول صلى 
  .80"صلوا كما رأيتموني أصلي": إلى هذا المعنى االله عليه وسلم مشيراً

ولو تركنا الكلام في الصلاة، وانتقلنا إلى الزكاة لوجدنا القرآن   قد أجمل أمر الزكـاة  
وَآتُوا حَقَّهُ {، 81}وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ{: كما أجمل أمر الصلاة، إذ نجد القرآن يقول

م السنة ببيان الأموال التي تجب فيها الزكاة، وبيـان أنصـبة الزكـاة،    ، لتقو82}يَوْمَ حَصَادِهِ
والمقدار المأخوذ من كل نصاب على اختلاف الأموال، وهكذا نجد في باب الصيام أحكاماً لم 

حكم من أتى امرأته في نهار رمضان وهو صائم ما الذي : ترد في القرآن، وبينتها السنة، منها
  ان أو شرب ناسياً ماذا يصنع؟ هل يتم صيامه أو يفطر؟يجب عليه؟ ومن أكل في رمض

أما الحج فمؤتمر إسلامي عام وضع له القرآن الخطوط العريضة، فقامت السـنة ببيـان   
تفاصيله من أوله إلى آخره، ولو تتبعنا الأبواب الفقهية من باب الطهارة إلى آخر باب في الفقه 

  .و تأتي بجديد على ضوء الآيات السالفة الذكرلوجدنا السنة وهي تبين ما أجمل في القرآن، أ
ولو تركنا الأحكام الفقهية وانتقلنا إلى مباحث العقيدة لوجدنا للسنة دورها الـذي لا  
ينكره إلا من يجهلها أو لا يؤمن بها إذ نجد صفات االله تعالى إما ثابتة بالكتاب والسنة معاً، مع 

ثابتة بالسنة الصحيحة، ولم يرد لها ذكـر في القـرآن   الدليل العقلي التابع للدليل النقلي، وإما 
  .الكريم مثل الفرح والضحك والنـزول والقَدَم مثلاً

  :فلا أظن الزاعم الاكتفاء بالقرآن يجد مفراً بعد هذا البيان إلا إلى أحد أمرين
الإيمان والاستسلام وهو خير له وأسلم بأن يعامل السنة معاملته للقرآن باعتبارهـا   -1

  .يراً للقرآنتفس
الكفر بالقرآن والسنة معاً دون محاولة تفريق بينهما وهو غير عملي، كمـا تـرى    -2

  .إنه إيماني شكلي ببعض الوحي، وكفر سافر ببعض: ويمكن أن يقال

                                 
  .مع الفتح 2/252صحيح البخاري الأذان  80
  .56: سورة النور آية 81
  .141: سورة الأنعام آية 82



  
  منهج السف في إثبات صفات االله تعالى وأسمائه: المبحث الخامس

يدة دون تفريق بين الأحاديـث  بعد أن أثبتنا حجية كل من الكتاب والسنة في باب العق
المتواترة وأخبار الآحاد من حيث الاستدلال بها، ثم ناقشنا الزاعمين الاكتفـاء بـالقرآن دون   

فجدير بنا أن نتحدث عن منهج السلف في إثبات صـفات االله  . السنة وأبنّا بطلان منهجهم
  هم السلف؟تعالى وأسمائه، وقبل أن نشرع في شرح المنهج وذكر قواعده فلنعرف من 

عندما نطلق كلمة السلف إنما نعني بها من الناحية الاصطلاحية أصحاب رسول االله صلى 
االله عليه  وسلم الذين حضروا عصره فأخذوا منه هذا الدين مباشرة غضاً طريـاً في أصـوله   

كما يدخل في هذا الاصطلاح التابعون لهم الذين ورثوا علمهم قبل أن يطول عليـه  . وفروعه
حيث يقول صـلى   "خير الناس"والذين شملتهم شهادة الرسول لهم وثناؤه عليهم بأنهم  الأمد،

، كمـا يشـمل   83"خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الـذين يلـونهم  ": االله عليه  وسلم
  .الاصطلاح تابعي التابعين

وهو لفظ مصطلح عليه، وقد ظهر هذا الاصطلاح، واشتهر حين ظهر النــزاع ودار  
ول الدين بين الفرق الكلامية، وحاول الجميع الانتساب إلى السلف وأعلن أن ما هو حول أص

عليه هو ما كان عليه السلف الصالح، فإذاً لا بد أن تظهر والحالة هذه أسس وقواعد واضحة 
المعالم وثابتة للاتجاه السلفي حتى لا يلتبس الأمر على كل من يريد الاقتداء بهم، وينسج علـى  

  :يمكن إيجاز تلك القواعد فيما يليمنوالهم و
  :تقديم النقل على العقل: القاعدة الأولى

ولكن تقريرنا بأن النقل مقدم على العقل لا ينبغي أن يفهم منه أن السلف ينكرون العقل 
والتوصل به إلى المعارف، والتفكير به في خلق السموات والأرض وفي الآيات الكونية الكثيرة 

ون في استعمال العقل الطريقة التي سلكها علماء الكلام في الاسـتدلال  لا، ولكنهم لا يسلك
بالعقل وحده في المطالب الإلهية من محاولة الاكتفاء به أحياناً، لو استطاعوا، أو تقديسه بحيث 

                                 
، عن غيـر واحـد مـن 1965، 4/1964، ومسلم 5/285ع ، والبخاري مكرراً في عدة مواض4/427أخرجه أحمد في مسنده  83

  .الصحابة عائشة رضي الله عنھا وابن مسعود وأبي ھريرة وعمران بن حصين



  .يقدمونه على كلام االله خالق العقل والعقلاء، وعلى سنة رسوله التي هي وحي االله
يدعون التعارض بين الدليلين، بل ينفون هـذا التعـارض   بل إن السلف من منهجهم لا 

الذي يصطنعه علماء الكلام المتأثرون بفلسفة اليونان، علماً بأن المسلك الذي سلكه علمـاء  
الكلام هو في الواقع مسلك الفلاسفة غير الإسلاميين في الأصل الذين لا يثبتون النبوات، ولا 

. نصوص الصفات، ونصوص المعاد أنها حقائق ثابتة يرون أن إرسال الرسل، وما جاءوا به من
ما أثبته العقل فهو الثابت، " العقل"فكان أقوى شيء عندهم في الاستدلال على إثبات الأمور 

  .وما نفاه العقل فهو المنفي، فورثوا التركة لعلماء الكلام
ها، ويؤمنون أن أما المؤمنون الذين يؤمنون بالأنبياء وبالكتب المنـزلة عليهم وبما جاء في

يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن {: الرسل كلفوا أن يبينوا للناس ما أنزل إليهم من ربهم
الآية، المؤمنون الذين يؤمنون هذا الإيمان فلا يجوز لهم أن يعرضوا عما جاءهم مـن  84}رَّبِّكَ

سوا الهدى في غيره، ويعتمدوا في إثبـات  ربهم من الكتاب والحكمة، وعن بيان رسولهم ليلتم
ولو وصفوها أنها أدلة عقليـة  . الصفات على عقول الفلاسفة، أو عقول تلامذتهم المتأثرين بهم

وهم يعلمون من أين جـاءت،  " إسلامية"قطعية وبراهين يقينية، وهي في حقيقتها بضاعة غير 
ا العداء بينها وبين الوحي، فقد أغنى ومتى جاءت، ومن جاء بها، كما أشرنا آنفاً، ثم إنهم نصبو

االله المؤمنين بكتابه المبين وسنة نبيه الأمين عن تكلف المتكلفين، ومـن الوقـوع في العنـت    
  .85معهم

إن السلف إنما يقدمون الأدلة النقلية على الأدلة العقلية إيماناً منهم بأن االله : وبالاختصار
لأمـر لـه   "كلفهم ببيان ما يحتاج إلى البيان أرسل الرسل، وأنزل عليهم الكتب من عنده، و

وأما غيره فلا يغـني  . وهو أن ما جاء في هذه الكتب، وبلغته الرسل يغني عن كل شيء" شأنه
فلا يسع الخلف إلا اتباع السلف على أساس أنهـم أعلـم   " سر المسألة"هذه النقطة هي . عنه

  .وطريقتهم أحكم وأسلم
  وكل خير في اتباع من سلف

                                 
  .67: سورة المائدة آية 84
سـامي النشـار وسـعاد علـي عبـد . ، تحقيـق د1/223راجع صون المنطق والكلام عن فني المنطق والكلام للسيوطي  85

  .لاميةالرزاق، مجمع البحوث الإس



  86في ابتداع من خلفوكل شر 
ما أصدق مضمون هذا البيت علماً أن قائله خلفي، وكأنّ الناظم يشير بهذا البيـت إلى  

كل محدثة بدعة، وكـل  ": الحديث الشريف الذي يقول فيه رسول االله عليه الصلاة والسلام
  ."بدعة ضلالة

 ـ ا أدلـة  وأما ما يسوقه بعض علماء الكلام من مصطلحاتهم الكلامية، فيطلق عليها أنه
قاطعة، فلا ينبغي أن تسلم هذه الدعوى، ولا سيما إذا عارضوا بها آيات قرآنية أو سنة نبوية 

  :للأسباب الآتية -وهو الغالب عليه-صحيحة، 
فرجعوا في " إيمانهم"أن كبار أئمتهم قد أدركوا خطورة هذا الموقف على : السبب الأول

ذي نحن بصدد بيانه وفي مقدمتهم الإمام أبو آخر حياتهم عن هذا المسلك إلى منهج السلف ال
. الحسن الأشعري الذي عاش أربعين عاماً في الاعتزال، وهو إمامهم ثم تاب االله عليه فتـاب 

  .وسوف يأتي مزيد بيان لهذه النقطة إن شاء االله عند الترجمة لبعضهم
لعلـيم  لا يجوز شرعاً، ولا يستساغ عقلاً أن يعـارض كـلام الخـالق ا   : السبب الثاني

وخاصة إذا تصورنا أن واضـعي هـذه   . بالمصطلحات التي وضعها المخلوق الجاهل الضعيف
  .المصطلحات من غير المسلمين في الغالب الكثير، كما أشرنا آنفاً

أن موافقتهم فيما ذهبوا إليه تؤدي إلى الاستخفاف بأدلة الكتاب والسنة : السبب الثالث
كمـا  -ا على وجه الاستقلال، وإنما تعرض عرضاً شكلياً وأنها لا قيمة لها، حيث لا يستدل به

  .هو الواقع، وللأسف لدى كثير من الكلاميين على الرغم من إيمانهم في الظاهر
فلا بد من العمل بهذه النصوص بالاستدلال بها ليصدق الإيمان بها، هذا ما يعنيه الإيمـان  

  .بالكتاب والسنة
عدة الأساسية عند السلف في باب الأسماء والصفات ومما يوضح ما ذهبنا إليه من أن القا

موقف عبد العزيز المكي في حواره مع بشر المريسـي بـين يـدي    " تقديم النقل على العقل"
المأمون، حيث حرص عبد العزيز على بيان منهج السلف وتحديده قبل الشـروع في الحـوار   

ر، ولما طالبه المأمون أن يوضح ليكون هو الأساس والمرجع عندما يختلف هو وبشر أثناء الحوا

                                 
  .صاحب جوھرة التوحيد 86



يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ {: أصل ذلك المنهج أبان بإيجاز حيث تلا قوله تعالى
مْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّـهِ وَالرَّسُـولِ إِن كُنـتُ   

  .87}تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً
ثم بيّن أن هذه طريقة اختارها االله لعباده المؤمنين وأدّبهم بها وعلمهم أنه لا يسعهم عنـد  
التنازع في أي شيء إلا الرجوع إلى كتابه وإلى رسوله في حياته عليه الصلاة والسـلام، وإلى  

ثم . وكل ما خالفهما يجب رفضه وعدم الالتفات إليه. باره وسنته بعد وفاته لحل النـزاعأخ
فقد تنازعنا أنا وبشر وبيننا كتاب االله وسنة رسوله صلى االله عليه  وسلم، فمن الإيمـان  : قال

مكتفين بهما حكماً لحـل  . باالله واليوم الآخر والإيمان بالكتاب نفسه وجوب الرجوع إليهما
تقديم النقل على العقل، واعتبار : فأقر المأمون هذا المنهج الذي عرضه المكي، وحقيقته. انزاعن

  .النقل مرجعاً أساسياً في باب الأسماء والصفات، بل وفي كل باب
والذي يدلنا على أن هذا هو منهج السلف ومذهبهم أن الصحابة نقلوا إلينـا القـرآن   

ل مصدق غير مرتاب في صدق قائله وصـدق مـا   نق. وأخبار الرسول صلى االله عليه  وسلم
يقوله وينقله، ثم لم يؤولوا ما يتعلق منه بالصفات من الآيات والأحاديث، بل كانوا ينكـرون  

لـئلا يفـتن النـاس     88بعنف على من يتتبع الغوامض من نصوص هذا الباب، وربما ضربوه
  .89أويلهبالتأويل، فدل ذلك على أن منهجهم هو اتباع النقل فقط مع عدم ت

  :فخلاصة قواعدهم
  .تقديم النقل -1
  .عدم التأويل -2
  .عدم التفريق بين الكتاب والسنة -3

  .وسوف نفصل ذلك في الصفحات التالية إن شاء االله
ولقد كان اللاحق منهم يحرص على فهم هذا المنهج من السابق منهم ويأخذ بتفسيره ولا 

                                 
  .59: سورة النساء آية 87
، ثم نفاه إلى البصرة وأمر الناس بعدم مجالسته، وصـبيغ علـى "صبيغاً "إشارة إلى ما فعله عمر بن الخطاب حيث ضرب  88

  .وزن أمير وھو ابن عسيل وقصته معروفة
  .دار الدعوة الإسكندرية، ط 122: منھج علماء الحديث والسنة للدكتور مصطفى حلمي ص: راجع 89



ينـزل بين أظهرهم، فكانوا أعلم بتفسيره ممن يخالفه، ويأخذ الأوائل قدوة، لأن الوحي كان 
  .بعدهم

ويروي لنا في هذا المعنى شيخ الإسلام ابن تيمية ما كان يقوله الإمام مالك بن أنس نقلاً 
سن رسول االله صـلى االله  : "عن عمر بن عبد العزيز رضي االله عنهم جميعاً حيث يقول عمر

تصديق لكتاب االله، واستكمال الطاعة الله، وقوة عليه  وسلم وولاة الأمر بعده سنناً الأخذ بها 
من اهتدى بهـا  . على دين االله، وليس لأحد من خلق االله تغييرها، ولا النظر في شيء خالفها

فهو مهتد، ومن استنصر بها فهو منصور، ومن خالفها واتبع غير سبيل المؤمنين ولاّه االله مـا  
  .90"تولّى وأصلاه جهنم وساءت مصيراً

. لقي ضوءاً واضحاً على ما أشرنا إليه آنفاً أن اللاحق منهم يقتدي بالسابقوهو كلام ي
ثم إنهم كانوا متفقين غير مختلفين في أصول الدين، ولم تظهر فيهم البدع والأهواء، وهم أهـل  

، واقفـين  91الحديث وحفاظه ورواته وعلماؤه المتبعون للآثار، لا الآراء وذلك سبيل المؤمنين
وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ { :عند قوله تعالى

  .92}نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءتْ مَصِيرًا
 ومن سبيلهم في باب الاعتقاد، الإيمان بصفات االله تعالى وأسمائه التي وصف بها نفسه أو
وصفه بها رسوله صلى االله عليه  وسلم لا يزيدون ولا ينقصون ولا يفسرونها فيمـا يخـالف   
ظاهرها الذي يظهر من وضع اللفظ العربي، ولا يشبهونها بصفات المخلوقين، بل يمرونها كما 
جاءت ويردون علم حقيقتها إلى قائلها، مع اعتقاد أنها على الحقيقة وكثير ما يحيل التـابعون  

دهم من سألهم أو أراد أن يفهم ما أشكل عليهم يحيلونهم على علم الصحابة، والأمثلة ومن بع
  .على ذلك كثيرة في كلام الأئمة من التابعين ومن بعدهم

ومن هذا السياق يتبين الفرق بين طريقتهم التي تُخضِع العقل للنقل وبين طريقة المتكلمين 
لى النقل، ويؤولون نصوص الكتاب والسنة حتى من المعتزلة والأشاعرة الذين يقدمون العقل ع

  .توافق العقل في زعمهم، والنصوص الصحيحة لا تخالف العقل الصريح كما سيأتي

                                 
  .، تحقيق محمد عبد الرزاق حمزة32: الحموية الكبرى ص: ابن تيمية 90
  .9/279ابن تيمية مجموع الفتاوى  91
  .115: سورة النساء آية 92



ولفظ التأويل قد صار مستعملاً في ثلاثة معان على ما . 93رفض التأويل: القاعدة الثانية
  :ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية بتعدد الاصطلاحات

أن التأويل هو صرف اللفظ  -من المتكلمين -كثير من المتأخرين وهو اصطلاح : أحدها
عن الاحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح لدليل يقترن به وهذا هو الذي عناه أكثـر مـن   
تكلم من المتأخرين في تأويل النصوص، وهو الذي يرفضه أتباع السلف الصالح قديماً وحديثاً، 

  . علملأنه يؤدي إلى القول على االله بغير
التأويل الذي هو بمعنى التفسير والبيان، وهو الغالب على اصطلاح المفسرين : النوع الثاني

  .للقرآن كابن جرير وغيره
هَـلْ  {: التأويل الذي بمعنى الحقيقة التي يؤول إليها الكلام كما قال تعالى: النوع الثالث

يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَـدْ جَـاءتْ رُسُـلُ رَبِّنَـا      يَنظُرُونَ إِلاَّ تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ
  .95، وأمثلة هذا النوع كثيرة في القرآن، ولا سيما ما يتعلق بأخبار المعاد94}بِالْحَقِّ

فالتأويل في اصطلاح المتكلمين إنما يعني اتخاذ العقل أصلاً حتى يكون النقل تابعاً له، فإذا 
  .فينبغي تأويل النص حتى يوافق العقل -في زعمهم -ما ظهر تعارض بينهما 

أن الحجة العقلية الصريحة لا تعارض الحجة الشـرعية   -أو هم يتجاهلون -ولم يعلموا 
، علماً بأن 96بل يمتنع تعارضهما إلا إذا كان هناك فساد في أحدهما أو فيهما جميعاً. الصحيحة

عارضاً أم صفة، وليس هو عيناً قائمة بنفسها  العقل إنما هو أمر معنوي يقوم بالعاقل سواء سمي
  .97كما يعتبرها بعض الفلاسفة

فالسلف يحتكمون إلى النصوص في كل شيء كتاباً وسنة، ويكتفون بها، ولا يعارضونها 
  .بالأدلة العقلية كما ذكرناه آنفاً

  عدم التفريق بين الكتاب والسنة: القاعدة الثالثة

                                 
لأن المعنى المؤول إليه ظني بالاتفاق، كما قال الشھرستاني نقلاً عن بعض أئمة السـلف، كالإمـام مالـك وأحمـد، فـلا  93

لقول في حق الله وفي صفاته بالظن، والتأويـل المرفـوض ھـو تأويـل علمـاء الكـلام الـذي معنـاه الحقيقـي التحريـف يجوز ا
  .433:فالتعطيل، وسيأتي كلامه في صلب الرسالة ص

  .53: سورة الأعراف آية 94
  .33: ابن تيمية الحموية الكبرى ص: راجع 95
  .مطابع الرياض 9/279ابن تيمية مجموع الفتاوى  96
  .م1976/ھـ1396، ط دار الأنصار بالقاھرة 46-35: مصطفى حلمي، قواعد المنھج السلفي ص. د 97



ب وتوضحه وتفسره، بل السنة خير تفسير يفسـر بـه   يرى السلف أن السنة تبين الكتا
القرآن بعد القرآن، بل قد يتوقف فهم بعض ما أجمل في القرآن إلا بواسطة السنة، وقد تـرد  
أحكام بل صفات من صفات االله تعالى في السنة غير مذكورة في الكتاب، فيجب الأخذ بهما 

ولقد رأينـا السـلف   .  من حيث المعنىمعاً دون محاولة تفريق بينهما، لأنها وحي من عند االله
كيف استغرقوا في القرآن تلاوة وحفظاً وعكوفاً على تفسيره وتفهمـه، منفـذين أحكامـه    

  .ومستنبطين منه القواعد في النظر العقلي، ومستمدين منه حقائق عالم الغيب هذا
لرعيـل  ويتضح مما تقدم أن مدلول السلفية أصبح اصطلاحاً معروفاً يطلق على طريقة ا

الأول، ومن يقتدون بهم في تلقي العلم، وطريقة فهمه، وبطبيعة الدعوة إليه، فلـم يعـد إذاً   
محصوراً في دور تاريخي معين، بل يجب أن يفهم على أنه مدلول مسـتمر اسـتمرار الحيـاة    
وضرورة انحصار الفرقة الناجية في علماء الحديث والسنة، وهم أصحاب هذا المنهج، وهي لا 

لا تزال طائفة مـن أمـتي   ": اقية إلى يوم القيامة، أخذاً من قوله صلى االله عليه  وسلمتزال ب
  .98"منصورين على الحق لا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم

وموقفهم من هذا المبحث واضح مما تقدم وهو الاتباع المطلق لأنه مبحـث تـوفيقي لا   
 بما وصف به نفسه أو وصفه بـه  يخضع للاجتهاد أو الاستحسان أو القياس، بأن يوصف االله

رسول االله صلى االله عليه  وسلم دون تحريف للنصوص باسم التأويل، ودون تشبيه لصـفاته  
وَلَمْ {، 99}لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ{:  بصفات خلقه، انطلاقاً من قوله تعالى

  :ينبغي أن نعتبرها أسساً في هذا الباب، وهنا ثلاث نقاط 100}يَكُن لَّهُ كُفُوًا أَحَدٌ
إثبات ما أثبته االله لنفسه أو أثبته له رسوله صلى االله عليه  وسلم، لأنه لا يصف االله  -1

، كما لا يصف االله بعد االله أعلم باالله من رسـول  101}أَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللّهُ{: أعلم باالله من االله
إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْـيٌ  * وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى{: الله تعالى فيهاالله صلى االله عليه  وسلم الذي قال ا

  .102}يُوحَى
                                 

، ومسـلم 13/293، والاعتصـام بالكتـاب والسـنة 6/217، وفرض الخمـس 1/164، والبخاري في العلم 4/93أخرجه أحمد  98
  .من حديث معاوية رضي الله عنه 4/1524
  .11: سورة الشورى آية 99

  .4: آية سورة الإخلاص 100
  .140: سورة البقرة آية 101
  .4، 3: سورة النجم آية 102



لَـيْسَ  {: تنـزيه االله عز وجل من مشابهة الحوادث في صفاته في ضوء قوله تعـالى  -2
، والآية تشتمل على التنـزيه الله والإثبات معاً كمـا  103}كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ

  .ترى
: عدم محاولة إدراك حقيقة صفاته كما لم تدرك حقيقة ذاته سبحانه إيماناً بقوله تعالى -3

  .105}هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيا{، 104}وَلاَ يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا{
ومن التزم بهذه الأسس الثلاثة لا يكاد يتورط فيما تورط فيه المعطلـون لصـفات االله   

تشبيه بالمبالغة في الإثبات بل هو دائماً على الحق الـذي هـو   بدعوى التنـزيه، ولا يقع في ال
وهو الذي عليه أئمة المسلمين بل كل إمام من الأئمة المشهود لهم بالإمامة . وسط بين الطرفين

يدعو إلى هذا المنهج فإليك نموذجاً من كلام بعضهم وهو شرح لما كان عليه الأمر عند الرعيل 
  :الأول
إن االله تعالى ذكره فـوق  : نقول -والتابعون متوافرون -كنا : اعيقال الإمام الأوز -أ

نقل هذا التصريح عن الإمام الأوزاعي الإمام . عرشه، ونؤمن بما وردت به السنة من الصفات
، وهو تصريح يدل على إجماع التابعين المبني علـى  106"الأسماء والصفات"البيهقي في كتابه 

لكتاب وصحيح السنة في صفة الاسـتواء وغيرهـا مـن    إجماع الصحابة المستند إلى صريح ا
  .الصفات الواردة في الكتاب والسنة

أحد الأئمة الأربعة الذين كانوا  -كما يصفه شيخ الإسلام ابن تيمية-والإمام الأوزاعي 
  :في عصر تابع التابعين وهم

  .هـ179مالك بن أنس بالحجاز المتوفى سنة  -1
  .هـ157 الأوزاعي بالشام المتوفى سنة -2
  .هـ175الليث بن سعد بمصر المتوفى سنة  -3
  .هـ161الثوري بالعراق المتوفى سنة  -4

                                 
  .11: سورة الشورى آية 103
  .110: سورة طه آية 104
  .، تفسير سورة الأعراف3/304انظر أضواء البيان  105
  .408: الأسماء والصفات ص 106

، وفي العلـو كمـا فـي 8/355وصحح ابن تيمية إسناده في الفتوى الحموية الكبرى، وأورده الذھبي في سير أعلام النبلاء 
  .138: مختصره للألباني ص



وذكر الأوزاعي هذا الإجماع عندما ظهر جهم بن صفوان منكراً كون االله تعالى فـوق  
عرشه، بل نافياً جميع صفات االله تعالى ذكره ليعرف الناس أن ما نادى به جهم مخالف لما كان 

ذه الأمة من الصحابة والتابعين، ومصطدم من منهجهم لئلا ينطلي على عامـة  عليه سلف ه
الناس دعواه بأن ما انتهى إليه مؤيد بالبراهين العقلية التي هي في واقعها وهميات وخيـالات لا  

  .حقيقة لها
تـوفي  "والإمام مكحول " 125المتوفى سنة "سئل الإمام محمد بن شهاب الزهري  -ب

أمروهـا كمـا   : سئلا عن تفسير أحاديث الصفات؟ فقـالا " بعد المائة وله بضع عشرة سنة
  .جاءت

وروي مثل هذا الجواب عن الإمام مالك، والليث، والثوري، فقالوا جميعاً في أحاديـث  
  .أمروها كما جاءت بلا كيف: الصفات

من أعلم التابعين، ووصف الأربعة  -كما يصفهما الإمام ابن تيمية-والزهري ومكحول 
وفي الوقـت  . ن تقدم ذكرهم، وهم مالك وزملاؤه أنهم أئمة الدنيا في عصر تابع التابعينالذي

فهـذا الإمـام   . الذي يحثون على المنهج السلفي، فإنهم يحذرون الناس عن منهج أهل الكلام
حكمي في أهل الكلام أن يُطـاف بهـم في   : "الشافعي يقول في ذم أهل الكلام والتنفير عنه

هذا جزاء من تـرك كتـاب االله واتبـع علـم     : ر ويضربوا بالجريد، ويُقالالقبائل والعشائ
  .اهـ107"الكلام

أوكلما جاءنا : "في هذا الصدد، إذ يقول رحمه االله! فما أروع ما قاله 108أما الإمام مالك
رجل أجدل من رجل، تركنا ما جاء به جبريل إلى محمد عليـه الصـلاة والسـلام لجـدل     

  .109!"هؤلاء؟
سألة من المسائل الفقهية الفرعية نالت مثل هذا الاتفاق من هؤلاء الأئمة فلو أن م: وبعد

وعيب علـى  . الأعلام دون أن يشذ عنهم أو يخالف أحد تضر مخالفته اعتبرت مسألة إجماعية
كل من يخالف هذا الإجماع وأنكر عليه العامي قبل العالم، فلا غرو إذا أنكر أتبـاع السـلف   

                                 
  .1/462انظر قوله في مناقب الشافعي للبيھقي  107
  .تقدم قوله 108
  .بالمعنى 31-5/29ابن تيمية، مجموع الفتاوى  109



هج الذي أجمع عليه الصحابة وعلماء التابعين، كما علمنا من كلام على من يخرج على هذا المن
  .الإمام الأوزاعي رحمه االله

  
  مفهوم الذات الإلهية عند علماء الحديث والسنة: المبحث السادس

بعد أن أوضحنا منهج السلف في إثبات صفات االله تعالى وأسمائه، وأبنّا أن منـهجهم لا  
  .يتجاوز الكتاب والسنة

  :فيما يأتي الاصطلاحات التالية مرتبة سنستعرض
  .مفهوم الذات الإلهية عند علماء الحديث والسنة -1
  .ثم نتحدث عن معنى الإلهية لغة وشرعاً -2
  .نتبع ذلك بالكلام على معنى الصفة الإلهية لغة واصطلاحاً -3
  .ثم نتناول بالبحث مفهوم الذات في القرآن الكريم وفي السنة المطهرة -4

  :فهوم الذات الإلهية عند علماء الحديث والسنةأما م
فذاته تعالى كاملة الكمال المطلق الذي لا يشاركه فيه أحد، فلا تشبه ذاته ذوات خلقـه  

  .بل لا يعلم كيف هو إلا هو سبحانه
وذاته موصوفة بجميع الكمالات التي لا تعد ولا تحصى، وإلى هذا المعنى يشـير رسـول   

: لم، حيث يقول في بعض دعائه وتضرعاته وهو ساجد الله سـبحانه الهدى صلى االله عليه  وس
وبـئس مـا    -، وزعمت المعتزلـة  110"لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك"

أن اتصافه تعالى بالصفات يتنافى والواحدانية، أو على حد تعبيرهم أن وصفه تعـالى   -زعموا
و ينافي التوحيد، والمراد بالتوحيد هنـا  وه. بصفات زائدة على الذات يؤدي إلى تعدد القدماء

في مفهوم المعتزلة الذي سيأتي ذكره وتفسيره عند الكلام على أصـولهم الخمسـة   " التوحيد"
  .، وهو مفهوم خاطئ كما لا يخفى على كل من له إلمام بالموضوع111المعروفة

ات بل الممنوع الذي لا يساير التوحيد الصحيح هو إثبـات ذوات قديمـة لا إثبـات ذ   

                                 
من  2/1263، وابن ماجه 5/562و 4/524، والترمذي 1/547، وأبو داود 1/352، ومسلم 6/58، وأحمد 1/167أخرجه مالك  110
  .يث عائشة رضي الله عنھاحد
  .147: انظر ص 111



إن الكفر إثبات ذوات قديمة لا إثبات ذات : "قال صاحب المواقف. موصوفة بصفات الكمال
شبهة واهية وغير معقولة، إذ لا يتصـور عقـلاً،    -كما ترى-، وشبهة المعتزلة 112"وصفات

موجود في الخارج وهو مجرد عن الصفات، وعلى هذا يكون وجود واجب الوجود عنـدهم  
  .تعالى االله عما زعموا علواً كبيراً. وجوداً ذهنياً لا خارجياً

وأما علم حقيقة ذاته وكيفيتها فأمر لا سبيل إليه لأي مخلوق، إذ ليس من الجائز أن يحيط 
وَلاَ يُحِيطُونَ بِهِ {: المخلوق بالخالق علماً وإدراكاً لحقيقته ذاتاً ووصفاً، وصدق االله حيث يقول

إن ذاتـه مخالفـة   : "، قال صاحب المواقف114}مِ إِلاَّ قَلِيلاًوَمَا أُوتِيتُم مِّن الْعِلْ{، 113}عِلْمًا
قال قـدماء  : "، ثم قال"لسائر الذوات، فهو منـزه عن المثل والند، تعالى عن ذلك علواً كبيراً

  :ذاته تعالى مماثلة لسائر الذوات وإنما تمتاز عن سائر الذوات بأحوال أربعة: المتكلمين
  الوجوب -1
  .الحياة -2
  التامالعلم  -3
  .القدرة التامة -4

، ثم قـال  "بالإلهية"وعند أبي هاشم تمتاز بحالة خامسة وهي الموجبة لهذه الأربعة يسمونها 
لنا لو شاركه غيره في  الذات لخالفه بالتعيين ضرورة الاثنينية، ومـا بـه   : "صاحب المواقف

  هـ.ا 115"الاشتراك غير ما به الامتياز
وأما الـذات  : "في بدائع الفوائد نقلاً عن السهيلي اللغوي قال الحافظ ابن القيم رحمه االله

. فقد استهوى أكثر الناس ولا سيما المتكلمين، القول فيها أنها في معـنى الـنفس والحقيقـة   
ويحتجون في إطلاق ذلك  . ذات البارئ هي نفسه، ويعبرون بها عن وجوده وحقيقته: ويقولون

، وقـول  116"ثلاث كذبات كلهن في ذات االله": يمبقوله عليه الصلاة والسلام في قصة إبراه
وليست هذه اللفظة إذا استقريتها في اللغة والشريعة : ، قال117"وذلك في ذات الإله: "خبيب

                                 
  .280: الأيجي في المواقف ص 112
  .110: سورة طه آية 113
  .85: سورة الإسراء آية 114
  .269: المواقف في علم الكلام ص 115
  .من حديث أبي ھريرة 6/338أخرجه البخاري  116
  .7/379أخرجه البخاري  117



: كما زعموا، ولو كان كذلك لجاز أن يقال عند ذات االله واحذر ذات االله، كما قال تعـالى 
الجارة وحـرف  " في"ولا يقال إلا بحرف ، وذلك غير مسموع، 118}وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ{
جاهـدت في االله تعـالى   : للوعاء، وهو معنى مستحيل على نفس البارئ تعالى، إذا قلت" في"

وأحببتك في االله تعالى محال أن يكون هذا اللفظ حقيقة، لما يدل عليه هذا الحرف من معـنى  
يكون الحرف علـى بابـه   وإنما هو على حذف المضاف أي في مرضاة االله وطاعته، ف. الوعاء

هذا محبوب في الأعمال التي في مرضاة االله وطاعته، وأما أن تدع اللفـظ علـى   : كأنك قلت
  .ظاهره فمحال

وإذا ثبت هذا فقوله في ذات االله أو في ذات الإله إنما يريد في الديانة والشريعة التي هـي  
ألا تـرى  . ت لمؤنثذات الإله، فذات وصف للديانة، وكذلك هي في الأصل، موضوعها نع

فيها تاء التأنيث وإذا كان  الأمر كذلك فقد صارت عبارة عما تشرف بالإضافة إلى االله تعالى 
  :عز وجل، لا عن نفسه سبحانه، وهذا هو المفهوم من كلام العرب، ألا ترى إلى قول النابغة

  يجلهم ذات الإله ودينهم
  .اهـ كلام السهيلي"ضيف إليهفقد بان غلط من جعل هذه اللفظة عبارة عن نفس ما أ

وهذا مـن كلامـه مـن    : "وقال الحافظ ابن القيم معلقاً على هذا الكلام ومستحسناً
  ".المرقصات فإنه أحسن فيه ما شاء

. بمعنى صاحب، فذات كذا صاحبة كذا في الأصـل " ذو"وأصل هذه اللفظة هو تأنيث 
صـاحبة هـذه   : يه فكأنه يقولولهذا لا يقال ذات الشيء إلا لما له صفات ونعوت تضاف إل

وغيره على الأصوليين قولهم " هان"الصفات والنعوت، ولهذا أنكر جماعة من النحاة منهم ابن 
وهـذا إنكـار   " ذو"في " الـذو "لا مدخل للألف واللام هنا كما لا يقال : ، وقالوا"الذات"

الشـيء   صحيح، والاعتذار عنهم أن لفظة الذات في اصطلاحهم قد صارت عبارة عن نفس
وحقيقته وعينه، فلما استعملوها استعمال النفس والحقيقة عرفوها باللام وجردوها، ومن هنا 

فإن الاستعمال، والتجريد أمر اصطلاحي لا لغوي، فإن العـرب لا تكـاد   . غلطهم السهيلي
وهذا كجنب . تقول رأيت الشيء لعينه ونفسه، وإنما يقولون ذلك لما هو منسوب ومن جهته

                                 
  .30، 28سورة آل عمران آية  118



هذا في جنب االله لا يريدون إلا فيما ينسب إليه من سبيله ومرضاته وطاعته : ذا قالواإ. الشيء
فلما اصطلح المتكلمون على إطلاق الذات على النفس والحقيقة، ظن . لا يريدون غير هذا البتة

وقـول  " ثلاث كذبات في ذات االله: "من ظن أن هذا هو المراد من قوله عليه الصلاة والسلام
، فغلط واستحق التغليط، بل الذات هنا كالجنب "وذلك في ذات الإله: "الله عنهخبيب رضي ا
، ألا ترى أنه لا يحسن أن يقال 119}يَا حَسْرَتَى علَى مَا فَرَّطتُ فِي جَنبِ اللَّهِ{: في قوله تعالى

فعـل  : فرطت في ذات االله كما يقال: ويحسن أن يقال. فرطت في نفس االله وحقيقته: هاهنا
ت االله، وقتل في ذات االله، وصبر في ذات االله، فتأمل ذلك فإنه من المباحث العزيزة كذا في ذا

  .120الغريبة التي يثنى على مثلها الخناصراهـ
  

  معنى الإلهية لغة وشرعاً: الفصل الأول
فعال بمعنى مفعول، مثل كتاب بمعنى مكتوب، وإمام بمعنى مؤتم " إله"إن : قال أهل اللغة

أي عبادة وفيه قراءة عبـد االله  " إلهةً"يألَهُ بالفتح فيهما " أَلَه: "ويقال" عبودم"به، فيكون معناه 
إن :  وكان يقول. بكسر الهمزة أي عبادتك }ويذرك وإلاهتك{بن عباس رضي  االله عنهما 

على فعال بمعنى  مفعول لأنـه مـألوه أي   " إلاه"أصله " االله"ومنه قولهم " يعبد"فرعون كان 
اسـم  " إلاَهَةُ"عليه الألف واللام حذفت الهمزة تخفيفاً لكثرته في الكلام ومعبود، فلما دخلت 

: للشمس غير مصروف بلا ألف ولام، وربما صرفوه وأدخلوا عليه الألـف والـلام، فقـالوا   
لتعظيمهم لها وعبادتهم إياها، ومنه بيت لِمَّية بنت عتبة بـن  " الإلاَهَةَ"كأنهم سموها " الإلاَهَةُ"

  :الحارث
  نا من اللعباء قسراتروح

  فأعجلنا الإلاَهَةَ أن تؤويا
  على مثل ابن أمية فانْعَياه
  121تشقُّ نواعِمُ البشر الجُيوبا

                                 
  .56: سورة الزمر آية 119
  .8-2/7بدائع الفوائد للحافظ ابن القيم  120
  .تاج العروس 121



الآلهة الأصنام سموها بذلك لاعتقادهم أن العبادة مستحقة لها وأسماؤهم تتبع اعتقادهم لا 
وأصـله  " طَرَبَ" وبابه أي تحير" أَلَهَ: "التنسك والتعبد، تقول" التأله"ما عليه الشيء في نفسه 

  :أله بالمكان كفرح إذا أقام، ومنه قول الشاعر: هـ ويقال.ا 122وَلَه يَوْله وَلَهَا
  أَلِهْنا بدار تبين رسومها

  123كأن بقاياها وشوم على اليد
  .اهـ 124لا ينطلق إلا على المعبود بالحق" االله"والإله ينطلق على المعبود بحق وباطل وأما 

  :ية تلتقي كلها عند الآتيوهذه المعاني اللغو
ينطلقان على كل " وإله والآلهة"مأخوذة من التأله، وهو التعبد وجمعه آلهة " إله"إن لفظة 

  .ما عُبد بأي نوع من أنواع العبادات ولو كان المعبود جماداً
فلا ينطلق إلا على المعبود بالحق، وهو خالق السماوات والأرض، " االله"وأما لفظ الجلالة 

  .الأمر فيهما سبحانهومدبر 
لأن المعنى نفي اسـتحقاق  " لا إله إلا االله: "وهذا ما يعنيه الاستثناء في قولنا نحن المؤمنين

أَفَمَن {العبادة عن جميع الآلهة وإثباتها الله وحده، أي لا معبود بحق إلا االله، لأنه الخالق الرازق 
يع الكمالات، ومنـزه عـن جميـع   ، وهو سبحانه موصوف بجم125}يَخْلُقُ كَمَن لاَّ يَخْلُقُ

النقائص فعيادة غيره معه أو دونه تعتبر تنقصاً له سبحانه، لأن في ذلك تشبيه المخلوق الضعيف 
العاجز بالخالق القادر على كل شيء القوي المتين الغني عن كل شيء، الغني وصف ذاتي لـه  

  .كما أن الفقر والعجز والضعف أوصاف ذاتية للمخلوق. سبحانه
لا خالق "بـ" لا إله إلا االله"هنا تعلم وجه خطأ أولئك الذين يفسرون كلمة التوحيد من 
أو رازق أو شبه ذلك من معاني الربوبية التي لم يختلف فيها أحد من بـني آدم عـبر   " إلا االله

  .التاريخ الطويل
ذي لم والتفريق بين توحيد العبادة الذي دلت عليه كلمة التوحيد، وبين توحيد الربوبية ال

يقع فيه نزاع كما تقدم أمر ضروري، وتوحيد الربوبية إنما يبحث ليستدل به علـى توحيـد   
                                 

  .مختار الصحاح 122
  .تاج العروس 123
  .المصدر السابق 124
  .17: سورة النحل آية 125



العبادة الذي عجز عن تحقيقه كثير من الناس في هذا العصر، واختلط علـيهم الأمـر، واالله   
  .المستعان

ليه لأنه فالتفسير المشار إليه مخالف للغة العربية التي نزل بها القرآن كما ترى، فلا يلتفت إ
يتضمن تجاهل حقيقة التوحيد الذي طبقت عليه دعوة الرسل جميعاً والذي اصطدموا من أجله 

  .مع أقوامهم وهو توحيد العبادة أي إفراد االله بالعبادة كما انفرد بالربوبية سبحانه
دال على جميع الأسماء الحسنى والصـفات  " االله"اسم : "يقول الحافظ ابن القيم رحمه االله

  :بالدلالات الثلاث العلى
فإنه دال على الإلهية المتضمنة لثبوت صفات الإلهية له سبحانه مع نفي أضدادها عنه  -أ

تعالى، وصفات الإلهية هي صفات الكمال المنـزه عن التشـبيه والمثـال، وعـن العيـوب     
وَلِلّهِ {: كقوله تعالى" الاسم العظيم"والنقائص، ولهذا يضيف االله تعالى الأسماء الحسنى إلى هذا 

الرحمن الرحيم، القدوس، والسـلام، والعزيـز،   : ، ويقال126}الأَسْمَاء الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا
  .االله من أسماء الرحمن ولا من أسماء العزيز ونحو ذلك: والحكيم، من أسماء االله، ولا يقال

. جمـال مستلزم لجميع معاني الأسماء الحسـنى دال عليهـا بالإ  " االله"فعلم أن اسم  -ب
  .والأسماء الحسنى تفصيل وتبيين لصفات الإلهية التي اشتق منها اسم االله

دال على كونه مألوهاً، معبوداً، تألهُهُ الخلائق محبة وتعظيماً وخضوعاً " االله"واسم  -جـ
وفزعاً إليه من الحوائج والنوائب وذلك مستلزم لكمال ربوبيته ورحمته المتضمنتين لكمال الملك 

  .127والحمد
وإلهيته وربوبيته ورحمانيته وملكه مستلزم الجميع صفات كماله، إذ يستحيل ثبوت ذلك 
  .لمن ليس بحي ولا سميع ولا بصير ولا قادر ولا متكلم، ولا فعال لما يريد، ولا حكيم في أفعاله

وصفات الفعل والقدرة، والتفـرد بالضـر   " االله"وصفات الجلال والجمال أخص باسم 
" الـرب "المنع ونفوذ المشيئة، وكمال القوة وتدبير أمر الخليقة أخص باسـم  والنفع والعطاء و

 128""الـرحمن "وصفات الإحسان والجود والبر والحنان، والمنة والرأفة واللطف أخص باسم 

                                 
  .180: سورة الأعراف آية 126
  .وسيأتي تفصيل ذلك في الفصل الثاني إن شاء الله 127
  .1/32مدارج الساكين  128



  .اهـ
وكلام الحافظ ابن القيم غني عن التعليق لوضوحه في بيان العلاقة أو النسبة بين الربوبيـة  

إن توحيد الربوبية بـاب  : "الله في موضع آخر في كتابه مدارج السالكينوقال رحمه ا. والإلهية
لتوحيد الإلهية، فإن أول ما يتعلق القلب بتوحيد الربوبية ثم يرتقي إلى توحيد الإلهية كما يدعو 
االله عباده في كتابه بهذا النوع من التوحيد إلى النوع الآخر، ويحتج به عليهم، ويقررهم بـه ثم  

، يقـول  }إِيَّاكَ نَعْبُدُ{: قضونه بشركهم به في الإلهية، وفي هذا المشهد يتحقق مقاميخبر أنهم ين
  .129"}وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ{: االله تعالى

هذا، وإن توحيد الربوبية محل إجماع البشر، ولا فرق بين مؤمنهم وكافرهم، بل كلـهم  
  .منون بربوبيته، وإن أشرك من أشرك في عبادتهيؤ

، 130وأما الصراخ المنكر والقول الهجين الذي سمعته الدنيا لأول مرة في الآونة الأخـيرة 
والذي ينادي بكل وقاحة، بإنكار وجود االله تعالى مكابرة، وأنه ليس هو الذي خلـق هـذا   

المغالطة، فإنها تهدف إلى تضليل  الكون، وأن الدين إنما يقصد به تخدير الشعوب إلى آخر تلك
  .متعمد إذ لا مستند له من العقل والفطرة السلمية بله الشرع، ولا أرى مناقشته هنا

وكيف ينكر وجود الخالق من هـو  !! وهل يناقش من ينكر وجود الشمس وهي طالعة؟
  !!مخلوق له وآية من آياته؟
  وفي كل شيء له آية
  تدل على أنه واحد

  عنى الصفة والنعت لغة واصطلاحاًم: الفصل الثاني
  : المعنى اللغوي

وصف الشيء يصفه وصفاً أي نعته، وهـذا صـريح في أن الوصـف والنعـت     : يقال
مترادفان، وقد أكثر الناس القول في الفرق بينهما ولا سيما علماء الكلام، وهو مشهور، ولا 

                                 
  .1/411سالكين ، وانظر مدارج ال87: سورة الزخرف آية 129
نمـوت : ھذا الكلام يعني بالنسبة للعصر الحديث، فلا يرَِدُ موقف الدھرية الذين أخبـر عـنھم القـرآن حيـث كـانوا يقولـون 130

ويعتبـر " المـادة والصـدفة"ومن كانوا في معناھم مثل الطبيعيـين القـائلين فـي تفسـير الوجـود . ونحيا وما يھلكنا إلا الدھر
  .بھذا الاعتبار أي باعتبار ھذا العصر موقف الماركسيين جديداً 



الوصـف مصـدر،   : وقيلوصف الشيء له وعليه إذا حلاه، : وفي اللسان. داعي للإطالة فيه
الوصف وصفك الشيء بحليتـه ونعتـه، والوصّـاف العـارف     : وقال الليث. والصفة الحلية

  .اهـ131بالوصف
: الخادم أو الخادمة، أي غلاماً كان أو جارية، وربما قـالوا للجاريـة  " كأمير"الوصيف 

، "والوُصَفَاءنهى عن بيع العُسَفَاء : "وفي الأثر. وصيفة والجمع وصائف، وجمع الوصيف وصفاء
  .اهـ132"إنها كانت وصِيفَةً لعبد المطلب: "وفيه حديث أم أيمن

استوصف الطبيب لدائه سأله أن يصف له ما يتعالج به، والصفة كالعلم والجهل والسواد 
وأما النحويون فليسوا يريدون هذا، بل الصفة عندهم النعت أي المشتقات كاسـم  . والبياض

  .اهـ133المشبهةالفاعل واسم المفعول والصفة 
  :المعنى الاصطلاحي

والصفة في اصطلاح المتكلمين حال وراء الذات، أو ما قام بالذات من المعاني والنعـوت  
وهي في حق االله تعالى نعوت الجلال والجمال والعظمة والكمال، كالقدرة والإرادة والعلـم  

  .والحكمة
يد أنها لا تنفـك عـن   والصفة غير الذات وزائدة عليها من حيث مفهومها وتصورها، ب

الذات، إذ لا نتصور في الخارج ذاتاً مجردة عن الصفات، هذا وإن صفات االله تعالى توقيفية فلا 
مجال فيها للاجتهاد والاستحسان، بل الواجد الوقوف عند ما وصف االله به نفسه، أو وصـفه  

يتجاوز الكتـاب   لا: "به رسوله محمد عليه الصلاة والسلام، قال الإمام أحمد في هذا الصدد
، إذ لا يصف االله اعلم باالله من االله، ولا يصفه في خلقه أعلم من رسوله عليه الصـلاة  "والسنة
هي مجاز بل صفاته كلها حقيقة على ما يليق باالله سبحانه، كما : ولا يقال في صفاته. والسلام

كالحقيقة فليست الحقيقة . أن صفات خلقه حقيقة، حقيقة تناسب حالهم وضعفهم وحدوثهم
كما هو الشأن في الذات، لأن ذات االله حقيقة، حقيقة تليق به سبحانه، وذوات المخلوقـات  

  .حقيقة أيضاً، والحقائق مختلفة هنا وهناك

                                 
  ".وصف"لسان العرب مادة  131
  .تاج العروس، والنھاية لابن الأثير 132
  .مختار الصحاح 133



فليعلم ذلك لأنه مقام مهم، ومزلة أقدام زلّت فيها أقدام كثير من علماء الكـلام، واالله  
  .المستعان

إيماننا بذاته تعالى، وهو إيمان إثبات وتسليم لا تكييف فإيماننا بصفات االله تعالى على وفق 
: فيه ولا تشبيه، وبالتالي لا تحريف فيه ولا تعطيل، بل إيماننا باالله وبصفاته في ضوء قوله تعالى

دُ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ اللَّهُ الصَّـمَ {: ، وقوله تعالى134}لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ{
، وما في هذا 136}هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيا{: ، وقوله135}لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوًا أَحَدٌ

المعنى من نصوص الكتاب والسنة التي تدل على التنـزيه الكامل مع إثبات الصفات إثباتـاً لا  
  .يصل إلى التشبيه والتجسيم

لعقلية التي تدعو إلى الإيمان  بجميع كمالات الرب تعالى وهذه النصوص تتفق مع الأدلة ا
  .بالجملة، كمال الذات، وكمال الصفات، وكمال الأفعال

ولا فرق فيما ذكرنا عند السلف بين صفات الذات كالقدرة والإرادة، والعلـم مـثلاً،   
 وبين صفات الأفعال كالاستواء والنـزول والمجيء لأنها كلها جاءت بها نصـوص الكتـاب  

  .والسنة، والعقل السليم لا يرفض ذلك، بل يبادر إلى قبوله
فمن غير الجائز إذاً التفريق بين ما جمع االله في كتابه، أو فيما أوحى به إلى رسوله عليـه  

  .الصلاة والسلام
 

                                 
  .11: سورة الشورى آية 134
  .4-1: سورة الإخلاص آية 135
  .65: سورة مريم آية 136



  مفهوم الذات في القرآن الكريم: الفصل الثالث
وكثيراً " ريح بلفظ الذاتدون تص"تحدث القرآن عن الذات الإلهية في عديد من الآيات 

  :فاالله علم على الذات العلية مثل" االله"ما يصدر الحديث باسم 
  .137}اللّهُ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ{: قوله تعالى -
  .138}ى يَوْمِ الْقِيَامَةِاللّهُ لا إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَ{: وقوله تعالى -
  .139}اللّهُ لا إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ{: وقوله تعالى -
  .140}اللّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّوُرِ{: وقوله تعالى -
  .141}هُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِاللّهِ الَّذِي لَ{: وقوله تعالى -
  .142}اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ لَهُ الأَسْمَاء الْحُسْنَى{: وقوله تعالى -
  .143}اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ{: وقوله تعالى -
  .144}اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ{: وقوله تعالى -
  .145}اللَّهَ رَبَّكُمْ وَرَبَّ آبَائِكُمُ الأَوَّلِينَ{: وقوله تعالى -
  .146}اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُّتَشَابِهًا{: وقوله تعالى -
  .147}خَلَقَ الإِنسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ* عَلَّمَ الْقُرْآنَ* الرَّحْمَنُ{: وقوه تعالى -

يرهما من أسماء االله إنما هي أعلام دالة على ذات االله تعالى، وهـي مـع   فاالله والرحمن وغ
  .كونها أعلاماً دالة على الذات، وهي أيضاً   أوصاف كمال

وآيات أخرى كثيرة، هذا، وليس بين المؤمنين باالله وبكتابه وبرسـوله عليـه الصـلاة    
وأن ذاته سـبحانه  . قاموالسلام، وما جاء به من الهدى خلاف في أن مقام الإلهية فوق كل م

                                 
  .255: سورة البقرة آية 137
  .87: سورة النساء آية 138
  .2: سورة آل عمران آية 139
  .257: سورة البقرة آية 140
  .2: سورة إبراھيم آية 141
  .8: سورة طه آية 142
  .35: سورة النور آية 143
  .26: سورة النمل آية 144
  .126: سورة الصافات آية 145
  .23: سورة الزمر آية 146
  .4-1: سورة الرحمن آية 147



  .فوق كل الذوات، وأن له سبحانه الكمال المطلق في ذاته وصفاته
ثم إنه من غير الجائز عقلاً وشرعاً محاولة إدراك حقيقة ذاته، وصفاته بـل العجـز عـن    

  .148الإدراك هو الإدراك كما يحكى ذلك عن أبي بكر الصديق رضي االله عنه
قد وصـفت في القـرآن    -تدرك، وفوق أن تحد  مع أنها فوق أن -وذات االله ... هذا

بصفات كثيرة، كالإرادة والعلم، والقدرة وغيرها، وهي صفات كمال الكمال المطلق، ومـع  
كما تضاف مثل هذه الصفات وغيرهـا إلى  " ذات"هذا فلا بد أن تضاف هذه الصفات إلى 

  .!!لإنسانذاتنا مع الفارق البعيد بين كمالها في ذات الإله، ونقصها في ذات ا
وقد جاء في القرآن الكريم كثير من الآيات التي تضيف إلى االله صفات فعل تدل علـى  

اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ خَلَقَ الإِنسَانَ {: في أول ما نزل من الكتاب: الإيجاد كقوله تعالى
، ففي الآيـات  149}مِ عَلَّمَ الإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْمِنْ عَلَقٍ اقْرَأْ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَ

اللّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنثَى وَمَا تَغِيضُ {: تعريف بذات االله، وأنها تخلق وتعلم، وكقوله تعالى
، 150}الْكَبِيرُ الْمُتَعَـالِ الأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقْدَارٍ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ 

قَدْ {: ، وقوله تعالى151}اللَّهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ يَرْزُقُ مَن يَشَاء وَهُوَ الْقَوِيُّ العَزِيزُ{: وقوله تعالى
نَّ اللَّـهَ  سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِ

، فذات الإله ذات توصف بالسمع وتوصف بالرؤيـة وتوصـف بـالعزة    152}سَمِيعٌ بَصِيرٌ
هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي * إِنَّ اللّهَ لاَ يَخْفَىَ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاء{والحكمة 

، وأكثر فواصل القرآن تنتهي غالباً 153}زِيزُ الْحَكِيمُالأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاء لاَ إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ الْعَ
  .بصفة من صفات االله تعالى، أو بالمزاوجة بين صفتين من صفاته

  
  

                                 
عرفت ربي بربي، ولولا : ؟ فقاليقال إن أبا بكر الصديق رضي الله عنه سئل بم عرفت ربك. 435: مقدمة ابن خلدون ص 148

من كتـاب حـل الرمـوز ومفتـاح ". العجز عن الإدراك إدراك: "وھل يتأتى لبشر أن يدركه؟ فقال: ربي ما عرفت ربي، فقيل له
  .، لانقطع بصحة القصة لأنھا بلا سند، ولكن للاطلاع والبحث21الكنوز لشارح الفصوص 

  .5-1: سورة العلق آية 149
  .9-8: سورة الرعد آية 150
  .19: سورة الشورى آية 151
  .1: سورة المجادلة آية 152
  .6-5: سورة آل عمران آية 153



  : ومن النوع الأول
  .155}وَكَانَ اللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُّحِيطًا{، 154}إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا{: قوله تعالى

  :ومن النوع الثاني
إِنَّ اللّهَ وَاسِعٌ {: ، وقوله156}إِنَّهُ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا{: الأعم الأغلب، قوله تعالى وهو

  .157}عَلِيمٌ
وقد كان السلف من الصحابة والتابعين رضوان االله عليهم يتلـون كتـاب االله   ... هذا

ويستمعون إلى آيات الكتاب وأحاديث الرسول عليه الصلاة والسلام، فما وقفـوا موقـف   
شـيء وأن  " الـذات "ساؤل أو حيرة أمام صفة من صفات االله، ولا وقع في تفكيرهـم أن  ت

الصفات شيء، أو أنهما وجهان لحقيقة واحدة، أو غير هذا مما دار حوله الجدل واشتد فيـه  
الخصام بين جماعات المسلمين بعد أن مضى عهد الراشدين ودخلت في الإسلام مذاهب وآراء 

  .وا في دين االله من فرس وروم وبربر وهنود وغيرهموفلسفات، مع الذين دخل
هكذا نترك هذه الفقرة بهد أن استعرضنا نصوصاً من الكتاب العزيز في ذات االله تعالى مع 
الإشارة إلى موقف المسلمين الأولين من الصحابة والتابعين ومن اقتنع بمنهجهم من أهل العلم، 

، ولنرى هناك أقوالاً لبعض الأنبياء "ذات االله"لنرى في الفصل التالي كيف أفصحت السنة عن 
وبعض الصحابة مع النهي عن التفكير في ذات االله لينحصر التفكير في مخلوقات االله التي هـي  

  .من آياته تعالى
  

  مفهومات الذات في السنة النبوية: الفصل الرابع
  :من ذلك، وإثباتها االله تعالى و"الذات"وقد وردت عدة أحاديث فيها إطلاق لفظ 

عند البخاري، حيث يقول الرسول الأمـين عليـه الصـلاة     158حديث أبي هريرة -أ
لم يكذب إبراهيم عليه الصلاة والسلام إلا ثلاث كذبات، اثنين منهن في ذات االله ": والسلام

                                 
  .32: سورة النساء آية 154
  .126: سورة النساء آية 155
  .وردت عدة مرات 6: سورة الفرقان آية 156
  .115: سورة البقرة آية 157
  .بي الحلبي وأولاده، مطبعة البا7/200صحيح البخاري يراجع فتح الباري كتاب أحاديث الأنبياء  158



  .159"عز وجل
  .إني سقيم: قوله -1
  .بل فعله كبيرهم هذا: قوله -2
لطان جبار وسارة زوجته والقضية مستوفاة قوله لسارة هي أخته خوفاً عليها من س -3

  .في صحيح البخاري
  :حديث أبي هريرة في قصة خبيب الأنصاري عندما قتله المشركون حيث قال -ب

  ولست أبالي حين أقتل مسلماً
  على أي شق كان الله مصرعي
  وذلك في ذات الإله وإن يشأ
  160يبارك على أوصال شلو ممزع

لبخاري في كتاب الجهاد، وفي المغازي، وفي كتاب والقصة مذكورة ومكررة في صحيح ا
  .التوحيد أخيراً

روي مرفوعـاً  " تفكروا في كل شيء، ولا تفكروا في ذات االله: "حديث ابن عباس -ج
  .وسنده جيد: وهو ضعيف، وروي موقوفاً، قال الحافظ ابن حجر

قال الحـافظ   ،"لا تفقه كل الفقه حتى تمقت الناس في ذات االله: "حديث أبي الدرداء -د
  .رجاله ثقات إلا أنه منقطع: ابن حجر

في الأحاديث المذكورة بمعنى من أجل أبـو بمعـنى حـق،    " ذات"ولفظ : ثم قال الحافظ
  :ومثله قول حسان: وأردف قائلاً

  وإن أخا الأحقاف إذ قام فيهم
  يجاهد في ذات الإله ويعدل

 }علَى مَا فَرَّطتُ فِي جَنبِ اللَّهِيَا حَسْرَتَى {: وهو كقوله تعالى حكاية عن قول القائل
لا بـالمعنى الـذي أحدثـه    " ذات"فالذي يظهر أن المراد جواز إطلاق لفظ : ثم قال الحافظ

                                 
خصھا بذلك لأن قصة سارة وإن كانت أيضاً في ذات الله، ولكن تضمنت حظاً لنفسه ونفعاً له بخلاف الاثنتين الأخـريتين،  159

. أن إبراھيم لم يكذب قط إلا ثلاث كـذبات، كـل ذلـك فـي ذات الله: فإنھما في ذات الله محضاً، وفي رواية ھشام بن حسان
  .ط الحلبي 7/201راجع فتح الباري 

  .17/152فتح الباري كتاب التوحيد  160



المتكلمون، ولكنه غير مردود إذا عرف أن المراد به النفس لثبوت لفـظ النفـي في الكتـاب    
  .اهـ 161العزيز

 اصطلاح المتكلمين نقلاً عـن  من حيث اللغة وفي" ذات"وقد تقدم تحقيق لفظ ... هذا
  .162الحافظ ابن القيم في أول هذا المبحث

  
 

  الحديث عن بعض المدافعين عن منهج السلف: المبحث السابع
إن منهج السلف الصالح في إثبات صفات االله تعالى وأسمائه على الرغم من وضوحه 

ات االله وأسمائه هو وعدم غموضه لم يسلم من أقلام غلاة النفاة الذين يرون أن إثبات صف
ولا يتم تنـزيه االله تعالى عما لا تليق به إلا بنفي الصفات عنـد  . عين التشبيه والتجسيم

بعضهم، وبنفي الصفات والأسماء معاً عند البعض الآخر، بل لم يسلم المنهج حـتى مـن   
بعض الصفاتية الذين يثبتون بعض الصفات أو أكثرها ولكنهم يرون وجوب تأويل بعض 

ات الأخرى، وقد استهدف منهج السلف هؤلاء جميعُهم على اختلاف منـاهجهم  الصف
فنالوا من المنهج، ورموا السلفيين بالتشبيه والتجسيم، وهم بريئون عن ذلك براءة الذئب 

وفيما يلي نتحدث عما قام به عدد من أئمتنا من الجهود للدفاع عن . من دم ابن يعقوب
  .منهج السلف والسلفيين

  :ون عن منهج السلفالمدافع
ابتدأت آراء الجهمية في القرن الثاني من الهجرة النبوية، ثم  انتشرت في المائة الثالثة، 

إنه : هـ، ويقال218وتولى إذاعتها والدعاية لها والكتابة فيها بشر المريسي المتوفى سنة 
ينسب أحياناً فقيه ومتكلم إلا أنه  اجتمعت فيه أمراض عدة ينسب إلى المرجئة أحياناً، و

أخرى إلى الجهمية نسبة إلى جهم بن صفوان ويذكر الإمام ابن تيمية أن أصل الجهميـة  
هـ أخذ 281يرجع إلى عناصر دخيلة على الإسلام، لأن جهم بن صفوان المتوفى سنة 

مقالته عن الجعد بن درهم، وأن الجعد أخذها عن أبان بن سمعان، وأخذها أبـان عـن   

                                 
  .17/153فتح الباري  161
  .74راجع ص  162



. عن خاله لبيد بن الأعصم اليهودي، ويذكر أنه من يهود اليمن طالوت، وأخذها طالوت
أما الجعد بن درهم فهو من أرض حران التي كانت فيها عناصر كـثيرة مـن الصـابئة    

  .والفلاسفة، ومن ثم فإن مقالة الجهمية ترجع إلى عناصر فلسفية وصابئية ويهودية
حران، كما أخذ جهـم  هـ نفسه عن فلاسفة 339وقد أخذ الفارابي المتوفى سنة 
  .163بن صفوان عن البوذية أو السمنية

ولما انتشرت آراء الجهمية ومذهبها في التعطيل وإنكار الصفات وفي القـول بخلـق   
  .164القرآن، تصدى لها الأئمة من سلف هذه الأمة بالرد وبيان ضلالها وانحرافها
ات وجمل تـدل  منهم من كتب في ذلك كتاباً أو كتباً، ومنهم من نقلت عنه عبار

على الاستنكار، وكل ذلك يوضح لنا أن أئمة السلف لم يأل جهداً في الرد على منكري 
الصفات من يوم ظهورها، وسوف نقدم فكرة موجزة عن بعض هؤلاء الأئمة مع ذكـر  

  :نموذج من كلامهم، وفي مقدمتهم
حنبـل بـن   الإمام أحمد بن حنبل، وهو الإمام أبو عبد االله أحمد بن   محمد بن  -أ

هلال الشيباني، وقد ترجم لهذا الإمام غير واحد من المؤرخين، وذكروا جميعاً أنه رحمـه  
هـ وقد كان أبـوه  164في شهر ربيع الأول سنة ) ببغداد(وولدته ) بمرو(االله حملته أمه 

هـ فنشأ ببغداد، وتولـت أمـه تربيتـه،    179وتوفي والده سنة ) سرخس(والي بلدة 
  .لنجابة في صباهوظهرت عليه لوائح ا
أنه من شدة رغبته في أخذ علم الحـديث، كـان يـذهب إلى    : ويذكر المترجمون

المساجد مبكراً حتى إن أمه تشفق عليه وتطلب منه أن يتأخر حتى يصبح الناس وينتشـر  
، وذكر بعض من ترجم له أن الإمام أحمد لم يقتصر في طلب العلم علـى  165ضوء النهار

بل إنه رحل إلى كل من الكوفة، والبصرة ومكة، والمدينة المنورة، علماء بلده بغداد فقط، 
واليمن والشام بل إنه رحل إلى بلاد فارس، وخراسان، وأخيراً عاد إلى بغـداد، وتفيـد   

  .المصادر أيضاً أن الإمام أحمد بدأ في الاشتغال بالحديث، وعمره ست عشرة سنة
                                 

ومن القائلين بقدم العالم، وينكـرون المعـاد والبعـث، مقـالات الإسـلاميين لأبـي . طائفة من أصحاب التناسخ: السمنية 163
  .270: الحسن الأشعري ص

  .8-7: عمار الطالبي ص. النشار، د. عقائد السلف د 164
  .9: المصدر السابق بتصرف في العبارة ص 165



  المحنة
ث والسنة يذهب إلى أن الإيمان قول وعمل، وكان الإمام أحمد كغيره من أهل الحدي

  .وأنه يزيد وينقص، وأن القرآن كلام االله منه بدأ وإليه يعود يوم يرفعه االله
وعندما قامت للمعتزلة دولة قوية بتولي الخليفة السابع من خلفاء بني العباس الخليفة 

التي عرفت في التاريخ  بلغ الخلاف بين أهل السنة والمعتزلة ذروته، وتلك الفتنة) المأمون(
كان فيها للإمام أحمد موقف معروف في تاريخ الأمة الإسلامية، إذ وقـف  ) المحنة(باسم 

وملخصها ما يرويه المؤرخون . فيها موقفاً فريداً عجز كثير من الأئمة والعلماء الثبات فيه
لمعتزلة فأزاغوه قد استحوذ عليه جماعة من ا) المأمون(أن الخليفة : والمترجمون للإمام أحمد

، ونفي صفات االله عز )بخلق القرآن(عن طريق الحق، وأوقعوه في الباطل إذ زينوا له القول 
وجل، والخوض في المطالب الإلهية بعيداً عن نصوص الكتاب والسنة، بل إنـه ضـرب   

  .166صفحاً من النصوص زاعماً بأنها لا تفيد اليقين متأثراً بفكرة المعتزلة
لم يكن في خلفاء بني أمية وبني العباس خليفة إلا علـى مـذهب   و: "قال البيهقي

السلف، ومنهاجهم، فلما تولى المأمون الخلافة اجتمع به هؤلاء المعتزلة فحملوه على نفي 
  .اهـ"الصفات والقول بخلق القرآن

وكل الذين تحدثوا عن المحنة يتفق كلامهم بأن الخليفة المأمون أتِيَ مِنْ قِبَـلِ بطانـة   
وء، من أئمة الاعتزال، وتورط في مشكلة هزت خلافته لأنه لم يأخذ الأمـر بِرَويّـة   الس

وحكمة لحل المشلكة، وهي مشكلة يحلها العلماء بالمناقشة والحوار الحر، ومقارعة الدليل 
بالدليل، بل نصب نفسه داعية لا يرد له قول، ولا يعصى له أمر مستغلاً في ذلك سلطانه 

إسحاق بن إبراهيم بن (هـ كتب المأمون إلى نائبه وواليه ببغداد 218وفي عام . العريض
هكذا بهذه الجرأة ودون مقدمة أو ) بخلق القرآن(يأمره أن يدعو الناس إلى القول ) مصعب
  .تمهيد

ولم يسع الوالي إلا الامتثال فجمع مجموعة من أئمة الحـديث، وبعـض القضـاة    

                                 
ترجمـة . عن ابن كثير في البداية والنھايـة وابـن الجـوزي فـي مناقـب الإمـام أحمـد) بالمعنى(استقينا ھذه المعلومات  166

  .الإمام أحمد



فامتنعوا فأخذ يتهـددهم بالضـرب وقطـع     والفقهاء، فدعاهم إلى ذلك القول الخطير،
المرتبات بالنسبة للموظفين منهم، فأقر كثير منهم مكرهين، وأصر على الامتناع جماعـة،  
وفي مقدمتهم الإمام أحمد بن حنبل الذي صمد في موقفه لم يزعزعه التعذيب، ولم تأخذ 

تعذيب، ويذكر بعـض  بقلبه تلك الفتنة، ولم يبال بسلطان الخليفة وما يملكة من أنواع ال
قبل أن يصل إليه الإمام أحمـد، وهـو   ) بطرسوس(من ترجم له أن الخليفة المأمون توفي 

محمول إليه، ثم رد إلى بغداد، واستمر الامتحان أمام المعتصم ثم الواثق ثم بقي الإمام بعد 
عذب موت الخلفاء الثلاث، وقد ماتت معهم المحنة، وبقي الإمام بعدهم لنشر السنة التي 

من أجلها وليرفع صوته بنصوص الصفات من جديد، وقد أتـى االله بـالفرج في عهـد    
ناصر السـنة وقـامع   (وقضى بذلك على بقية البدعة ولذلك لقبه أهل عصره ) المتوكل(

وقد ساعده الخليفة المتوكل الذي أعلـن برفـع   ) إمام أهل السنة(فاستحق لقب ) البدعة
ت بما في ذلك صفة الكلام، التي هي بيت القصـيد في  وأمر بنشر أحاديث الصفا) المحنة(

  .الموضوع
وبمناسبة انتشار آراء أهل البدع، صرح الإمام أحمد وأوضح موقفه مـن نصـوص   

هـذه الأحاديـث   : "الصفات فيما يرويه ابنه عبد االله بن أحمد، ومن ذلك قوله رحمه االله
لا ينبغي الخوض فيـه، وإنمـا   إن ما يرجع إلى عالم الغيب : "، وقوله"نرويها كما جاءت
من صفة المؤمن من أهل السنة والجماعة إرجاء مـا  : "ومن كلامه". نفوض أمره إلى االله

إن ": ، كما جاءت الأحاديث عن النبي صلى االله عليه وسلم"غاب عنه من الأمور إلى االله
لكـلام  ، فيصدقها ولا يضرب لها الأمثال، ووقف الإمام من أهل ا"أهل الجنة يرون ربهم
صـفة  : "، وقال أحمد"لا تجالسوا أهل الكلام وإن ذَبّوا عن السنة: "موقفاً معارضاً فقال

من شهد لا إله إلا االله وحده لا شريك له، وأن محمـداً  : المؤمن من أهل السنة والجماعة
وعقد قلبه على ما ظهـر مـن   . عبده ورسوله، وأقر بجميع ما جاءت به الأنبياء والرسل

وأرجأ من غاب عنـه  . شك في إيمانه ولم يكفر أحداً من أهل التوحيد بذنبلسانه ولم ي
  .الخ"... وفوض أمره إلى االله. من الأمور إلى االله

وقد عدد الإمام صفات كثيرة يرى أنها من صفات أهل السنة والجماعة لئلا يلتبس 



دة بأضـداد  الأمر على من يريد معرفتهم ويميز بينهم وبين أهل البدع الذين يتصفون عا
  .هذه الصفات

وإذا ما تحدثنا عن المحنة وصبر الإمام أحمد فيها يَجْدُرُ بنا أن نذكر نموذجاً من أسئلة 
الامتحان ليتصور القارئ صورة المحنة ولو بعض التصور، والي بغداد يسأل والإمام أحمـد  

  :يجيب
  ما تقول في القرآن؟: إسحاق

  .هو كلام االله: الإمام أحمد
  أمخلوق هو؟ :إسحاق

  .هو كلام االله لا أزيد على هذا: الإمام أحمد
  ما معنى أنه تعالى سميع بصير؟: إسحاق

  .هو كما وصف نفسه: الإمام أحمد
هذه بعض الأسئلة التي يوجهها إسحاق بن إبراهيم بن مصعب والي بغداد الـذي  

ت الإمام أحمد كلف من طرف المأمون بامتحان العلماء وشيوخ الحديث والسنة، وقد ثب
وسـام  (يناله عالم سـلفي وهـو   ) وسام(أمامها ونجح في الامتحان نجاحاً نال به أعلى 

إذ لقبه أهل عصره العارفون بموقفه لمعرفتهم كيف أبقى االله بع علـى العقيـدة   ) الإمامة
  ).بإمام أهل السنة وقامع البدعة(بصبره وثباته 

ما يتلاءم وبحثنا، رحمه االله وجزاه عـن  هكذا نوجز ترجمة هذا الإمام اقتصاراً على 
  .السنة وأهلها خير الجزاء

وقد خلف الإمام أحمد للمكتبة الإسلامية كتباً ورسائل كثيرة ونافعة، ومن أبرزهـا  
المعروف، الذي تغني شهرته عن التعريف وله كتابه الفريد الذي كتبه رداً ) مسند الإمام(

هم ما كتب في مجاله، وقد ناقش فيه الإمام المشككين على الزنادقة والجهمية إذ يعتبر من أ
في القرآن الذين يتأولونه على خلاف ظاهره، وقد دافع الإمام في هذا الكتاب عن المنهج 

  .السلفي خير دفاع، فجزاه االله خير ما جازى به المجاهدين
  مواقف الإمام



طرفاً من المحنة، وما  وبعد أن استعرضنا نبذة من حياة الإمام أحمد واستعرضنا أيضاً
جرى بينه وبين خصومه في مشكلة خلق القرآن، فلنسمع صوت الإمام وهو في حـوار  

مع الجهمية حيث يدافع عما يعتقده السلف في صفات االله، فلنأخذ مقتطفات من ) حيّ(
كلامه في مبحث الرؤية، وصفة العلو، والمعية فتعال بنا لنحضر الحوار ثم لنسـتمع إليـه   

ضر وكأنك تسمع الصورة الصوتية للإمام وهو يناقش بأسلوبه الخاص ولغتـه  بقلب حا
  :وقد بوب الإمام لكل موضوع يجري فيه الحوار إذ يقول مثلاً. القوية

، 167}وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ{: بيان ما جحدت الجهمية من قول االله
لا : فقالوا! لم أنكرتم أن أهل الجنة ينظرون إلى ربهم؟: لهم فقلنا: قال الإمام أحمد رحمه االله

. لا يرى إلا شيء يفعلـه . ينبغي لأحد أن ينظر إلى ربه لأن المنظور إليه معلوم موصوف
إِلَـى  {إن معنى : ، قالوا}وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ{: أليس    االله يقول: فقلنا

الثواب من ربها وإنما ينظرون إلى فعله وقدرته، وتلوا آيـة   169، أنها تنظر168}رَةٌرَبِّهَا نَاظِ
أَلَمْ تَرَ إِلَى {: إنه حيث قال: ، فقالوا170}أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظِّلَّ{: من القرآن

 لم يـزل  إن فعل االله: ، إنهم لم يروا ربهم، ولكن المعنى ألم ترَ إلى فعل ربك، فقلنا}رَبِّكَ
إنما تنظر الثواب : ، فقالوا}وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ{: العباد يرونه، وإنما قال

إن االله لا يرى في الـدنيا  : فقالوا. إنها مع من تنظر الثواب هي ترى ربها: من ربها، فقلنا
لاَّ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُـوَ  {: ثناؤهولا في الآخرة، وتلوا آية من المتشابه من قوله االله جل 

لاَّ {: ، وقد كان النبي صلى االله عليه وسلم يعرف معـنى قـول االله  171}يُدْرِكُ الأَبْصَارَ
، ولم }لَن تَرَانِي{: ، وقال االله لموسى172"إنكم سترون ربكم": ، وقال}تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ

إنكم سـترون  ": ى االله عليه وسلم حين قاللأن أرى، فأيهما أولى أن نتبع النبي صل: يقل
والأحاديث بأيدي أهل العلم عـن  ! لا ترون ربكم؟: أو قول الجهمي حين قال "ربكم

  .النبي صلى االله عليه وسلم أن أهل الجنة يرون ربهم لا يختلف فيها أهل العلم
                                 

  .23-22: سورة القيامة آية 167
  .23: سورة القيامة آية 168
  .وتتوقعهمن الانتظار لا من النظر أي تنتظر الثواب،  169
  .45: سورة الفرقان آية 170
  .103: سورة الأنعام آية 171
  .أخرجه الشيخان والترمذي، وھو قطعة من حديث طويل من حديث أبي ھريرة، وفي معناه حديث جابر عند مسلم 172



لاَّ {: إنّ القارئ يدرك أن الإمام يشير إلى أن الإدراك المنفي في قوله تعـالى : وبعد
، أمر زائد على الرؤية وهذا المعنى في غاية الوضوح، لأن العباد عنـدما  }تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ

يرون ربهم لا يدركونه أو لا يحيطون به، كما أنهم يعلمون ربهم ويؤمنون به، ولا يحيطون 
مثلاً إنك ف. به علماً ومعرفة، وقد يتصور هذا المعنى حتى في مخلوق من مخلوقات االله تعالى

ترى الشمس دون شك، وهي في ضحى النهار ولكن لا تحيط بها إحاطة من كل وجـه،  
وهي خلق من خلق االله تعالى والله المثل الأعلى، فلا غرابة في إثبات الرؤية مـن مجمـوع   

. }لاَّ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ{الآيات والأحاديث مع نفي الإدراك، كما نفت آية سورة الأنعام 
  .علمواالله أ

فلنعد إلى سماع الحوار مرة أخرى في الموضوع نفسه، حيث يقول الإمام أحمد رحمه 
لِّلَّـذِينَ  {: وحديث سفيان بن عيينة عن أبي إسحاق عن  عامر بن سعد في قوله االله: االله

  .173}أَحْسَنُواْ الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ
الرحمن ابـن أبي ليلـى   ومن حديث ثابت البناني عن عبد : النظر إلى وجه االله: قال

إنّ االله قـد أذن لكـم في   ! يا أهل الجنـة : إذا استقر أهل الجنة في الجنة نادى مناد: قال
  .فيكشف الحجاب فينظرون إلى االله لا إله إلا هو: الزيادة، قال

وإنا لنرجو أن يكون الجهم وشيعته ممن لا ينظرون إلى ربهم ويحجبون : ثم قال الإمام
، فإذا كـان  174}كَلاَّ إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَّمَحْجُوبُونَ{:  قال للكفارعن االله، لأن االله

الكافر يحجب عن االله، والمؤمن يحجب عن االله، فما فضل المؤمن على الكافر؟ والحمد الله 
الذي لم يجعلنا مثل جهم وشيعته، وجعلنا ممن اتبع ولم يجعلنا ممـن ابتـدع والحمـد الله    

  .175وحده
ذا رأينا كيف كان الإمام أحمد يدافع عن منهج أهل السنة والجماعة، في هـذا  هك

الباب الخطير الذي ضل فيه كثير من المتأخرين ممن وقعوا فريسة لآراء أهل الكلام مـن  

                                 
  .26: سورة يونس آية 173
  .15: سورة المطففين آية 174
، كتاب الرد على الزنادة والجھمية للإمـام أحمـد 86-85: ص النشار وعمار. نقلنا ھذا الحوار من عقائد السلف تحقيق د 175

  .بن حنبل



الجهمية وشيعتهم، ولعل القارئ أدرك من طريق الحوار أن شيوخ الحديث وأئمة السـنة  
وليس الأمر كما . بأسلوب استنباطي ومنطقي دقيقيجيدون طريقة الاستدلال بالنصوص 

يحفظون النصوص، وليسوا بعقليين، أي لا يعمدون إلى ) نَصِيّون(يزعم خصومهم من أنهم 
ولو سايرنا الإمام إلى آخـر  . ذكر الأدلة العقلية، بل لا يزيدون على سرد النصوص فقط

 إلى الأذهان، وتعين علـى  حواره الطويل، لرأينا كيف يضرب الأمثال التي تقرب المعاني
وَهُوَ اللّهُ {: فلنسمع مثلاً إلى هذا النموذج من كلام الإمام وهو يفسر قوله تعالى. الفهم

وَهُوَ اللّهُ فِي {: وإنما معنى قوله: ، يقول الإمام رحمه االله176}فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الأَرْضِ
السموات وإله من في الأرض وهو على  وهو إله من في: يقول }السَّمَاوَاتِ وَفِي الأَرْضِ

ولا يكون علم االله . العرش، وقد أحاط علمه بما دون العرش، ولا يخلو  من علم االله مكان
لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَـدِيرٌ وَأَنَّ  {: وذلك  قوله تعالى. في مكان دون مكان

  .177}االلَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمً
في ذلك لو أن رجلاً كان في يده قدح من  178ومن الاعتبار: ثم قال الإمام رحمه االله

صاف وفيه شراب صاف، كان يصير ابن آدم قد أحاط بالقدح مـن غـير أن   ) قوارير(
قد أحاط بجميع خلقه مـن غـير أن    -وله المثل الأعلى -يكون ابن آدم في القدح، فاالله 
لو أن رجلاً بنى داراً بجميع مرافقها، : أخرى 179ال خصلةيكون في شيء من خلقه، ثم ق

ثم أغلق بابها وهو خارج كان بن آدم لا يخفى عليه كم بيتاً في داره، وكم سعة كل بيت 
قـد أحـاط    -وله المثل الأعلى -من غير أن يكون صاحب الدار في جوف الدار، فاالله 

  .180شيء مما خلق بجميع ما خلق وعلم كيف هو، وما هو من غير أن يكون في
هكذا يحلل الإمام معنى الآية ليقربه إلى أفهام القراء، وهكذا يفهم أئمـة الحـديث   

  .معاني النصوص مع القدرة على البيان الشافي والدقة في ضرب الأمثلة، والله الحمد والمنة
بمثل هذا المثال وهذا التحليل نضرب في وجوه أرباب الكلام والمتفلسـفة الـذين   

                                 
  .3: سورة الأنعام آية 176
  12: سورة الطلاق آية 177
  .أي مثال ذلك 178
  .أي مثال آخر 179
  .94: عقائد السلف ص 180



ن أئمة الحديث والسنة بمثابة الأميين الذين يرددون النصوص ولا يفقهون لهـا  يزعمون أ
  .معنى

ولقد أثبت الأمام بهذا الحوار المؤيد بالأمثلة أن االله تعالى فوق عرشه بائن من خلقه، 
وهو معهم بعلمه وسيأتي لهاتين الصفتين مزيد بحث إن شاء االله عند الكلام على معـاني  

  .اللاحقة الصفات في الأبواب
أمير المؤمنين في الحديث أبو عبد االله محمد بن إسماعيل البخاري بن إبـراهيم   -ب
  الجعفي 

من بلاد مـا وراء  ) بخارى(كما يحدثنا المترجمون في بلدة  -الإمام البخاري -ولد 
، وهذه المناطق تقع حالياً تحت سـيطرة الاتحـاد السـوفيتي، واالله    )سمرقند(النهر، قرب 

  .نالمستعا
هـ من أسرة 194من شهر شوال لعام  13ويذكر المترجمون له أن الإمام ولد في 

جمع االله لها بين الصلاح والتقى والثراء والعلم، وتوفي والده وهو لا يزال طفلاً وتولت أمه 
عليه ورعته خير رعاية، وقد حجت به أمه وهو صغير ثم تركته بمكـة  ) وحَدبتْ(تربيته 

بقي الطفل بجوار بيت االله الحرام، ليطلب العلم ويجـالس شـيوخ   فرجعت إلى بخارى، ف
الحديث والعلم، في الحرم الشريف، فأخذ العلم على أيدي شيوخ مشهورين في بلده وغير 
بلده، ويحدثنا الإمام نفسه أنه حفظ كتب ابن المبارك وكتب وكيع وهو ابن ست عشرة 

وقامع البدعة الإمام أحمد بن حنبل ، ومن أشهر شيوخه إمام أهل السنة والجماعة 181سنة
كما يحدثنا الإمام البخاري أنه لقي أكثر من ألف رجل من أهل الحجاز والعراق والشام 
ومصر، وخراسان، وأخبرنا أنهم ما كانوا يختلفون في أن الدين أو الإيمان قول وعمل، وأن 

العلم، وتردد إلى بعـض  القرآن كلام االله، وقد زار الإمام البخاري بلداناً كثيرة في طلب 
أما مكـة  . البلدان أن من مرة منها بغداد حيث يوجد شيخه الكبير الإمام أحمد بن حنبل

فقد أقام بها ستة أعوام، وحفظ مائة ألف حديث صحيح، ومائتي ألـف حـديث غـير    

                                 
  .194: ابن حجر، ھدي الساري ص 181



وصـنفه في  . ، من نحو ستمائة ألف حديث)الجامع الصحيح(وخرج كتابه . 182صحيح
  .183أصح كتاب بعد كتاب االله عند أهل العلم والمعرفةستة عشر عاماً، وهو 

وللإمام البخاري كتاب مستقل ناقش فيه الجهمية في صفة الكلام والاستواء خاصة، 
  .وفي بقية الصفات عامة، وأورد فيه كلام أهل العلم من شيوخه وغيرهم

  موقف الإمام البخاري من الجهمية في صفة الاستواء والعلو
عن عبد االله بن المبارك، وهو أحد مشايخه الكبار حيث يقول ابـن  يحكي البخاري 

إنه في الأرض هاهنا، بل على العرش استوى، وقيل : لا نقول كما قالت الجهمية: المبارك
أتظنه خاليـاً  : فوق سماواته على عرشه، وقال لرجل منهم: كيف تعرف ربك؟ قال: له

مخلوق، فهو كافر، وإنا لنحكي كلام ) ولا إله إلا ه: (وقال من قال. منه؟ فبهت الآخر
  .184اليهود والنصارى، ولا نستطيع أن نحكي كلام الجهمية

تحدث فيه عن القرآن الكريم، ورد ) خلق أفعال العباد(وقد ألف البخاري كتاباً سماه 
فيه ما زعمت المعتزلة من أن القرآن مخلوق بأسلوب يشبه جداً أسلوب شيخه الإمام أحمد 

: وقد قال البخاري في هذا الكتـاب . هم االله في رده على الزنادقة والجهميةبن حنبل رحم
نظرت في كلام اليهود والنصارى والمجوس فما رأيت أضل في كفـرهم منـهم، وأني   "

  .185"لأستجهل من لا يكفرهم إلا من لا يعرف كفرهم
ولمـا  لفظي بالقرآن مخلوق، : يقال إنه قد نسب إلى الإمام البخاري أنه كان يقول

والامتحان . القرآن كلام االله غير مخلوق وأفعال العباد مخلوقة: سئل عن ذلك أجاب بقوله
، وكان رحمه االله يكره التعمق والتنقيب عن النقاط الغامضة في هـذه المسـألة   186بدعة

وغيرها من المسائل التي تتعلق بالأسماء والصفات وأفعال العباد، بل يرى الاكتفاء بظـاهر  
فهمها على حد فهم السلف الصالح رحمهم االله، ومن أطلع على ما حققـه   النصوص بعد

في صحيحه في كتاب التوحيد وكتاب الدعوات وغيره في مسائل هذا الباب يدرك أنـه  

                                 
  .المصدر السابق 182
  .489: المصدر السابق ص 183
  .120: عقائد السلف ص 184
  .123: ائد السلف صعق 185
  .203: ھدي الساري ص 186



من الأئمة المدافعين عن منهج السلف الصالح الذي يجهله كثير من المتأخرين مع ثنـائهم  
واالله (ون منهجهم، إنـه تنـاقض غريـب،    العاطر على السلف الصالح، يعرفونهم ويجهل

  ).المستعان
الجهمية أشر قولاً من اليهود والنصارى، وقـد أجمعـت   : "187قال سعيد بن عامر

لـيس  : اليهود والنصارى وأهل الأديان على أن االله تبارك وتعالى على العرش، وقالوا هم
  ".على العرش شيء

  :الإمام عثمان بن سعيد الدارمي -جـ
ديب الفقيه والمحدث المعروف، وقد أخذ الحديث عن أئمة كالجبال في وهو ذلك الأ

  .علوم الحديث مثل يحيى بن معين، وعلي بن   المديني وأمثالهما
ويقول بعض من ترجم له إنه أخذ من شيوخ لا يعدون كثرة،  وقد توفي هذا الإمام 

الدارمي كتاباً في  ، وقد ألف الإمام188)هراة(هـ ودفن ببلدة 280الفذ في بابه في سنة 
الرد على الجهمية وصفه بعض أهل العلم بأنه من أقوى ما كتب في هذا الباب أسـلوباً  

ويكفي فخراً لهذا الإمام، أن الإمام ابن تيمية كان يوصـي بقـراءة   . ومن أمتنها حجة
  :كتابين من كتبه وهما

  .كتاب الرد على الجهمية -1
  .كتاب النقض على بشر المريسي -2
صفهما بأنهما من أجل الكتب المصنفة في السنة، وأنفعها لكل طالب سنة، مراده وي

كما أثنى عليهما الإمام ابن القيم بمثل ثناء . الوقوف على ما كان عليه الصحابة والتابعون
شيخه ابن تيمية، وفي الكتابين المذكورين تقرير التوحيد والأسماء والصفات بالعقل والنقل 

  .189اما ليس في غيرهم
أما الكتاب الآخر فقد ألفه ليرد فيه على بعض أتباع بشر المريسي الذي كتب الرد 

                                 
ھو الإمام الثقة أبو محمد الضبعي البصري، شيخ أحمد وإسـحاق وابـن معـين مـن رجـال الكتـب السـتة، تـوفي سـنة  187

  .1/351انظر تذكرة الحفاظ للذھبي . ھـ208
  .نشار وعمار 44: عقائد السلف ص 188

راجع معجـم . تقع غربي أفغانستان، فتحھا الأحنف بن قيس. اكوھراة مدينة عظيمة مشھورة من أمھات مدن خراسان آنذ
  .8/451البلدان 

  .110: اجتماع الجيوش الإسلامية لابن القيم ص 189



، ثم رد الإمام بهذا الكتاب على شيخهم )الرد على الجهمية(على الإمام الدارمي في كتابه 
ورئيسهم بشر المريسي، وناقش فيه المريسي لا صاحب الكتاب لأن صاحب الكتاب كان 

هكذا ذكروا، . حججه ويستدل بها لأنه عمدته في الرد الذي كتبهيورد كلام المريسي و
أما بعد، فقـد عـارض   : قال الإمام الدارمي في مطلع كتابه الذي رد فيه على المريسي

مذهبنا في الإنكار على الجهمية من بين ظهرانيهم معارض، وانتدب لنا منـهم منـاقض   
سـلم بتفاسـير المضـل المريسـي     ينقض ما روينا فيهم عن رسول االله صلى االله عليه و

  .اهـ190الخ... الجهمي
وقد ناقش الإمام الدارمي في هذا الكتاب المريسي خاصة وأهل الاعتـزال عامـة   

فعقد باباً في أسماء االله وأوضح . مناقشة حادة ومفحمة في تأويلاتهم وتلاعبهم بالنصوص
يه وأفاد، وباباً آخـر في  أنها غير مخلوقة كما عقد باباً خاصاً في صفة النـزول، فأجاد ف
معتقد أئمة السلف قاطبة، : مبحث السمع والبصر، وإثبات الرؤية في الدار الآخرة، وهو

وقد أكثر من التبويب للصفات الخبرية وغيرها إمعاناً منه في الرد على المريسية والجهميـة  
  .في تأويلاتهم

، إذ يفصـل في  وقد كان منهجه في عرض الصفات وسوقها منهجاً سلفياً واضحاً
يتكلم، ويرضـى،  : "الإثبات مع الإجمال في النفي على طريقة القرآن الكريم، فمثلاً يقول

ويسخط، ويغضب، ويحب، ويبغض، ويكره، ويضحك، ويأمر، وينـهى، ذو الوجـه   
بعد  -: ثم قال. الخ... الكريم، والسمع السميع، والبصر البصير، والكلام المبين، واليدين

فبهذا الرب نؤمن، وإياه نعبد، : "-من الصفات على النمط الذي ذكرنا أن ساق مجموعة
وله نصلي ونسجد، فمن قصد بعبادته إلى إله بخلاف هذه الصفات فإنما يعبد غـير االله،  

  هـ.ا 191)كفرانه لا غفرانه. (وليس معبوده بإله
): عرشباب الإيمان بـال : (وقال الإمام الدارمي في كتابه الذي رد فيه على الجهمية

وما ظننا أن نضطر إلى الاحتجـاج  : "قال أبو سعيد: وهو أحد ما أنكرته المعطلة، ثم قال

                                 
  .نشار، وعمار. تحقيق د 46: الرد على المريسي ضمن عقائد السلف ص 190
  .نشار، وعمار. تحقيق د 47: الرد على المريسي ضمن عقائد السلف ص 191



على أحد ممن يدعي الإسلام في إثبات العرش والإيمان به، حتى ابتلينا بهذه العصابة الملحدة 
 وإلى االله نشكو ما أوهت. في آيات االله، فشغلونا بالاحتجاج لما لم تختلف فيه الأمم قبلنا

  .اهـ192هذه العصابة من عرى الإسلام، وإليه نلجأ وبه نستعين
هكذا ناقش الدارمي الجهمية بحرارة وبلهجة يظهر عليها التأثر الشديد مـن ذلـك   

والمريسية التي ناقشها الإمام الدارمي ورد شبهها . الإلحاد الذي فاجأه من حيث لا يتوقع
على كل مطلع علـى طوائـف أهـل    من أشد الطوائف الاعتزال تطرفاً، كما لا يخفى 

  .الكلام
ولذا لا ينبغي أن يستغرب أن يناقشهم الإمام الدارمي بتلك الشدة وبهذه اللهجـة  
القوية، لأن موقف القوم وتصرفاتهم مثير دون شك، رحم االله ذلك الإمام الغيور وأمثاله 

هج، ليبقى مـا  من الأئمة المدافعين عن منهج السلف الذين خلدوا بجهادهم ودفاعهم المن
  .بقيت الحياة

ومما يمتاز به المنهج السلفي، أن الذين ينهجونه لا يختلفون إلا في الأسلوب والتعـبير  
وذلك راجع لوحدة المصدر لدعوتهم، وهو كتاب االله . على اختلاف أزمنتهم ومشاكلهم

لـذين  وسنة رسوله صلى االله عليه وسلم وآثار الصحابة الموضحة لمعاني النصوص إذ هم ا
حضروا نزول الوحي وفهموا النصوص فور نزولها، قبل أن يطول عليها العهد، ولـذلك  
يحرص اللاحقون من السلف أن يقتدوا بالسابقين كما تقدم عند الحديث عـن منـهج   

  .السلف في إثبات الصفات
على دعاة الضلال من المعطلة وعلى ) الرد على الجهمية(وقد رد الدارمي في كتابه 

 من ذوي الديانات الأخرى، وله جهاد معروف ودفاع مشكور أجزل االله لـه  المغرضين
  .المثوبة على جهاده

  :شيخ الإسلام ابن تيمية -د
هو الإمام المجتهد السلفي المحدث المفسر البارع، وقد ترجم له  غـير واحـد مـن    

فنشأ بها،  ، ثم حمل إلى دمشق، وهو ابن سبع سنين)حران(العلماء، فذكروا أنه ولد ببلدة 

                                 
  .263: ص المصدر السابق 192



  .193هـ661وكانت ولادته في ربيع الأول  سنة 
ومما ذكروا في ترجمته أنه كان شديد العناية بالحديث، وقد دار على الشيوخ ونسخ 
الأجزاء وخرّج، وانتقى وبرع في الرجال، وعلل الحديث، وفقهـه، وفي جميـع علـوم    

المنطق بشدة، ويرد على واطلع على الفلسفة، والمنطق فبرع فيهما وأخذ ينقض . الإسلام
الفلاسفة بأسلوبهم وقواعدهم، ولقد كان شديد الاهتمام بشئون المسلمين العامة، فجاهد 

وقد حدث الإمام ابن تيميـة في  . في االله بسيفه، وقلمه وبذل للمسلمين النصح والإرشاد
خاص يحدث عليه، وليس من عادته أن ) كرسي(المسجد الأموي بدمشق كثيراً، وله فيه 

يعظ الناس من على المنبر أو يخطب خطبة الجمعة، وإنما كان المعروف عنـه التـدريس   
  .والتأليف والإجابة على الأسئلة والحوار العلمي

. وقد حدث بدمشق وفي مصر وكان معروفاً بالشجاعة والإقدام أيام حروب التتار
ثير النصح للولاة بل هو من المجاهدين المعدودين الذين جمعوا بين علوم عصرهم، وكان ك
ولما برز ابن تيمية . والسلاطين، بل كان يحثهم على الجهاد والدفاع عن العقيدة الإسلامية

في جميع الميادين، وأكثر من الدعوة إلى تصحيح العقيدة وإصلاح الأحكام، ومحاربة البدع 
عـن  وأنواع الشرك المنتشرة بين عوام المسلمين، ونقد علم الكلام وبين عواره وكشف 

شطحات المتصوفة، وإلحاد وحدة الوجود، ودعا إلى التحـاكم إلى الكتـاب والسـنة،    
وتعظيم هدي الرسول، وألا يقدم قول أحد على سنته، وكان يدعو إلى عـدم التقيـد   

  .بمذهب معين، بل على المسلم أن يدور مع الحق حيث دار
يئته، وعلـى ذلـك   كان يدعو إلى الإسلام بهذا الأسلوب الذي لم يكن شائعاً في ب

ولما فعل ذلك . المنهج العام الذي عليه عامة الناس، دون أن يختار مجلاً لدعوته دون مجال
وانضم إليهم بعض المتعصبين من المتفقه الذي . قامت قيامة المتكلمة والمتصوفة والمتفلسفة

هزت هذه الدعوة السلفية شعبيتهم الواسعة، فخافوا على مناصبهم ومراكـزهم، وقـد   
امتحن الشيخ بسبب دعوته الصريحة والقوية، فأوذي حـتى سـجن بقلعـة القـاهرة     

من شهر ذي القعدة سنة ثمان  20والإسكندرية وقلعة دمشق مرتين، وأخيراً توفي بها في 

                                 
  .4/149الذھبي تذكرة الحفاظ  193



  ).هـ728(وعشرين وسبعمائة 
ولقد كان ابن تيمية شديداً في نقض الفلاسفة، وقد بدد أوهامهم وأثبت لهم عـدم  

العلم الإلهي لا يجوز أن يستدل : "تهم في المطالب الإلهية، فكان يقول رحمه االلهصلاحية أدل
فـإن  . ولا بقياس شمولي تستوي فيه أفراده. فيه بقياس تمثيلي يستوي فيه الأصل، والفرع

االله سبحانه ليس كمثله شيء، فلا يجوز أن يدخل هو وغيره تحت قضية كلية تسـتوي  
ف من المتفلسفة، والمتكلمة مثل هذه الأقيسـة في المطالـب   أفرادها، ولهذا لما سلك طوائ

الإلهية لم يصلوا بها إلى اليقين، بل تناقضت أدلتهم بل أوضح ابن تيمية في مناسبات عديدة 
في كثير من كتبه أن آراء الفلاسفة أمشاج من الإلحاد والكفر والزندقة، وقد خاف مـن  

اده ودفاعه، ولقد كان عصـره عصـراً   خطرها على الدين والفكر، فركز عليها في جه
  .مائجاً بالآراء المتباينة، والمذاهب المتضاربة، والعقائد المتنابذة التي أشرنا إليها سابقاً

  .من فلاسفة يخضعون لأرسطو وأفلاطون، ويقولون بقدم العالم -1
  .من متصوفة متأثرة بالفلاسفة أو هم أبناؤهم بل هُمْ هُمْ -2

وكان هذا من الميادين التي ركز عليها شـيخ  . في الحلول المطلق وقد تطول غلاتهم
  .الإسلام في جهاده

ومن جهمية جريئة يعطلون صفات االله الثابتة بالكتاب والسنة، غـير مبـالين    -3
  .بالنصوص، وهم من ألد أعداء شيخ الإسلام، وإليهم وجه جلّ اهتمامه

المعتزلة، وبـين منـهج السـلف،    الأشاعرة الذين كانوا يزعمون التوفيق بين  -4
ولكنهم لم يفلحوا إذ ليس من الممكن التوفيق بين الحق والباطل، بل الواجب الانتصـار  

  .للحق وإزهاق الباطل
كما يوجد في عصره باطنيون غامضون يتلوّنون بألوان مختلفة، ويتقمصون لكل  -5

إلا أنهـم يجمعهـم   جماعة قميصاً يناسب ميولهم ويرضيهم، ويتشكلون طوائف متعددة 
  .غرض واحد، وهو محاولة القضاء على الإسلام لو استطاعوا

وبهذه المناسبة نذكر تعريف القياس ووجه منع استعماله في المطالب الإلهية، مع بيان 
  .النوع الجائز استعماله، وهو القياس الأولي



  تعريف القياس
  .ذا قدرتهقست الثوب بالذراع إ: يقال. القياس في اللغة التقدير

هـذا واحـد مـن    . وأما في الاصطلاح فهو حمل فرع على أصل في حكم بينهما
  :تعريفاته، وله أركان أربعة، كما يظهر في التعريف

  أصل -1
  فرع -2
  علة -3
  .حكم -4

  :قياس التمثيل، وقياس الشمول: وله أقسام كثيرة، ومن أقسامه
النبيـذ  : كقـولهم . لمشابهة بينهماهو إثبات حكم جزئي معين لجزئي آخر : فالأول

  .حرام كالخمر لجامع بينهما، وهو الإسكار
إنه إثبات حكم كلـي  : وهو قياس الشمول فيمكن أن يقال في تعريفه: وأما الثاني

كل إنسان حيوان، وكل حيوان جسم، فكل : كقولهم. لكلي آخر، لما بينهما من المشابهة
  .إنسان جسم

وفي مقدمتهم شيخ الإسـلام ابـن    -ار علماء السلف، وإذا أردنا معرفة سبب إنك
استعمال هذه الأقيسة في المطالب الإلهية ترجع إلى تعريف القيـاس عامـة وإلى    -تيمية 

تعريف التمثيل والشمول خاصة، لنستعرض أركان القياس في جميع تلك الأقيسة، فتكون 
المشابهة بين الملحق وبين  النتيجة أن الأقيسة كلها تشتمل على فرع يلحق بالأصل، وعلى

  .الملحق به، وهي العلة التي لا يتم القياس المنطقي إلا بها
فكل هذه الإجراءات غير جائزة في حق االله تعالى لأنه تعالى ينـزه أن يكون أصلاً 
في حكم حتى يلحق به غيره، كما ينـزه أن يكون فرعاً لغيره يشترك معه في العلـة إذ  

، وإنما يستعمل في حقه تعالى القيـاس الأولي  }شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُلَيْسَ كَمِثْلِهِ {
أن كل كمال ثبت وليس فيه نقص بوجه من الوجوه فاالله أولى به، لأن معطي : وحقيقته

  .الكمال أولى به مع التفاوت بين تلك الكمالات، واالله أعلم



بن تيمية، ولكنه كان كريماً في فهؤلاء وأشباههم هم الذين خاصمهم الإمام ا: وبعد
خصومتهم وعادلاً في الحكم عليهم، إذ ليس لديه هدف في خصومته ودفاعه إلا النصرة 
للعقيدة الإسلامية المستهدفة من جميع تلك الطوائف، وهو خبير بهم، وفاهمٌ لمذهبهم فهما 

  .194دقيقاً
لآراء مجاهداً ناصحاً هكذا كان يعيش الإمام ابن تيمية في ذلك العصر المائج بتلك ا

ومدافعاً مع التجلد والصبر، ولقد رمته تلك الطوائف من قوس واحد، ونصبوا له العداء، 
وحبكوا حبال السعاية لدى السلاطين، ولهذا العداء الجماعي نتائجه الطبيعية من سـجن  

  .وامتحان وأنواع من الإيذاء
د أخِذَتْ الفرية قضية مسلمة ولعل الفرية البطوطية من أهم نتائج ذلك العداء، ولق

في مختلف العصور يروونها ويتوارثونها، هي مروية في رحلة ابن بطوطة المعروفـة، وممـن   
التي ترجمت إلى العربية في ) دائرة المعارف الإسلامية(تورط في حكايتها ونشرها أصحاب 

شـق،  وكنت إذ ذاك بدم: "مصر وملخصها قول ابن بطوطة عن شيخ الإسلام ابن تيمية
فحضرته يوم الجمعة وهو يعظ الناس على منبر الجامع ويذكرهم، فكان من جملة كلامه 

، "إن االله ينـزل إلى سماء الدنيا كنـزولي هذا، ونزل درجة مـن درج المنـبر  : أن قال
والذي يثبت أن الرواية مجرد فرية، لأن ابن تيمية كان في السجن في ذلك الوقت الـذي  

  .ه وهو يعظ الناسزعم ابن بطوطة أنه سمع
إن ابن بطوطة لم يسمع من ابن تيمية، ولم يجتمـع  : يقول الشيخ محمد بهجة البيطار

به، إذ كان وصوله إلى دمشق يوم الخميس التاسع عشر من شهر رمضان المبـارك عـام   
هـ، وكان سجن شيخ الإسلام في قلعة دمشق أوائل شهر شعبان في ذلك العام، 726

اه االله تعالى ليلة الاثنين والعشرين من ذي القعدة عام ثمان وعشـرين  ولبث فيه إلى أن توف
فكيف رآه ابن بطوطة علـى منـبر الجـامع، وسمعـه يقـول      ) هـ728(وسبعمائة 
  .اهـ195الخ... بالنـزول

                                 
  .، تحقيق محمد حامد الفقي9-7: ابن تيمية نقض المنطق ص 194
 -مجموعة ابـن تيميـة، ط بومبـائي : ، وعبد الصمد شرف الدين44-36: حياة شيخ الإسلام ابن تيمية ص: بھجة البيطار 195

  .الھند



الإمام أحمد، والإمام البخاري، والإمام الدارمي، والإمام بـن  : هؤلاء الأئمة الأربعة
الوهاب الذي ستأتي ترجمته، هم الذين وقع اختيارنا عليهم مـن  تيمية، ثم الإمام ابن عبد 

  .بين العلماء المدافعين عن المنهج السلفي في عصور مختلفة
ولو راجعنا تراجم كبار الأئمة كأبي حنيفة وأبي يوسف، ومحمد بن الحسن، والإمام 

ادين، وابن مالك، والليث بن سعد، والأوزاعي، والثوري، وابن عيينة، والشافعي، والحم
الماجشون، لوجدناهم يعبرون عن استيائهم واستنكارهم لموقف علماء الكلام من نصوص 
الصفات، وعدم اعتبارها أصلاً في المطالب الإلهية، فمثلاً نسمع الإمام أبا حنيفـة فيمـا   

لقـد  : عمن قال لا أعرف ربي في السماء أم في الأرض قال: يروى عنه روايته أبو مطيع
، وعرشه فوق سبع سمواته، قال 196}الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى{: الله يقولكفر، لأن ا
لا يـدري العـرش في   : فإن قال إنه على العرش استوى، ولكنه يقول: قلت: أبو مطيع

وهو كافر لأنه أنكر أن يكون في السماء، لأنه تعالى في : السماء أم في الأرض، قال الإمام
  .197من أعلى لا من أسفلأعلى عليين، وأنه يدعى 

وقال كل من الإمام الزهري ومكحول والأوزاعي ومالك والثوري والليث بن سعد 
أمروها : أمروها كما جاءت، وفي رواية قالوا: قالوا عن الأخبار التي جاءت في الصفات

  .198كما جاءت بلا كيف، وقد حكى الأوزاعي إجماع علماء التابعين على ذلك
هر مذهب جهم بن صفوان الذي ينكر كـون االله فـوق   إذ حكى ذلك عندما ظ

عرشه، وينفي جميع صفاته تعالى، حكى الأوزاعي ذلك ليعرف الناس أن مذهب السلف 
: كان يخالف ما يدعو إليه جهم وأتباعه، وهذا محمد بن الحسن صاحب أبي حنيفة يقول

يث التي جـاء بهـا   اتفق الفقهاء كلهم من المشرق والمغرب على الإيمان بالقرآن والأحاد
الثقات عن رسول االله صلى االله عليه وسلم في صفة الرب عز وجل من غير تفسـير ولا  

فمن قال بقول جهم، فقد فارق الجماعة، لأنه قد وصـفه  : وصف وتشبيه، إلى أن قال
وما حكاه الإمام الأوزاعي من إجماع التابعين المبني على إجماع الصحابة ) لاشيء(بصفة 

                                 
  .5: سورة طه آية 196
  .22: ، تفسير شيخ الإسلام ص37: ص ابن تيمية، الفتوى الحموية الكبرى 197
  .، وتقدم142: ، راجع مختصر العلو ص40: الفتوى الحموية الكبرى ص 198



الكتاب والسنة، ثم ما حكاه محمد بن الحسن من إجمـاع علمـاء المشـرق     المستند إلى
والمغرب على موقفهم من نصوص الصفات، كل ذلك يغنينا عن نقل أقوال الأئمة قـولاً  

  .لذا نرى الاكتفاء بما ذكرنا من أقوال أكثرهم. قولاً
  :من مراجعة كل ما تقدم نستطيع أن نستخلص معالم منهج ابن تيمية في الآتي

إثبات الاتفاق بين الدليل العقلي والدليل النقلي، وهو ما ينوه به ويدعو إليه في  -1
  .أكثر كتبه ورسائله في الغالب الكثير

ومحاولة إخضاعها للمعـاني   -رفض التأويل والمصطلحات الكلامية والفلسفية  -2
عن حقـائق الإيمـان    ويدعو شيخ الإسلام دائماً إلى التعبير. التي جاء بها الكتاب والسنة

  .بعبارات إسلامية بدلاً من تلك الألفاظ الأجنبية المحدثة، والتي فيها إجمال واشتباه محير
نقض المنطق وهدمه واستبعاده، مستخدماً في ذلك كلـه أسـلوبهم الخـاص     -3

وأما من حيث الاتفاق بين الدليلين العقلي والنقلي فـيرى شـيخ   . ليخاطبهم بما يعقلون
  :أن الاختلاف بين الدليلين راجع لأحد أمرينالإسلام 
  .ضعف الدليلين معاً -1
  .ضعف أحدهما -2

  .199وأما إذا كان كل منهما صحيحاً وصريحاً فلا يجوز اختلافهما
وهذا هو منهج أولئك الأئمة من قبله كالإمام أحمد إمام الأئمة، والإمام البخـاري  

كبير وغيرهم، وهؤلاء وغيرهم ممن سـار هـذا   إمام الحديث، والإمام الدارمي المجاهد ال
المسار قديماً وحديثاً تجدهم لا يختلفون في أصل المنهج على اختلاف عصورهم وأحوالهم 

، وهو الـذي  200وظروفهم، وإن اختلفوا في التعبير والأسلوب والشدة واللين كما تقدم
وعند الاطلاع على نهجه من بعدهم الإمام محمد بن عبد الوهاب، كما سنراه عند ترجمته 

  .رسائله التي كان يبعث بها للدعوة إلى هذا المنهج
ويمتاز ابن تيمية بكثرة الجبهات التي يجابهها وحده مما جعله يتسلح بنوع أسـلحتهم  

                                 
استقينا ھذه المعلومات من كتاب منھج علماء الحديث والسنة للأسـتاذ الـدكتور مصـطفى حلمـي، دار الـدعوة للطبـع  199

  .والنشر والتوزيع بالإسكندرية
  .راجع ترجمة الدارمي 200



حتى يتمكن من الدفاع عن المنهج السلفي بلغتهم وبنوع أسلحتهم، كما حمله والـذين  
  . لكلام وفلسفة الفلاسفة مضطرينجاءوا من بعده على الخوض في غوامض علم ا

  فما حيلة المضطر إلا ركوبُها  إذا لم يكن إلا الأسنة مركب
. ولكن الدارس لمنهجهم يدرك أن منهجهم يتسم بالارتباط التام بالكتاب والسـنة 

. ما غمض على المـتكلمين  -بلغة القوم  -وإنما خاضوا ذلك النوع من الخوض ليفسروا 
لمحافظة على أصل المنهج السلفي الجامع بينهم وبين من سبقهم من من معاني الصفات مع ا

  .أئمة السلف الأولين
  :الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب التميمي رحمه االله -هـ

عودتـه  . اشتغاله بالدعوة أثناء طلبه للعلم. ورحلاته. طلبه للعمل. نشأته... ولادته
عكوفه على كتب ابن تيمية وابن القـيم،  . علمإلى بلده، وملازمته لوالده للازدياد من ال

  .آثارها في العالم المعاصر، محلياً وخارجياً. وتأثره بهما، استمرار دعوته بعده
هـ، الموافـق  1115سنة ) العيينة(فقد ولد ابن عبد الوهاب في بلدة : أما ولادته

  .م1703
علمـاء البلـد   أما نشأته فقد نشأ في حجر والده عبد الوهاب، وهو أحد أعيـان  

والقاضي فيه، وعرف في صغره برجاحة العقل وحصافته، وقوة الذاكرة، فحفظ القـرآن  
الكريم قبل عشر سنين، وبلغ الاحتلام قبل تمام الثانية عشرة من عمره وذكر بعض مـن  

رأيته أهلاً للصلاة بالناس فقدمته في هذا السـن،  : أن والده عبد الوهاب قال: ترجم له
  .201العاموزوجه في ذلك 

فقد طلب العلم على والده حيث قرأ عليه بعض الكتب في الفقـه  : وأما طلبه للعلم
الحنبلي، وشيئاً من التفسير والحديث، ثم رحل رحلة طويلة في طلب العلم، حيث سـافر  
إلى مكة، فحج البيت في أوله رحلته للعلم، ثم سافر إلى المدينة بعد الحج فـزار مسـجد   

يه وسلم، فسلم على النبي صلى االله عليه وسلم، فأقام بهـا ليطلـب   الرسول صلى االله عل

                                 
، طبعة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، للشـيخ أحمـد بـن حجـر، قاضـي 20-16: محمد بن عبد الوھاب ص ترجمة 201

  .المحكمة بقطر



العلم على علمائها وكان بالمدينة آنذاك من العلماء الشيخ عبد االله بن إبراهيم بن سـيف  
فلازمـه  ) المجمعـة (إنه من أعيان بلد : آل سيف، وهو في الأصل من أهل نجد، بل قالوا

ه فرأى فيه ابن سيف النبل والذكاء فتفرس فيه الشيخ محمد بن عبد الوهاب فتفقه على يد
الخير، فأحبه واعتنى به كثيراً وبذل جهده في تعليمه، وكان الشيخ ابن سيف يرى الطالب 
الشاب يتألم مما يراه من تعلق الناس بقبر رسول االله صلى االله عليه وسلم وغلوهم فيه عند 

  .لام من دون اهللالزيارة والسلام عليه، إذ يدعونه عليه الصلاة والس
كما أدرك الشيخ منه تألمه الشديد مما عليه أهل نجد من عقائد باطلـة، وعـادات   
جاهلية، فازداد الشيخ ابن سيف في حبه وتقديره والحفاوة به، إذ ربطت بينهما رابطـة  
العقيدة، فقدمه الشيخ لبعض العلماء بالمدينة كالشيخ محمد حياة السندي، وعرفه به، وبما 

الشيخ محمد بن عبد الوهاب من عقيدة صافية، وبما تجيش بـه نفسـه في كراهـة    يكنه 
  .الجاهلية الشائعة في كل مكان من أنواع البدع والشرك بنوعيه

تروي بعض المصادر أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب تضايق ذات يوم مما يسمعه من 
فقال للشيخ محمد حيـاة  الاستغاثة برسول االله صلى االله عليه وسلم فكاد ينفجر غيظه، 

إِنَّ هَـؤُلاء مُتَبَّرٌ مَّا هُمْ {: ما تقول يا شيخ في هؤلاء؟ فأجابه الشيخ على الفور: السندي
  .202}فِيهِ وَبَاطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ

ودرس الشيخ مدة إقامته بالمدينة على غير واحد من العلماء منهم الشيخ علي أفندي 
سماعيل العجلوني، والشيخ عبد اللطيـف العقـالقي الإحسـائي    الداغستاني، والشيخ إ

وغيرهم، وعند عزمه على السفر أخذ إجازة علمية من شيخه عبد االله آل سيف وغـيره  
من الذين حضر عليهم، فأجازوه في صحيح البخاري، ومسند الإمام الشافعي والسـنن  

  .الأربعة، وغيرها من كتب الحديث
نجد ثم البصرة ثم الشام، فأقام بالبصرة مدة مـن الـزمن،   فغادر الشيخ المدينة إلى 

فحضر على جماعة من علماء البصرة، وفي مقدمتهم   الشيخ محمد المجموعي واستفاد من 
  .هذا الشيخ كثيراً في فروع اللغة  العربية والحديث

                                 
  .139: سورة الأعراف آية 202



فأدرك الشيخ المجموعي أن ابن عبد الوهاب ليس بطالب علم عادي، بل أنه داعيـة  
أ للقيام بالدعوة والإصلاح، وأنه شديد الغيرة يتألم مما يشاهده هنا وهناك من الأعمال يتهيّ

التي لا يقرها الإسلام من الأعمال الوثنية والبدع، فأحبه المجموعي وقربه وشجعه، فأخذ 
الداعية ابن    عبد الوهاب يكتب رسائل في الدعوة ويباحث الناس وينشر فيهم الدعوة، 

الباً، فأخذ يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ويشدد الإنكار علـى عبـدة   وهو لا يزال ط
القبور فأوذي بسبب ذلك حتى أخرج من البلد، فأوذي بعده شيخه المجموعي رحمهمـا  

  .االله
تذكر بعض المصادر التي ترجمت للشيخ أنه أخرج من البصرة وقت الهجيرة وهـو  

لك من شدة الظمأ في شـدة الرمضـاء،   وكان يه) الزبير(يمشي على قدمية، فتوجه إلى 
، فرآه من أهل العلـم والصـلاح،   )أبا حميدان(فساق االله له رجلاً من أهل الزبير يسمى 
  ).الزبير(فحمله على حماره حتى أوصله إلى بلدة 

ولم يقم الشيخ في الزبير كثيراً فتوجه إلى الشام، فطلب العلم هنـاك، ثم رجـع إلى   
لإحساء، فنـزل عند بعض علماء الإحساء، الشيخ عبد االله بـن  نجد، إلا أنه عرّج على ا

  .عبد اللطيف الشافعي، فدرس عليه مدة من الزمن، واستفاد منه
  :عودته إلى نجد للدعوة والإصلاح

وبعد هذه الرحلة العلمية الموفقة التي استفاد منها فوائد جمة حيث ازداد من العلـم  
دة بلدان وأدرك حاجة المسلمين الماسة إلى الإصلاح والمعرفة ودرس أحوال المسلمين في ع

العام والتصحيح الجذري الفوري لعقيدتهم نحو ربهم وخالقهم وموقفهم من نبيهم الـذي  
بعث لهدايتهم وموقفهم من كتاب ربهم الذي هجروه، إذ لا يرجعون إليـه لا لمعرفـة   

من البلدان المجاورة، ومما  عقيدتهم وأحكامهم، بل أدرك الشيخ وتأكد أثناء جولته في كثير
شاهده في وطنه في نجد أن الأمة بحاجة إلى معرفة دينها من جديد، معرفة تامة في أصوله 

وأن هذه الفوضى التي تعيشها الأمة لا بد أن . وفروعه، ثم تطبيق شريعته في حياتها العامة
  .ةتنتهي وتختفي لتستبدل بحياة إسلامية صحيحة شاملة لجميع نواحي الحيا

وانطلاقاً من هذا الإدراك صمم الشيخ على القيام بالدعوة الإصلاحية العامة مستعيناً 



  .باالله
بتصحيح عقيدة الناس فيما يتعلق بعبـادة االله،  ) حريملا(بدأ الشيخ دعوته في بلده 

وأنكر عليهم تعلقهم بغير االله وصرف العبادة أو بعض أنواعها لغـير االله مثـل النـذر،    
وقد كان هذا النـوع مـن   . لخوف، والرجاء، مما هو منتشر في البلد آنذاكوالذبح، وا

الإصلاح جديداً على الناس ومفاجأة لهم فقوبلت الدعوة في أول الأمر بالاستنكار والرد 
وهو يصف موقف الشيخ عندما بدأ يدعو الناس إلى االله -والجدال، يقول بعض الكتاب 

يق حرج يحتاج إلى شجاعة ماضية، وإلى إيمان لا حقاً إن الموقف دق: -وموقف الناس منه
يبالي بالأذى في سبيل إرضاء االله وإرضاء الحق الذي اقتنع به، وسـبيل إنقـاذ البشـرية    
المعذبة، كما يحتاج إلى عدة كاملة من قوة اللسان وإصابة البرهان، ليواجه ما يجابهه مـن  

ظهـره ويـدافع عـن     شبهات واعتراضات، لا بد منها، ثم إلى مؤازر قـوي يحمـى  
  .اهـ203دعوته

والموقف كما وصفه الكاتب جِدُّ حرج، إلا أن االله ثبت الشيخ على الدعوة علـى  
الرغم من كل العقبات والصعوبات التي واجهة الدعوة، وحاولت إيقافها من الداخل في 
، أسرته قبل أن يتبينوا الأمر، ومن الخارج من المغرضين أصاحب الأهواء، ولكن االله سلم

وكـان  . فلم تقف الدعوة منذ بدأت بل استمر الشيخ يجاهد بلسانه وقلمه صابراً محتسباً
والده ممن نازعه في أول الأمر وكذلك أخوه الشيخ سليمان بن عبد الوهاب، ولكن بعض 

  .المصادر أثبتت اقتناعهما بالدعوة أخيراً والرجوع إلى الحق
) حريملا(فهاء أن يفتكوا به، غادر الشيخ وأراد بعض الس) بحريملا(ولما تكرر إيذاؤه 

، )الأمير عثمان بن حمد بن مُعَمّر(، وكان يحكمها آنذاك )العيينة(إلى بلده ومسقط رأسه 
ونصحه الشيخ كثيراً ليصبر ويحتسب، لأنه لا بـد أن يـؤذى   . فرحب بالشيخ وبدعوته

ما تعني تطهير العقيدة وشرح له دعوته، وأنها قائمة على الكتاب والسنة، وأنها تعني أول 
والأخلاق، وتصحيح الأحكام، وأن القائمين على هذه الدعوة لا يريدون إلا وجـه االله،  

  .والثواب في الدار الآخرة من االله وحده

                                 
  .طبعة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة 21: ترجمة محمد بن عبد الوھاب ص: ابن حجر 203



فاقتنع الأمير فأخذ الشيخ في الإصلاح العملي، فأمر بقطع بعض الأشـجار الـتي   
، كل ذلـك بمسـاعدة   )الخطاب زيد بن(كانت تعبد وتعظم، وهدم قبة كانت على قبر 

على امرأة اعترفت بالزنا عدة مرات أمامه بعد ) الحد(الأمير ابن معمر، وأخيراً أقام الشيخ 
  ). التطهير(ما تأكد من صحة عقلها ورغبتها في 

وبعد هذه الواقعة اشتهر أمر الشيخ وذاع صيته في كـل مكـان في نجـد ومـا     
مراء الذين لهم مكانة ومنـزلة لـدى ابـن   فبلغ خبره وإصلاحاته بعض الأ. 204جاورها

معمر، وأتباعه وبينهم مصالح متبادلة، فكاتبوا ابن معمر بالاستنكار إلى أن أثـروا فيـه،   
ابـن  (فرجع عن مؤازرة الشيخ تحت تهديد بعض أولئك الأمراء، وهو حاكم الإحسـاء  

، 1158سنة ) الدرعية(إلى ) العيينة(فغادر الشيخ . فأمر بإخراج الشيخ من بلده) عُرَيْعِر
وبعد أيام علم به أمير ) عبد الرحمن بن سويلم: (فنـزل على بعض أعيان الدرعية يقال له

، فجاء إلى الشيخ مع بعض إخوانه وأتباعه فزاروا الشيخ )محمد بن سعود(الدرعية الأمير 
الله فدعاهم إلى التمسك بعقيدة التوحيد الخالص، وبين لهم أن التوحيد هو الذي بعـث ا 

الرسل من أجله، وأنه قد ضعف اليوم في قلوب الناس، وتلا عليهم عدة آيات من القرآن، 
ودعا للأمير، ورجا من االله أن يكون إمام يجتمع عليه المسلمون بعد ذلك التفـرق، وأن  

فشرح االله صدر الأمير محمد بن سعود، فقبـل  . تكون له السيادة والملك لذريته من بعده
شيخ، وبشره بالنصرة والوقوف معه علـى مـن خالفـه في دعوتـه     الدعوة، وأحب ال

وتعاهدا وقدم كل واحد منهما ما لديه من الشروط، فواصل الشيخ عمله في . وإصلاحه
الدعوة والإصلاح، والأمير يتابع الدعوة حاملاً سيفه على من يعاند الحق، فظهـر أمـر   

معمر على ما فعل فجـاء إلى   الشيخ وانتشرت دعوته فوفدت عليه الوفود، حتى ندم ابن
  .الشيخ فاستسمح الشيخ رحمه االله فسامحه فأقبل الناس على العلم  والعبادة والجهاد

فمنهم من أطاع فرجع إلى الحق، . ثم أخذ الشيخ يراسل الرؤساء والأمراء والقضاة
نـذ  وتلك سنة االله في خلقه التي لا تتبدل ولا تتغير م. ومنهم من عاند وسخر من الدعوة
  .بدأت الدعوة على وجه الأرض

                                 
  .أحمد بن حجر قاضي المحكمة بقطرللشيخ  22: ترجمة محمد بن عبد الوھاب ص 204



هكذا بدأ ابن عبد الوهاب دعوته وإصلاحه، فنشر العلم وألـف كتبـاً ورسـائل    
أن حاجة الناس إليه  -كما هو الواقع -أكثرها كانت في توحيد العبادة الذي يرى الشيخ 

  .أمس من حاجتهم إلى أي علم آخر
واقعه في دعوته في عقيدتـه،   ولما علم الشيخ أن بعض المغرضين أشاعوا عنه خلاف

في موقفه من الأئمة، وفي عقيدته في القضاء والقدر، وموقفه من أصـحاب رسـول االله   
لمـا  . صلى االله عليه وسلم، بل موقفه من التمسك بالسنة، وعقيدته في الأسماء والصفات

علم ذلك كتب رسائل كثيرة في هذه المسائل وغيرها وأرسلها في الأقطار، حتى تعـرف  
وقد سجلت أكثر هذه الرسائل أو كلها في كثير من تراجم . الناس حقيقة دعوته وعقيدته

ولما أن أكثر موضوعات تلك الرسائل لا تتصل بموضوع بحثي، ولأن نقلـها أو  . الشيخ
رسالته (تلخيصها يؤدي إلى التطويل الممل، أكتفي بنقل رسالة واحدة هي في صميم بحثنا 

  .لها بنصها لأن ذلك أبلغ في المرادأنق) في الأسماء والصفات
  :بعد البسملة والحمد الله

الذي نعتقده وندين االله به، هو مذهب سلف الأمة وأئمتها من الصحابة والتـابعين  
  .والتابعين لهم بإحسان من الأئمة الأربعة وأصاحبهم رضي االله عنهم
كما جاءت من غير  وهو الإيمان بآيات الصفات وأحاديثها، والإقرار بها، وإمرارها

وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَـهُ  {: تشبيه ولا تمثيل، ولا تعطيل، قال االله تعالى
  .205}الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءتْ مَصِيرًا

ه، ومن تبعهم بإحسان، الإيمان، فعُلِم قطعاً أنهم المراد بالآيـة  وقدر االله لأصحاب نبي
وَالسَّابِقُونَ الأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم {: الكريمة، قال االله تعالى

، 206}جْرِي تَحْتَهَـا الأَنْهَـارُ  بِإِحْسَانٍ رَّضِيَ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَ
  .207}لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ{: وقال االله تعالى

فثبت بالكتاب أن من اتبع سبيلهم فهو على الحق، ومن خالفهم فهو على الباطـل،  

                                 
  .115: سورة النساء آية 205
  .100: سورة التوبة آية 206
  .18: سورة الفتح آية 207



ه التي وصف بها نفسه، وسمى بها نفسه الإيمان بصفات االله وأسمائ: فمن سبيلهم في الاعتقاد
في كتابه وتنـزيله، أو على لسان رسوله عليه الصلاة والسلام من غير زيادة عليهـا ولا  
نقصان منها، ولا تجاوز لها، ولا تفسير ولا تأويل لها، بما يخـالف ظاهرهـا ولا تشـبه 

عناها إلى المـتكلم  بصفات المخلوقين، بل أمروها كما جاءت، وردوا علمها إلى قائلها وم
، وأخذ ذلك الأخر عن الأول، ووصى  بعضهم بعضاً بحسن الاتباع، وحذرونا عن 208بها

إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ {: اتباع طريق أهل البدع والاختلاف الذين قال االله فيهم
كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِن بَعْدِ وَلاَ تَكُونُواْ {: ، وقال209}شِيَعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ

  .210}مَا جَاءهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُوْلَـئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ
والدليل على أن مذهبهم ما ذكرنا أنهم نقلوا إلينا القرآن العظيم، وأخبار رسول االله 

 مرتاب فيها، ولا شاك في عليه الصلاة والسلام، نقل مصدق لها، مؤمن بها، قابل لها، غير
صدق قائلها، ولم يؤولوا ما يتعلق بالصفات منها، ولم يشبهوا بصفات المخلوقين، إذ لـو  
فعلوا شيئاً من ذلك لنقل عنهم، بل زجروا من سأل عن المتشابه وبالغوا في كفّـه تـارة   

  .211بالقول العنيف، وتارة بالضرب
بمقالته المشـهورة، وأمـر بـإخراج     ولما سئل مالك رحمه االله عن الاستواء، أجاب

  .الرجل
وهذا الجواب من مالك في الاستواء شاف كاف في جميع الصفات، مثل النــزول  

  .والمجيء واليد والوجه، وغيرها
النـزول معلوم والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال : فيقال في النـزول

ابة الاستواء الـوارد بـه الكتـاب    عنه بدعة، وهكذا يقال في سائر الصفات، إذ هي بمث
  .والسنة

سألت الشافعي رضي االله عنه عن صـفات االله  : وثبت عن الربيع بن سليمان قال

                                 
أما معناھا اللغوي فمعروف من الوضع العربي للكلمة فمعاني الصفات معروفة، وإنما التفـويض : أي علم كيفيتھا وكنھھا 208

  .اً وحديثاً في الكيفية والكنه ھذا الذي عليه سلف الأمة قديم
  .159: سورة الأنعام آية 209
  .105: سورة آل عمران آية 210
إشارة ما فعله عمر بن الخطاب حين ضرب صبيغ بن عسيل الذي كان قد شـغل النـاس بالسـؤال عـن المتاشـابه مثـل  211

  ).صون المنطق للسيوطي(فواتح بعض السور، ثم نفاه إلى البصرة ونھي الناس عن مجالسته 



حرام على العقول أن تمثل االله، وعلى الأوهام أن تحُدّه، وعلى الظنـون أن  : تعالى، فقال
يط، وعلى تقطع وعلى النفوس أن تفكر، وعلى الضمائر أن تتعمق، وعلى الخواطر أن تح

  .العقول أن تعقل، إلا ما وصف به نفسه على لسان نبيه عليه الصلاة والسلام اهـ
إن أصحاب الحديث المتمسكين : وثب عن إسماعيل بن عبد الرحمن الصابوني أنه قال

بالكتاب والسنة يصفون ربهم بصفاته التي نطق بها كتابه وتنـزيله، وشهد له بها رسوله 
على ما وردت به الأخبار الصحاح، ونقلته العدول الثقـات، ولا   صلى االله عليه وسلم

يعتقدون بها تشبيها بصفات خلقه، ولا يكيفونها تكييف المشبهة، ولا يحرفون الكلم عـن  
  .مواضعه تحريف المعتزلة والجهمية

وقد أعاذ االله أهل السنة من التحريف والتكييف، ومنّ عليهم بالتفهيم والتعريـف،  
بيل التوحيد والتنـزيه، وتركوا  القول بالتعطيل والتشبيه، واكتفوا في نفي حتى سلكوا س

لَـمْ  {: ، وبقوله212}لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ{: النقائص بقوله عز وجل
  .213}يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوًا أَحَدٌ

: أصول السنة: "ه من أئمة الحديث أنه قالوثبت عن الحميدي شيخ البخاري وغير
وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَـدُ اللّـهِ   {: ما نطق به القرآن والحديث، مثل: فذكر منها أشياء وقال

: ، ومثل214}مَغْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاء
، وما أشبه هذا من القرآن والحديث، لا نـرده ولا  215}اتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِوَالسَّماوَ{

  .نفسره، ونقف على ما وقف عليه القرآن والسنة
  .ومن زعم غير هذا فهو جهمي. }الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى{: ونقول

رهـا  إثبات الصفات، وإجراؤها علـى ظاه  -رحمة االله عليهم  -فمذهب السلف 
ونفي الكيفية عنها، لأن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات، كما أن إثبـات  
الذات إثبات وجود لا إثبات كيفية، ولا تشبيه، فكذلك الصفات، وعلى هـذا مضـى   

                                 
  .11: يةسورة الشورى آ 212
  .4-3: سورة الإخلاص 213
  .64: سورة المائدة آية 214
  .67: سورة الزمر آية 215



  .السلف كلهم
ولو ذهبنا نذكر كل ما اطلعنا عليه من كلام السلف في ذلك لطال الكلام جـداً،  

ومن كان قصـده الجـدال   . وإظهار الصواب اكتفى بما قدمناهفمن كان قصده الحق، 
  .والقيل والقال، لم يزده التطويل إلى الخروج عن سواء السبيل واالله الموفق اهـ

فهذه واحدة من تلك الرسائل التي كان الشيخ يشرح فيها دعوتـه ويـبين   : وبعد
فـه وعقيدتـه في   عقيدته في باب الأسماء والصفات، وله رسائل أخرى أوضح فيها موق

الأبواب الأخرى، كما تقدمت الإشارة إلى ذلك، وفي هذه الرسالة أثبت الشيخ أن مـن  
هذه . سبيل الصحابة الإيمان بصفات االله وأسمائه دون تأويل ودون تجاوز للكتاب والسنة

لا يتجاوز الكتاب والسنة في بـاب  : "طريقة الإمام أحمد بن حنبل ومنهجه، حيث يقول
أثبت الشيخ أن هذا سـبيلهم ومذهبـهم   : أعود فأقول. أو عبارة قريبة منها "صفات االله

  :بقوله
والدليل على أن مذهبهم ما ذكرنا أنهم نقلوا إليها القرآن العظيم وأخبار رسول االله "

صلى االله عليه وسلم، نقل مصدق لها، مؤمن بها، قابل لها، غير مرتاب فيها، ولا شاك في 
إلى آخر ذلك الاستدلال الدقيق الذي ". وا ما يتعلق بالصفات منهاولم يؤول. صدق قائلها

يدل على فقه عميق، وهو يشبه كما ترى أسلوب شيخ الإسلام ابن تيمية في الاستدلال 
  .وتلميذه ابن القيم رحمهم االله جميعاً اللذين تخرج الشيخ على كتبهما كما تقدم

فقد كثر النـزاع حول دعوته ولا  وعلى الرغم مما كتبه الشيخ من الكتب والرسائل
  :سيما في المسائل الآتية التي ركز الشيخ عليها

توحيد العبودية، ويقال له الألوهية أيضاً، وقد كتب الشيخ في هذا التوحيـد   -1
عدة رسائل وكتباً لأهميته وكتب فيه بعده أولاده وأحفاده بتوسع، وشرح بعضهم بعض 

  .يأتي بيان ذلك إن شاء االله قريباًكتب الشيخ في هذا التوحيد كما س
  .216منع التوسل المبتدع مع إقراره بالتوسل المشروع -2

                                 
وھو التوسل إلى الله بالإيمـان والعمـل الصـالح، وبأسـمائه، : مشروع: ثبت بالاستقراء أن التوسل ينقسم إلى قسمين 216

  .وبدعاء الرجل الصالح والأمثلة معروفة في كتب السنة
تدع، وھو الذي أنكره الشيخ، وينكره جميع الدعاة قديماً وحديثاً، وھو ما يفعله العـوام وأمثـال التوسل المب: والقسم الثاني

ومـع إيماننـا بجـاه . والمسألة معروفة ومشروحة في بابھا. العوام من التوسل بذوات الصالحين وجاھھم ومنـزلتھم عند الله



ولا يدخل . منع شد الرحال إلى غير المساجد الثلاثة، بقصد العبادة في مكان ما -3
في المنع سفر طلب العلم أو سفر التجارة وزيارة الأحياء كشـيوخ العلـم وعبـاد االله    

عنى هذه الأسفار مما لا يقصد فيه مكان، بل مَنْ في المكان أو مـا في  الصالحين، وما في م
  .المكان

منع البناء على القبور وكسوتها وإسراجها، والعكوف عندها، لأن ذلك بـاب   -4
  .إلى الشرك وذريعة له كما هو معروف

توحيد الأسماء والصفات، وهو الذي سجلنا فيه رسالته التي شرح فيها ذلـك   -5
  .لوافيالشرح ا
  .إنكار البدع المستحدثة في العبادة وهي أنواع كثيرة ومعروفة -6

وقد سبق الشيخَ في إنكارها غيرُ واحد من أهل العلم، كابن وضـاح والشـاطبي   
من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منـه  ": وغيرهما مستدلين بمثل قوله صلى االله عليه وسلم

  .217"فهو رد ومن عمل عملاً ليس عليه أمرنا". "فهو رد
ولا يـزال  . فهذه أمهات المسائل التي وقع فيها الخلاف بين الشيخ وعلماء وقتـه 

  .النـزاع مستمراً، وإن كان قد خَفّت حدتُه كثيراً كما يظهر جلياً
  :استمرار الدعوة بعد وفاته، ووفاة مؤازرها

تـوفي  هــ، ثم  1179توفي الإمام المؤازِر للدعوة محمد بن سعود رحمه االله سنة 
وهل ماتت الدعوة بموتهما أو . رحمه االله 1206الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب سنة 

  ).لا(تأثرت؟ 
مما يلاحظ في التاريخ أن أي دعوة يقوم بها بعض المصلحين أو المجددين تمـوت أو  

  .تضعف ثم تتلاشى مع الزمن، إذا مات صاحب الفكرة ومنشئ تلك الدعوة
يموت الداعية المسئول عن الدعوة، فإذاً لا بد من معرفة الفرق وهناك دعوة لا تموت 

بين الدعوة التي تموت بموت صاحبها، والدعوة التي تبقى بعده، بل تسير ولا تقف وتعمل 

                                                                                                             
ـزلتھم عند الله غير مشروع، وھو أمر لا يخفى على طالب الصالحين وكرامتھم عند الله فإن التوسل بجاھھم وكرامتھم ومن

  .العلم
  .12/16كتاب الأقضية : ، صحيح مسلم5/301باب إذا اصطلحوا على جور : كتاب الصلح -السلفية -فتح الباري  217



  :عملها ولبيان ذلك نقول
  :هما دعوتان

دعوة أنشأها مفكر مّا بعد أن فكر كثيراً وخطط ووضـع لدعوتـه شـروطاً     -1
ى أنها صالحة لخدمة الأمة، أو لخدمة جماعة من الناس، ثم سعى في إقناع ولوائح، حيث رأ

مجموعة من الناس بفكرته وصالحيتها، وبيان أهدافها، فاتبعوه فصاروا من حزبه وأنصـار  
دعوته، فلا يخلو الأمر بالنسبة لاستمرارية هذه الدعوة أو عدم استمراريتها بعـد مـوت   

  :صاحبها من إحدى حالتين
أن يموت صاحب الدعوة قبل أن يربي له من يخلفه، ويقود الدعوة من : الأولىالحالة 

ففي هذه الحالة تموت الدعوة فور موت صاحب الفكرة، ولا محالة في قضية مسلمة . بعده
  .عقلاً

أن يكون صاحب الفكرة، وقد وجد من يخلفه وهو مؤهـل للقيـادة   : الحالة الثانية
الة قد تحيى الدعوة فترة من الزمن قد تطـول، وقـد   ففي هذه الح. ومتفاعل مع الدعوة

والتاريخ خير شـاهد  . تقصر، ولكنها تتلاشى مع الزمن وتتأثر وتفقد قيمتها، ثم تختفي
رجل وتخطيط بشر، والمفكر المخطط لها قـد مـات   ) فكرة(لأن أساسها . على ما قلت

  .وانتهى، فهي إذاً لا بد أن تنتهي ولا محالة
.  واقع العالم المعاصر ولا حاجة إلى سردها، بل أستحسن إجمالهاوالشواهد كثيرة في

  .إلى الدعوة التي نحن بصدد الحديث عنها -بعد هذا الاستطراد -لأنتقل فوراً 
دعوة قام بها مصلح مجدد بيد أن معنى التجديد هنا يختلف عـن  : الدعوة الثانية -2

أساسها فكرة بشر، وهي تحاول أو  -اكما قلن-معناه في الدعوة الأولى، فالدعوة الأولى 
  .تدعي أو تأتي بجديد، وربما تأتي بجديد يقبل أو يرفض

أما الدعوة الثانية فأساسها دين إسلامي ثابت وقائم بالفعل، ولكن صاحبها لاحظ 
وأهملـوا  ) القرآن(أن المسلمين هجروا تعاليمه أو بعضها إذ رآهم هجروا كتاب الإسلام 

القرآن مرجعاً لهم في عقيدتهم، وفي عباداتهم ومعاملاتهم وغير ذلك،  سنة نبيهم، فلم يعد
فدعاهم إلى العودة إلى الإسلام ليفهموا القرآن . ولم تكن السنة ذات قيمة لديهم ومكانة



كما فهمه سلفهم، ويفسروه بالسنة كما فعل الأولون، ويطبقـوا أحكامـه ويعتقـدوا    
فليست الدعوة فكرة أو اختراعاً . للدعوة الثانيةوهذا هو معنى التجديد بالنسبة . عقيدته

  .أو استحساناً قام به مفكر أو مصلح من عند نفسه مجتهداً لقصد الإصلاح
لأنهـا ليسـت   -فمثل هذه الدعوة سوف تبقى بعد موت من قام بها، ودعا إليها 

طهم كما قلت، وإنما هي دعوة إلى االله، وإصلاح ما فسد من شئون المسلمين ورب) فكرة(
  .بإسلامهم ليسعدوا به في الدارين

لهذا فإنها لم تمـت بمـوت    -كما ترى -فدعوة ابن عبد الوهاب من النوع الثاني 
مؤازرها، والمدافع عنها بحسامه، الأمير محمد بن سعود، ثم مات المجدد المصلح الإمام محمد 

ما بقي الإسلام الذي  بن عبد الوهاب والدعوة الإسلامية السلفية باقية، وستبقى بإذن االله
هو أساس دعوته، وقام بتجديده بالعمل به وتطبيق شريعته لأنها دعوة إلى الإسلام لا إلى 

  .كما سبق أن بينا) فكرة رجل(
أمانة الدعوة والإصلاح، ) الأمانة(ولما توفي الإمام المجدد، وقبله الأمير المؤازر سَلّمَا 

فقام . ، إلى أيد أمينة، وهي أيدي ذريتهما المباركةوأمانة مؤازرتها والدفاع عنها ورعايتها
بمواصلة  -تحت رعاية ملوك وأمراء آل سعود ومؤازرتهم -علماء آل الشيخ وتلامذتهم   

وتسير سيراً حثيثاً  -بتوفيق االله-مسيرة الدعوة، فلا تزال الدعوة بخير وعلى أحسن حال 
. ا تبلغها في عرض الـدنيا وطولهـا  حتى بلغت اليوم إلى أماكن وأقطار ما كان يُظن أنه

حتى تزحزح جميع الأفكار الهدامة المعارضة لها،  -بإذن االله وتوفيقه  -وستواصل سيرها 
  .ليعم نور التوحيد الخالص أرجاء الدنيا لأن العاقبة للمتقين

  :آثار الدعوة في البلاد السعودية
أمـا  . وآثار خارجيـة -ية لدعوة محمد بن عبد الوهاب آثار محلية في البلاد السعود

  :الآثار المحلية فمن أبرزها وأعمها نفعاً للبلاد والعباد
التي أعلنـت أن دسـتورها   ) قيام دولة إسلامية سلفية في قلب الجزيرة العربية( -أ

 -وحكمت بشريعة الإسلام فعلاً وحافظت على المقدسات الإسـلامية  ) القرآن الكريم(
ومكنها االله في الأرض، فأمرت بالمعروف ونهت عن المنكر،  مكة المكرمة والمدينة المنورة،



فمنحها االله من المنعة والمهابة والتوفيق ما لم يعط غيرها، فتمتع شعبها بما لم يتمتع به أي 
كل ذلك بفضل االله تعالى ومنه . شعب آخر من نعمة الأمن والاستقرار والرفاهية في الحياة

م والتمسك بالعقيدة الإسلامية، والـدفاع عنـها   وكرمه، ثم بفضل تحكيم شريعة الإسلا
  .ومؤازرتها، وتشجيع القائمين عليها

ولم توجد في العالم المعاصر دعوة إسلامية قامت على منهجها دولة إسلامية غـير  
ابن سعود، : من الإمامين -واالله هو العليم-وكأن االله علم . دعوة محمد بن عبد الوهاب
الإخلاص له سبحانه في عملهما، فحقق لهما أمنيتهما فحقق وابن عبد الوهاب، الصدق و

على أيديهما للأمة السعودية هذا الخير، ثم بارك لهما في ذريتهما حتى واصلت المسيرة فها 
  .هي الآثار تتحدث بنفسها

هكذا تجسدت تلك الدعوة السلفية في قيام الدولة السعودية الإسلامية السـلفية في  
  .لتكون ملجأ لكل مضطهد في دينه في أي أرض، والله الحمد والمنة قلب الجزيرة العربية

  :المنهج الدراسي المتبع في السعودية -ب
المنـهج  (التزمت الحكومة السعودية أن يكون المنهج المقرر بالنسبة للمواد الدينيـة  

  .في جميع مراحل التعليم، أي من المرحلة الابتدائية إلى الدراسات العليا) السلفي
الشاب السعودي يبدأ في دراسة العقيدة على المنهج السلفي مـن السـنة الأولى   ف

الابتدائية، ثم يستمر في دراسة العقيدة والشريعة الإسلامية على المنـهج نفسـه بتوسـع    
كما ينهج هذا المنهج الطلاب الوافدون من خارج ) دكتوراه(متفاوت ومطرد إلى درجه 

ودية، ليتخرجوا على ذلك المنهج السلفي، وليطبقوه في البلاد للدراسة في الجامعات السع
بلادهم إذا رجعوا إليها ويرشدوا أمتهم إلى الخير، ويدعوهم إلى المنهج السـلفي الـذي   
أصبح غريباً لدى الكثيرين، ويدرس الطالب في المرحلـة الجامعيـة الفـرق والأديـات     

  :بوالمذاهب الهدامة للاطلاع والازدياد من المعرفة، ومن با
  من لم يعرف الشر وقع فيه  عرفت الشر لا للشر لكي أتقيه

منهج آخر يزاحم المنهج  -ولن يوجد إن شاء االله-فلا يوجد في الجامعات السعودية 
وذلك ثمرة جهاد الإمام المصلح الذي قضى على كل بدعة  -كما أشرنا سابقاً-السلفي 



ومما يحرص . آثار تلك الدعوة المباركةالمنهج السلفي من أعظم  -بحق  –محدثة فإذاً يعتبر 
عليه المربون دائماً أن يكون المنهج الدراسي صالحاً، لأن المنهج الصالح له أهميتـه ولـه   

  .نتائجه في تنشئة الأجيال
فإذا كان المنهج صالحاً والمعلم صالحاً، وقدوة حسنة، فقد تمت للتلميـذ سـعادته   

  .نافعاً في المجتمع التعليمية، فينشأ شاباً صالحاً، وعضواً
فالمجتمع الذي يتكون من مثل هؤلاء الشباب الصالحين الذين يتخرجون على أيدي 
الرجال الصالحين، ودرسوا ذلك المنهج السلفي الصالح، هو المجتمع المسلم حقاً الذي يفهم 

  .معنى الإسلام ويعتني به، ولا يرضى عنه بديلاً
يكون الفضل الله سبحانه أولاً، ثم للمصلح الذي وإذا تحققت هذه المعاني بإذن االله ف

دعا الناس إلى هذا الخير وذلك الهدى فيكون له أجر كل من عمل بذلك المنهج الذي دعا 
إليه، ولا ينقص من أجور العاملين شيء من الأجر، هكذا بشر الصادق الأمـين عليـه   

وأجر من عمل بـه   من دعا إلى هدى فله أجره: "الصلاة والسلام دعاة الحق حيث يقول
  ."الدال على الخير كفاعله": ، ويقول عليه الصلاة والسلام"إلى يوم القيامة

فنرجو للشيخ محمد بن عبد الوهاب أن يكون له مثل أجر كل من عمل بهذا المنهج 
السلفي بعده، إذ تعتبر دعوته حجر الأساس لما يتمتع به اليوم المجتمع السعودي من سلامة 

تقامة على الدين وتطبيق الشريعة الإسلامية فيه، وما يتمتع بـه الطـلاب   العقيدة والاس
السعوديون والوافدون على الجامعات السعودية من دراسة ذلك المنهج الصالح البريء من 
تلك السموم التي دست في كثير من المناهج الدراسية في كثير من الجامعـات في العـالم   

ثيب ذلك الإمام المجاهد محمد بـن سـعود وذريتـه    المعاصر، كما نسأل االله تعالى أن ي
  .المباركة، ملوك وأمراء آل سعود ويزيدهم من التوفيق وينصرهم وينصر بهم الإسلام

  :آثار الدعوة في العالم المعاصر
هي : -كما يقول بعض الكتاب المعاصرين  -إن دعوة محمد بن عبد الوهاب تعتبر 

  .218ديثة، في العالم الإسلامي كلهالشعلة الأولى لليقظة الإسلامية الح

                                 
  .6/257انظر الأعلام للزركلي  218



رجـال لامعـون في    -بما سمعنا  -ولقد تأثر بهذه الدعوة التي وصفها هذا الكاتب 
نلاحظ ذلك في أقطار كثيرة، في مصر والشـام  . العالم العربي، وغيره في ميدان الإصلاح

تأثر والاسـتفادة  وفي العراق، والقارة الهندية، وقارة أفريقيا، وفي اليمن على تفاوتهم في ال
. باليمن) الشوكاني(بالشام، و) جمال الدين القاسمي(فنذكر على سبيل المثال . من الدعوة

والشيخ عثمان فوديو بأفريقيا، وكان هذا في أوائل الدعوة عندما كانت تـذاع حولهـا   
  .دعاوى مضللة

ة في أما الآن فقد ظهرت آثارها واضحة في العالم كله، حيث فتحت لها آفاق واسع
أفريقيا، وانتشر منهجها انتشاراً يلفت النظر، فأخذت بعض المدارس الأهلية بل أكثرهـا  

وهو المنهج السلفي الذي تحدثنا عنه في الصفحة . تدرس نفس المتبع في المدارس السعودية
السابقة، وكذلك الحال في القارة الهندية، حيث توجد في بعـض ولايـات الهنـد وفي    

معات أهلية تدرس المنهج نفسه في جميع المواد الدينية، وكثر الذين باكستان مدارس وجا
ينهجون المنهج السلفي في القارتين الهندية والأفريقية من عامة الناس، ويعرفون في الهنـد  

، وفي بعض البلدان يعرفون بالسلفيين، وبأنصار السنة المحمدية، )بأهل الحديث(وباكستان 
ة إلى العقيدة السلفية والعمل بالشريعة الإسلامية عقيـدة  وكلهم يدعون الناس إلى العود

  .وأحكاماً
ولنشاط الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، وجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية 
بالرياض، دور بارز في انتشار الدعوة السلفية في تلك المناطق النائية في أفريقيـا وشـرق   

  .آسيا، وفي بعض الدول العربية
يتمثل ذلك في الطلاب الذي يفدون على هاتين الجامعتين مـن تلـك الجهـات    
فيتخرجون منها كل عام بالعشرات، ثم يعودون إلى أوطانهم لنشر الدعوة وتعليم النـاس  
دينهم عقيدة وشريعة، فنسأل االله تعالى أن يرزق القائمين على تلك الجامعات الإخلاص 

  .ويتقبل منهم عملهم، إنه سميع مجيب
  

  مناقشة موقف المعتزلة والأشاعرة من نصوص الصفات: المبحث الثامن



  :حقيقة المعتزلة والأشاعرة
قبل أن نشرع في مناقشة المعتزلة والأشاعرة في موقفهم مـن نصـوص الصـفات    

  .نستحسن أن نقول شيئاً عن حقيقتهم وعن أسباب التسمية لكل من الطائفتين
الكلام ينتسبون إلى أبي الحسن الأشعري الإمام المتكلم الأشاعرة طائفة من أهل : أولاً

المعروف، وهذا اللقب ينصرف عند الإطلاق إلى أولئك الذين اتبعوه في فترة انتسـابه إلى  
  ".الأشعرية الكلابية"ابن كلاب، ولذا قد نطلق عليهم أحياناً 

وبعد . كما سيأتيأما قبل ذلك فهو معتزلي بل إمام في الاعتزال نحواً من أربعين سنة، 
توبته من عقيدة الاعتزال وملازمته لابن كلاب فترة من الزمن رجع في آخـر أيامـه إلى   

  .مذهب السلف، فالمنتسبون إلى الأشعرية الآن هم أصحاب الطور الثاني
المعتزلة هم طائفة من أهل الكلام خالفت جمهور المسـلمين في كـثير مـن    : ثانياً

الذين عرفوا بالجرأة على تأويل النصـوص وعـدم التقيـد     المعتقدات فهم أتباع أولئك
  .بظواهرها، مثل واصل بن عطاء، وعمرو بن  عبيد وأمثالهما

  :وأما اعتزالهم فيدور على القواعد التالية
القول بنفي صفات االله تعالى ذاتية أو فعلية بحيث لا يبقى إلا الوجود : القاعدة الأولى

  .الذهني فيسمون ذلك توحيداً
القول في القدر بغير علم، حتى نفوا علم االله للأشياء أزلاً وكتابتـه  : القاعدة الثانية

  .للأمور كلها فتقديره لها بمقتضى حكمته
القول بالمنـزلة بين المنـزلتين، أي تنـزيل مرتكـب الكـبيرة في   : القاعدة الثالثة

  !منـزلة وهمية بين الكفر والإيمان
يما جرى بين الصحابة من الأمور الاجتهادية التي قد أدت الخوض ف: القاعدة الرابعة
  :، تلك الأمور التي سكت عنها المسلمون قائلين219إلى الحرب والقتال

  220عنه وأجر الاجتهاد نُثْبِت  وما جرى بين الصحاب نسكت

                                 
وھبة، والشھرستاني في الملل  عبد الكريم عثمان مكتبة. شرح الأصول الخمسة للقاضي عبد الجبار تحقيق د 219

  .والنحل
  ).الزبد(أحمد بن رسلان الشافعي في خاتمة  220



وأما سبب تلقيبهم بهذا اللقب، فإنه اعتزال واصل بن عطاء، ومعنى ذلك ما تـذكره  
تي تتحدث عن الفرق، أن واصل بن عطاء كان في مجلس الحسن البصري، بعض المصادر ال

حين سئل الحسن عن جماعة يرجئون أصحاب الكبائر، والكبيرة عندهم لا تضر مع الإيمان 
الخ، فأخذ الحسن يفكر، وقبل أن يجيب ... بل العلم الصالح عندهم ليس شرطاً في الإيمان

لا مؤمن مطلق ولا كافر مطلق، بـل هـو في   إن صاحب الكبيرة : أنا أقول: قال واصل
منـزلة بين المنـزلتين، ثم قام واعتزل إلى اسطوانة من اسطوانات المسجد، يقرر ما أجاب 

اعتزل : به على جماعة من أصحاب الحسن البصري، فأصغوا إليه فاستمالهم، فقال الحسن
 في كـثير مـن   ، لأنهم اعتزلوا المسـلمين 221)معتزلة(، فسمي هو وأصحابه )واصل(عنا 

  .معتقداتهم كما اعتزلوهم في مجالسهم وفارقوهم
حـين  ) الأكمه(إن من أول من سماهم بهذا الاسم قتادة بن دعامة السدوسي : وقيل

دخل مسجد البصرة، فإذا هو بعمرو بن عبيد ونفر معه، قد اعتزلوا حلقة الحسن، فلمـا  
  .إنما هم المعتزلة: فقال عرف أنها ليست حلقة الحسن، -وهو لا يبصر -صار معهم 

وهو اعتزالهم الطوائف : وهناك سبب آخر يذكره أهل العلم، وليس ببعيد من الأول
  .الأخرى في حكم مرتكبي الكبيرة مثل المرجئة والخوارج وغيرهم

ثم حدث : حيث قال) الفرق بين الفرق(وقريب من هذا ما قاله البغدادي في كتابه 
ل بن عطاء خلاف في القدر، وفي المنـزلة بين المنــزلتين،  في أيام الحسن البصري وواص

وانضم إلى واصل عمرو بن عبيد في بدعته فاعتزلا إلى سارية من سواري مسجد البصرة، 
معتزلة، لاعتزالهم قول الأمة في دعواهم أن الفاسق من أمة الإسلام : فقيل لهما ولأتباعهما
  .222ليس بمؤمن ولا كافر
والجماعة المعروفة بهـذه  ) الاجتناب(لة نسبة إلى الاعتزال، وهو المعتز: وقال بعضهم

العقيدة إنما سموا بهذا الاسم لأن أبا عثمان   عمرو بن عبيد لما أحدث ما أحـدث مـن   
، وهناك رأي آخـر،  223)معتزلة(البدع، واعتزل مجلس الحسن البصري وجماعة معه سموا 

                                 
  .3/248ابن خلكان في وفيات الأعيان  221
  .21-20: البغدادي الفرق بين الفرق ص 222
  .3/248وفيات الأعيان لابن خلكان  223



اعتزل عن الكافرين والمؤمنين، فالمعتزلـة   إن صاحب الكبيرة: وهو أنهم سموا معتزلة لقولهم
على هذا هم القائلون باعتزال صاحب الكبيرة عن الكفار والمؤمنين معاً، هذا بعض ما قيل 

  .في أسباب تسمية المعتزلة بهذا الاسم
  :أصولهم الخمسة

 لما تكونت المعتزلة بالطريقة التي ذكرناها وضعوا لهم أصولاً خمسة، امتازوا بها من بين
  :الناس وعرفوا بها، ودعوا إليها بكل جرأة، وهي

  .التوحيد -1
  .المنـزلة بين المنـزلتين -2
  .العدل -3
  .الوعد والوعيد -4
  .الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر -5

هذه الأصول الخمسة يتفق عليها جميع طوائف المعتزلة على اختلاف بينـهم بـل لا   
  .ا على تفسيرهم الفلسفي، ولو ادعى أنه منهميعتبر معتزلياً من لم يؤمن به

وليس يسـتحق أحـد اسـم    : "يقول الخياط وهو أحد زعمائهم في القرن الثالث
حتى يجمع القول بالأصول الخمسة، فإذا اكتملت فيه هـذه الخصـال فهـو    ) الاعتزال(

  .اهـ224"معتزلي
ياً، وبالغوا في حيث فسروه تفسيراً خاصاً وفلسف) التوحيد(ومن تلك الأصول عندهم 

وفي فلسفته إلى أقصى حد وصوروا للناس معنى التوحيد بأنه سلوب  -في زعمهم -تحليله 
محض، يقشعر جسم المؤمن الذي يقدر االله حق قدره عند قراءتها أو سماعها وهي سـلوب  

، إلى 225ليس بجسم ولا بذي عرض، ولا طـول : لا تتضمن أي مدح أو كمال كقولهم
  . أسرفوا فيه إسرافاًآخر تلك السلوب التي

ومن ثم نسب إليهم هذا التوحيد بهذا التفسير، وفي رأينا إنه ليس بتوحيد، بل هـو  

                                 
  .، تحقيق عبد الكريم عثمان40: شرح الأصول الخمسة للقاضي عبد الجبار ص 224
  .، تحقيق محي الدين عبد الحميد216: مقالات الإسلاميين لأبي الحسن الأشعري ص 225



شيء آخر غير التوحيد وإلا فلو بقي التوحيد في تصوره الصحيح وتفسـيره الإسـلامي   
السليم، الذي يتضمن النفي والإثبات والكمال المطلق الله، لما خصوا به لأنه بهـذا المعـنى   

بهذا المفهوم وهي كلمة التوحيد، هـذا وإن  ) لا إله إلا االله(عتقد كل مسلم، ولأنه معنى م
الذي حمل القوم على هذا المعنى الفلسفي للتوحيد أنهم زعموا أن في القرآن آيات تتناقض 

 } لَيْسَ كَمِثْلِـهِ شَـيْءٌ  {: في ظاهرها، إذ هناك آيات تدل على التنـزيه مثل قوله تعالى
كما زعموا أن  }يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ{: اهرها يدل على التجسيم مثل قوله تعالىوآيات ظ

وَلِلّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ {: هناك آيات تدل على أنه ليس في جهة معينة، مثل قوله تعالى
ثُمَّ اسْتَوَى {: وله تعالى، وآيات ظاهرها يدل على الجهة مثل ق}فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجْهُ اللّهِ

، هكذا زعموا، ما أفسده من زعم، وما أفظعـه  }أَأَمِنتُم مَّن فِي السَّمَاء{، }عَلَى الْعَرْشِ
  .من جهل مركب جريء
  :التنـزيه عند المعتزلة

والتنـزيه في نظرهم نفي صفات الكمال، وصفات االله كلها صفات كمال وتعطيل 
وصفه به رسوله المصطفى مثل السمع والبصـر والعلـم   البارئ عما وصف به نفسه، أو 

والعلو والمجيء لفصل القضاء يوم القيامة، فهو عكس التنـزيه الصحيح لأنه إثبات تلـك  
الصفات التي سبق ذكرها وغيرها من الصفات التي نطق بها الكتاب والسنة، وفي رأيهم أن 

وصفه به رسوله المصطفى فهو كل من يثبت صفات االله التي وصف بها نفسه في كتابه أو 
مجسم ومشبه ممثل، والموحد عندهم هو ذلك الجريء الذي ينفي جميع الصفات بدعوى أن 

  .إثباتها يؤدي إلى تعدد القدماء
إنها حقائق معكوسة، وهذا يعني أن القوم لا يقيمون أدنى وزن للنصوص كما يـدل  

الركوع أمامها إذا اعتبروها أنها بالمقابل على مدى غلوهم في تنـزيه العقول وتقديسها و
هي الحكم والمرجع لمعرفة ما يليق باالله، وما لا يليق به، ولمعرفة ما يجوز في حقه تعالى وما 

وإن الدارس لكتبهم يدرك أن . يمتنع، وقد صرحوا بهذا المعنى في غير موضع فيما نقل عنهم
غ لمن يؤمن بـأن القـرآن   القوم آمنوا بالعقول إيمان غيرهم بالنصوص، وإلا فكيف يسو

وَمَا يَنطِقُ عَـنِ  {منـزل من عند االله حقيقة، وأن السنة أوحاها االله إلى نبيه المختار الذي 



، كيف يسوغ لمن يؤمن هذا الإيمان أن يزعم أن في 226}إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى* الْهَوَى
هم الذين اسـتطاعوا  نصوص الكتاب والسنة ما يدل بظاهره على التجسيم؟ مدعين أنهم 

وحدهم تصحيح ذلك التعبير الخاطئ بتأويلهم تلك النصوص تـأويلاً يشـبه التصـحيح    
  .227}أَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللّهُ{والتوجيه والاستدراك على االله يا سبحان االله 

وهذا الخطأ هو الذي أوقعهم ) التنـزيه(ومن عدم التوفيق أن القوم أخطأوا في معنى 
الناتجة منه، من اتهام النصوص، بدلالتها على التجسيم أو على أنه تعالى محصور  في الأخطاء

  .في جهة معينة، وغيرها من تلك العبارات الجريئة
  :التنـزية عند السلف وبيان خطأ المعتزلة

حقيقة التنـزيه أن ينفي عن االله ما لا يليق باالله شرعاً، وعقلاً، كالولـد والوالـد   
التشبيه والتجسيم وغير ذلك مما نزه عنه نفسه في كتابه أو على لسـان  والشريك، والند و

  .رسوله عليه الصلاة والسلام
واالله منـزه عن كل ذلك، لكماله في ذاته وصفاته في وحدانيته وقيوميته، ولغنـاه  
المطلق عن كل ما سواه في الوقت الذي يحتاج إليه كل ما عداه، وهذا التنـزيه في ضـوء  

، 229}هَلْ تَعْلَمُ لَـهُ سَـمِيا  {، 228}لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ{ :قوله تعالى
قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُن {، 230}وَلاَ يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا{

هذا؟ وهو مشتمل على إثبات صـفات  ، وهل يوجد تنـزيه أبلغ من 231}لَّهُ كُفُوًا أَحَدٌ
الكمال، مع نفي ما لا يليق به سبحانه من معاني النقص والحاجة التي تتنـافى والكمـال   

  .المطلق الله سبحانه، هذا هو التنـزيه الحقيقي عند أتباع القرآن والسنة
 ـ. وقد عرفنا قبلُ معنى التنـزيه عند المعتزلة ن وخلاصته الإيمان بذاته تعالى مجردة ع

جميع الصفات، بل موصوفة بأنواع من السلوب التي تجعل وجود االله وجـوداً ذهنيـاً لا   
) التأمل المحض(حقيقه له في الخارج، أو وجوداً مجرداً أشبه بالوجود الذي وصفه به أرسطو 

                                 
  .4، 3: سورة النجم آية 226
  .140: سورة البقرة آية 227
  .11: سورة الشورى آية 228
  .65: سورة مريم آية 229
  .110: سورة طه آية 230
  .4-1: سورة الإخلاص آية 231



  .أي الخيال المحض
يتضح من كل ما تقدم أن القوم أعطوا لأنفسهم حرية مطلقة لا تقف عنـد حـد   

في النصوص كما يريدون، وليقولوا ما يشاءون من رد للأحاديث بدعوى أنهـا   ليتصرفوا
من الآحاد، أو تضعيف لها على خلاف القواعد المتبعة عند أهل هذا العلـم أو طرحهـا   
جانباً بدعوى مخالفتها للبراهين العقلية القاطعة، هكذا أصبح رد الأحاديث مـن أسـهل   

  .الأمور عندهم
ة فليس وزنها أثقل من وزن الأحاديث بكـثير، لأنهـا خاضـعة    وأما الآيات القرآني

لقوانينهم الكلامية وفلسفتهم اليونانية، التي سيطرت على عقولهم، وزينـت لهـم سـوء    
تصرفاتهم وعملهم في نصوص الكتاب والسنة بالتحريف فيها، وإخضاعها لعقولهم الـتي  

  .أصبحت الدليل المعول عليه   في دينهم
لا يثب قدم الإسلام إلا على ظهر التسـليم  (هل السنة والجماعة أنه والقاعدة عند أ

والاستسلام، وفي هذا المعنى روى الإمام البخاري عن الإمام محمد بن شـهاب الزهـري   
وهو . اهـ232"من االله الرسالة، ومن الرسول البلاغ، وعلينا التسليم: "رحمهما االله أنه قال

  .كلام جامع ونافع كما ترى، بإذن االله
وهذا هو الموقف السليم شرعاً وعقلاً لأن التسليم للمتكلم في معرفة مـراده أمـر   
ضروري عقلاً إذ دلالة اللفظ على المعنى إنما هي بواسطة دلالته على مـا عنـاه المـتكلم    
وأراده، وإرادته وما عناه في نفسه لا تعرف إلا بدلالة اللفظ بالوضع ابتداء، إلا إذا أخـبر  

  .ذلك المعنى الذي دل عليه اللفظ، أو دل عليه بقرينة واضحةأنه أراد خلاف 
ومن زعم أنه قد يفهم من كلام المتكلم خلاف ما دل عليه  اللفظ دون إخبار منـه  
أو دلالةٍ عليه بقرينة تبين أنه أراد خلاف ظاهر اللفظ، فخرج باللفظ عن ظاهره بتأويـل  

خطأ الطريق، وقال على االله بغير علم، فقد أبعد النجعة، وأ -كما تفعل المعتزلة-وتكلف 
قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ  مَـا  {: وارتكب كبيرة من كبائر الذنوب إذ يقول االله تعالى

 ـ لْطَانًا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُ

                                 
  .لأخلاق الراوي وآداب السامع ، وأخرجه الخطيب في الجامع219: شرح الطحاوية ص 232



وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ {: ، ويقول عز من قائل233}وَأَن  تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ
 .235}وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلاَ هُدًى وَلاَ كِتَابٍ مُّنِيرٍ{، 234}بِهِ عِلْمٌ

موقفه من كلام االله وكلام رسوله عليه الصلاة  وفي ضوء هؤلاء الآيات يحدد المسلم
  .والسلام وكلام غيرهما بحيث يلتزم اتباع ما أوحاه االله إلى رسوله قرآنا وسنة

يجب عرضه على ذلـك الكـلام    236وما سواهما من كلام سائر الناس ومعقولاتهم
فَمَاذَا بَعْـدَ  {الموحى من عند االله العليم الحكيم فإن وافقه فهو حق، وإن خالفه فهو باطل 

  !؟237}الْحَقِّ إِلاَّ الضَّلاَلُ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ
ومما يوضح ذلك أن هؤلاء المعتزلة الذين يرون وجوب تأويل نصـوص الصـفات   
تأويلاً يشبه الإنكار والرد على االله سبحانه يرون في الوقت ذاته الإيمان بنصوص المعاد دون 

أشد الإنكار من الباطنية الذين يزعمون أن لكـل  أي تأويل، بل ينكرون على من يؤولها 
  .نص باطناً، يختصون بفهمه وحدهم، ولا سبيل لغيرهم إلى فهمه

  :محاججة الباطنية للمعتزلة
إن تأويلنا لنصوص المعاد نظير تأويلكم  -وهي تحاجج المعتزلة  -: ولو قالت الباطنية

جاز تطرق التأويل إليهـا   لنصوص الصفات، بل إن نصوص الصفات أكثر وأصرح، فإذا
فهو إلي غيرها أقرب تطرقاً، ولو حاججتهم الباطنية في هذا التناقض لوجـدت المعتزلـة   
مغلوبة مفحمة، وهو شأن كل مبطل أنكر على خصمه شيئاً، وحاول كسر باب غـيره  

قابل للكسر، ولنوضح المقام أكثر فأكثر نضرب مـثلاً  ) زجاج(بحجر ناسياً أن باببه من 
  :نقولآخر ف

  :محاججة المعتزلة للأشاعرة
وللمعتزلة أن يحاججوا الأشاعرة بالأسلوب نفسه في تفريقهم بين الصفات بـإمرار  
صفات الذات التي يثبتونها على ظاهرها على ما يليق باالله، وهي الصفات السـبع الـتي   

                                 
  .33: سورة الأعراف آية 233
  .36: سورة الإسراء آية 234
  .8: سورة الحج آية 235
ليس غرضنا مھاجمة العقل أو الأدلة العقلية، وإنما غرضنا بينان أن المعتزلة لا تقيم وزناً للأدلة النقلية، وھو تصرف  236

  .خاطئ
  .32: سورة يونس آية 237



يطلقون عليها صفات المعاني، مع دعوى وجوب تأويل صـفات الأفعـال كالاسـتواء    
نـزول والمجيء مثلاً، للمعتزلة أن يلزموا الأشاعرة بأحد موقفين للخروج مـن هـذا   وال

  .التناقض
تأويل جميع الصفات دون تفريق بين الصفات الفعلية والصفات الذاتية طـرداً   -1

  .للباب، وهي الطريقة العملية مع بطلانها
ما يليق بـاالله  أن يغلقوا باب التأويل ويمروا نصوص الصفات على ظاهرها على  -2

فيلحقوا بالمثبتة من سلف هذه الأمة الذين عافاهم االله مما ابتلي به غيرهم مـن التنـاقض   
لتسليمهم الله ولرسوله عليه الصلاة والسلام هذا المنهج السليم الموافق للعقل السليم والنقل 

لماء الصحيح، ولسلامة هذا المنهج وبعده من التناقض ومن التكلف رجع إليه كثير من ع
  .الكلام في آخر حياتهم كما سيأتي

ولأبي الوليد الأندلسي موقف فريد من المؤولة الذين يسرفون في التأويل كالمعتزلـة  
ومثال من أول : "ويدعون الناس إلى الأخذ بتأويلهم ويضرب لذلك مثلاً رائعاً حيث يقول
ويل للجمهـور،  شيئاً من الشرع وزعم أن ما أوله هو ما قصد الشرع وصرح بذلك التأ

مثال من أتى إلى دواء قد ركبه طبيب ماهر ليحفظ صحة جميع الناس أو الأكثـر فجـاء   
رجل فلم يلائمه ذلك الدواء المركب العظيم لرداءة مزاج كان به ليس يعرض إلا للأقـل  
من الناس، فزعم أن بعض تلك الأدوية، الذي صرح باسمه الطبيب الأول في ذلك الـدواء  

المركب لم يرد به ذلك الدواء الذي جرت العادة أن يدل بذلك الاسم عليه،  العام المنفعة
وإنما أريد به دواء آخر مما يمكن أن يدل عليه بذلك الاسم باستعارة بعيدة، فأزال ذلـك  
الدواء الأول من ذلك المركب الأعظم، وجعل في بدل الدواء الذي ظن أنه الذي قصـده  

ي قصده الطبيب الأول فاستعمل الناس ذلـك الـدواء   هذا هو الذ: الطبيب، وقال للناس
المركب على الوجه الذي تأوله عليه المتأول، ففسدت به أمزجة كثير من النـاس، فجـاء   
آخرون شعروا بفساد أمزجة الناس من ذلك الدواء المركب، فرأوا إصلاحه بـأن أبـدلوا   

وع من المـرض غـير   بعض أدويته بدواء آخر غير الدواء الأول، فعرض من ذلك للناس ن
النوع الأول، فجاء ثالث فتأول في أدوية ذلك المركب غير التأويل الأول والثاني فعـرض  



للناس من ذلك نوع ثالث من المرض غير النوعين المتقدمين، فجاء متأول رابع فتأول دواء 
ة، آخر غير الأدوية المتقدمة، فعرض منه للناس نوع رابع من المرض، غير الأمراض المتقدم

فلما طال الزمان بهذا المركب الأعظم، وسلط الناس التأويل على أدويته وغيروها وبدلوها، 
عرض منه للناس أمراض شتى حتى فسدت المنفعة المقصودة بذلك الدواء المركب في حـق  

وهذه هي حال الفرقة الحادثة في هذه الطريقة مع الشريعة، : أكثر الناس، ثم قال أبو الوليد
فرقة منهم تأولت في الشريعة تأويلاً غير التأويل الـذي تأولتـه الفرقـة     وذلك أن كل

الأخرى، وزعمت أنه الذي قصده الشرع، حتى تمزق كل ممزق، وبعد جداً عن موضـعه  
  .الأول

في  -ولا بـد   -ولما علم صاحب الشرع عليه الصلاة والسلام أن مثل هذا يعرض 
  .اهـ238" فرقة، كلها في النار إلا واحدةستفترق أمتي على ثلاث وسبعين": شريعته قال

وأبـو  ". اسأل مجرباً ولا تسأل طبيباً: "نقول تعليقاً على هذا المثل المضروب للمتأولة
الوليد له تجربة طويلة مع علماء الكلام وله معهم صولة وجولة، فهو خير من يشهد لهم أو 

  .عليهم
، بل يؤخذ من كلامه ويرد كغيره واستشهادنا بكلامه لا يعني أنه محل رضانا مطلقاً

  .من الرجال، بل هو فيلسوف أرسطي ومع ذلك له كلام يؤخذ بل يقدر كما رأيت
وقريب مما أنكره ابن رشد على أهل الكلام من الإسراف في التأويل، قول سهل بن 

  : عبد االله التستري حيث يقول
إلى الجسد، أي التجسـيد  لا يخرجنكم تنـزيه االله إلى التلاشي ولا يخرجنكم تثبيته 

  .239)االله يتجلى كيف يشاء(
  :الخلاصة

                                 
  .ھـ1388دلة في عقائد الملة بتحقيق مصطفى عبد الجواد عمران الطبعة الثالثة في الكشف عن مناھج الأ 238

لھذا الحديث عدة روايات ) الشريعة(ھـ في   كتابه 360وقد ذكر الإمام أبو بكر محمد بن الحسين الآجري المتوفى سنة 
ي الله عنه أنه قال حين صلى الظھر نختار منھا رواية واحدة وھي التي يقول فيھا بسنده عن معاوية بن أبي سفيان رض

ألا إن من كان قبلكم من ": ألا إن رسول الله عليه الصلاة والسلام قام فينا فقال: فقال -بمكة شرفھا الله تعالى - بالناس 
أھل الكتاب افترقوا على اثنتين وسبعين ملة، وإن ھذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين، اثنتان وسبعون في النار، 

رحم الله عبداً حذر ھذه الفرق،  وجانب البدع، واتبع ولم يبتدع، : ، ثم قال رحمه الله"ة في الجنة، وھي الجماعةوواحد
  ).18الشريعة . (ولزم الأثر، وطلب الطريق المستقيم، واستعان بمولاه الكريم

  .75: ور كمال جعفر صھـ، تحقيق وتعليق الدكت283راجع المعارضة والرد لسھل بن عبد الله التستري المتوفي  239



الإنصاف من (ولو فحصنا الموقف جيداً لظهر لكل ذي لب فهيم مزود بالإنصاف و
أن كل من رد النقل الصحيح بدعوى أنه دليل لفظي لا يفيد اليقين، فقـد رد   240)الإيمان

به أو يحاجج به، إذ مما اتفـق   ولم يبق لديه دليل يستدل -وهو لا يشعر -العقل الصريح 
عليه العقلاء أن العقل الصريح لا يخالف النقل الصحيح، علماً بأن النقل هو الأصل لأنـه  
من المتفق عليه أن العقل لا سبيل له لإثبات المطالب الإلهية، على سبيل الاسـتقلال، بـل   

  :الطريق لإثبات الصفات ينحصر في التالي
نقل والعقل معاً، وهي كثيرة مثل  صفة الحياة والقدرة، صفات يكون إثباتها بال -1

  .والعلم والعلو مثلاً، وهي المعروفة عند الأشاعرة بصفات المعاني
صفات يكون إثباتها بالنقل فقط، ولولا النقل لعجز العقل عن إثباتها مثل صـفة   -2

ا عن طريق العقـل  النـزول والمجيء والاستواء على العرش مثلاً، ولا توجد صفة يتم إثباته
  .فقط دون النقل، فالقسمة إذاً ثنائية فقط، كما ترى

وعلى هذا فإن ما تزعمه المؤولة من المعتزة وأشباههم، من أن الدليل العقلـي وهـو   
العمدة في باب الصفات، بحيث لو تعارض العقل والنقل قدم العقل، لأنه الأصل، فـزعم  

  .ض  بين الدليلينباطل، لما عرفنا مما تقدم من عدم التعار
وهذه خلاصة ما كان عليه سلف هذه الأمة، كما أوضحنا في بيان منهج السلف في 

  .إثبات الصفات وهو واضح جداً كما تقدم
إِن يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّـنَّ  {: أما المعتزلة فنختم مناقشتهم بالآية الكريمة من سورة النجم

،  لإعراضهم كلياً عن النصـوص  241}هُم مِّن رَّبِّهِمُ الْهُدَىوَمَا تَهْوَى الأَنفُسُ وَلَقَدْ جَاء
كما يظهر جلياً ... واستخفافهم بها من الغلو في تقديس   آراء الفلاسفة والركوع أمامها

                                 
  : ثلاث من جمعھن فقد جمع الإيمان: "استناد لقول عمار بن ياسر رضي الله عنه إذ يقول 240
  . الإنصاف من نفسك -1
  .بذل السلام للعالم -2
  .الإنفاق من الإقتار -3

لفية بتحقيق عبد الطبعة الس 1/103صحيح البخاري، كتاب الإيمان باب إفشاء السلام من الإسلام، بشرح فتح الباري 
  .الباقي

، والآية وإن كانت في الأصل في غير المسلمين ولكنھا تجر ذيلھا على كل من يتعمد مخالفة ما 23: سورة النجم آية 241
جاءه من الھدى واتبع ھواه، تتناول كل مخالف بحسب مخالفته، لأن العبرة في النصوص بعموم اللفظ وإن اختلفت الجھات 

  .ھي قاعدة مدونة لدى الأصوليين وفي علوم القرآن والحديثو... لا بخصوص السبب



أنهم قطعوا علاقتهم بسلف الأمة إذ تراهم دائماً ينهجون منهجاً مخالفاً لمنـهج السـلف   
نة مع اعتقاد أن العقل في حال سلامته يتبع النقـل  الصالح   الذي هو التقيد بالكتاب والس

  .ولا يخالفه
  الفصل الأول: المبحث التاسع

  سبب انتشار العقيدة الأشعرية واشتهارها
في أثناء مناقشتنا موقف المعتزلة والأشاعرة تبين لنا أن الأشاعرة على الرغم من إثباتهم 

منهج السلف الصالح في موقفهم من كـثير  كثيراً من الصفات الذاتية، إلا أنهم ليسوا على 
من نصوص الصفات، إذ رأيناهم يتصرفون في النصوص بأهوائهم فيفرقون بينها، منها ما 
يجب تركها على ظاهرها، على ما يليق باالله تعالى، وهي النصوص التي تتضمن الصـفات  

يجب تأويلها ولا  التي يسمونها صفات المعاني، والصفات السلبية والصفة النفسية، ومنها ما
بل يزعمون . يجوز إبقاؤها على ظاهرها في زعمهم لأن ظاهرها يدل على ما لا يليق باالله

أن ذلك الظاهر غير مراد الله تعالى، وهي النصوص الواردة بالصفات الخبريـة وصـفات   
الأفعال ولهم تناقض ينفردون به في بعض الصفات مثل صفة الكلام وإثبـات رؤيـة االله   

  .سيأتي بيان ذلك إن شاء االله تعالى في موضعهتعالى، و
ومع كل ما ذكر نرى انتشار العقيدة الأشعرية بشكل ملموس بل اشـتهارها بـين   

  !جمهور المسلمين بأنها عقيدة أهل السنة والجماعة، وما هي أسباب هذا الذيوع؟
رة يذكر بعض المختصين المهتمين بشأن العقيدة الإسلامية لهـذا الانتشـار والشـه   

  :الأسباب التالية
كثرة الحق الذي عندهم بالنسبة للباطل الكثير الذي عند غيرهم، لأنهم يثبتـون   -أ

كثيراً من الصفات مثلاً، وزد على ذلك أن موقفهم من الصحابة يوافق موقف أهل السنة 
والجماعة، وموقفهم من نصوص المعاد موقف سليم أيضاً، وقد سلمت نصـوص المعـاد   

صيبت به عند غيرهم من الباطنية ومن تأثر بهم من التحريف الذي سماه أهلـه  عندهم مما أ
وقد انخدع بهم كثير من علماء الفقه والحديث، فـوافقهم في بعـض مـا    . تأويلاً ليقبل

  .ابتدعوه



استعمالهم الأدلة العقلية في مواجهة المعتزلة مما أكسبهم الشـعبية مـع مـا في     -ب
  .242طريقتهم من كثير البدع

ضعف الآثار النبوية في تلك العصور، والآثار هي التي تنير للناس سبيل الحـق   -ـج
حتى لا يقعوا في الشبهات والبدع، على الرغم من كونها مدونة في الصحاح والمسـانيد،  
لأن اشتغال الناس بها ليس بالمستوى المطلوب، إذ كان العمل في الغالب بـآراء الفقهـاء   

  .واجتهاداتهم
التفريط الواقعان في المنتسبين إلى السنة والحديث، حيث يروون تارة ما العجز و -د

لا يعلمون صحته من الآثار والأحاديث وتارة يكونون كالأميين الذين لا يعلمون الكتاب 
ولعل هـذه  . 243إلا أماني، ويعرضون عن بيان دلالة الكتاب والسنة على حقائق الأمور

  .من الناي في التفويض المحض النقطة الأخيرة هي التي وقعت كثيراً
انتساب الأشعري إلى معتقد إمام أهل السنة أحمد بن حنبل رحمه االله في آخر  -هـ

  .أمره كما سيأتي بيان ذلك
اعتناق بعض الحكام عقيدته واعتبارها عقيدة أهل السنة والجماعة والدفاع عنها  -و

تـومرت وأتباعـه في   (ا فعل والدعوة إليها بشدة إلى درجة استباحة دم من خالفها كم
  .، وستأتي الإشارة إلى هذه النقطة قريباًَ)المغرب

بهذه الأسباب توارثت الناس هذه الطريقة المزدوجة التي تشتمل على بعـض الحـق   
وفيها الشيء الكثير من الباطل، فانتشرت في مصر والشام والعراق باسم عقيدة أهل السنة 

كما يقول المثل السائر، ولم يوجد لها منازع في ) حمدانخلا الميدان لأبي (والجماعة حيث 
تلك العصور فانتقلت العقيدة من العراق إلى المغرب بواسطة بعض الرحالات من المغرب 
ونشرها بين المغاربة فأخذها المغاربة بحماس شديد وبقوة حتى استباحوا دم كل من يخالف 

  . 244تلك العقيدة
لت العقيدة الأشعرية تنتشر هذا الانتشار الواسع فمجموع هذه الأسباب هي التي جع

                                 
ولا يعني ذلك أن الأشاعرة على الحق في كل شيء، أو أن ما لديھم من العقليات أقوى وأظھر، لا، بل أخطاؤھم أكثر  242

  .من صوابھم لأنھم لا يثبتون إلا بعض صفات الذات، ويتلاعبون بالنصوص فيما عداھا كما ھو معروف
  .12/33فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية  مجموع 243
  .2/358المقريزي في خططه  244



فتشتهر هذه الشهرة العالمية بيد أن الحق لا يعرف بالانتشار ولا بالاشتهار بل للحق ميزان 
  .يوزن به، وللباطل علامات يعرف بها

هل آن الأوان لنمكن شبابنا من دراسة العقيدة السلفية المستندة إلى الكتـاب  : وبعد
من هذه الآراء المضطربة التي لا تستند في الغالب الكثير إلى الوحي، ولكن إلى والسنة بدلاً 

  .خيالات علماء الكلام التي سموها قطعيات، تسمية للأشياء بغير أسمائها لتروج وتستساغ
  ومنهج السلف حديث مستفيض عن كبار شيوخ الأشاعرة:الفصل الثاني

  :245كبار شيوخ الأشاعرة والمنهج السلفي
ا كان بعض الكتاب المعاصرين أخطأوا في تصـور حقيقـة مـذهب السـلف     وإذ

فلنثبت هنا طائفة من كلام بعض أهل العلم من أولئك الـذين   -كما تقدم  -والسلفيين 
أكرمهم االله بالتوبة عن علم الكلام في آخر أعمارهم، فتحدثوا عن مذهب السلف وأثنوا 

  :عليه بما هو أهله، وفي مقدمتهم ذلكم
  :لإمام المقدم أبو الحسن الأشعريا -1

الذي تغني شهرته عن ترجمته، وقد نقل غير واحد من أهل العلم بالتـاريخ وعلـم   
، إلى الانتصار لمذهب 246الرجال، رجوع أبي الحسن الأشعري عن الاشتغال بعلم الكلام

السلف والدفاع عنه وأنه ألف في ذلك مؤلفات من أهمها آخر كتاب ألفـه في إثبـات   
ت االله تعالى دون تفريق بين الصفات الذاتية والصفات الفعلية، وبعبارة أخرى بـين  صفا

وسـتأتي  ) الإبانة في أصول الديانة(الصفات العقلية والصفات الخبرية السمعية وهو كتابه 
  .قريباً بعض النقول من هذا الكتاب إن شاء االله

هـ في 571ساكر المتوفى وممن ذكر توبة الإمام أبي الحسن الأشعري، الحافظ ابن ع
، وقام في هذا الكتاب بالدفاع عن )تبيين كذب المفتري على أبي الحسن الأشعري(كتابه 

الإمام وعقيدته وزيف كل ما قيل في عقيدته وأثبت رجوعه عن الاعتزال بعد أنا أقام عليه 

                                 
ليس : لماذا ترجمنا لبعض أعلام الأشاعرة ولم نفعل ذلك بالنسبة للمعتزلة، الجواب -وھو وجيه- قد يرد ھنا سؤال  245

السلف، وأنھم  الغرض من الترجمة لھؤلاء الأئمة كونھم أعلام الأشاعرة وشيوخھم، بل الغرض بيان موقفھم من منھج
كما سيأتي تفصيل ذلك، ھذا ھو ) الأب(رجعوا إليه في آخر المطاف وأثنوا عليه خيراً بل بعضھم دعا إليه، مثل الجويني 

  .سبب اختيارنا ھؤلاء الأئمى للترجمة لھم والحديث عما انتھى إليه أمرھم، بعد تلك الجولة الطويلة في علم الكلام
ذ عنه ھذه العقيدة المعروفة اليوم بالعقيدة الأشعرية، وھي في الواقع عقيدة كلابية، ثم واتصاله بابن كلاب الذي أخ 246

  .الخ... أعلن أبو الحسن رجوعه عن الكلابية إلى مذھب السلف والانتصار له والدفاع عنه



مذهب  سنة وكان لهم إماماً، ثم ذكر قصة رجوعه بالتفصيل مما يدل على أنه لم يترك 40
الاعتزال إلا بعد أن خَبَرَه، وأدرك حقيقته واطلع على عواره من فساد الاعتقاد والجـرأة  
علي االله وعلى كتابه وسنة نبيه محمد عليه الصلاة والسلام، ثم تـاب االله عليـه فتـاب،    
فحسنت توبته، فصار بمثابة كتابي أسلم وحسن إسلامه بعد أن أدرك عوار اليهوديـة أو  

فأخذ يبين للناس فساد اعتقادهم فهو أعدى الخلق إلى أهل الذمة، وأبو الحسن النصرانية، 
كذلك أعدى الخلق إلى المعتزلة، ولذلك يشنعون عليه وينسبون إليه الأباطيل افتراء عليـه  

  .كعادة أهل الباطل قديماً وحديثاً
وممن ذكر رجوع أبي الحسن عن اعتزال إلى مذهب السـلف أبـو العبـاس بـن     

كان أبو الحسن الأشعري معتزلياً، ثم تاب، ومنهم الحافظ ابـن  : ، حيث قال247خلكان
إن الأشعري كان معتزلياً فتاب منه بالبصرة : إذ يقول 248كثير صاحب التفسير المعروف

وأخـيراً جـاء    249فوق المنبر، ثم أظهر فضائح المعتزلة وقبائحهم، ومنهم الحافظ الذهبي
الدين الخطيب ليؤكد تلك النقول في تعليقه علـى  المحدث المصري والسلفي الأثري محب 

إن الأشعريين منسـوبون إلى أبي الحسـن   : حيث يقول محب الدين رحمه االله 250المنتقى
  :الأشعري، وقد علمتَ أن أبا الحسن الأشعري كانت له  ثلاثة أطوار

  .انتماؤه إلى المعتزلة: أولها
طة بـين أسـاليبهم ومـذهب    خروجه عليهم ومعارضته لهم بأساليب متوس: ثانيها

  .السلف
الإبانة في أصـول  (انتقاله إلى مذهب السلف وتأليفه في ذلك كتابه : والطور الثالث

  .وأمثاله، وقد أراد أن يلقى االله على ذلك اهـ) الديانة
أما الأشعرية اسـم المـذهب   : وقال رحمه االله في موضع آخر في تعليقه على المنتقى

الأشعري في علم الكلام، فكما أنه لا يمثل الأشعري ما كان عليه المنسوب إلى أبي الحسن 
في طور اعتزاله فإنه ليس من الإنصاف أن تلصق به الأشعرية بعد أن رجـع إلى عقيـدة   

                                 
  .)وفيات الأعيان: (ھـ في كتابه681المتوفى سنة  247
  .)11/187ية البداية والنھا: (ھـ في كتابه774المتوفى سنة  248
  .ھـ748الذھبي المتوفى ) العلو للعلي الغفار: (في كتابه 249
  .43: للإمام ابن تيمية ص) مختصر منھاج السنة( 250



السلف التي أراد أن يلقى االله بها، بل إن المذهب الأشعري المنسوب إليه إنما ينسب إلى ما 
هـ كما أوضح ذلك تقي الـدين ابـن   240ة كان عليه ابن كلاب البصري المتوفى سن

طبعة الشيخ حامد الفقي رحمه االله، ثم عـدل أبـو    2/5) العقل والنقل(تيمية في كتابة 
الحسن في آخر حياته عن كثير من تلك التأويلات وأثبت جميع الصفات، وأمرّهـا دون  

تابعين، وهكذا تأويل، وأثبتها دون تشبيه على ما كان عليه السلف الصالح من الصحابة وال
  .251ختم االله له بالحسنى

  ):الإبانة(وهاك بعض النقول من أول كتابه 
وهو يعلن إنكار مـا قالتـه    -ثم قال رحمه االله : باب في إبانة قول أهل الحق والسنة

  :طائفة من أهل الكلام ويبين ما يقوله هو وأهل  الحق والسنة
رية والجهميـة والحروريـة والرافضـة    قد أنكرتم قول المعتزلة والقد: فإن قال قائل"

قولنا الذي : والمرجئة، فعرفونا قولكم الذي به تقولون، ودياناتكم التي به تدينون؟ قيل له
التمسك بكتاب ربنا عز وجل وسنة نبينا عليه الصـلاة  : نقول به، ودياناتنا التي ندين بها

بذلك معتصمون، وبمـا  والسلام، وفتاوى عن الصحابة والتابعين، وأئمة الحديث، ونحن 
كان يقول به أبو عبد االله أحمد بن محمد بن حنبل، نضر االله وجهه ورفع درجته وأجـزل  
مثوبته قائلون، ولما خالف قوله مخالفون، لأنه الإمام الفاضل، والرئيس الكامل، الذي أظهر 

ائفين، به الحق، ورفع به الضلال، وأوضح به المنهاج، وقمع به بدع المبتدعين وزيْف الـز 
  .وشك الشاكين، فرحمة االله عليه من إمام مقدم وجليل معظم مفخم

: إلى أن قال... فجملة قولنا أن نقر باالله وملائكته وكتبه: ثم قال الأشعري رحمه االله
وما رواه الثقات عن رسول االله عليه الصلاة والسلام لا نرد من ذلك شيئاً، ثم اسـتطرد  

، وأن لـه  252}الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى{: شه كما قالوأن االله مستو على عر: قائلاً
، وأن له يدين بلا كيـف  253}وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلاَلِ وَالإِكْرَامِ{: وجهاً كما قال

                                 
  .43-41: راجع المنتقى من منھاج الاعتدال للذھبي تعليق محب الدين الخطيب ص 251
  .5: سورة طه آية 252
  .27: سورة الرحمن آية 253



، وأن له عينين 255}بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ{: ، وكما قال254}لِمَا  خَلَقْتُ بِيَدَيَّ{: كما قال
  .، وأن من زعم أن أسماء االله غيره كان ضالا256ً}تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا{: ما قالبلا كيف ك

وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أُنثَـى وَلاَ  {: ،، وكما قال257}أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ{: وأن الله علماً كما قال
هية ، ونثبت الله السمع والبصر ولا ننفي ذلك كما نفته المعتزلة والجم258}تَضَعُ إِلاَّ بِعِلْمِهِ

أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِـنْهُمْ  {: والخوارج، ونثبت الله قوة كمال قال
كن كمـا  : إن كلام االله غير مخلوق، وأنه لم يخلق شيئاً إلا وقد قال له: ، ونقول259}قُوَّةً
  .، إلى آخر كلامه260}ولَ لَهُ كُن فَيَكُونُإِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن نَّقُ{: قال

ومن أراد مزيد الاطلاع على درر كلامه المدعم بآيات القرآن الكريم، والأحاديـث  
النبوية، فعليه بالإبانة التي تحدثنا عنها ونقلنا منها بعض النقول وغيرهـا مثـل مقـالات    

  .الإسلاميين
  ):الأب(الإمام الجويني  -2

هـ، 438الله بن يوسف الجويني والد إمام الحرمين المتوفى سنة وهو أبو محمد عبد ا
وقد كان إمام في التفسير والفقه والأصول، بل له يد طولى في أكثر العلـوم المعروفـة في   
زمانه، وقد تخرج على يده خلق كثير وفي مقدمتهم ولده إمام الحرمين الذي يأتي ذكـره  

لوم، وأما الذي يهمنا هنا فرسـالته اللطيفـة،   بعده إن شاء االله، وقد ألف في كثير من الع
رسالة في إثبات الاستواء والفوقيـة ومسـألة الحـرف    (وهي عظيمة الفائدة تحت عنوان 

، هكـذا بهـذا   )والصوت في القرآن المجيد، وتنـزيه البارئ عن الحصر والتمثيل والكيفية
صفحة ولكنها تعالج ) 15(العنوان الطويل وهي ليست طويلة بل صغيرة جداً، لا تتجاوز 

  .وتحقق نقاطاً تعجز عن تحقيقها بل عن تصورها كثير من الموسوعات على سعتها
والرسالة المذكورة تعالج صفة الفوقية والاستواء وصفة الكلام، وهاتان الصفتان قـد  

                                 
  .75: سورة ص آية 254
  .64: ئدة الآيةسورة الما 255
  .14: سورة القمر آية 256
  .166: سورة النساء آية 257
  .47: سورة فصلت آية 258
  .15: سورة فصلت آية 259
  .40: سورة النحل آية 260



ضل فيهما كثير من علماء الكلام واضطرابهم فيهما أسوأ من اضطرابهم فيما عداهما، وقد 
ف الحيرة التي استولت عليه عندما ظهر له الحق في هاتين الصفتين، وغيرهما من وصف المؤل

الصفات الخبرية التي يصعب على أهل الكلام سماعها فضلاً عن إثباتها كما سنرى عنـدما  
ننقل منها بعض النقول لنستشهد بها على ما نقول حول عقيدته وموقفه من علم الكـلام  

أنه لم يمنعه التعصب والتقليد من اتباع الحق لما تبين له الحق  وميزة هذا الإمام. بعد رجوعه
بل اتبعه وأعلن به ودعا إليه، وجادل فيه شيوخه، وهو موقف لا يوفق له كل من عـرف  

ولقد كانت دعوته ومناقشته لشيوخه تحمل في طياتها الشفقة عليهم والتلطف بهـم  . الحق
وهو ديدن العلماء العاملين الذين همهـم   دون أن يتهجم عليهم أو يهاجمهم ويعنف عليهم

يسروا ولا ": بيان الحق والدعوة إليه دون تجريح أو تنفير عملاً بقوله عليه الصلاة والسلام
، ولهذا المعنى الذي أشرت إليه والميزة التي نوهت بها أود أن 261"تعسروا وبشروا ولا تنفروا

  .الته الموجهة إلى شيوخه وإخوانهأورد مقتطفات من كلامه ومختارات من عباراته في رس
  .وسوف أثبت هذه المقتطفات في آخر الرسالة إن شاء االله ملحقاً لها

  ):الابن(الجويني  -3
وهو إمام الحرمين أبو المعالي عبد الملك بن عبد االله بـن يوسـف المتـوفى سـنة     

ت والـده  بفارس، لأنه لما ما) جوين(هـ، ينسب الإمام إلى مسقط رأس أبيه بلدة 478
: عبد االله بن يوسف جلس ولده عبد الملك مجلسه للتدريس فانتقلت إليه هذه النسبة، وقيل

كان عمره عشرين سنة عندما جلس للتدريس في مجلس والده، ولقب بإمام الحرمين لأنه 
جاور مكة أربع سنوات كان خلالها يناظر ويدرس، ثم عرج علـى  المدينـة   : كما قيل
  .المنورة

الإمام الجليل مؤلفات كثيرة في فنون مختلفة، ومما يتصل ببحثنا هـذا مـن   وقد ألف 
وهو الحسن ) الوزير(ألفه لغياث الدولة الذي هو نظام الملك ) الغياثي(مؤلفاته كتابه الكبير 

بن علي بن إسحاق بن العباس الطوسي أبو علي الوزير العادل صاحب المـدارس الـتي   
زهاد العباد المعروفين، وناصر السنة وأهلها وحامي الفقهاء وأحد ال) النظامية(عرفت باسمه 

                                 
  .ط الحلبي 1/172أخرجه البخاري في كتاب العلم، من حديث أنس بن مالك  261



  .من بطش المبتدعة والزنادقة وأحد فقهاء الشافعية
ولـد  . ثم من بعده لابنه ملكشاه) ألب أرسلان) (السلجوقي(تولى الوزارة للسلطان 

  .هـ485هـ وتوفي سنة 408الوزير سنة 
غياث (لصالح الحسن بن علي الملقب منسوب لهذا الوزير ا) الغياثي(كما أن الكتاب 

ونستحسـن أن  ) نظام الملك(، فقد نسبت العقيدة النظامية إليه، لأنه يلقب أيضاً )الدولة
، قال الإمام الجويني في الكتاب )الغياثي(نثبت هنا بعض كلام الإمام نقلاً عن كتابه الكبير 

  ):190ص 279رقم (المذكور 
عن التقليد واستبداداً فعليه بما يتعلق بعلم التوحيـد   ومن رام اقتصاداً، وحاول ترقياً"

، فهو محتو على لباب للباب، وفيه سر كـل كتـاب في   )بالنظامي(من الكتاب المترجم 
  .262"أساليب العقول

والذي أذكره الآن لائقاً بمقصود هذا الكتاب، أن الذي يحرص الإمام عليه جمع عامة 
ن نبغت الأهواء وزاغت الآراء وكانوا رضي االله الخلق على مذهب السلف السابقين قبل أ

عنهم ينهون عن التعرض والتعمق في المشكلات والإمكان في ملابسة المعضلات والاعتناء 
ومـا كـانوا   : "بجمع الشبهات وتكلف الأجوبة عما لم يقع من السؤالات، إلى أن قال

، وتبلـد في القـرائح،   ينكفون رضي االله عنهم عما تعرض له المتأخرون عن عِيِّ وحَصْرِ
هيهات قد كانوا أذكى الخلائق أذهاناً وأرجحهم بياناً، ولكنـهم اسـتيقنوا أن اقتحـام    
الشبهات داعية الغوايات، وسبب الضلالات، فكانوا يحاذرون في حق عامة المسلمين مـا  

 263"فإن أمكن حمل العوام على ذلك فهو الأسـلم . هم الآن به مبتلون، وإليه مدفوعون
  هـ .ا

وذهبت طائفة إلى التعطيـل مـن   : "23-22: وقال الإمام في العقيدة النظامية ص
حيث تقاعدت عقولهم عن درك حقيقة الإله، فظنوا أن ما لا يحويه الفكر منتـف، ولـو   

  .وقفوا لعلموا أنه لا تبعد معرفة موجود مع العجز عن درك حقيقته
                                 

ھو دون ذلك بكثير، لأنه لم يسلم من تناقض الكتاب المذكور ليس بذلك المستوى الذي يدل عليه كلام المؤلف، بل  262
أقول ھذا القول لبيان : "كما يظھر ذلك لكل مطلع على الكتاب المذكور، وھو يفرق بين الغث والسمين. كتب علم الكلام

  ".الواقع، ولبذل النصح للقارئ
  .الغياثي 263



لوجود الروح خفاء ولـيس   والذي ضربناه من الروح مثلاً يعارض به هؤلاء، فليس
إلى درك حقيقته سبيل ولا طريق إلى جحد وجوده للعجز عن درك حقيقته، الأكمه يعلم 
بالتسامع والاستفاضة الألوان ولا يدرك حقيقتها، فهذا سبب زيغ المعطلـة وهـم علـى    

  .مناقضة المشبهة
ن الجـائزات  وأما فئة الحق فهدوا إلى سواء الطريق، وسلكوا جُدُد الطريق وعلموا أ

تفتقر إلى صانع لا يتصف بالصفات الدالة على الافتقار وعلموا أنه لو اتصف الصانع بهـا  
لكان شبيهاً بمصنوعاته، ثم لم يميلوا إلى النقي من حيث أن يدركوا حقيقة الإله، ولم يتعدوا 
موجوداً يجب القطع به مع العجز عن درك حقيقته، إذ وجـدوا في أنفسـهم مخلوقـاً لم    

تريبوا في وجوده، ولم يدركوا حقيقته، ونحن الآن نذكر عبارة حرية بأن يتخذها مولانا يس
من نهض لطلب مدبره، : في هذا الباب هجيراً فهي لعمري المنجية في دنياه وأخراه، فنقول

فإن اطمأن إلى وجود انتهى إليه فكره فهو مشبه، وإن اطمأن إلى النفي المحض فهو معطل، 
واعترف بالعجز عن درك حقيقته فهو موحد، وهو معنى قول الصـديق   وإن قطع بموجود

فإن قيـل فغـايتكم إذا حـيرة    ". العجز عن درك الإدراك إدراك: "رضي االله عنه إذ قال
في درك الحقيقة قاطعة بالوجود المنــزه عـن صـفات    ) عاجزة(ودهشة، قلنا العقول 

  .اهـ" الافتقار
لك مسلك والده الإمام أبي محمد الجـويني في  فإمام الحرمين عبد الملك قد س: قلت

إعلانه أن فهم السلف هو الحق وحده فيما يعتقد العبد نحو ربه سبحانه، وما سواه باطل 
مـن  "لا محالة لأنه إما تشبيه أو تعطيل أو توقف وهو يشبه أباه في هذا الموقف بالجملـة  

كلامه بعض الثغـرات الـتي   وإن لم يبلغ درجة أبيه، حيث يوجد في " يشابه أبه فما ظلم
يستطيع أن ينفذ منها بعض المغرضين المنحرفين ليعبثوا بكلامه بالتحريف فيه، وحمله على 
غير محمله، لخلاف كلام والده فإنه لم يترك مدخلاً لداخل يدرك ذلك من يقارن بين مـا  

والفوقيـة   رسالة إثبات الاسـتواء (وما جاء في ) الابن(جاء في العقيدة النظامية للجويني 
وعلى كل حال فإن إمام الحرمين بحر لا ساحل له في علمه تدل علـى  ) الأب) (للجويني

ذلك كتب التراجم ومؤلفاته المتنوعة، وكان رحمه االله يكره التقليد والتعصب، ومما نقـل  



لقد قرأت خمسين ألفاً في خمسين ألفاً ثم خليت أهل الإسلام بإسلامهم فيهـا  : "عنه قوله
الطاهرة، وركبت البحر الخضَم وغصت في الذي نهى أهل الإسلام عنه، كـل  وعلومهم 

  .اهـ" وكنت أهرب في سالف الدهر من التقليد. ذلك في طلب الحق
وقد نقل عنه شيخ الإسلام ابن تيمية في بعض كتبه عبارات صارخة بالندم والتوبـة  

  :إذ يقول رحمه االله -هلو سمعوا نصيحت -ومتضمنة للنصيحة لأصحابه من علماء الشافعية 
لا تشتغلوا بعلم الكلام، فلو عرفت أن الكلام يبلغ  بي ما بلـغ، مـا   : يا أصحابنا"

لقد خضت البحر الخضم، وخليت أهل الإسلام وعلومهم : (وقال عند موته. اشتغلت به
ودخلت في الذي نهوني عنه، كل ذلك اجتهادٌ في طلب الحق، فالآن إن لم يتـداركني ربي  

  .264"ه فالويل   لفلانبرحمت
وهي عبارات، كما ترى في غاية الصراحة في الندم والتوبة ولعل االله تقبل توبته ولا 
عذر لأصحابه بعد ذلك في بقائهم في أحضان علم الكلام وقد وضح لهم أنه ضار غـير  

  .واالله الموفق... نافع
قـب بحجـة   أبو حامد محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الغزالي الطوسـي المل  -4
  ):هـ505(الإسلام 

بدأ في طلب العلم في بلده طوس، ثم قدم نيسابور فتردد على دروس إمام الحرمين أبي 
المعالي الجويني، فلازمه وجد في طلب العلم حتى تخرج في مدة قريبـة وبـرز في الفقـه    

تـوفي   والأصول وعلم الكلام، ونبغ نبوغاً منقطع النظير حتى كان الجويني يعتز به إلى أن
ولقـي  ) العسكر(رحمه االله وبعد وفاة شيخه خرج الغزالي من نيسابور إلى بلدة يقال لها 

فأكرمه وعظمه وبالغ في إكرامه إلى أن فـوض إليـه التـدريس في    ) نظام الملك(الوزير 
في عديد من البلاد والمـدن  ) بالنظامية(، وللوزير مدارس تسمى )ببغداد(مدرسته النظامية 

  .رحمه االله
وللإمام الغزالي مؤلفات كثيرة في مختلف العلوم، ومما يتصل ببحثنا هذا من مؤلفاتـه  

الذي أشاد فيه بمذهب السلف، وتحدث عن ) إلجام العوام عن علم الكلام(كتابه اللطيف 

                                 
  .الحموية الكبرى والتدمرية 264



حقيقته مبيناً أنه هو الحق وأن من خالف السلف فهو مبتدع لأنـه مـذهب الصـحابة    
سول عليه الصلاة والسلام مباشرة، فكل خير في اتباعهم وكل والتابعين، وقد أُخِذَ من الر

شر في الابتداع بعدهم، وقد تحدث فيه بإسهاب عن مذهب السلف وحقيقـة مـذهب   
  .السلف هو الاتباع دون الابتداع

وهي جملة رسائل مفيدة ) بغية المريد في رسائل التوحيد(وللإمام الغزالي رسالة سماها 
ير من المعاني اللطيفة وما يجب على المخلوق للخالق جلَّ شـأنه  وجليلة ومشتملة على كث

  .وعلى ما يجب معرفته على كل إنسان من علم التوحيد
وقد تحدث فيها عن تنـزيه الخالق، وأنه لا يشبهه شيء، ولا يشبه شيئاً، وكل مـا  

قـد  و. خطر بالبال والوهم والخيال من التكييف والتمثيل، فإنه سبحانه منـزه عن ذلك
ما قد يتوهمه بعض الناس من أن إثبات : نص في هذه الرسالة على نفي شبهة خطرة وهي

الاستواء على العرش يلزم منه أن العرش يحمل الرب سبحانه وتعالى االله عما زعموا علـواً  
كبيراً، وهو جملة من الأخطاء التي يتورط فيها أولئك الذين لا يكادون يفهمون صفات االله 

وفي نفـي  .  إلا كما يفهمون صفات خلقه من التحديد والإحاطة بالحقائقسبحانه وتعالى
وليس العرش بحامل له سبحانه، بل العرش وحملته يحملهم : "هذا الوهم يقول الإمام الغزالي

لطفه وقدرته، وأنه تقدس عن الحاجة إلى مكان قبل خلق العرش وبعد خلقه، وانه يتصف 
  ".بالصفات التي كان عليها في الأزل

وهو سبحانه مقدس من صفات المخلوقين، : "وقال في موضع آخر من الرسالة نفسها
منـزه وهو في الدنيا معلوم وفي الآخرة مرئي، كما نعلمه في الدنيا، بلا مثل ولا شـبه،  

  .265"}لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ{لأن تلك الرؤية لا تشابه رؤية الدنيا 
إلجام العوام عن علم الكـلام، ومـا هنـا    (ه وسبق أن نقلنا بعض عباراته عن كتاب

  .266)أوسع
  :أبو الفتح محمد بن أبي القاسم عبد الكريم الشهرستاني -5

                                 
  .بغية المريد في رسائل التوحيد 265
الغزالي على الرغم مما نقلنا عنه في كتابه إلجام العوام وغيره، لم يسلم من الاضطراب، يعرف ذلك من اطلع  والإمام 266

  .وقد اضطرب فيه كثيراً بأسلوب فلسفي غامض) المضنون به على غير أھله: (على كتابه



هـ وهو فقيه شافعي متكلم، وله مؤلفـات  548هـ وتوفي سنة 467ولد سنة 
وهو صاحب الملل والنحل، وكتاب في علم الكلام لعله آخـر مؤلفاتـه   . كثيرة في الفقه

وهو الذي ذم فيه علم الكلام وحذر منه وأوضح أن علم  267)م في علم الكلامنهاية الإقدا(
وقد أثبت في أول الكتـاب  . الكلام إنما يورث الحيرة، وليس لدى أربابه يقين في عقيدتهم

  :المذكور بيتين في وصف حال أهل الكلام قائلاً
  وسيرت طرفي بين تلك المعالم  لعمري لقد طفت المعاهد كلها

  على ذقن أو قارعاً سن نادم  لا واضعا كف حائرفلم أر إ
ولم يذكر أن البيتين لمن؟ وسواء كان هذا كلامه أو كلام غيره، فإنه ينص بهـذين  
البيتين على سوء حال أهل الكلام، وما ينتهي إليه  أمرهم من الحيرة والضلال، واضطراب 

  .فنسأل االله تعالى العافية والسلامة. العقيدة
الله محمد بن عمر بن الحسين الطبرستاني الرازي المولد، الملقب فخـر  أبو عبد ا -6

  :الدين المعروف بابن الخطيب الفقيه الشافعي
وحده، فاق أهل زمانه  268إنه فريد عصره ونسيج: قال فيه صاحب وفيات الأعيان

في علم الكلام والمعقولات، وعلم الأوائل وله تصانيف كثيرة ومفيدة في فنون عدة، ولعل 
كفاية (أقرب كتاب من كتبه الكثيرة إلى الموضوع الذي نحن بصدده، كتابه في المعقولات 

إنه يحفظ : ومما يقال). البيان والبرهان في الرد على أهل الزيغ والطغيان(وكتاب ) العقول
لإمام الحرمين في علم الكلام، هذا، وذكر صاحب وفيات الأعيـان أن لـه في   ) الشامل(

ورجع بسـببه خلـق   : اء، ويعظ باللسانين العربي والعجمي، إلى أن قالالوعظ اليد البيض
  .كثير من الطائفة الكرامية وغيرهم إلى مذهب أهل السنة

وقد نظم بعض الأبيات في وصف حال أهل الكلام بعد أن تاب االله عليـه فتـاب،   
  :قائلاً

  وأكثر سعي العالمين ضلال  نهاية إقدام العقول عقال

                                 
  .4/273وفيات الأعيان  267
  .4/249المرجع السابق  268



  وحاصل دنيانا أذى ووبال  شة من جسومناوأرواحنا في وح
  سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا  ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا

هذا وقد ذكر الإمام فخر الدين أنه اشتغل في علم الأصول على والد ضياء الـدين  
عمر، وأخذ والده على أبي القاسم الأنصاري، وأخذ الأنصاري على إمـام الحـرمين أبي   

على الأستاذ أبي إسحاق الإسفراييني وهو على الشيخ أبي الحسـين البـاهلي   المعالي وهو 
  الخ ...وتتلمذ الباهلي على شيخ السنة أبي الحسن الأشعري

ولقد طوف هذا الإمام في علم الكلام ما طوف وخب ووضع، ثم تـاب االله عليـه   
في بعض كتبه،  وقد نقل عنه    شيخ الإسلام ابن تيمية -فيما يظهر لنا من كلامه-فتاب 

لقد تأملت الطرق الكلامية، والمناهج الفلسفية فما رأيتها تـروي  : "بعض العبارات التالية
الرَّحْمَنُ {اقرأ في الإثبات : غليلاً    ولا تشفي عليلاً، ورأيت أقرب الطرق، طريقة القرآن

، 270}الْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُـهُ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَ{، و 269}عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى
وَلاَ يُحِيطُـونَ بِـهِ   {، 271}لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِـيرُ {: واقرأ في النفي

  هـ.ا 273"ومن جرب تجربتي عرف معرفتي: "، ثم قال في حسرة وندامة272}عِلْمًا
الذين تحدثنا عنهم فليس بغريب ولا عجيب أن يصاب هؤلاء الأئمة الفضلاء : وبعد

بذلك الداء، داء علم الكلام والخوض في صفات االله ظناً وتخميناً في تلك العصور الخالية، 
إذ اشتغلوا به طلباً للحق، كما قال الإمام الجويني أبو المعالي وأكثر ما حملهم على ذلـك  
الخوض مع  مصادمته لنصوص الكتاب والسنة، تلك النصوص التي تثبـت الله صـفات   

الذي حملهم على ذلك في الغالب الكثير هو التقليد،  -وصفات االله كلها كمال-لكمال ا
تقليد شيوخهم لما لهم من المنـزلة والمكانة في نفوسهم، ولما أراد االله لهم اتباع الحق أعانهم 
على مخالفة مشايخهم وزملائهم وأصدقائهم إيثاراً للحق الذي اتضح لهم من تدبر آيـات  

يز ومن النظر في السنة المطهرة، كما صرح بذلك والد إمام الحرمين أبو محمد الكتاب العز

                                 
  .5: سورة طه آية 269
  .10: ةسورة فاطرة آي 270
  .11: سورة الشورى آية 271
  .110: سورة طة آية 272
  .من الحموية الكبرى لابن تيمية 273



الجويني في رسالته التي تحدثنا عنها عند ترجمته، نعم ليس بغريب أن يحصل كل ما حصـل  
وذلك بتقدير االله تعالى وإرادته الكونية، ثم تاب االله عليهم فتابوا بتوفيق االله، لأن المـرض  

نتشر بين الناس فجأة قبل أن تعرف أعراضه لجهل الناس بحقيقته حتى الغريب الطارئ قد ي
يقابلوه بالوقاية قبل نزوله ثم بالعلاج إذا نزل، ولكن العجيب والمثير للدهشة أن يعـرف  

عن سوء حـالهم   -بعد أن عافاهم االله  -وخطورته بإخبار أولئك المرضى الذين تحدثوا 
للناس واجب النصح وحذروهم من أن يتعرضوا ووحشتهم عندما كانوا مصابين، فقدموا 

لأسباب ذلك المرض، وبعد هذا كله يأتي أناس يتجاهلون تلـك النصـائح والتحـذير    
فيتعرضوا لأسباب المرض، فيمرضون ثم يتجاهلون مرضهم فلا يسرعون إلى العلاج، بـل  

 ـ  ن يبقون حتى تشتد عليهم وطأة المرض ولا يزال يفتك بهم من حيث لا يشـعرون أو م
  .حيث يشعرون

هذا هو حال علم الكلام ومثل علماء الكلام بعد توبة إمامهم أبي الحسن الأشـعري  
ومن بعده من كبار أئمة علماء الكلام الذين تابوا وتحدثوا عن مآل علم الكلام، وأوضحوا 
عواره وحذروا الناس من قربانه بعبارات صريحة لا سيما ما جاء في نصيحة الإمام الجويني 

محمد والد إمام الحرمين، وما جاء في كلام الإمام الغزالي، وقد تقدم ذلك كله مفصلاً  أبي
  :وبعد

يتضح جلياً من دراسة أطوار حياة هؤلاء الأئمة الذي تقدم ذكرهم ومعرفة ما انتهى 
إليه أمرهم، ومعرفة نوع العقيدة التي ختم االله لهم بها حياتهم وهي العقيـدة الـتي كـان    

هذه الأمة من الصحابة والتابعين وتابعيهم، من كل ذلك يتضح لـك دون   يعتقدها سلف
شك أن العقيدة الأشعرية المعروفة اليوم عند الناس هي التي رجع عنها الإمام أبو الحسـن  
الأشعري، ومن ذكروا بعده من كبار الشيوخ، فإذاً نسبه هذه العقيـدة إلى أبي الحسـن   

ثلها بعد أن رجع عنها قطعاً كما لا يمثل الاعتـزال  الأشعري نسبة غير صحيحة، لأنه لا يم
الذي كان إمام فيه إلى أن رجع عنه، فمن الإنصاف ألا ينسب إليه ما كان عليه في الطور 

  .الثاني، ثم رجع عنه بل هو معدود من أعيان أئمة السلف



  الكلام على الأسماء الحسنى والصفات العلا وبيان الفرق بينهما: الباب الأول

  بين يدي المبحث
قبل أن نشرع في الكلام على مبحث الأسماء والصفات وتعدادها يحسن بنا أن ننبـه  

  .على بعض النقاط المهمة التي لها صلة وثيقة بالموضوع
إن ما يدخل في باب الإخبار عنه تعالى أوسع مما يدخل في باب أسمائه وصـفاته،   -أ

للحوادث، فإن هذه الألفاظ يخبر بها عن االله  كالشيء والموجود، والقائم بالنفس والمخالف
من هذا الباب لعدم ورود النص ) القديم(تعالى، ولا تدخل في باب أسمائه الحسنى، ولفظ 
  .به، وباب الأسماء والصفات توقيفي، كما لا يخفى

إن الصفة إذا كانت منقسمة إلى كمال ونقص لم تدخل بمطلقهـا في أسمائـه    -ب
ه منها كمال فقط، وهذا كالمريد والفاعل والصانع عند الإطلاق، بل تعالى، بل يطلق علي
  .هو فعال لما يريد

فإن الإرادة والفعل والصنع منقسمة، فيقال لفاعل الخير فاعل كما يقال لفاعل الشر 
  .فاعل، وكذلك المريد والصانع، ولهذا إنما أطلق االله على نفسه من ذلك أكمله

ه تعالى بالفعل مقيداً أن يشتق له  منه اسم مطلق كما لا يلزم من الإخبار عن -جـ
غلط بعض المتأخرين، فجعل من أسمائه الحسنى، المضل والفـاتن والمـاكر، والمسـتهزئ    

  .والساخر مثلاً، تعالى االله عن ذلك علواً كبيراً
فإن هذه الأسماء لم يطلق عليه سبحانه منها إلا أفعال مخصوصة معينة، فلا يجـوز أن  

  .واالله أعلم. بأسمائها المطلقةيسمى 
لم يرد حديث صحيح يعتمد عليه في تعداد الأسماء الحسنى التسـعة والتسـعين   -د

وحصرها وهي التي من حفظها دخل الجنة، أو في غيرها من أسمائه الكثيرة التي سمى االله بها 
ذلـك علـى   نفسه فأنزلها في كتابه أو علمها أحداً من خلقه، ولكن اعتماد أهل العلم في 

الكتاب العزيز مع بعض الآثار التي يشهد لها الكتاب، فأسماؤه من كمالاته، وكمالاتـه لا  
تدخل تحت الحصر، وقد أطال الكلام بعض أهل العلم في الأسماء الحسنى حتى ذكر ابـن  



العربي في شرح الترمذي عن بعضهم أنه جمع من الكتاب والسنة من أسماء االله تعالى ألف 
  .274اسم

بعد أن ذكر أقوال بعض أهـل العلـم في    -قال الحافظ ابن حجر في التلخيص  -ه
وقد عاودت تتبعها من الكتاب العزيز إلى أن حررتها منـه تسـعة   : "تعداد الأسماء الحسنى

وتسعين اسماً، ولا أعلم من سبقني إلى تحرير ذلك، فإن ما ذكره ابن حزم لم يقتصر فيـه  
  .خر كلامهإلى آ" على ما في القرآن الكريم

حديث أبي هريرة في تعداد الأسماء الحسنى الذي اعتمد عليه كثير من النـاس في   -و
الوليد بن (تعداد الأسماء الحسنى مثل القشيري والرازي والقرطبي والغزالي، ضعيف، وعلته 

  ).عبد العزيز بن حصين(أضعف وعلته ) الترمذي(والحديث الثاني الذي صححه ) مسلم
، وقد زلت أقدام كثير من 275متفق على ضعفه، ووهّاه البخاري ومسلم: قال الحافظ

أهل الكلام في هذا المبحث على اختلاف مواقفهم، منهم من أثبت أسماء مجردة عن المعاني 
والأوصاف، كأعلام محضة وزعم أن االله سميع بلا سمع، عليم لا علـم، مـثلاً إلى آخـر    

  .الصفات
ليزعم تصور وجود ذات  مجردة عـن الأسمـاء    ومنهم من ينفي الصفات والأسماء،

والصفات معاً، وهو من أفسد مزاعمهم، لأنه ضرب من المحال، فلنسمع الحافظ ابن القيم 
وهو يتحدث عن  -وهو يناقش هذه المزاعم ويفندها ليكشف عوارهم إذ يقول رحمه االله 

  :-دلالة الأسماء  على صفات الكمال 
دالة على صفات كماله، فهي مشتقة من الصفات فهـي  إن أسماء االله تبارك وتعالى 

أسماء وهي صفات، وبذلك كانت حسنى، إذ لو كانت ألفاظاً لا معاني فيهـا لم تكـن   
حسنى، ولا كانت دالة على مدح ولا كمال ولساغ وقوع الانتقام والغضـب في مقـام   

                                 
  :انظر لذلك 274
  .1/183بدائع الفوائد : ابن القيم -1
  .بتصرف 1/134وابن جرير الطبري في تفسيره  -2
  .}فَادْعُوهُ بھَِاوَللِهِّ الأسَْمَاء الْحُسْنَى {، تفسير سورة الأعراف 2/256فتح القدير : والشوكاني -3
  .كتاب الأيمان 175- 4/174التلخيص الحبير : وابن حجر -4
  .طبعة المكتبة السلفية 9/490وتحفة الأحوذي  -5

  .باب عقد التسبيح باليد، طبعة المكتبة السلفية 9/490راجع تحفة الأحوذي  275



نت المنـتقم،  اللهم إني ظلمت نفسي فاغفر لي إنك أ: الرحمة والإحسان، وبالعكس فيقال
  .واللهم أعطني، فإنك أن الضار المانع، ونحو ذلك

وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ {: ونفي معاني أسمائه الحسنى من أعظم الإلحاد فيها قال تعالى
، ولأنها لو لم تدل على معان وأوصاف لم يجز 276}فِي أَسْمَآئِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ

ها بمصادرها ويوصف بها، لكن االله أخبر عن نفسه بمصادرها وأثبتـها لنفسـه   أن يخبر عن
، فعلـم أن  277}إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَـتِينُ {: وأثبتها له رسوله، كقوله تعالى

، 278}فَلِلَّهِ الْعِـزَّةُ جَمِيعًـا  {: من أسمائه ومعناه الموصوف بالقوة، وكذلك قوله) القوي(
لو لم تكن أسماؤه مشتملة : ساق أمثلة كثيرة من القرآن والأحاديث الصحيحة إلى أن قالو

يسمع  ويرى ويعلم ويقـدر  : فلا يقال. على معان وصفات لم يسغ أن يخبر عنها بأفعالها
ويريد، فإن ثبوت أحكام الصفات فرع من ثبوتها، فإذا انتفى أصل الصفة، استحال ثبوت 

تكن أسماؤه ذوات معان وأوصاف لكانت كلها سواء ولم يكـن   حكمها، وأيضاً فلو لم
هو ) القدير(فإن من جعل معنى اسم . وهذه مكابرة صريحة، وبهت بيّن: فرق بين مدلولاتها

، ومعـنى اسـم   )المنتقم(هو معنى اسم ) التواب(، ومعنى اسم )السميع البصير(معنى اسم 
  .ل واللغة والفطرة، فقد كابر العق)المانع(هو معنى اسم ) المعطي(

والإلحاد فيها أنواع، هذا أحدها، والثاني تسمية : فنفي أسمائه من أعظم الإلحاد فيها
وحقيقة الإلحاد فيها العدول بها عـن  : الأوثان بها، كما يسمونها آلهة إلى أن قال رحمه االله

ذه حقيقة ه. الصواب فيها، وإدخال ما ليس من معانيها فيها وإخراج حقائق معانيها عنها
  .اهـ 279الإلحاد

  ):مدارج السالكين(وقال في موضع آخر من كتابه 
إن الاسم من أسمائه تبارك وتعالى، كما يدل على الذات والصفة التي اشتق منـها  "
فيدل علـى الصـفة بمفردهـا    . ، فإنه يدل دلالتين أخريين بالتضمن واللزوم280بالمطابقة

                                 
  .180: سورة الأعراف آية 276
  .58: سورة الذاريات آية 277
  .10: سورة فاطر آية 278
  .30-1/28مدارج السالكين  279
  .1/22مدارج السالكين  280



فإن . لصفة، ويدل على الصفة الأخرى باللزومبالتضمن، وكذلك على الذات المجردة عن ا
يدل على ذات الرب وسمعه بالمطابقة، وعلى الذات وحدها، وعلى السمع ) السميع(اسم 

وصفة الحياة بالالتزام وكـذلك سـائر أسمائـه    ) الحي(وحده بالتضمن، ويدل على اسم 
  .اهـ 281وصفاته

بما لعله ) مدارج السالكين(ه هذا وقد أفاض الحافظ ابن القيم في هذا المبحث في كتاب
  .لا يوجد لغيره مجتمعاً في موضع واحد

وقد أشار الإمام البيهقي إلى هذا المعنى الذي أفاض فيه الحافظ ابن القيم رحمـه االله،  
  هـ.ا 282"فلله عَزَّ اسمه، أسماء وصفات، وأسماؤه صفاته، وصفاته أوصافه: "حيث يقول

ا هي من معاني أسمائه الحسنى، والأسماء دالة عليها وأما الفرق بينهما، فإن الصفات إنم
. كما تدل على الذات، إما بالمطابقة أو بالالتزام على ما تقدم بيانه في كلام ابن القيم قريباً

  ".وأسماؤه صفاته، وصفاته أوصافه: "وهذا معنى قول الإمام البيهقي
نفون الصـفات مـع   من هنا يتضح جلياً بطلان مذهب المعتزلة وتناقضهم، حيث ي

إثباتهم لأحكامها، لأنه من المعلوم ضرورة إذا عدم الوصـف الـذي منـه الاشـتقاق،     

                                 
  :أنواع الدلالة اللفظية الوضعية 281

  :تنقسم الدلالة إلى ثلاثة أقسام
  .الدلالة المطابقية -1
  .الدلالة التضمنية -2
  .الدلالة الالتزامية -3

على الجدار ) البيت(لك مثل لفظ ھي دلالة اللفظ على تمام ما وضع له من حيث أنه وضع له، وذ: فالدلالة المطابقية
مثلاً على ذات الله وعلمه أي دلالة ) العليم(على الحيوان الناطق، ودلالة اسم الله ) إنسان(والسقف معاً، ودلالة لفظ 

  .الاسم على المسمى والصفة المشتقة من الاسم نفسه
  .وسميت مطابقية لتطابق اللفظ والمعنى، وتوافقھما في الدلالة

فھي دلالة اللفظ على جزء ما وضع له في ضمن كل المعنى، مثل دلالة لفظ البيت على الجدار : ة التضمنيةأما الدلال
وحده، وعلى السقف وحده، وسميت وضعية لأنھا عبارة عن فھم جزء من الكل، فالجزء داخل ضمن الكل أي في داخله، 

ھا، وعلى صفة  السمع وحدھا، بصرف النظر عن على ذات الله وحد) السميع(ومن ھذا النوع مثلاً دلالة اسم الله 
  .بل يقال على    الصفة والموصوف) الجزء والكل(استعمال 

على الزوجية، ودلالة ) الأربعة(فھي دلالة اللفظ على خارج عن معناه الذي وضع له، مثل دلالة لفظ : وأما الدلالة الالتزامية
) الحياة(على صفة ) القدير(والحركة والسكون، ودلالة اسم الله  على قبول التعليم مثلاً وعلى التعجب) إنسان(لفظ 

  .وعلى العلم وغيرھما من صفات الله تعالى
يشترط لھذه الدلالة اللزوم الذھني البين مثل لزوم الحياة من العلم والحلم والقدرة مثلاً إذ الميت لا : يقول المناطقة

الخارج عن المعنى الذي وضع اللفظ له، والخارج عن المعنى غير يوصف بھذه الصفات، ويعللون ذلك، لأنھا تدل على 
  .محدود، فلا بد من اللزوم الذھني البين، وقد مثلنا لذلك آنفاً 

إن بين الدلالة المطابقية والدلالة التضمنية العموم والخصوص المطلق، فإذا وجدت التضمنية وجدت : ويقول المناطقة
  .من وجود المطابقية وجود التضمنيةالمطابقية دون العكس، أي لا يلزم 

الطبعة الرابعة، دار الطباعة . المرشد السليم إلى المنطق الحديث والقديم: عن كتاب) بالمعنى(استقينا ھذه المعلومات 
  .عوض الله جاد حجازي. د.المحمدية بالقاھرة

، ويعني بذلك أن أسماء الله تعالى نسخة محققة تقديم وتعليق وتخريج أحمد عصام الطالب 70: الاعتقاد للبيھقي ص 282
  .متضمنة لصفاته والله أعلم



هي عالمة : فالاشتقاق منه مستحيل، فإذا لم يقم العلم والقدرة بذات مثلاً استحال أن نقول
وقادرة، ولست أدري كيف استساغت عقول المعتزلة وهضمت هذا التنـاقض، حيـث   

  !!عالى قادر وعالم لكن لا بقدرة ولا بعلمإن االله ت: يقولون
وأنا أعتقد جازماً أن البدوي الجالس أمام خيمته وعند غنمه لو سمع هذا التنـاقض  
الذي استساغه العقل المعتزلي، لأنكره ذلك البدوي وسخر منه، لأنه خـلاف المنطـق،   

ته، فالحمد الله الذي وخلاف العقل السليم الذي يتبلبل  بعد بعلم الكلام الاعتزالي وتناقضا
  .عافانا مما ابتلى به كثيراً من عباده

  :وسوف نورد بعض النصوص التي تدل على الأسماء الحسنى منها
  .283}وَلِلّهِ الأَسْمَاء الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا{: قوله تعالى -1
ا تَدْعُواْ فَلَـهُ الأَسْـمَاء   قُلِ ادْعُواْ اللّهَ أَوِ ادْعُواْ الرَّحْمَـنَ أَيا مَّ{: قوله تعالى -2
  .284}الْحُسْنَى
  .285}اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ لَهُ الأَسْمَاء الْحُسْنَى{: قوله تعالى -3
إن النبي عليه الصلاة والسلام كان إذا : حديث حذيفة بن اليمان الذي يقول فيه -4

الحمد الله الذي : أصبح قالاللهم باسمك أحيا،  وباسمك أموت، وإذا ": أوى إلى فراشه قال
  .286"أحيانا بعد ما أماتنا  وإليه النشور

سمعت رسول االله صلى : حديث عثمان بن عفان رضي االله عنه الذي يقول فيه -5
باسـم االله  : ما من عبد يقول في صباح كل يوم ومساء كل ليلـة ": االله عليه وسلم يقول

وهو السميع العليم ثلاث مرات فلا  الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء
  .287"يضره شيء

إن الله تسـعة  ": حديث أبي هريرة رضي االله عنه، عن النبي صلى االله عليه وسلم -6

                                 
  .180: سورة الأعراف آية 283
  .110: سورة الإسراء آية 284
  .8: سورة طه آية 285
  .4/2083، ومسلم 130، 11/113رواه البخاري الدعوات  286
، وقال 2/1273، وابن ماجه 5/329تحقيق إبراھيم عطوة، وأبو داود  5/465، والترمذي في الدعوات 1/62أخرجه أحمد  287

  .الترمذي حسن صحيح غريب



: ، وزاد في بعـض الروايـات  288"وتسعين اسماً، مائة إلا واحداً، من أحصاها دخل الجنة
  ."وهو وتر يحب الوتر"

قال  رسـول االله صـلى االله   : نه قالحديث الأعرج عن أبي هريرة رضي االله ع -7
إن الله تسعة وتسعين اسماً، مائة إلا واحداً من أحصاها دخل الجنة، وهو وتر ": عليه وسلم

هو االله الذي لا إله إلا هو الرحمن الرحيم الملك، القدوس، السلام، المـؤمن،  يحب الوتر، و
الغفار، القهار، الوهاب، الرزاق،  المهيمن، العزيز، الجبار، المتكبر، الخالق، البارئ، المصور،

الفتاح، العليم، القابض، الباسط، الخافض، الرافع، المعز، المذل، السميع، البصير، الحكم، 
العدل، اللطيف، الخبير، الحليم، العظيم، الغفور، الشكور، العلي، الكبير، الحفيظ، المقيت، 

، الرقيـب، المجيـب، الواسـع،    المقيت، الحسيب، الجليل، الكريم: وفي رواية المغيث بدل
الحكيم، الودود، المجيد، الباعث، الشهيد، الحق، الوكيل، القوي، المتين، الولي، الحميـد،  
المحصي، المبدئ، المعيد، المحيي، المميت، الحي، القيوم، الواجد، الماجد، الواحد، الصـمد،  

، الـولي، المتعـال، الـبر،    القادر، المقتدر، المقدم، المؤخر، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن
التواب، المنتقم، العفو، الرؤوف، مالك الملك، ذو الجلال والإكرام، المقسـط، الجـامع،   

، الضار، النافع، النور، الهادي، البديع، الباقي، الـوارث الرشـيد،   289الغني، المغني، المانع
  هـ.ا 290"الصبور، الكافي

مـن أحصـاها   ": هذا الباب وفيهاقال الإمام البيهقي بعد أن ساق عدة روايات في 
إن الله تسعة وتسـعين  ": وليس في قوله عليه الصلاة والسلام: ، قال رحمه االله"دخل الجنة

وفيهـا  . نفي غيرها، وإنما وقع التخصيص بذكرها لأنها أشهر الأسماء وأبينها معاني "اسماً
  .ورد الخبر أن من أحصاها دخل الجنة

من  "من أحصاها": ذلك يدل على أن المراد بقولهو "من حفظها": وفي رواية سفيان
من أطاقها بحسن المراعاة لها، والمحافظة على حدودها، في معاملة الرب بهـا  : وقيل. عدها

                                 
  .5/354، و11/214، و 13/377أخرجه البخاري  288
  ".المانع: "بدل"الرافع: "في بعض الروايات 289
، وراجع لتحقيق ھذه 5- 3: ، والبيھقي في الأسماء والصفات ص1270- 2/1269، وابن ماجه 531- 5/530أخرجه الترمذي  290

  .11/214الرواية فتح الباري 



  .اهـ 291من عرفها وعقل معانيها، وآمن بها واالله أعلم: سبحانه، وقيل معناه
ء بالجملة، ثم فصـل  وبعد أن انتهى الإمام البيهقي من سرد الأسماء ذكر معاني الأسما
نوع يتبـع إثبـات   : القول فيها تفصيلاً لم يسبق إليه فيما نعلم حيث نوع الأسماء تنويعاً

، وإن كان هذا الاسم غير معدود من أسماء االله الحسنى، 292)القديم(الباري جل ثناؤه مثل 
عدة أسماء وقد مثل لهذا النوع ب "الأول الذي ليس قبله شيء"ولكنه ذكر بالمعنى لأنه بمعنى 

ثم عقد فصلاً آخر لنوع آخر من الأسماء يتبع إثبات وحدانيته عز وجل ومثّل لهذا النـوع  
إلى آخر تلك الأسماء الكثيرة التي وزعها ) الكافي) (الوتر(ومنها ) الواحد: (بعدة أسماء منها

  ).الأسماء والصفات(على عدة فصول في أول كتابه 
من أن أسماء االله الحسـنى لا   -وهو الحق-هب إليه ومما يشهد للإمام البيهقي فيما ذ

تنحصر في الأسماء التسعة والتسعين المذكورة في بعض الأحاديث السالفة الذكر التي يفهم 
مما  -منها من أول وهلة أن أسماء االله الحسنى هي هذه فقط، التي يمكن حفظها وإحصاؤها 

: د رضي االله عنه الذي يقول فيـه يشهد للإمام فيما ذهب إليه حديث عبد االله بن مسعو
اللهم إني عبدك وابن عبـدك  : من كثر همه فليقل": قال رسول االله صلى االله عليه وسلم

وابن أمتك، وفي قبضتك، ناصيتي بيدك، ماض فيّ حكمك، عدل فيّ قضاؤك، أسألك بكل 
مت اسم هو لك، سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحداً من خلقك، أو أله

في مكنون الغيب عندك، أن تجعل : عبادك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك، وفي لفظ
، "القرآن ربيع قلبي وجلاء همي وغمي، ما قالها عبد قط إلا أذهب االله غمه وأبدله فرجـاً 

  .293بالحاء المهملة، رواه رزين) فرحاً(وفي بعض النسخ 
يرة ومتنوعة حسب توزيع الحديث والحديث يدل بكل وضوح على أن أسماء االله كث

المذكور وهو أمر واضح، لأن كمالات االله لا تتناهى، بل هو موصـوف بكـل كمـال    
قُل لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِّكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّـي  {سبحانه 

                                 
  .5: الأسماء والصفات للبيھقي ص 291
من الأسماء التي أدخلھا المتكلمون في أسمائه تعالى وليس ھو من أسمائه ) القديم(أن : ذكر صاحب شرح الطحاوية 292

والضلال ) (والإفك القديم) (العرجون(فإن القديم في لغة العرب ھو المتقدم على غيره، وقد وصف به في القرآن . الحسنى
  .43:شرح الطحاوية ص. الذي ليس قبله شيء) الأول(وھو مع ذلك لا يؤدي معنى ) يمالقد

  ).110: راجع شرح العقيدة الطحاوية ص(، وھو حديث صحيح 1/752مشكاة المصابيح  293



  .294}وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا
ذا، وإتماماً للفائدة ولإعطاء هذه النقطة ما تستحق من البحث، أنقل هنا ما ذكره ه

الآية، لنقف علـى حقيقـة    }وَلِلّهِ الأَسْمَاء الْحُسْنَى{: الحافظ ابن القيم عند قوله تعالى
  .الإلحاد وأنواعه، علماً بأنه قد تقدم بعض ما ذكره هنا فيما أسلفنا

وَلِلّهِ الأَسْمَاء {: -وهو يتحدث عن معاني الإلحاد -وهاك ملخص كلامه رحمه االله 
  .295}الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآئِهِ

ومن أعظم أنواع الإلحاد في أسمائه تعالى إنكار حقائقها ومعانيها والتصـريح بأنـه   
  .وهذا أحدها: مجازات، وهو أنواع

لأسماء كلية، وهذا يصدق على الجهميـة الـذين ينفـون الأسمـاء     إنكار ا: وثانيها
للأسماء،  296والصفات معاً، وهم أسوأ حالاً من المعتزلة الذين ينفون الصفات، مع إثباتهم

  .ولو شكلياً حيث يزعمون أنه تعالى سميع بلا سمع، عليم بلا علم
المخلوقين وأسمـائهم،   تشبيه االله تعالى في صافته، وفي معاني أسمائه بصفات: وثالثها

وهذا النوع من الإلحاد يشمل المشبهة الذي يشبهون االله بالمخلوق في أسمائـه وصـفاته،   
ويشمل المعطلة الذي يشبهونه أولاً حيث زعموا أنهم لا يفهمون من الأسماء والصفات إلا 

باتهـا علـى   الحقائق التي تليق بالمخلوق، ثم ينفون أسماء االله وصفاته بدعوى التأويل لأن إث
كل : إنهم يشبهون أولاً، ثم يعطلون ثانياً، ويقال: ظاهرها يوقع في التشبيه ولهذا يقال فيهم

مشبه معطل، وكل معطل مشبه، لأن المشبهة قد عطلوا البارئ عما يليق به بتشبيههم إياه 
 -وصفاته كلها كمال -كما أن المعطلة قد شبهوه بتعطيله عن صفات الكمال . بالمخلوق

  .مادات لا توصف بأي صفة لا بالعلم، ولا بالبصر مثلاًبج
وقد أورد هذه القاعدة شيخ الإسلام ابن تيمية في غير موضع من كتبه كالحمويـة  
والتدمرية، وقد أنكر الحافظ ابن القيم وجود طائفة معينة تعتقد أن الثابت الله تعالى مـن  

باً له ويقف عند هذا الاعتقـاد دون  صفاته مماثل للمعاني الثابتة للمخلوق فيجعل هذا مذه

                                 
  .109: سورة الكھف آية 294
  .180: سورة الأعراف آية 295
  .ين الخطيبتحقيق محي الد 114: راجع المنتقى من منھاج الاعتدال للذھبي ص 296



تأويل كما فعلت المعطلة، هكذا يرى الإمام ابن القيم، ولكننا إذا راجعنا معتقدات بعض 
وهم أتباع هشام بن الحكم الرافضي يزعمون ) الهشامية(الطوائف المنحرفة في عقيدتها نجد 

كلام طويل كله  إلى آخر) جسم وله نهاية، وله حد، طوله كعرضه وعمقه(أن معبودهم 
مـن  ) التجسيم(أول من أظهر إطلاق لفظ ) هشام بن الحكم(وزعيمهم . تشبيه وتجسيم
  .297متكلمة الرافضة

وهناك خمسة فرق من الروافض ولكنهم يقولون بالتجسيم مع اختلافهم في الأسلوب 
 والتفسير، وتوجد هشامية أخرى أتباع هشام بن سالم الجواليقي، التي تزعم أن معبودهـا 
على صورة الإنسان وينكرون أن يكون لحماً ودماً، إلى آخر تلك الأوصـاف الكفريـة،   

  .فهما طائفتان جمعهما الإلحاد بالتشبيه والتجسيد وفرقتهما كيفية ذلك التشبيه والصورة
-ولعل الإمام ابن القيم يرى أن معبودهم الذي بتلك الصفات ليس هو رب العالمين 

. نهم شبهوا االله بخلقه، ولكنهم اتخذوا معبوداً آخر بتلك الصورةإ: حتى يقال -وهو الواقع
  .وإلا فإنهم قد شبهوا أقبح التشبيه، ثم لم يؤولوا كما أولت المعطلة. واالله أعلم

ويجزم الإمام ابن القيم أن المراد بالمشبهة الذين عُنيَ القرآن بالرد عليهم هم أولئـك  
الق، وقدرة كقدرة الخالق، وتصـرفاً في الكـون   الذين يثبتون للمخلوق علماً كعلم الخ

كتصرفه حتى عبدوا مخلوقاً مثلهم بعد هذا الغلو فيه، كما يعبد الموحد ربه سبحانه بأنواع 
  .العبادات من التذلل والخضوع والذبح والنذر وغير ذلك

ويرى ابن القيم أن هذا هو الواقع من بني آدم قـديماً وحـديثاً يشـبهون أوثـانهم     
وقطعاً لا يعرف إبّان نزول القرآن غير هذا النـوع مـن   . مهم ومعبوداتهم بالخالقوأصنا

مثل قولـه  . وقد ساق عدة آيات مؤيداً بها ما ذهب إليه. التشبيه، وهذا ما يعنيه ابن القيم
: ، أي من يساميه ويماثله، وقوله تعـالى 298}وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيا{: تعالى

لَيْسَ كَمِثْلِـهِ شَـيْءٌ وَهُـوَ السَّـمِيعُ     {: ، وقوله تعالى299}وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوًا أَحَدٌ{

                                 
  ).الفصل(، وابن حزم في 54: ، ومقالات الإسلاميين ص83: راجع المنتقى من منھاج الاعتدال ص 297
  .65: سورة مريم آية 298
  .4: سورة الإخلاص آية 299



  .300}البَصِيرُ
وهو يلخص معنى الآيات الثلاث التي ساقها مؤيداً بها مذهبه وهـو   -قال ابن القيم 

ذي هو أصل فنفي عن المخلوق مماثلته، ومكافأته ومساماته ال -فيما يظهر لنا -الصواب 
شرط بني آدم، فضرب المتكلمون عن ذلك صفحاً وأخذوا يبالغون في الرد على من شـبه  

لا نعلم فرقة من بني آدم استقلت بهذه النحلة وجعلتها : "االله بخلقه، يقول  الإمام ابن القيم
مذهباً تذهب إليه، حتى ولا المجسمة المحضة الذين حكـى أربـاب المقـالات مذاهبـهم     

إنه مماثل للأجسام بل صرحوا : إنه جسم لو يقولوا: ، الذين قالوا301والكرامية كالهشامية
  .اهـ 302"بأن معنى كونه جسماً أنه قائم بنفسه موصوف بصفات

عند الكلام على حـديث ابـن   ) شفاء العليل(وله رحمه االله كلام نفيس في كتابه 
  :مسعود الذي تقدم ذكره أن يقول رحمه االله

أسألك بكل اسم هو لك سميت له نفسك أو أنزلته في ": والسلامقوله عليه الصلاة 
  ."كتابك أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثر به في علم الغيب عندك

إن كانت الرواية محفوظة هكذا ففيها إشكال، فإنه جعل ما أنزلـه في  : قال رحمه االله
  !ه، قسيماً لما سمى به نفسهكتابه أو علّمه أحداً من خلقه، أو استأثر به في علم الغيب عند

سميت بـه  : ومعلوم أن هذا التقسيم تفصيل لما سمى به نفسه، فوجه الكلام أن يقال
نفسك، فأنزلته في كتابك، أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علـم الغيـب   

  .فإن هذه الأقسام الثلاثة تفصيل لما سمى به نفسه. عندك
كال بجواب مستفيض وحقق تحقيقاً قلّ ما يوجد لـه  وأجاب الحافظ على هذا الإش

  :وملخصه هو الآتي -فيما علمنا -نظير 
إن العطف بين هذه الجمل من باب عطف الخاص، لأن كل جملة أخص مـن الـتي   

                                 
  .11: سورة الشورى آية 300
دون تصديق  الكرامية ھي طائفة من المرجئة أصحاب محمد بن كرام، من عقيدتھا أن الإيمان ھو الإقرار باللسان 301

  .القلب، والمنافقون عندھم من المؤمنين لأنھم يقرون بألسنتھم اھـ
  .، بتحقيق محمد محي الدين عبد الحميد1/205مقالات الإسلاميين لأبي الحسن الأشعري   

ھذا خلاف ما ذكره الذھبي نقلاً عن الأشعري في المقالات، وعن ابن حزم في الفصل وأصل الكلام موجود في منھاج  302
السنة، وسبق أن ناقشنا كلام ابن القيم وحاولنا أن يفھم كلامه على أنه لا توجد فرقة يقال لھا مشبھة وقت نزول 

  .القرآن، وأما بعد ذلك فقد وجدت كما أوضحنا آنفاً في صلب الرسالة



قبلها، والمعهود في باب عطف الخاص على العام أن يكون بالواو دون سـائر حـروف   
ه فائدة أخرى غير الفائـدة الـتي في العطـف    على العام ل" أو"العطف إلا أن العطف بـ

  .بالواو
سميت به نفسـك  : فيقال. وهي بناء الكلام على التقسيم والتنويع كما بنى عليه تاماً

  .اهـ 303وإما علمته أحداً من خلقك. فإما أنزلته في كتابك
هنا معنى الواو، وهو أسلوب متبع معروف عنـد  " أو"إن : ولا يستبعد لو قيل: قلت

  .اللغةأهل 
أن الحديث يدل على أن : ثم انتقل ليذكر لنا فائدة أخرى في الحديث، وملخص ذلك

كل اسم خلقته : أسماء االله غير مخلوقة، بل هو الذي تكلم بها وسمى بها نفسه، ولهذا لم يقل
بشـيء مـن خلقـه،    ) لا يقسم عليه(فإن االله . لنفسك، ولو كانت مخلوقة لم يسأله بها

أن أسماء االله ليست من فعل الآدميين وتسمياتهم، ويدل أيضاً على أن  فالحديث صريح في
  .اهـ 304الأسماء مشتقة من صفاته، وصفاته قديمة قائمة به تعالى فأسماؤه غير مخلوقة

طالما غلط بعض الناس في ذلك : قيل! فالاسم عندكم هو المسمى أو غيره؟: فإن قيل
  .وجهلوا الصواب فيه

قـال االله  : مى تارة، ويراد به اللفظ الدال عليه أخرى، فإذا قلتفالاسم يراد به المس
كذا، واستوى االله على عرشه وسمع االله ورأى وخلق فهذا المراد به المسمى نفسـه، وإذا  

االله اسم عربي، والرحمن اسم عربي، أو الرحيم من أسماء االله، وما في هـذا المعـنى   : قلت
سمى، ولا يقال غيره لما في لفظ الغير من الإجمال، فالاسم ها هنا هو اللفظ الدال على الم

وإن أريد أن االله كان وليس له أسماء حـتى  . فإن أريد بالمغايرة أن اللفظ غير المعنى، فحق
خلق لنفسه أسماء أو حتى سماه خلقه بأسماء من صنعهم، فهـذا مـن أعظـم الضـلال     

  .اهـ 305والإلحاد
دليـل علـى أن    "به في علم الغيب عندك أو استأثرت": ثم واصل كلامه قائلاً قوله

                                 
  .ط دار المعرفة 276: ، ص27شفاء العليل باب  303
  .، بتصرف277: المصدر السابق ص 304
  .276: ص 27باب شفاء العليل  305



أسماء االله أكثر من تسعة وتعسين، وأن له أسماء وصفات استأثر بها في علم الغيب عنده لا 
لا  "إن الله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخـل الجنـة  ": وعلى هذا فقوله. يعلمها غيره

  .اهـ 306ينفي أن يكون له سبحانه غيرها والكلام جملة واحدة
  :وعلى هذا يكون إعراب الجملة هكذا :قلت

، وسـوغ  307الله جار ومجرور حال مقدمة على صاحبها، وتسعة وتسعون مبتـدأ 
الابتداء بالنكرة تقدم الحال وهو جار ومجرور، وهو المسوغ أيضاً لكون صاحب الحـال  

  .نكرة، وجملة من أحصاها دخل الجنة خبر المبتدأ
حال كونها ثابتة الله مخبر عنها بدخول الجنة  تسعة وتسعون اسماً: ويكون المعنى هكذا

  .لمن حفظها وأحصاها، مؤمناً بها دون إلحاد فيها، واالله أعلم
  .وقد أشار الحافظ ابن حجر في فتح الباري إلى هذا المعنى نقلاً عن الخطابي

كما يقال لفلان مائة عبد أعدهم للتجـارة،  : "وقد أوضح ابن القيم هذا المعنى بقوله
ألا ترى أن هذا التركيب لا يمنع أن يكون لزيد عبيد : قلت. مائة فرس أعدها للجهادوله 

 . آخرون أعدهم للخدمة، أو يكون له عدد آخر من الفرس أعدها لغرض آخر غير الجهاد
". وكذلك الحال هنا إذ لا مانع أن يكون الله أسماء غير هذا العدد المذكور في الحديث

أن هذا رأي الجمهور وما خالفهم في ذلك إلا ابن حزم فزعم  بل صرح الحافظ ابن القيم
  .وسيأتي نص كلامه رحمه االله إن شاء االله. اهـ 308أن أسماء االله تنحصر في هذا العدد

وهو يتكلم على حديث أبي هريرة الذي نحـن   -وقال الحافظ ابن حجر العسقلاني 
: لحديث وقد اختلف في هذا العددا"الله تسعة وتسعون اسماً مائة إلا واحداً": "بصدد شرحه

هل المراد به حصر الأسماء الحسنى في هذه العدة أو أنها أكثر من ذلك؟ ولكن اختصـت  
هذه بأن من أحصاها دخل الجنة، فذهب الجمهور إلى الثاني ونقل النووي اتفاق العلمـاء  

سم غير التسعة ليس في الحديث حصر أسماء االله تعالى وليس معناه أنه ليس له  ا: عليه فقال
فالمراد الإخبـار  . والتسعين، وإنما مقصود الحديث أن هذه الأسماء من أحصاها دخل الجنة

                                 
  .المصدر السابق 306
وھذا الإعراب ليس محل اتفاق عند النحاة، لأن منھم من يمنع أن يكون المبتدأ صاحب الحال، ولو لم يكن نكرة، وإذا  307

  .كان نكرة فمن باب أولى
  .13/483بتصرف، والحافظ ابن حجر في الفتح  27شفاء العليل لابن القيم باب  308



  .عن دخول الجنة بإحصائها لا الإخبار بحصر الأسماء اهـ
ويؤيده قوله صلى االله عليه وسلم في حديث ابن مسعود رضي االله عنه الذي أخرجه 

هو لك، سميت له نفسـك، أو أنزلتـه في    أسألك بكل اسم": أحمد وصححه ابن حبان
وعند مالك عن  "كتابك، أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك

وأورد " أسألك بأسمائك الحسنى ما علمت منها ومـا لم أعلـم  "كعب الأحبار في دعاء 
والسـلام  ومن حديث عائشة أنها دعت بحضرة النبي عليه الصلاة . الطبري عن قتادة نحوه

  .نحو ذلك
وقال الخطابي في هذا الحديث إثبات هذه الأسماء المخصوصة بهذا العدد وليس فيه منع 

وخبر المبتـدأ في  . ما عداها من الزيادة، وإنما التخصيص لكونها أكثر الأسماء وأبينها معاني
  .309"الله": لا قوله "من أحصاها": الحديث هو قوله

الإعراب المشار إليه بالتفصيل، والله وحده الحمد  وقد تقدم الكلام على هذت: قلت
نقلاً عن  312وابن بطال 311قد ذكره أيضاً القرطبي 310والمنة، والمعنى الذي ذكره الخطابي

وسبق أن نقلناه عن الحافظ ابن قيم الجوزية، وقد نوه أنه رأي  313القاضي أبي بكر الطيب
قال أبو محمد بن حزم رحمـه  : "لحيث يقو: الجمهور ولم يخالفهم إلا ابن حزم، رحمه االله

وأن له عز وجل تسعة وتسعن اسماً مائة إلا واحداً، وهي أسماؤه الحسنى، ومـن زاد  : االله
هذا نص " وهي الأسماء المذكورة في القرآن والسنة. شيئاً من عند نفسه فقد ألحد في أسمائه

ل رسول االله صـلى  ثم ساق حديث أبي هريرة بإسناده، قال أبو هريرة قا. كلام أبي محمد
، ثم "إن الله تسعة وتسعين اسماً مائة ألا واحداً، من أحصاها دخل الجنـة ": االله عليه وسلم

، وهي زيادة صحيحة وردت في بعض طرقه "إنه وتر يحب الوتر": ذكر الزيادة التي يقول
 وقد صح أنها تسعة وتسعون اسماً فقط، ولا يحل لأحد أن يجيز أن يكون له اسمـا : قم قال

                                 
  .379- 13/378عوات فتح الباري كتاب الد 309
  .ھـ، صاحب معالم السنن388ھو أحمد بن محمد بن إبراھيم بن خطاب المتوفى سنة  310
  .ھـ، وھو صاحب الجامع لأحكام القرآن671ھو محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي المتوفى سنة  311
على صحيح البخاري ھـ، وله شرح 449ھو علي بن خلف بن عبد الملك بن بطال القرطبي المالكي المتوفى سنة  312

  .7/87انظر معجم المؤلفين (
ھو القاضي أبو بكر محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر المعروف بالباقلاني، البصري المتكلم المشھور على مذھب  313

  ).3/400وفيات الأعيان : راجع(ھـ، 403الأشعري، توفي سنة 



فلو جاز أن يكون له تعالى اسم زائد، . مائة غير واحد: زائد لأنه صلى االله عليه وسلم قال
) كذباً( "مائة إلا واحداً": ولو كان هذا لكان قوله صلى االله عليه وسلم. لكانت مائة اسم

  .اهـ 314ومن أجاز هذا فهو كافر
بالأمر الهين، فنعتذر له  عفا االله عن أبي محمد لقد بالغ في هذا الإنكار، والتكفير ليس

قائلين، لعل الذي حمله على هذه المبالغة حرصه الشديد على التقيد بالنصوص، وهو أمـر  
إن الزيادة غير جائزة : مطلوب بل واجب، ولكنه كان يسعه غير هذا الأسلوب بأن يقول

بالغ عفا االله ما لم يرد ما يدل عليها، كان يسعه هذا المقدار من التقييد، ولكنه أبى إلا أن ي
  .315عنا وعنه

وأما النص الذي اعتمده الجمهور والذي فهموا منه أن حديث أبي هريـرة ومـا في   
معناه لا يمنع أن يكون الله اسم آخر أو أسماء وهو حديث ابن مسعود الذي نحن بصـدد  

فقد اتضح من استعراض أقوال أهل العلم ومناقشتهم للحـديثين، حـديث أبي   . مناقشته
يث ابن مسعود اللذين ظاهرهما التعارض قبل استيضاح المراد من حـديث أبي  هريرة وحد

هريرة في حفظ عدد كثير من الأسماء الحسنى، اتضح أن الصـواب مـع الجمهـور، وأن    
التوفيق بين الحديثين بالطريقة التي سلكوها أمر لا بد منه ليمكن العمل بهما معاً، وهـي  

ا يمنع التضارب بين النصوص الصحيحة عنـد مـا   والتي به-طريقة أهل الحديث المعروفة 
  .يظهر لأول وهلة التعارض بينها رحمهم االله

حصر أسماء االله في العدد المذكور،  316)ابن كج(ظاهر كلام : قال الحافظ ابن حجر
ويدل على صحة قول من خالفه حديث ابن مسعود في الدعاء . وبه قال ابن حزم، ونوزع

هو لك، سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمتـه   أسألك بكل اسم": الذي فيه
كما يدل على عدم الحصر أيضـاً   "أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك

اختلاف الأحاديث الواردة في سردها، وثبوت أسماء غير مـا ذكـرت في الأحاديـث    

                                 
  .55مسألة  1/30ابن حزم المحلى  314
  .ه رحمه اللهولعل ھذا الحديث لم يبلغ 315
ھو القاضي بوسف بن أحمد بن يوسف بن كج الكجي الدنيوري من أئمة الشافعية وصاحب المؤلفات، توفي سنة  316

  .6/63ھـ،انظر وفيات الأعيان 405



  .317الصحيحة الأخرى
ولا تركيب لا محسوسـاً  ) ذاته(عدد في فأسماء االله وإن تعددت فلا ت: "قال القرطبي

وإنما تعددت الأسماء بحسب الاعتبارات الزائدة على . كالجسميات ولا عقلياً كالمحدودات
  :ثم هي من جهة دلالتها على أربعة أضرب. الذات

وبه . ما يدل على الذات مجردة، كالجلالة فإنه يدل عليه دلالة مطلقة غير مقيدة -1
االله من أسماء الرحمن ولهذا : الرحمن مثلاً من أسماء االله ولا يقال: فيقال. تعرف جميع أسمائه

  اهـ" 318كان الأصح أنه اسم علم غير مشتق وليس بصفة
وهو المألوه، أي المعبود، وقـد تقـدم   ) إله) (االله(لا يمنع هذا أن يكون أصل : قلت

  .تحقيق ذلك في المبحث الأول
  ).مثلا(الخالق والرازق ما يدل على إضافة أمر ما إليه ك -2
  ).مثلا(ما يدل على الصفات الثابتة للذات كالعليم والقدير والسميع والبصير  -3
  .319) مثلا(ما يدل على سلب شيء عنه كالعلي والقدوس  -4

  هـ.ا 320وهذه اٍلأسماء الأربعة منحصرة في النفي والإثبات
  :لدالة على الصفات ثلاثةالألفاظ ا: "قال الفخر الرازي في شرح الأسماء الحسنى

  .ثابتة في حق االله قطعاً -1
  .ممتنعة قطعاً -2
  .ثابتة ولكن مقرونة بكيفية -3

. فيه ما يجوز ذكره مفرداً ومضافاً وهو كثير جداً، كالقادر والقـاهر : فالقسم الأول
كل  ويجوز خالق) خالق(ومنه ما يجوز مفرداً ولا يجوز مضافاً إلا بشرط، كالخالق فيجوز 

                                 
  .4/174التلخيص الحبير  317

فظھا أن من ح: أن حديث أبي ھريرة يفيد أن الأسماء التسعة والتسعين لھا ميزة خاصة، وھي: وملخص التوفيق
وأحصاھا، وعرف معناھا وعمل بھا ودعا الله بھا دخل الجنة، وليس فيه ما يدل على أنه تعالى ليست له أسماء غيرھا، 
ويوضح ذلك حديث ابن مسعود إذ يفيد أن Ϳ أسماء علم بعضھا بعض عباده، وله أسماء استأثر بعلمھا وحده، سبحانه لا 

  .ه بين الحديثين، والله أعلمھذا ملخص ما جمعوا ب. يعلمھا غيره تعالى
  .التلخيص الحبير 318
فالعلي مع دلالته على صفة العلو، فھو يدل أيضاً على نفي النقائص عنه تعالى كالسفول، والحلول والاختلاط  319

  .بالمخلوقات، والله أعلم
  .المصدر السابق 320



  .اهـ" 321شيء مثلاً ولا يجوز خالق القردة
وإنما منع ذلك تأدباً مع االله سبحانه وتقديراً له جل وعلا، وإلا فـإن القـردة   : قلت

  .}خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ{: داخلة في عموم قوله
يجوز مضافاً، ولا يجوز مفرداً كالمنشئ، ويجوز منشئ الخلق، ولا يجوز . ومنه عكسه
لأنه إنما يستعمل في حقه تعالى من حيث المعنى لا لأنه مـن أسمائـه    :منشئ فقط، قلت

  ).لأن أسماء االله توقيفية عند أهل السنة بخلاف المعتزلة(الواردة 
الذي إذا دُعي به لا يـرد،  ) الاسم الأعظم(وقد استطرد الحافظ ابن حجر إلى ذكر 

طـبري، وأبي الحسـن   وذكر اختلاف أهل العلم فيه منهم من أنكره مثل أبي جعفـر ال 
لا : الأشعري، وجماعة بعدهما كأبي حاتم ابن حبان، والقاضي أبي بكر الباقلاني، فقـالوا 

يجوز تفضيل بعض الأسماء على بعض، ونسب ذلك بعضهم لمالك لكراهته أن تعاد سورة 
، فيشعر ذلك )لئلا يظن أن بعض القرآن أفضل من بعض(أو تردد دون غيرها من السور 

وجعلوا (قصان المفضول، وحملوا ما ورد من ذلك على أن المراد بالأعظم العظيم، باعتقاد ن
، وأن أسمـاء االله  )وهو أسلوب معروف عند علماء العربيـة ) (اسم التفضيل على غير بابه

  .كلها عظيمة
. الأعظمية الواردة في الأخبار إنما يراد بها مزيد ثواب الداعي بذلك: "وقال ابن حبان

المراد بالاسم الأعظم، : ق ذلك في القرآن، المراد به مزيد ثواب القارئ، وقيلكما إذا أطل
كل اسم من أسماء االله تعالى دعا العبد به مستغرقاً بحيث لا يكون في فكره حالتئذ غير االله 
تعالى، فإن من تأتى له ذلك استجيب له، ونقل معنى هذا عن جعفر الصادق، وعن الجنيد 

  .وعن غيرهما
استأثر االله تعالى بعلم الاسم الأعظم، ولم يُطْلِعْ عليه أحداً من خلقـه  : خرونوقال آ

  .اهـ"322وأثبته آخرون، واضطربوا في ذلك
فقـط، وهـي    323ثم ذكر أربعة عشر قولاً فرأيت أن أقتصر على أحد عشر قـولاً 

                                 
  .طبع المكتبات الأزھرية 38-37: الفخر الرازي شرح الأسماء الحسنى ص 321
  .483- 13/481فتح الباري، كتاب الدعوات  322
  .محاولاً اختيار الأقوى فالأقوى من الأقوال من حيث الدليل، فيما يظھر لي والله أعلم 323



  :الأقوال التي تطمئن إليها النفس تقريباً، نسردها فيما يلي
لأنه لم يطلق على غيره سبحانه، ولأنه الأصل في الأسماء ) االله(إن الاسم الأعظم  -1

  .الحسنى، ومن ثم أضيفت إليه
ولعل مستند هذا القول ما أخرجه ابن ماجه عن عائشـة  ) االله الرحمن الرحيم( -2

أنها سألت النبي صلى االله عليه وسلم أن يعلمها الاسم الأعظـم، فلـم   : "رضي االله عنها
اللهم أني أدعوك االله، وأدعوك الرحمن، وأدعوك الرحيم بأسمائك " :، فصلّت ودعت"يفعل

: الحديث، وفيه أنه صلى االله عليه وسلم قال لها" الحسنى كلها، ما علمت منها ومالم أعلم
سنده ضعيف، وفي الاستدلال بـه  : ، قال الحافظ ابن حجر"إنه في الأسماء التي دعوتِ بها"

  .اهـ" 324نظر لا  يخفى
أن عائشة إنمـا دعـت بـاالله،    : لنظر الذي أشار إليه الحافظ رحمه االلهولعل ذلك ا

  .والرحمن، والرحيم، وجميع الأسماء الحسنى ما علمت منه وما لم تعلم
  .واالله أعلم. فالاستدلال بالحديث على بعض ما دعت به دون بقية الأسماء غير وارد

حديث أسماء بنت يزيد أن  لما أخرج الترمذي من) الرحمن الرحيم، الحي القيوم( -3
وَإِلَـهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ { :اسم االله الأعظم في هاتين الآيتين": النبي صلى االله عليه وسلم قال
اللّهُ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ الْحَـيُّ  { وفاتحة سورة آل عمران، }لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ

، وفيـه  )صححه(السنن إلا النسائي، وحسنه الترمذي بل قد  ، أخرجه أصحاب"}الْقَيُّومُ
  .نظر لأنه من رواية شهر بن حوشب

أن الاسم الأعظـم في  ": أخرجه ابن ماجه من حديث أبي أمامة) الحي القيوم( -4
التمست منها : ، قال القاسم الراوي عن أبي أمامة"البقرة، وآل عمران، وطه: ثلاث سور
، وقواه الفخر الرازي واحتج بأنهما يدلان على صـفة العظمـة   )مالحي القيو(فعرفت أنه 

  .بالربوبية ما لا يدل على ذلك غيرهما كدلالتهما
، )الحنان، المنان، بديع السماوات والأرض، ذو الجلال والإكرام، الحي القيـوم ( -5

ورد ذلك مجموعاً في حديث أنس عند أحمد والحاكم وأصله عنـد أبي داود والنسـائي   

                                 
  .13/483فتح الباري  324



  .حه ابن حبانوصح
سمـع  : قال. أخرجه الترمذي من حديث معاذ بن جبل) ذو الجلال والإكرام( -6

قد استجيب لـك  ": فقال) يا ذا الجلال والإكرام: النبي صلى االله عليه وسلم رجلاً يقول
واحتج له الفخر الرازي بأنه يشمل جميع الصفات المعتبرة في الإلهية، لأن في الجلال  "فسل

  .جميع السلوب، وفي الإكرام إشارة إلى جميع الإضافاتإشارة إلى 
) االله لا إله إلا هو الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد( -7

أخرجه أبو داود والترمذي وابن ماجه، وابن حبان، والحاكم، من حديث بريدة، وهـو  
  .أرجح من حيث السند من جميع ما ورد في ذلك

اسم االله (أخرجه الحاكم من حديث أبي الدرداء وابن عياض، بلفظ ) رب رب( -8
إذا قال العبد يا رب يـا رب، قـال االله   : وأخرجه ابن أبي الدنيا عن عائشة) الأكبر رب

  .، رواه مرفوعاً وموقوفاً"لبيك عبدي سل تعط: "تعالى
دعوة  -رفعه  –أخرجه النسائي والحاكم عن فضالة بن عبيد ) النون(دعوة ذي  -9

ولم يـدع   }لا إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ{ذي النون في بطن الحوت 
  .بها رجل مسلم قط إلا استجاب االله له

هو مخفي في الأسماء الحسنى ويؤيده حديث عائشة المتقدم لها دعـت بـبعض    -10
أنه لفي الأسماء الحسنى التي دعـوت  "وسلم  الأسماء الحسنى، فقال لها النبي صلى االله عليه

  ".بها
  .اهـ325كلمة التوحيد، نقله عياض -11

الأسماء الحسنى والصفات العلـى والفـرق   (هكذا ينتهي الكلام على الباب الأول 
بعد أن أثبتنا أن أسماء االله تعالى مشتقة من صفاته أو تدل على صفاته تعالى علـى  ) بينهما

  . الموفقواالله. اختلاف أنواعها
  

  أنواع الصفات عند السلف والخلف: الباب الثاني

                                 
  .الإيمان 4، والتلخيص الحبير ج 13فتح الباري، كتاب الدعوات ج  325



  :الصفات السلبية -أ
أما السلف فإنهم لم يتوسعوا في تقسيم الصفات وتنويعها، إذ لـيس مـن عـاداتهم    
الإسراف في الكلام في المطالب الإلهية، بل لا يكادون يتجاوزون الكتـاب والسـنة في   

بعد نشأة علم الكلام في عهـد  (حضروا زمن الفتنة  مبحث الصفات، إلا أن أولئك الذين
وابتلوا بمناقشة علماء الكلام وجدالهم بأسلوبهم اضطروا للخـوض في تقسـيم   ) العباسيين

  .الصفات بِقَدَرٍ، كما سيأتي بيان ذلك عند الكلام على الصفات الخبرية  إن شاء االله
ن ذلك تنويعهم الصفات ، فقد أولعوا بتقسيم الصفات وتنويعها، وم326وأما الخلف

إلى نفسية وسلبية وصفات معان، ومعنوية وصفات فعلية، وصفات جامعـة، والصـفة   
  .الإضافية وهي تتداخل مع الفعلية كما سيأتي بيان ذلك إن شاء االله

  :أما الصفات السلبية فهي خمس صفات عند الأشاعرة
  .القدم -1
  .البقاء -2
  .الوحدانية -3
  .ادثالمخالفة للحو -4
  ).القيام بالنفس(الغنى المطلق، المعروف عندهم  -5

اعلـم أن  : "قال العلامة الشيخ محمد أمين الشنقيطي رحمه االله في كتابه أضواء البيان
  :المتكلمين قسموا صفاته جل وعلا إلى ستة أقسام

  .صفة نفسية -1
  .صفة سلبية -2
  .صفة معنى -3
  .صفة معنوية -4
  .صفة فعلية -5

                                 
صفات ھـذا التقسـيم، كمـا  تـدل عليـه كتـبھم وراجـع حاشـية المراد بالخلف ھنا الأشاعرة، لأنھم ھم الذين قسموا ال 326

البيجوري والدسوقي، بل المتون نفسھا تنص على ھذا التقسيم مثـل مـتن السنوسـية، وإن كنـت لا أذكـر فـي أي وقـت 
  .اصطلحوا على ھذا التقسيم



  .مثل العلو والعظمة مثلاً. صفة جامعة -6
  .الصفة الإضافية هي تتداخل مع الفعلية -7

لأن كل صفة فعلية من مادة متعدية إلى المفعول كالخلق والإحياء والإماتة فهي صفة 
إضافية، وليست كل صفة إضافية فعلية، فبينهما عموم وخصوص من وجه، يجتمعـان في  

  .ةنحو الخلق والإحياء والإمات
وتنفرد الفعلية في نحو الاستواء وتنفرد الإضافية في نحو كونه تعالى موجوداً قبل كل 
شيء، وأنه فوق كل شيء، لأن القبلية والفوقية من الصفات الإضافية وليستا من صفات 

  .اهـ 327الأفعال
هي الصفة التي لا تدل بدلالة المطابقة، علـى معـنى   : وضابط الصفة السلبية عندهم

أصلاً، وإنما تدل على المعنى السلبي غير الثبوتي كالقدم يدل على ما سبق العـدم،  وجودي 
  .والبقاء يدل على عدم لحوق الفناء إلى آخر الصفات الخمسة التي تقدم ذكرها

والتعريفـان   328هي التي تدل على سلب ما لا يليق بـاالله عـن االله  : وقال بعضهم
  .متقاربان كما ترى

رى غير الصفات السلبيات التي اصطلح عليها الأشـاعرة  وهناك صفات سلبيات أخ
النفي مثل ) أداة(التي تقدم الحديث عنها، ونعني بالسلبيات هنا الصفات التي تدخل عليها 

وهذا النوع من السلوب والنفي كثير في القرآن، وإنما يقع النفي في ) ليس(و) ما(، و )لا(
أن كل نفي يأتي في ) بالاستقراء(لقد ثبت  القرآن لتضمنه   كمال ضد الصفة المنفية، بل

وَلاَ يَظْلِمُ {: صفات االله تعالى في الكتاب والسنة إنما هو لثبوت كمال ضده، كقوله تعالى
لاَ يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّـمَاوَاتِ  {: ، لكمال عدله، وقوله تعالى329}رَبُّكَ أَحَدًا

، لكمال قوتـه،  331}وَمَا مَسَّنَا مِن لُّغُوبٍ{: لمه، وقوله، لكمال ع330}وَلاَ فِي الأَرْضِ
لاَّ {: ، لكمال حياته وقيوميته، وقولـه تعـالى  332}لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ{: وقوله تعالى

                                 
  .، فضيلة الشيخ محمد الأمين الشنقيطي2/306أضواء البيان  327
  .للإمام أبي حنيفة بشرح ملا علي قارئ 20: قه الأكبر بتصرف ص، والف2/306أضواء البيان  328
  .49: سورة الكھف آية 329
  .3: سورة سبأ آية 330
  .38: سورة ق آية 331
  .255: سورة البقرة آية 332



، لكمال جلاله وعظمته وكبريائه، وإلا فالنفي الصرف لا مدح فيه، 333}تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ
  :ألا ترى أن قول الشاعر

  ولا يظلمون الناس حبة خردل  قُبَيِّلَة لا يَغْدِرَون بذمِّة
: لما اقترن بنفي الغدر والظلم عنهم ما ذكره قبل هذا البيت وبعده، وتصغيرهم بقوله

  :عُلِمَ أن المراد عجزهم وضعفهم لا كمال قدرتهم، وقول آخر) قُبَيِّلَة(
  334يء وإن هاناليسوا من الشر في ش  لكنَّ قومي وإن كانوا ذوي عدد

لما اقترن بنفي الشر عنهم ما دل على ذمهم علم أنّ المراد عجزهم وضعفهم أيضـاً،  
ولهذا يأتي الإثبات للصفات في كاتب االله مفصلاً والنفي مجملاً عكس طريقة أهل الكلام 

ليس بجسم ولا شـبح ولا  : المذموم، فإنهم يأتون بالنفي المفصل والإثبات المجمل، يقولون
لا صورة لحم، ولا دم ولا شخص ولا جوهر ولا عرض إلى آخر تلـك السـلوب   جثة و

الكثيرة التي تمجها الأسماع وتأنق من ذكرها النفوس والتي تتنافى مع تقدير االله تعالى حـق  
قدره، وهذه السلوب نقلها أبو الحسن الأشعري رحمه االله عن المعتزلة، وهي لا تخلو مـن  

لشيء الكثير، ويظهر ذلك لمن يعرف أسلوب الكتاب والسنة الحق، ولكن فيها من الباطل ا
  .وهو التفصيل في الإثبات والإجمال في النفي كما تقدم. في هذا الباب

فإنـك  . ثم إن هذا النفي المجرد مع كونه لا مدح فيه، فيه إساءة أدب مع االله سبحانه
دبك على هـذا  أنت لست بزبَّال ولا كسّاح ولا حجام ولا حائك لأ: لو قلت لسلطان

أنت لست مثل أحدٍ من : الوصف وإن كانت صادقاً، وإنما تكون مادحاً إذا أجملت فقلت
والتعبير . رعيتك، أنت أعلى منهم وأشرف وأجل، فإن أجملت في النفي أجملت في الأدب

  .335على الحق بالألفاظ الشرعية النبوية الإلهية هو سبيل أهل السنة والجماعة
ما قاله الشارع في الأسماء والصـفات ولا يتـدبرون معانيهـا    والمعطلة يعرضون ع

  .ويجعلون ما يبتدعونه من المعاني والألفاظ هو الحكم الذي يجب اعتقاده واعتماده
أن غالب عقائدهم السلوب ليس بكذا، وأما الإثبات فهو قليل، وهو أنه : والمقصود"

                                 
  .103: سورة الأنعام آية 333
  .ديوان الحماسة 334
  .110-108: شرح العقيدة الطحاوية ص 335



  .336اهـ" عالم، قادر حي
ت السلبية لنأخذ في الحديث في الصفات الثبوتيـة في  فلنكتف بهذا المقدار من الصفا

  ).مستعينين باالله وحده(الفصل التالي 
  :الصفات الثبوتية -ب

إذا علم مما تقدم أن الصفات السلبية هي التي لا تدل بدلالة المطابقـة علـى معـنى    
 عـدم  وجودي، وإنما تدل على سلب ما لا يليق باالله عن االله كالقِدّم الذي ينفي عن االله

الأولية والبقاء الذي ينفي عن االله لحوق العدم، أي عدم الآخرية، أو التي تقع في سـياق  
لاَ تَأْخُذُهُ سِـنَةٌ وَلاَ  {: كقوله تعالى) ليس(و ) ما(و ) لا(النفي، أي بعد أداة النفي مثل 

ثبوتية هي ، إذا علم ذلك فإن الصفات ال338}لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ{: ، وقوله تعالى337}نَوْمٌ
ومن الصفات الثبوتية تلك الصفات السبع المعروفـة  . التي تدل على معنى ثبوتي ووجودي

كالقدرة والإرادة والسمع والبصر والعلم والحياة والكلام، : عند الأشاعرة بصفات المعاني
وهذه الصفات وأمثالها تدل بدلالة المطابقة على معنى وجـودي مـع تضـمنها سـلب     

ة مثلاً تدل على معنى وجودي لأنها صفة بها إيجاد الممكنات وإعـدامها  أضدادها، فالقدر
على وفق الإرادة وفي الوقت نفسه تدل على سلب العجز عن االله تعالى ضرورة اسـتحالة  
اجتماع الضدين عقلاً، وهكذا بقية الصفات الثبوتية، وهذه الصفات   محل إجماع بـين  

عرة وغيرهم من   مثبتة الصفات، لذلك لسـنا  الصفاتية من أتباع السلف الصالح والأشا
بحاجة إلى سوق الأدلة لإثباتهان وهي ثابتة   بالكتاب والسنة والإجماع بين أهل الإثبـات  

  .على اختلافهم فيما عداها كما سيأتي قريباً
  :صفات الذات -ج

نهـا  صفات الذات إضافة إلى الذات العلية لملازمتها للذات لأ: يقال للصفات الثبوتية
لا تتجدد تجدد صفات الأفعال، فهي بهذا الاعتبار ذاتية، ومن حيث دلالتها علـى معـنى   

وهـي  . وغيرها) ثبوتية، كالعلم والسمع والبصر والعزة والحكمة: (ثبوتي ووجودي يقال

                                 
  .المصدر السابق 336
  .255: سورة البقرة آية 337
  .11: سورة الشورى آية 338



  .بهذا الاعتبار تقابل السلبية وقد تقدم الكلام عليها
ات السلبية الخمس المعروفـة  ومن الصفات الذاتية صفات شرعية وعقلية مثل الصف

عند الأشاعرة وصفات المعاني التي تقدم الكلام فيها، ومنها صفات خبرية محضـة وهـي   
الصفات التي الأصل في إثباتها الخبر عن االله عز وجل أو عن رسوله المعصوم مثل الوجـه  

ت واليد والقدم والساق والأصابع هذه صفات ذاتية ملازمة للذات العليـة وثابتـة ثبـو   
الذات، فإذا هي ثبوتية وذاتية وهي معروفة بالصفات الخبرية، وسيأتي تفصيل الكلام فيها 
وهي تقابل الصفات الفعلية المتجددة كما تقابل الصفات السلبية من حيث الدلالـة، واالله  

  .أعلم
  :صفات الفعل -د

وبـين   أما الصفات الفعلية فقد اختلف أهل العلم في تعريفها، وفي التفريـق بينـها  
  .وهي من الصفات الثبوتية التي تقدم ذكرها. الصفات الذاتية

رحمه االله في شرحه علـى  ) هـ1001(الحنفي المتوفى سنة ) ملا علي القاري(قال 
  ).هـ150المتوفى سنة(للإمام أبي حنيفة رحمه االله ) الفقه الأكبر(

لـى وجـود   وهي التي يتوقف ظهورهـا ع : "في تعريف الصفات الفعلية) ملا(قال 
  .اعلم أن الحد بين صفات الذات وصفات الفعل مختلف فيه: "، ثم قال"الخلق

الفعل، كما يقال خَلَقَ  339ما جرى في النفي والإثبات فهو من صفات: فعند المعتزلة
  .لفلان ولداً، ولم يخلق لفلان، ورزق زيداً مالاً ولم يرزق عمراً

لم يعلـم  : كالعلم والقدرة، فلا يقال وما لا يجري فيه النفي فهو من صفات الذات،
والإرادة والكلام من صفات الفعل عند المعتزلة بخلاف غيرهم . كذا، ولم يقدر على كذا

  .على تفصيل معروف عند كل طائفة: من أهل السنة والأشاعرة قلت
وأما عند الأشعرية فالفرق بينهما أن ما يلزم من نفيه نقيضه فهو من صفات الذات، 

نفيت الحياة يلزم الموت، ولو نفيت القدرة يلزم العجز، وكذا العلم مع الجهل وما  فإنك لو

                                 
المعروف أن المعتزلة لا يثبتون جميع الصفات بل غلاتھم ينفون الصفات والأسماء  معاً، ھـذا ھـو المعـروف عنـدنا وعنـد  339

وھـو خـلاف المعـروف، وإن . فإنه يفھم منه أن المعتزلة يثبتـون الصـفات) ملا علي القاري(وأما ما ذكره  -فيما أعلم –غيرنا 
  .كلام أو ھذا النص فإنه يحمل على أن ھذا مذھب طائفة معينة منھم غير    مشھورة والله أعلمصح ھذا ال



ولو نفيت الإحياء أو الإماتة أو الخلـق أو  . لا يلزم من نفيه نقيضه فهو من صفات الفعل
فعلى هذا الحد لو نفيت الإرادة لزم منه الجبر . الرزق لم يلزم من نفيه نقيضه، كما لا يخفى

لو نفيت عنه الكلام لزم منه الخرس والسكوت فثبت أنهما مـن صـفات   والاضطرار، و
أن  -)الماتريديـة (يعني  –وعندنا : الذات، لا كما تقول المعتزلة كما تقدم، ثم قال القاري

كل ما وصف به ولا يجوز أن يوصف بضده فهو من صفات الذات، كالقـدرة والعلـم   
ه فهو من صفات الفعـل كالرأفـة   والعزة والعظمة، وكل ما يجوز أن يوصف به وبضد

  .اهـ 340"والرحمة والسخط والغضب
  ...هذه اصطلاحات وقد لا يختلفون في جوهر المسألة

  مناقشة أقوال الثلاثة
عند إمعان النظر في الأقوال الثلاثة في تحديد صفة الفعل وبيان الفرق بينهما وبـين  

الخلاف لفظي تقريباً، لأن المعتزلة صفة الذات، وعند إمعان النظر في تلك الأقوال نجد أن 
يمثلون للصـفات الفعليـة    -الذين قد يثبتون الأسماء أو أحكامها أحياناً، أو يلزمهم ذلك

بالخلق والرزق مثلاً، وكذلك فعلت الأشاعرة أيضاً كما يتفق الفريقان على أن القـدرة  
  .والعلم والعزة مثلاً من صفات الذات
لفريقين في أمثلة الصفات الذاتية، هذا بالجملة، وأما عند وكذلك الماتريدية تتفق مع ا

التفصيل فنجد اتفاقاً أحياناً واختلافاً وتداخلاً أحياناً، لأنه أقوال ترجـع في غالبـها إلى   
الاصطلاح والاصطلاحات قد  تتفق وقد تختلف، كما هو معروف، ولا يمس ذلك جوهر 

  .المسألة كما أسلفنا
أن صفات الأفعال أو الصفات الاختيارية  -في فهمنا -لأقوال فالقول الإجماع لهذه ا

تختلف عن الصفات الذاتية الثبوتية التي تتعلق بها مشيئة االله تعالى لا بأعيانها ولا بأنواعها، 
كالقدرة والإرادة والعلم والسمع، والبصر والحكمة والعزة والوجه واليد وغيرها، بل هي 

تتجدد حسب المشيئة، كالمجيء والاستواء والغضب والفرح صفات تتعلق بها مشيئة االله، و
  .والضحك

                                 
  .20: شرح الملا على القاري على الفقه الأكبر ص 340



أما صفة الكلام فهي من صفات الذات باعتبار أصل الصفة، ومن صفات الأفعـال  
  .باعتبار أنواع الكلام وأفراده، واالله أعلم

  .هذا ما يدل عليه كلام أهل العلم من أتباع السلف عند التحقيق، وباالله التوفيق
  

  الصفات الشرعية العقلية والصفات الخبرية: لأولالفصل ا
  :تتنوع صفات الرب تعالى من حيث ثبوتها إلى نوعين

  :النوع الأول
الصفات الشرعية العقلية، وهي التي يشترك في إثباتها الدليل الشرعي السمعي والدليل 

وتيـة  العقلي، والفطرة السليمة وهي أكثر صفات الرب تعالى، بل أغلـب الصـفات الثب  
  .يشترك فيها الدليلان السمعي والعقلي، وقد تقدم الحديث عنها في غير موضع

  :النوع الثاني
الصفات الخبرية وتسمى النقلية والسمعية، وهي التي لا سبيل إلى إثباتها إلا بطريـق  
السمع، والخبر عن االله، أو عن رسوله الأمين عليه  الصلاة والتسليم، أي لا سبيل للعقـل  

نفراده إلى إثباتها، لولا الأخبار المنقولة عن االله، وعن رسوله عليه الصلاة والسـلام،  على ا
وهي خبرية محضة   بيد أن العقل السليم لا يعارض فيها الخبر الصحيح كما هو معروف، 

  :وأمثلتها كالآتي
 -7الفـرح،   -6الرضـا،    -5الغضب،  -4العين،  -3اليد،  -2الوجه،  -1
  .الضحك -11المجيء،  -10النـزول،  -9ستواء، الا -8  .القَدَم

  :وهي تنقسم إلى قسمين
  :صفات فعلية تجدد حسب مشيئة االله وهي -أ

المجيء لفصل القضاء بـين عبـاده    -3الاستواء على العرش،  -2النـزول،  -1
الضحك كمـا يليـق    -6الفرح،  -5الغضب،  -4سبحانه يوم القيامة كما يليق به، 

سبحانه، نثبتها كلها ونؤمن بها لورود الخبر، وصحته ولولا ذلك لأمسكنا بجلاله وعظمته 
عن الكلام في هذه الصفات وغيرها من الصفات والأسماء، لأنها توقيفية، هذا مـا نعنيـه   



بالخبرية ولا يمنع ذلك إثبات الصفات الخبرية بالأدلة العقلية مع الأدلة النقلية الـتي هـي   
  .بالتفصيل في آخر فقرة من فقرات هذا الباب إن شاء اهللالأصل، وسيأتي ذكر الأدلة 

صفات ذاتية قائمة بذاته العلية وهي قديمة قِدَم الذات مثل الوجه واليد والعـين   -ب
  :والقَدَم

وهذه الصفات وإن كانت تعد في حق المخلوق جوارح وأعضاء وأبعاضاً وأجـزاء  
أثبتها له رسوله عليه الصلاة والسلام، لا  ولكنها في حق االله تعالى صفات أثبتها لنفسه، أو

نخوض فيها بأهوائنا وآرائنا، بل نفوض كنهها وحقيقتها إلى االله تعالى لعدم معرفتنا لحقيقة 
الذات، لأن معرفة حقيقة الصفة متوقفة على معرفة حقيقة الذات كما لا يخفى، بل نثبتها 

وهكذا يقال في الرحمة . وتشبيهونؤمن بها دون تحريف أو تعطيل، ودون تكييف وتجسيم 
  .والمحبة والرضا، وسائر صفات الرب تعالى

وهذه الصفات وكثير من صفات االله قد تشترك مع صفات خلقه في اللفظ وفي المعنى 
العام المطلق قبل أن تضاف صفات االله إلى االله، وتضاف صفات المخلوق إلى المخلـوق،  

لق، وصفات المخلوق بالمخلوق، فصـفات االله  وبمجرد الإضافة تختص صفات الخالق بالخا
كما يليق بعظمته وجلاله، وصفات المخلوق كما يليف بحدوثه وضعفه ومخلوقيتـه، ولا  

ما قاله أحد الأئمة  -ولا ينبغي أن يغيب -ونحن نتحدث عن صفات االله -يغيب عن بالنا
وهم الثوري (التابعين  الأربعة المشهود لهم بالإمامة، بل هو أحد أئمة الدنيا في عصر تابعي
، وهو المعروف 341)بالعراق، والأوزاعي بالشام، والليث بن سعد بمصر، ومالك بالحجاز

بإمام دار الهجرة، أجل لا يغيب عن بالنا ما قاله هذا الإمام عندما سئل عن كيفية استواء 
اسـتوى؟   كيف 342}الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى{: االله على عرشه، حيث قال السائل

  .هكذا نص السؤال
الاستواء معلوم، والكيف : "وقد اندهش الإمام مالك من هذه الجرأة، ثم أجاب قائلاً

، وهذا الجواب مشهور عن الإمام مالك، "مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة

                                 
تحقيـق الشـيخ محمـد عبـد الـرزاق حمـزة، مطبعـة  31: ھكذا يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في الحمويـة الكبـرى ص 341

  .، وتقدمالمدني بالعباسية، القاھرة
  .5: سورة طه آية 342



ين وقبله عن أم سلمة أم المـؤمن ) ربيعة(رواه غير واحد من أهل العلم، ويروى عن شيخه 
رضي االله عنها، وهذا الجواب صالح لكل سؤال يوجه، وهو يبحث عن كيفية صفة مـن  

  ).وباالله التوفيق(صفات االله تعالى، مثل النـزول، والمجيء، والوجه، واليد، وغيرها 
  

  مبحث التجدد في الصفات والأفعال: الفصل الثاني
هنا قطعة قصيرة من قبل أن أقول شيئاً من عند نفسي ومن فهمي أستحسن أن أنقل 

  .كلام الإمام الطحاوي في عقيدة مفسرة بكلام الشارح وموضحة
ما زال بصفاته قديماً قبل خلقه، لم يزدد : "قال الإمام الطحاوي في عقيدته المشهورة

بكونهم شيئاً لم يكن قبلهم من صفته، وكما كان بصفاته أزلياً كذلك لا يـزال عليهـا   
  .داً، ولكنه مليء يحمل في طياته معنى عظيماً وعميقاً، وهذا كلام موجز ج"أبدياً

أي أن االله سبحانه وتعالى، لم يزل : وهو يشرح هذا الكلام ويوضحه -قال الشارح 
متصفاً بصفات الكمال، صفات الذات وصفات الفعل، ولا يجوز أن يعتقد أن االله اتصف 

مال، وفقدها صفة نقص، بصفة بعد أن لم يكن متصفاً بها، لأن صفاته سبحانه صفات ك
  .فلا يجوز أن يكون قد حصل له الكمال بعد أن كان متصفاً بضده

صفات الفعل والصـفات الاختياريـة   ) القاعدة(ولا يرد على هذه : ثم قال الشارح
ونحوها، كالخلق والتصوير، والإحياء والإماتة والقبض، والبسـط والطـي والاسـتواء،    

ضب والرضى، ونحو ذلك مما وصف به نفسه، أو وصـفه  والإتيان والمجيء والنـزول والغ
به رسوله، وإن كنا لا ندرك كنهه وحقيقته التي هي تأويله، ولا ندخل في ذلك متـأولين  
بآرائنا، ولا متوهمين بأهوائنا، ولكن أصل معناه معلوم لنا كما قال الإمام مالك رضي االله 

كيف اسـتوى؟   343}لَى الْعَرْشِ اسْتَوَىالرَّحْمَنُ عَ{: عنه ورحمه لما سئل عن قوله تعالى
الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنـه  : "فقال الإمام مالك

وإن كانت هذه الأفعال تحدق في وقت دون وقـت كمـا في   : "ثم قال الشارح". بدعة
عـده  إن ربي قد غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله، ولن يغضب ب: حديث الشفاعة

                                 
  .5: سورة طه آية 343



  .344"مثله
لأن هذا الحدوث بهذا الاعتبار غير ممتنع، ولا يطلق عليه أنه حدث بعد أن لم يكن، 

إنه حدث له الكلام، ولو كان : ألا ترى أن من تكلم اليوم وكان متكلماً بالأمس لا يقال
حدث له كلام، فالساكت لغـير آفـة   : غير متكلم لآفة كالصغر والخرس ثم تكلم، يقال

 345بالقوة، بمعنى أنه يتكلم إذا شاء، وفي حال تكلمه يسمى متكلماً بالفعل يسمى متكلماً
  .اهـ

إلى آخـره، ثم  " ما زال بصفاته قديماً قبل خلقـه : "وفي ضوء كلام الإمام الطحاوي
: كلام الشارح الذي أوضح المسألة بما لم يترك مجالاً للتساؤل أو التردد، نستطيع أن نقول

والأمـر   –تة أزلاً وأبداً، ولا تتجدد سواء في ذلك صفات الذات إن صفات االله تعالى ثاب
إن تجدد صفات الفعل : أو صفات الفعل على ما تقدم، وفي ضوء ذلك نقول -فيها واضح

إنه تعالى اتصف بصفة كان فاقدها، أو كانت ممتنعـة في  : في وقت دون وقت لا يقال فيه
عم بعض أهل الكلام المذموم، بل الفعـل  حقه، أو فعل فعلاً كان ممتنعاً في حقه، كما يز

ممكن في حقه تعالى، في كل وقت لأنه لا يجوز أن يعتقد أنه تعالى كان معطلاً عن الفعـل  
، بمعنى أن الفعل كان ممتنعاً، ثم 346في وقت من الأوقات، لأن الفعل كمال، وعدمه نقص

ومن إذا أراد أن يفعل : لةانقلب من الامتناع الذاتي، إلى الإمكان الذاتي، كما تقول المعتز
فَعَلَ، ولا مانع له من الفعل، فهو فاعل باشَر الفِعْل، أو لم يباشر على ما تقـدم في صـفة   

وأحسب أن هذا ما . يدل على هذا المعنى 347}فَعَّالٌ لِّمَا يُرِيدُ{: الكلام، ولعل قوله تعالى
أزليتها، كما يقول ذلك شيخ يعنيه القائلون باستمرارية أفعال الرب تعالى، وأبديتها، بل و

وهذا المعنى وارد شرعاً وعقلاً كما ترى، وكيف . الإسلام ابن تيمية، وجمهور أهل العلم
عن الفعل في لحظة من اللحظات، فمن  348يسوغ عقلاً أن يعتقد أن االله تعالى كان معطلاً

عالى عمـا يزعمـه   سبحانه وت!!        الذي يمنعه ويحول بينه وبين أن يفعل ما يشاء إذا شاء؟

                                 
  .في الصحيحين البخاري ومسلم 344
  .128-127: شرح الطحاوية ص 345
  .محمد رشاد، بتصرف. تحقيق د 10-2/3درء تعارض العقل والنقل للإمام ابن تيمية  346
  .16: سورة البروج آية 347
الى إما واقع بالفعل، وحاصل أو ممكن، وھو في قـوة الفعـل لأنه تعالى لم يكن الفعل ممتنعاً في حقه قط، لأن فعله تع 348

  .الذي قد وقع، والله أعلم



  .المعطلون علواً كبيراً
الصفات أو نفاة صفات الفعل قد  349وهنا مسألة في غاية الأهمية وهي أن بعض نفاة

لا يليق باالله أن نصفه بحلول الحوادث بذاته تعـالى،  : يتذرع إلى نفي هذه الصفات بقولهم
أنـه نفـى عـن االله     هكذا يجملون القول، فيسلم السني للنافي ذلك على إجماله، ظناً منه

سبحانه ما لا يليق بجلاله، ثم يحاول النافي أن يلزم السني نفي صفات الفعل، وهو غير لازم 
له عند التحقيق، ولكن السني أتي من تسليمه هذا النفي المجمل، وهو أنه تعالى لا تحل بـه  

الألفاظ  ولذلك لا ينبغي استعمال هذه. الحوادث، فلو استفسر السني واستفصل لما ألزمه
  .المجملة لا نفياً ولا إثباتاً، إلا بعد بيان المعنى المراد

ومسألة حلول الحوادث بذاته من المسائل، أو من التعبيرات التي أحدثها المتكلمـون،  
وخاضوا فيها، وخدعوا بها من لا يفطن لأساليبهم، وهو تعبير لا وجود له لا في الكتاب، 

تاً، وغير معروف عن سلف الأمة، وهذا النفي قـد يكـون   ولا في السنة لا نفياً ولا إثبا
صحيحاً بعد التفسير لأنه إن أريد به بأنه لا يحل بذات االله المقدسة شيء من المخلوقـات  
المحدثة، أو لا يحدث له وصف متجدد لم يكن له من قبل، فهذا النفي صحيح على ما تقدم 

  .في معنى التجدد
لا يفعل ما يشاء، ولا يتكلم بما شـاء، إذا شـاء، ولا    وإن أريد بالنفي أن االله تعالى

يفرح ولا يغضب، ولا يرضى كما يليق به في ذلك كله، أي لا يوصف بما وصـف بـه   
نفسه، أو وصفه به رسوله من الصفات التي ذكرناها وغيرها كالاسـتواء والنــزول،   

ن يثبت هذه الصفات، إن م: ولا يقال. والمجيء لفصل القضاء يوم القيامة فهذا النفي باطل
وما في معناها يقول بحلول الحوادث باالله تعالى، لأن التعبير اصطلاح جديد ابتدعه علمـاء  

، ولا ينبغي )الخلف(الكلام بعد نشأة علم الكلام، وانتشاره في صفوف المسلمين المتأخرين 
 بهـا  أن نجعل هذا الاصطلاح الحديث قاعدة نبني عليها نفي صفات االله التي وصـف االله 

نفسه، أو وصفه بها رسوله الأمين، ودرج المسلمون الأولون من الصحابة والتابعين علـى  
  .إثباتها، والإيمان بها دون أن يَشِذّ فردٌ منهم، والله الحمد والمنة على ذلك

                                 
  ).القاموس المحيط. (راع رعاة وناف نفاة، وھكذا: وھو كدعاة ورعاة، ورعاة يقال: نفاة 349



هل الصفة زائدة على الذات، أو هل هي غير الذات : ومما له صلة بهذه الفقرة مسألة
الأساليب التي أحدثها علماء الكلام، ولا عهد لعلماء السلف بهـذا   أم لا؟ وهذا أيضاً من

الأسلوب، بل السلف يكرهون مثل هذه الألفاظ المجملة، رغبة منـهم في الوقـوف مـع    
  .النصوص، وعدم الخروج منها في هذه المطالب الإلهية العظيمة

م للذود عن أما المتأخرون من أتباع السلف الذين اضطروا إلى الخوض مع أهل الكلا
إن أريد بقولهم بأن الصفة غير الذات أو زائدة علـى  : العقيدة، وللحفاظ عليها فإنهم قالوا

  .الذات أن هناك ذاتاً مجردة قائمة بنفسها، منفصلة عن الذات، فهذا غير صحيح
وإن أريد أن الصفات زائدة عن الذات بمعنى أن للذات معنى غير معنى الصفة ومفهوم 

  .350على مفهوم الذات، بيد أنها لا تنفك عن الذات، فهذا صحيح الصفات زائد
ولكن لا ينبغي استخدامه إلا عند الحاجة، ومع التفصيل والبيان وبدون ذلك يعتـبر  

  .خوضاً لا طائل تحته، واالله أعلم
هل الاسم غير المسمى، أو عين المسمى إذ قد يراد بالاسـم  : ومن هذا القبيل مسألة

االله مجيب الدعوات، االله لطيف بعباده، وقد يطلق الاسم مراداً : ن يقالالمسمى نفسه، كأ
االله أكبر من ألفاظ الأذان أو االله أكبر كلمة يدخل بها : به اللفظ المنطوق ذاته، كأن يقال

وقد تقدم هذا البحث عند الكلام على الأسماء الحسنى في البـاب الأول  . في الصلاة مثلاً
  .فليراجع

إن هذا النوع من الخوض قد يضطر إليه الإنسان المعاصر وهو كاره  وعلى كل حال،
  ).مكره أخاك لا بطل: (على حد قولهم

وأدركنا  351وبعد أن استعرضنا أنواع الصفات المصطلح عليها عند السلف والخلف
أثناء الاستعراض أن هناك صفات مجمعاً على إثباتها عند جميع الصفاتية سـلفاً وخلفـاً،   

يختلفون فيها، حيث يرى السلف إثباتها، وإمرارها كما جـاءت، شـأنها    وهناك صفات
عندهم شأن الصفات الأخرى المثبتة بإجماع الطرفين، بينما يرى الخلف وجوب تأويلـها،  

                                 
  .من بعض كتب شيخ الإسلام) بالمعنى(استقينا ھذه المعلومات  350
وھـذا يشـمل المعتزلـة . بھم غير السلف، وھم علماء الكلام المعروفون بالتأويـلفإنما نعني ) الخلف(وإذا أطلقنا لفظة  351

وقد نريـد بھـم الأشـاعرة، كمـا فـي مثـل ھـذا الموضـع وقـد يطلـق علـيھم المثبـة أو  298والأشاعرة كما سيأتي في ص 
  .الصفاتية كما تراه في ھذه الصفحة



  .والخروج بها من ظاهرها
ففيما يلي نخص هذا النوع بالحديث لنحاول أن نعرف المعنى العام لكل صفة مـن  

مع تفويض كنهها وحقيقتها إلى االله سبحانه علـى منـهجهم    تلك الصفات عند السلف
الواضح الذي سبق أن أوضحناه، ولنرى تكلف الخلف بالتأويل الذي هو تحريف الكلـم  

  .عن موضعه تحت العنوان الآتي
  معاني الصفات الخبرية:الفصل الثالث

  :نتحدث عن معاني هذه الصفات على الوجه التالي
 -7اليد،  -6الغضب،  -5المحبة،  -4الرحمة،  -3ول، النـز -2الاستواء،  -1
 -13الكـلام،   -12القَدَم،  -11الوجه،  -10الضحك،  -9الرضا،  -8الفرح، 

      إثبات الرؤية لأهل الجنة -15إثبات النفس له تعالى،  -14المجيء،   
  .وغيرها من صفات الأفعال والصفات الخبرية التي سيأتي تفصيلها قريباً إن شاء االله

  :القاعدة العامة عند السلف في هذا الباب
أما السلف فلدقة فقههم في هذا الباب خاصة وفي الأبواب الأخرى عامة في الأصول 
والفروع، فقد سَلّموا الله ولرسوله عليه الصلاة والسلام، فيرون بأنه لا يصف االله أعلم باالله 

سوله، فَوقَفُوا مع نصوص الكتاب من االله، كما لا يصفه من خلقه أعلم  به سبحانه من ر
والسنة دون محاولة لتجاوزها فلم يخوضوا فيها بالتحريف بدعوى أن ظاهرها غير مـراد،  
بل أمروا النصوص كما جاءت، كتفين بفهم المعنى العام الذي يدل عليه اللفظ بالوضـع  

عليـه الصـلاة    دون تعمق أو تفلسف، أثبتوا الله ما أثبته لنفسه أو أثبته له رسوله الأمين،
والسلام، دون أن يصل بهم هذا الإثبات إلى حد التشبيه والتجسيم، بل سـلكوا طريقـاً   
وسطاً بين التعطيل والتشبيه والتجسيم، وهو طريق السلامة كما ترى، وكمـا سيتضـح   

  .عندما نأخذ في التفصيل إن شاء االله
قيقة الموصوف وكيفيته، وسر المسألة أن معرفة حقيقة الصفة وكيفيتها تابعة لمعرفة ح

فإذا كان إيمان العباد باالله إيمان إثبات وتسليم دون محاولة لمعرفة حقيقة ذاته سبحانه فيلزم 
أن يكون إيمانهم بصفاته كذلك إيمان إثبات وتسليم الله، ولرسوله صلى االله عليه وسـلم،  



فات فرع عن الكلام ولا يسلم إيمان المرء إلا بهذا التسليم وحده، ذلك لأن الكلام في الص
في الذات يحذو حذوه، ولا فرق عندهم بين هذه الصفات الخبرية التي نتحدث عنها وبين 
الصفات الأخرى من صفات المعاني والمعنوية والسلبية التي تقدمت، وتقدم الحديث عنـها  
 في غير موضع من الرسالة إذ كلها تبقى على ظاهرها، الظاهر الذي يليق باالله تعـالى، ولا 

يفهم من النصوص إلا ذلك الظاهر اللائق، بل لا يجوز أن يعتقد أن النصوص قـد تـدل   
بظاهرها على مالا يليق باالله، لما في ذلك من إساءة أدب، بل إساءة ظن باالله الذي أنـزل  

وهل يجوز أن يعتقـد  . تلك النصوص، وأوحى بها إلى رسوله الأمين عليه الصلاة والسلام
ويوحي إلى نبيه بأحاديث ظاهرها ضلال أو كفر؟ ثم إن الرسـول  أن االله ينـزل آيات، 

فـلازم ذلـك أن     !نفسه عليه الصلاة والسلام لا يبين المعاني الصحيحة الحقة لأصحابه؟
الصحابة لم يفهموا هذه النصوص على حقيقتها، فكيف يفهمون لأن الرسول لم يبين لهم 

  !!شعري من أين فهموها؟تلك الحقيقة التي فهمها الخلف فيما بعد، وليت 
أن صفة الاستواء وما ذُكر بعدها في الصفحة السابقة من الصفات : وقصارى القول

  .تبقى على ظاهرها كما يليق باالله تعالى، هذا هو موقف السلف بالاختصار
  :موقف الخلف في الجملة: ثانياً

م، فإنهم قـد  فمرادنا بهم علماء الكلام على اختلاف مناهجهم ومشاربه: أما الخلف
وقد ذهبـوا في تكلفهـم    -وهم في غنى عن الخوض، لو وُفقوا –تكلفوا جميعاً، فخاضوا 

ذلك مذاهب مختلفة ومتعددة، منهم من يؤول صفات الأفعال، وبعض الصفات الخبريـة،  
وهم الأشاعرة مع إثباتهم كثيراً من الصفات الذاتية، كما سيأتي تفصيل ذلك، ومنهم من 

لصفات نفياً دون اكتراث، أو التفات إلى النصوص الصحيحة الصريحة مـن  ينفي    هذه ا
الكتاب والسنة التي نطقت بهذه الصفات بأساليب متنوعة بدعوى أنها أدلة لفظية لا تفيد 
العلم واليقين، وهي مع ذلك مخالفة للدليل العقلي القطعي الذي يدل على أن إثبات هذه 

  :الصفات يؤدي إلى أحد مستحيلين
إن هذه الصفات قديمة قدم الذات، لأن ذلك يتنافى مع : إما تعدد القدماء إن قلنا -1

التوحيد، هكذا زعموا لأن حقيقة التوحيد عندهم نفي الصفات وإثبـات ذات مجـردة   



  .ذهنية، لا وجود لها في الخارج
نه إنها حادثة، وذلك محال على االله، لأ: أو حلول الحوادث بذاته تعالى، إن قلنا -2

. فإثابتها إذاً محـال . وما أدّى إلى المحال فهو محال. يؤدي إلى القول بأن االله محل للحوادث
  .!!  هكذا زعموا

هذا موقف الجهمية والمعتزلة، وبهذه الثرثرة التي زعموها أدلة قطعيـة نفـوا جميـع    
 ولم يثبتوا له أي صفة حتى أصبح وجود االله -وصفات االله كلها كمال -صفات الكمال 

. عندهم، وفي زعمهم وجوداً ذهنياً، إذ لا يتصور في الخارج موجود مجرد عن الصـفات 
  .وإنما يفرضه الذهن فرضاً كما يفرض أو يتخيل أي محال

وهذه النتيجة الحتمية التي لا بد منها لكل من أعرض عن كتاب االله، وهدي نبيـه  
  .واتبع هواه

  :مناقشة الأشاعرة بالأدلة العقلية
ل إلى هذا المستوى من الإعراض، قلّما تجدي معه المناقشة، فلنترك المعتزلـة  ومن وص

إذاً لنعود لمناقشة الأشاعرة لقربهم من الصواب نوعاً ما، وعلى الرغم مما نقولـه، ويقولـه   
غيرنا من أن الأشاعرة يعدون من المثبتة، أو من الصفاتية، لإثباتهم كثيراً مـن الصـفات   

على الرغم من هذا النوع . صفات المعاني وغيرها -في اصطلاحهم - الذاتية التي يسمونها
، ذاتية أو فعلية فبذلك وقعوا 352من الإثبات، فإنهم وافقوا المعتزلة في تأويل الصفات الخبرية

في تناقض لم يقع فيه أحد لا من المثبتة ولا من النفاة، لأنهم فرقوا بين ما جمع االله في كتابه، 
رسوله عليه الصلاة والسلام، فتراهم يثبتون السمع والبصر مـثلاً، ولا  أو فيما أوحاه إلى 

يخطر ببالهم شيء من لوازم سمع وبصر المخلوقين، بل يزعمون أنهم يثبتون هذه الصـفات  
على  ما يليق باالله، فما هو المانع العقلي إذاً من إثبات الوجه، واليدين، وغيرهما مما أوجبوا 

فما المانع أن نثبت الله وجهاً يليق به، واستواء !! لى ما يليق باالله؟التأويل فيه من الصفات ع
ومـا الـذي   !! يليق به دون التفات إلى لوازم وجه المخلوق، ومجيء المخلوق، واستوائه؟

                                 
المراد بالرحمة الإنعـام مـثلاً، والإنعـام لـيس ھـو : كقولھم –صفة تأويلاً يفضي إلى نفي الصفة بحيث لا يثبت إلا لازم ال 352

  .الصفة، وإنما ھو لازم الصفة، وھكذا في جميع الصفات الخبرية والفعلية



في ضوء قولـه  !! يمنعهم أن يثبتوا جميع الصفات الثابتة بالأدلة النقلية دون أن يفرقوا بينها؟
، والآية جمعت بين التنـزيه والإثبـات  }شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ لَيْسَ كَمِثْلِهِ{: تعالى

كما ترى ومعها آيات أخرى كثيرة في هذا المعنى، هل لعدم الثقة في كلام االله، وكـلام  
مَـا  {: فادعوا وجوب تأويل قوله تعـالى !! رسوله مع الثقة الكاملة فيما يقوله الشيوخ؟

إِنَّ {: وقوله تعالى }وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ{: ، وقوله تعالى}ا خَلَقْتُ بِيَدَيَّمَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَ
، وغيرها من نصوص الصـفات مـع عـدم    }اللّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَواْ وَّالَّذِينَ هُم مُّحْسِنُونَ

، وغيرها }قَدِيرٌ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ{، }وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ{: وجوب تأويل قوله تعالى
من النصوص التي بينت نوعاً خاصاً من الصفات، وهي صفات المعاني والصفات المعنويـة  

  .على الاصطلاح الخاص بهم، وكذلك الصفات السلبية على تفسيرهم
إنما هو تصرف  -إن هذه الدعوى، وهذا التصرف الأشعري أو الكلابيّ على الأصح 

تند إلى دليل نقلي، أو عقلي مقبول لدى غيرهم من العقلاء، يستند إلى مجرد التقليد، لا يس
فما وجده . بل الذي ثبت بالتجربة والدراسة أن اللاحق منهم يرث هذا المنهج من السابق

في كتاب من سبقه، أو سمعه من شيوخه هو المذهب الصحيح وهو الدّين وهو العقيـدة  
لشيوخ هو المنفي، ولو دلت عليه آية دون تفكير في الدليل، ومن جهة أخرى، إن ما نفاه ا

  .صريحة أو سنة صحيحة
والشيخ لا يسئل ولا يناقش فيما أثبته أو نفاه، بدعوى أن المناقشة غير جائزة في مثل 

هكذا نقلنا عن مشايخنا، وهـم أعلـم   (هذه الموضوعات، والأسلوب التقليدي المتبع هو 
  )!! منا

الأسلوب الذي كان متبعاً، وملتزماً لـدى   وبعد، فإن الأسلوب الذي أشرنا إليه هو
مشايخنا الذين درسنا عليهم العقيدة الأشعرية، وإنما نوّهت به، أو رويته لأثبت بالعيان، لا 

الوراثي كما أسلفنا، وهذا  353بالإخبار، أن العقيدة الأشعرية كثيراً ما تعتمد على التقليد
شارة إلى الأمثلة، والذي يقتضـيه  هو سر تناقضهم بالتفريق بين الصفات كما تقدمت الإ

                                 
زد على ذلك تأثر متأخري الأشاعرة بفكر المعتزلة، وآراء الفلاسفة كما يلاحظ ذلك لدى الرازي والآمدي وأمثالھما ممـن  353

  .ين الصفات دون مبرروقعوا في التفريق ب



المنطق السليم إما أن يثبتوا جميع الصفات الثابتة بالكتاب والسنة، دون تفريق بين صـفة  
وصفة، وهو المنهج السلفي الذي عليه علماء الحديث والسنة قديماً وحديثاً، وهو الـذي  

القول علـى االله بغـير    يساير العقل والنقل كما علمنا مما تقدم، وفيه السلامة والعافية من
  .علم، وهو موقف خطير جداً كما لا يخفى

وإما أن ينفوا جميع الصفات دون تفريق بين الذاتية والفعلية فيقفوا مع المعتزلة صـفاً  
واحداً، ليتجه المصلحون السلفيون اتجاهاً واحداً ويواجهوا جبهة واحـدة تنفـي جميـع    

هو المفترض، ولكن الواقـع خـلاف هـذا    الصفات ولا تؤمن إلا بالوجود الذهني هذا 
  .المفترض كما رأيت

  :خلاصة مواقفهم من معاني تلك النصوص
هناك خلف يتناقض، فيثبت بعض الصفات مع اعتقاد وجوب تأويـل بعـض    -1

الصفات، والخروج بها ن ظاهرها، مع وجوب اعتقاد أن ظواهر تلك النصوص غير مرادة، 
  .عراض عن تدبر النصوص، وفهم معانيهافالتفويض محتم إذاً، ومعناه الإ
  أوّله أو فوّض ورم تنـزيها  وكل نص أوهم التشبيها

  !!؟354}أَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللّهُ{! هكذا زعموا
هناك خلف ذهب بعيداً عن النصوص، ولم يلتفتوا إلى الأدلة النقلية، فلم يثبتـوا   -2

بل وصفوا االله بسلوب كثيرة نقل كثيراً منها الله شيئاً من الصفات، لا الذاتية ولا الفعلية، 
الإمام أبو الحسن الأشعري الذي عاش بينهم أربعين عاماً، ثم تاب االله عليه فتاب في آخر 
حياته، فنقل كثيراً من السلوب التي استخدمته الجهمية وهم غلاة المعتزلة التي تدل على أن 

لى، إذ يصـرحون بعـدم صـلاحية    القوم ليس لديهم مسكة من تقدير االله وتعظيمه تعا
النصوص في هذا الباب، فيعمدون إلى الإجمال في الإثبات، والتفصيل في النفـي عكـس   

ليس بجسم، ولا عرض، ولا ذي برودة، ولا ذي حـرارة،  : طريقة القرآن إذ يقولون مثلاً
  .الخ...ولا لون، ولا طعم، ولا جثة، ولا دم

لَـيْسَ كَمِثْلِـهِ   {: لنفي في مثـل قولـه  أين هذا من أسلوب القرآن، الذي يجمل ا

                                 
  .140: سورة البقرة آية 354



لاَ تَأْخُذُهُ سِـنَةٌ  {، 357}هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيا{، 356}وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوًا أَحَدٌ{، 355}شَيْءٌ
، 360}الْعَلِيُّ الْكَـبِيرُ {، 359}وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ{: ، ويفصل في الإثبات358}وَلاَ نَوْمٌ

غَافِرِ الذَّنبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَـدِيدِ  {، 362}ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ{، 361}الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ{
  .363}الْعِقَابِ ذِي الطَّوْلِ

  بين يدي الصفات المختارة
فصفات االله العلي وأسماؤه الحسنى . فكمالات االله تعالى لا تدخل تحت حصر أو عدّ

. عشرة صفة لنخصها بالحديث لا تحصى، ولكننا سوف نختار من صفات االله الكثيرة تسع
وبيان موقف السلف والخلف من معانيها بإيجاز، ثم نتبعها بالحديث عن رؤية المؤمنين ربهم 
في الآخرة فتصبح الصفات التي نتناولها بالحديث عشرين صفة، وسر اختيارنا إياها من بين 

دّ، والنــزاع  الصفات الأخرى واهتمامنا بها دون غيرها، هو ما نعلمه من الخلاف الحا
المزمن بين السلف والخلف في معاني هذه الصفات المختارة بصورة لم تقـع في أي صـفة   
أخرى من صفات ربنا تعالى، إذ أجمع الخلف معتزليهم وأشعريهم على نفي هذه الصفات، 
أو تحريف نصوصها باسم التأويل، فصارت النتيجة استحالة هذه الصـفات علـى االله في   

إثباتها الله تعالى بدعوى أنها لا تليق باالله، على تفصـيل معـروف في    زعمهم وعدم جواز
  .موضعه

هذا الموقف هو الذي حملنا على اختيار هذه الصفات لتكـون موضـوع حـديثنا    
  .الرئيسي في هذه الرسالة، وهي زبدة الرسالة المقصودة بالذات

ة، فسوف نمسك عن وأما الصفات التي يثبتها جميع الصفاتية من السلفيين، والأشاعر
  .التوسع فيها لعدم الحاجة الملحة التي تدعو للخوض فيها

                                 
  .11: سورة الشورى آية 355
  .4: سورة الإخلاص آية 356
  .65: سورة مريم آية 357
  .255: سورة البقرة آية 358
  .11: سورة الشورى آية 359
  .62: سورة الحج آية 360
  .129: سورة البقرة آية 361
  .105: سورة البقرة آية 362
  .3: سورة غافر آية 363



  
  معاني تلك الصفات بالتفصيل: الفصل الرابع

  :الصفات الفعلية -أ
  :صفة استواء  االله عز وجل على العرش وعلوه على خلقه: الصفة الأولى

قرآنية، وأما بصيغة وقد ورد ذكر هذه الصفة في القرآن الكريم في عديد من الآيات ال
  :فقد ذكرت هذه الصفة في سبع آيات على النحو التالي على ترتيب السور) استوى(

إِنَّ رَبَّكُمُ اللّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّـمَاوَاتِ  {: وهي قوله تعالى: آية سورة الأعراف -1
  .)53: آية( }وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ

إِنَّ رَبَّكُمُ اللّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ {: آية سورة يونس -2
  ).3: آية( }ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الأَمْرَ مَا مِن شَفِيعٍ إِلاَّ مِن بَعْدِ إِذْنِهِ

مَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْـتَوَى  اللّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّ{: آية سورة الرعد -3
  ).2: آية( }عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلٌّ يَجْرِي لأَجَلٍ مُّسَمى

طه مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَى إِلاَّ تَذْكِرَةً لِّمَـن يَخْشَـى   {: آية سورة طه -4
 ).5-1آية ( }مَّنْ خَلَقَ الأَرْضَ وَالسَّمَاوَاتِ الْعُلَى الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىتَنزِيلاً مِّ
وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لاَ يَمُوتُ وَسَبِّحْ بِحَمْدِهِ وَكَفَى {: آية سورة الفرقان -5

تِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّـامٍ ثُـمَّ   بِهِ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَا
  ).59-58آية ( }اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَنُ فَاسْأَلْ بِهِ خَبِيرًا

اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ {: آية سورة السجدة -6
ى عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِيٍّ وَلاَ شَفِيعٍ أَفَلاَ تَتَذَكَّرُونَ يُـدَبِّرُ  أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَ

  ).5-4آية ( }الأَمْرَ مِنَ السَّمَاء إِلَى الأَرْضِ
هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّـامٍ ثُـمَّ   {: آية سورة الحديد -7
لَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاء وَمَا اسْتَوَى عَ

  ).4: آية( }يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ



هذه الآيات الكريمات، وفي معناها عدة نصوص من الآيات والأحاديث الصـحيحة  
شاء االله، كلها تدل على علو االله تعالى على خلقه، كما يليق به، وأما التي يأتي ذكرها إن 

هذه الآيات السبع فتنص على أن االله تعالى استوى على عرشه بعد أن خلـق السـموات   
  :والأرض استواء يليق به، ولا نعلم منه إلا المعنى العام المفهوم من الوضع، إذاً هنا صفتان

صفة فعلية خبرية كما دلـت عليـه الآيـات     وهي: صفة استواء على العرش -1
  .السابقة
وهي صفة ذاتية لازمة للذات بمعنى أنه تعالى لم يزل في علوه، وهي : صفة العلو -2

في الوقت نفسه عقلية وسمعية أي فهي ثابتة بالعقل والفطرة، والسمع، بل السـمع جـاء   
عى من فوق، وترفع إليه أكف مؤكداً  بما آمن به العباد بفطرهم، وبعقولهم من أن االله يد

الضراعة، وقلوب العباد مشدودة إلى فوق، ولو في حال وضعهم جباههم علـى الأرض  
ساجدين لربهم الأعلى الذي يراهم من فوقهم، ويجيب دعوتهم، وهـم سـاجدون لـه    

وهذا الاعتقاد ضروري لا يستطيع أي إنسان دفعه عن نفسـه، ومـن الحِكَـم    . سبحانه
شرع لهم ذلك " سبحان ربي الأعلى: "الله لعباده أن يقولوا في سجودهماللطيفة أن شرع ا

على لسان نبيه، وفي هدي رسوله إشارة إلى علوه الدائم، حتى لا يفهم من سجود العبـد  
بل كلما يزداد العبد خضوعاً وتـذللاً،   -حاشاه  –على الأرض أن معبوده في أسفل منه 
معنوياً ومعية خاصة، تخص خواص عباده المؤمنين، وفي لمعبوده العلي العظيم ازداد منه قرباً 

أقرب ما يكون العبـد  ": هذا يقول رسول الهدى، ونبي الرحمة محمد عليه الصلاة والسلام
  .364"من ربه، وهو ساجد  فأكثروا الدعاء

ومن الآيات التي تدل على علو االله على خلقه، علاوة على الآيـات السـبع الـتي    
  :ى استواء االله على عرشه كما يليق به، قوله تعالىذكرناها والتي تنص عل

، وقد جاءت الفوقية في هذه الآية مقرونة بحـرف  365}يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِمْ{
، وهو معنى معروف عند أهل اللغة، بخلاف قولـه  366)بالذات(وهي مُعَيِّنة للفوقية ) من(

                                 
  .4/200لم، باب ما يقال في الركوع والسجود صحيح مس 364
  .50: سورة النحل آية 365
  .راجع شرح العقيدة الطحاوية 366



  .وهي محتملة كما لا يخفى، 367}وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ{: تعالى
  .368}تَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ{: قوله تعالى -1
  .369}بَل رَّفَعَهُ اللّهُ إِلَيْهِ{ -2
  .370}إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ{ -3
  .371}إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ{ -4
  .372}أَأَمِنتُم مَّن فِي السَّمَاء أَن يَخْسِفَ بِكُمُ الأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تَمُورُ{ -5

وبعد، فهذه طائفة من آيات الكتاب المبين وفي معناها آيات أخرى عديدة اقتصـرنا  
على هذا المقدار خشية الإطالة، وكلها تدل دلالة واضحة على علو االله على خلقه، وأنـه  

  .كما يليق بهمستو على عرشه 
ونضيف إليها بعض الأحاديث الواردة في هذا المعنى، ونقتصر على ما صـح منـها   

  :فقط، ففيها الكفاية مع الآيات السابقة للدلالة على المقصود، وهي كالآتي
إن االله لما قضى الخلق، كتب في كتاب فهو عنـده  ": قوله عليه الصلاة والسلام -1

  .373"غلبت غضبي": ، وفي رواية"بيفوق العرش، إن رحمتي سبقت غض
قول أم المؤمنين زينب بنت جحش رضي االله عنها وهي تعتز وتفتخـر علـى    -2

زوجكن أهاليكن وزوجـني االله  : "أمهات المؤمنين زوجات النبي رضي االله عنهن إذ تقول
  .374"من فوق سبع سموات

قاداً منها بـأن االله  يُستدل بقول أم المؤمنين زينب رضي االله عنها لأنها قالت ذلك اعت
وليس هو في كل مكان، كما تزعم  -وهو اعتقاد كل صاحب فطرة سليمة –فوق خلقه 

بعض الجهمية وأتباعهم، وقد كان ذلك في زمن نـزول الوحي فهو إذاً اعتقاد فطـري  
  .أثبته الشرع، والله الحمد والمنة

                                 
  .61، 18: سورة الأنعام آية 367
  .4: سورة المعارج آية 368
  .158: سورة النساء آية 369
  .55: سورة آل عمران آية 370
  .10: سورة فاطر آية 371
  .16: سورة الملك آية 372
  .بي ھريرةمتفق عليه من حديث أ 373
  .البخاري في صحيحة من حديث أنس بن مالك في التوحيد 374



ني النصوص علـى  وهو أخيراً يصور لنا فقه السلف في هذا الباب، وهم يفهمون معا
  .ظواهرها مع التنـزيه بمعناه الصحيح، وهو إثبات لا يتضمن التشبيه

هُوَ الأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ {: قوله عليه الصلاة والسلام عند تفسير قوله تعالى -3
أنت الأول فليس قبلك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك شـيء، وأنـت   "، 375}وَالْبَاطِنُ

  .376"شيء، وأنت الباطن فليس دونك شيء الظاهر فليس فوقك
فَمَا اسْـطَاعُوا أَن  {: المراد بالظهور عنا العلو، ومنه قوله تعالى: وقد قال أهل العلم

اسمان منهما لأزلية الرب : فهذه الأسماء الأربعة متقابلة: يعلوه، وقالوا: ، أي377}يَظْهَرُوهُ
  .اهـ 378)سبحانه وتعالى وأبديته، واسمان لعلوه وقربه

  .فهو سبحانه قريب في علوه كما يليق به، وعلي في قربه
يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل، وملائكة بالنـهار،  ": قوله عليه الصلاة والسلام -3

  .379الحديث"فيصعد الذين باتوا فيكم فيسألهم
إن االله يستحي من عبده إذا رفع إليه يديه أن يردهما ": قوله عليه الصلاة والسلام -5
  .380"صفراً

وهو أعلـم   -إشارته عليه الصلاة والسلام إليه تعالى بأصبعه في حجة الوداع  -6
وفي ذلك اليوم العظيم وفي المكان المقدس العظيم يرفع النبي عليه الصـلاة   -بربه سبحانه 

اللهم ": والسلام إصبعه الكريمة إلى السماء يرفعها إلى من هو فوقها وفوق كل شيء قائلاً
نشهد أنه عليه الصلاة والسلام بلغ البلاغ المبين، وأدى الأمانـة، ونصـح   ، ونحن "اشهد

  .381الأمة، وعرفهم بربهم الأعلى
وهذه مقتطفات من حديث جابر بن عبد االله الطويل الذي شرح فيه حجة الـوداع  

  .شرحاً كاملاً ووافياً، رواه مسلم وبعض أصحاب السنن

                                 
  .3: سورة الحديد آية 375
  .مسلم في التفسير 376
  .97: سورة الكھف آية 377
  .316: راجع شرح العقيدة الطحاوية ص 378
  .متفق عليه من حديث أبي ھريرة 379
  .خالية، كناية عن إجابة الدعاء: صحيح أخرجه الحاكم، وصفراً أي 380
  .منقول مع التصرف 321: اجع شرح العقيدة الطحاوية صر 381



إنكم مسئولون عـني  ": شار إليها قائلاًوقد خاطب النبي أصحابه في هذه الخطبة الم
أعْظِمْ بها مـن شـهادة   " نشهد أنك بلغت وأديت ونصحت: قالوا "فماذا أنتم قائلون؟
  .لأعْظَم مشهود له

لا تجوز الإشارة الحسية إلى السماء، بل ربمـا  : فلا يخفى خطأ قول الذي قول: وبعد
  .382اسقإن من اعتقد أن االله في السماء كفر، وإلا فهو ف: قال

: وما أشد خطأ قول الذين يزعمون أن الذي يشير بإصبعه إلى السماء عند قراءة قوله
تقطع أصبعه، وربما  }أَأَمِنتُم مَّن فِي السَّمَاء{: ، أو قوله تعالى}إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ{

االله، والنسبة غير  كالإمام مالك والإمام أحمد رحمهما!! نسبوا هذا القول إلى بعض الأئمة؟
  .383صحيحة، بل نسبة باطلة وغير لائقة

وحديث جابر الذي تقدم فيه التصريح بأن النبي عليه الصلاة والسـلام أشـار إلى   
، وهو يـرد  "اللهم اشهد": السماء إشارة حسية، وهو يقول لربه سبحانه الذي يشير إليه

ى بالقبول فكيف يعتـذر  هذا الزعم، والحديث مخرج في صحيح مسلم كما تقدم، ومتلق
  !!لهؤلاء إذاً؟

في نظرة خير ما يعتذر به لأمثال هؤلاء هو الجهل، وعدم الاطلاع على السـنة، ثم  
 .التقليد المتوارث الذي تحدثنا عنه فيما تقدم وقررنا أنه هو المستند الوحيد للأشاعرة الجدد

  :حديث الإسراء والمعراج وفيه عدة نقاط تدل على المقصود -7
مجرد العروج إلى فوق السماء السابعة بل إلى حيث سمع صريف الأقلام، أقـلام   -أ

الملائكة الذي يكتبون ما يكتبون  بأمر االله وإلى حيث سمع كلام االله وهو سبحانه يخاطبه 
  .في شأن الصلاة

تردده عليه الصلاة والسلام بين موسى وبين ربه سبحانه في طلـب تخفيـف    -ب
  .الصلاة عن أمته

أي حيث كلمه ربه، . ثم رجع إلى المكان الذي كان فيه: ما جاء في الحديث -جـ

                                 
  .راجع حاشية الدسوقي على السنوسية في مبحث العلو 382
  .راجع الملل والنحل للشھرستاني 383



وفرض عليه الصلاة، وغير ذلك من النقاط في روايات الحديث المذكور في الصـحيحين  
  .البخاري ومسلم وغيرهما

في حديث صحيح عند مسـلم، وهـي قصـة    ) أين االله؟(سؤال الجارية بلفظ  -8
في : أيـن االله؟ قالـت  : ن الحكم السلمي حيث قال النبي للجاريةمعروفة لجارية معاوية ب

  .اعتقها فإنها مؤمنة: قال. أنت رسول االله: من أنا؟ قالت: السماء، قال
ولقد ذكرني هذا السؤال النبوي الكريم والرحيم أيضاً عبارة تقليدية كنت درسـتها  

في بعض كتب الأشعرية  وأنا طالب صغير لم أبلغ الحلم، كنت درستها في ضمن ما درسته
  :لا يسئل عن االله بالألفاظ الآتية: وهي

  وكم-4ومتى،  -3وكيف،  -2  أين، -1
كان من مشايخنا لا يسمحون لنا بشرح هذه الألفاظ، والسؤال عن الجواب لو سئل 

  .هكذا تؤخذ، ولا تناقش لأن النقاش في هذه المواضيع غير جائز: الإنسان عنها، ويقولون
لمفروض بل الواجب أن يكون طالب العلم على شيء من المعرفة ليتـولى  وقد كان ا

: الإجابة على كل سؤال إذ لا بد أن يكون لكل سؤال جواب، فمثلاًَ لو سئل الإنسـان 
؟ فهو لفظ سأل به رسول االله الجارية التي يريد مولاها عتقها، إن كانت مؤمنة، )أين االله(

ا عرض عتقها على رسول االله عليه الصلاة والسلام وهو لا يعلم هل هي مؤمنة أم لا، ولم
  .طلبها الرسول فوجه لها سؤالين فقط، اختباراً لإيمانها

  .في السماء: الجواب "أين االله؟": السؤال الأول
  .أنت رسول االله: الجواب "من أنا؟": السؤال الثاني

 ـ"أعتقها فإنها مؤمنة": النتيجة ذي لم تلوثـه الآراء  ، أي باقية على إيمانها الفطري ال
الفاسدة، فليحذر الذين يحرمون استخدام هذه اللفظة في حق االله جهلاً منهم بأن الرسول 

  .استخدمها كما رأيت
  .في السماء: نعم لو سئل الإنسان أين االله؟ الجواب -

لا يعلم كيف هو إلا هو سبحانه إذ لا يحيطون به : ؟ الجواب)كيف االله: (ولو سئل
  .علماً



هو الأول فليس قبله شيء، وهو الآخر فليس بعـده  : ، الجواب)متى االله: (سئل ولو
  .شيء

قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ {: ؟ الجواب)كم االله: (ولو سئل
  .}يَكُن لَّهُ كُفُوًا أَحَدٌ

ر الأجوبة على كل سؤال مقدر هكذا يجب أن يُعدَّ العدة كل طالب علم، ويستحض
وخصوصاً في هذا الزمن، زمن الكلام الكثير والعلم القليل، بصرف النظر هل هذه الأسئلة 

  واردة، أو غير واردة أو هل هي مستساغة، أم لا؟
الراحمون يرحمهم الرحمن، ارحموا مـن في الأرض  ": قوله عليه الصلاة والسلام -9

  .384"يرحمكم من في السماء
ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء؟ يأتيني خـبر  ": وله عليه الصلاة والسلامق -10

  .385"السماء صباحاً ومساء
  :الآثار المروية عن التابعين وتابعي التابعين في مسألة العلو

أنا االله فـوق عبـادي،   : قال االله عز وجل في التوراة: "عن كعب الأحبار قال -1
لى عرشي أدبر أمر عبادي، لا يخفى علـيّ شـيء في   وعرشي فوق جميع خلقي، وأنا ع

  .386"السماء، ولا في الأرض
حدثتني الصديقة بنت الصديق : "عن مسروق أنه كان إذا حدث عن عائشة قال -2

  .387"حبيبة حبيب االله المبرأة من فوق سبع سموات
لاَثَةٍ إِلاَّ مَا يَكُونُ مِن نَّجْوَى ثَ{: أثر مقاتل بن حيان عن الضحاك في قوله تعالى -3

هو فوق العـرش وعلمـه   : "، وفي لفظ"هو على عرشه وعلمه معهم: "قال }هُوَ رَابِعُهُمْ
  .388"هو فوق العرش وعلمه معهم أينما كانوا: "، وفي لفظ"معهم

                                 
: أبو داود والترمذي وصححه وغيره، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص قال المحدث الألباني في تعليقه على العلـو 384

  ).84-83: العلو للذھبي بتحقيق الألباني ص" (وھو صحيح لغيره"
  .متفق عليه 385
رواته ثقات، وذكر الألباني ما يؤيد ذلك مـدعماً : ، بتحقيق المحدث الألباني، قال الذھبي128: مختصر العلو للذھبي ص 386

  .كلامه بما رواه ابن القيم عن أبي الشيخ وابن بطة
  .المصدر السابق، وإسناده صحيح 387
مقاتل ثقة : قال الذھبي. ورواه أيضاً أبو عمر بن عبد البر وأبو أحمد العسال. ھو أبو عبد الله... ق وابن بطةالمصدر الساب 388

  .131-128: إمام، يراجع العلو بتحقيق الألباني ص



شهد خالد بن : "أثر عبد الرحمن بن حبيب بن أبي حبيب عن أبيه عن جده قال -4
يا أيها الناس ضحوا تقبل االله منكم، فـإني  : الفق -وخطبهم بواسط -عبد االله القسري 

مضح بالجعد بن درهم، فإنه زعم أن االله لم يتخذ إبراهيم خليلاً، ولم يكلم موسى تكليماً، 
  ".سبحانه وتعالى عما يقول الجعد علواً كبيراً، ثم نزل فذبحه

وهذه القصة ذكرها غير واحد من أهل العلم، وهي مشهورة، ذكرها البخـاري في  
خلق أفعال العباد، والدارمي في الرد على الجهمية وإن كان في سندها كلام لبعض أهـل  

  .العلم
 -والتـابعون متـوافرون   -كنا : "روى أبو عبد االله الحاكم عن الأوزاعي قال -5
  .389"إن االله عز وجل فوق عرشه، ونؤمن بما وردت به السنة من صفاته: نقول

) فذكر سنده(حدثني أبي : في الرد على الجهمية روى عبد االله بن أحمد بن حنبل -6
االله في السماء، وعلمه في كل مكـان، لا  : "قال مالك بن أنس: عن عبد االله بن نافع قال

  .390"يخلو منه شيء
سألت الأوزاعي والليث بن سعد ومالكاً والثوري عـن  : قال الوليد بن مسلم -7

: ، وفي لفـظ 391"امضها بلا كيـف : "اهذه الأحاديث التي فيها الرؤية وغير ذلك؟ فقالو
: وقولهم. يرد على المعطلة" أمروها كما جاءت: "، وقولهم"أمروها كما جاءت بلا كيف"
  .392يرد قول المشبهة" بلا كيف"

  :وبعد هذه أنواع الأدلة الثلاثة التي صنفناها على الوجه التالي
  .آيات من الكتاب المبين اخترنا منها نحو ثلاث عشرة آية -1
  .أحاديث صحاح انتخبنا منها عشرة أحاديث -2
آثار وكلام أهل العلم من التابعين وتابعيهم، اقتصرنا منها على سبعة آثار على  -3

  .كثرتها، رغبة في الإيجاز
ما هو الموجب لذكر الآثار بعد الاسـتدلال بالآيـات القرآنيـة    : ولعل قائلاً يقول

                                 
  .، تحقيق المحدث الألباني، وابن تيمية في الحموية الكبرى، وتقدم130-129: الذھبي في العلو ص 389
  .المصدر السابق 390
  .المصدر السابق 391
  .الذھبي في العلو، وابن تيمية في الحموية الكبرى وتقدم 392



  !!والأحاديث النبوية؟
  :ثار بعد النصوص يفيد أمرين مهمينذكر الآ: الجواب

يفيد أن النصوص المذكورة لم تنسخ، بل هي محكمة باقية كما جاءت : الأمر الأول
  .إذ تعتبر هذه الآثار تفسيراً وبياناً للنصوص

تحديد مفهوم السلف، وأنهم كانوا يفهمون من هذه النصـوص كتابـاً   : الأمر الثاني
ا باقية على حقيقتها، ولم يؤولوها ويخرجوا بها عـن  وسنة ما تدل عليه بوضعها وبظاهره
  .ظاهرها كما يزعم الخلف، واالله أعلم

إن هذه الأنواع الثلاثة من الأدلة قليل من كثير من الأدلة الدالة علـى  : أعود فأقول
  .علو االله تعالى على خلقه، واستوائه على عرشه على ما يليق به تعالى

ة صفة كمال ثابتة بوابل من أدلة الكتاب والسـنة ودرج  إذاً إن صفة العلو أو الفوقي
على إثباتها على ظاهرها جميع الصحابة والتابعين وتابعيهم بإحسان، وليس فيها نقص ولا 
تستلزم نقصاً ولا توجب محذوراً، ولا تخالف كتاباً ولا سنة، بل توافقهما كما رأيت، وقد 

وهم القوم الذين يحتج بإجماعهم، لأنهـم   عقد عليها إجماع المسلمين الأولين كما علمت،
، وإذا كـان الأمـر   393"خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم"خير هذه الأمة 

  !!كذلك فما هي شبهة الأشاعرة والحالة ما ذكر؟
أن النصوص التي نطقت بأن االله في السماء  -خطأ  –خلاصة شبهتهم انهم تصوروا 

تعالى مظروف في جوف السماء فشبهوه بمخلوق داخـل مخلـوق   تدل بظاهرها على أنه 
، 394}الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْـتَوَى {: أيضاً من قوله تعالى -خطأ  –آخر، كما فهموا 

وما في معناه من النصوص أنه تعالى جالس على العرش، وأنه محتاج إليه، فشبهوه بإنسـان  
يفروا من هذا التشبيه الذي وقعوا فيه لسـوء   جالس على سريره، محتاجاً إليه، فأرادوا أن

  .فهمهم، فوقعوا في التعطيل
فأمرهم يتـردد إذاًَ   -وحاشاها  –وأما النصوص فلا تدل على ما لا يليق باالله دائماً 

                                 
  .متفق عليه وتقدم 393
  .5: سورة طه آية 394



ولو وقفوا حيث وقف السلف من قبلهم، وهو الموقف الذي اختار . بين التشبيه والتعطيل
في آخر أطواره، نعم لو وَقَفوا حيث وقف القوم، فسلموا االله للإمام أبي الحسن الأشعري 

الله ولرسوله، لما وقعوا فيما وقعوا فيه من الاضطراب في العقيدة، وعـدم الـيقين فيمـا    
وعدم اليقين فيما يعتقد العبد نحو ربه أمر له خطورته في أي . يعتقدون نحو ربهم وخالقهم

  .نهجزئية فيما يجب إثباته الله عز وجل أو نفيه ع
ثم إنهم اختلفوا بعد ما نفوا صفة العلو والاستواء اختلافاً خطيراً، حيث زعم بعضهم 

ليس فوق العرش، : بأنه سبحانه وتعالى في كل مكان بذاته، بينما يزعم الآخرون بأنه تعالى
فليس االله عن يمـين  : "ونص كلام بعضهم هكذا. ولا تحت العرش، ولا يمينه، ولا يساره

ن شماله، ولا أمامه، ولا خلفه، ولا فوقه، ولا تحته، فليحذر كل الحذر ممـا  العرش، ولا ع
لكن الصحيح أن معتقد الجهة : يعتقده العامة من أن االله تعالى فوق العالم، ثم استدرك قائلاً

، وهذه العبارة كان يحفظها أطفالنا حفظ الفاتحة ظناً منهم ومن مشايخهم أنها 395"لا يكفر
مة، التي بلغها لهم رسول االله عليه الصلاة والسلام، ولا تزال تـدرس  عقيدة سلف هذه الأ

في كثير من معاهدنا وجامعاتنا العربية والإسلامية على حسـاب عقيـدة أهـل السـنة     
  .والجماعة

فعقيدة الجماعة مجهولة لديهم، لأنهم لا يدرسونها، وتلك الشبهة التي أدّت إلى هـذا  
شبهة واهية على خطورتها، لا تثبت أمام  -كما رأيت  –المصير، وهو الاضطراب والتردد 

تلك الأدلة المتنوعة التي سبق أن ذكرنا بعضها أو طرفاً منها كما نقلنا أقوال بعض الأئمة 
  .في هذا المعنى عند مناقشتنا موقف المعتزلة والأشاعرة في المبحث الثامن من المدخل

التي وردت في إثبات استوائه تعـالى  إن الأحاديث الصحيحة : قال الحافظ ابن القيم
بلغت خمسين حديثاً، ثم ذكر بعدها أقوال عدد كبير من الصحابة والتابعين والأئمة الأربعة 
وغيرهم في إثبات الاستواء، وله رحمه االله كلام طويل ونفيس في هذه الصفة وغيرها مـن  

وبعد، فإنني لعَلَى يقين ، 396صفات الأفعال التي أنكرتها الأشاعرة في كثير من كتبه القيمة

                                 
مصـطفى البـابي  62: طبعة مصطفى محمد بمصر، وحاشية النضالي على كفاية العـوام ص 26: حاشية البيجوري ص 395

  .الحلبي
  .لابن القيم 319: المعطلة صمختصر الصواعق المرسلة على الجھمية و: راجع 396



لا يخالطه شك في أن كل من ينفي علو االله تعالى بلسانه تقليداً، أو مسايرة لجمهور أهـل  
الكلام فإن ضميره يكذبه من داخله، وهو متكلف يهرف بما لا يعرف، وأن قلبه يلتفـت  

ء، وهـو  إلى فوق عندما يشرع في الدعاء، والتضرع إلى االله، قبل أن يرفع يديه إلى السما
يعلم ذلك من نفسه، ولكن التقليد وتقديس الآراء والاعتقـاد في الشـيوخ، ومسـايرة    
الجمهور، كل ذلك حال دون اتباع الحق الذي نطق به الكتاب والسنة، ودلـت عليـه   
الفطرة، وأجمع عليه المسلمون الأولون من الصحابة والتابعين، وسبق أن ذكرنا قول الإمام 

والتـابعون   -كنا : "كان يقوله أتباع التابعين ويعتقدونه إذ يقول الأوزاعي وهو يخبر ما
إن االله تعالى ذكره فوق عرشه، ونؤمن مـا وردت بـه السـنة مـن     : نقول -متوافرون
  .397"الصفات

نقل هذا التصريح غير واحد من أهل  العلم مثل الذهبي، والبيهقي، وأخيراً الإمام ابن 
كما ترى يعني إجماع التابعين، وهو مبني على -تصريح تيمية في الحموية الكبرى، وهذا ال

فيما -إجماع الصحابة المستند إلى صريح الكتاب وصحيح السنة، وهو أقوى إجماع عرف 
وقد ذكر الأوزاعي هذا الإجماع للرد على عقيدة الجهمية التي أخـذت تظهـر في    -أعلم

تباعه مخالف لإجماع الصـحابة  وأ) جهم(عصر تابعي التابعين ليبين للناس أن ما يدعو إليه 
  .والتابعين وأئمة تابعي التابعين

فإن صفة استواء االله على عرشه، وصفة الكلام، وموضوع إثبات رؤيـة االله  : وبعد
للمؤمنين يوم القيامة هذه المسائل التي كثر فيها اضطراب الأشاعرة وتناقضهم، ولـذلك  

رة بأساليب مختلفة، وجمعوا فيما ألفوا كثر حديث الأئمة وكلامهم فيها ومناقشتهم للأشاع
من الكتب في الرد عليهم أدلة عقلية ونقلية، فهذا الحافظ ابن القيم ينـاقش الأشـاعرة،   

أو مجاز ) استولى(في الآيات التي سبق أن سقناها بمعنى ) استوى(ويبطل دعواهم بأن معنى 
  .398عن الملك والسلطان، يبطل هذه الدعوى باثنين   وأربعين وجهاً

في مثل سياق الآيات السبع المذكورة لا يكون إلا بمعنى ) استوى(ويثبت بأن الفعل 

                                 
  .39اجتماع الجيوش الإسلامية على المعطلة والجھمية : ابن القيم 397
  .39: اجتماع الجيوش الإسلامية ص 398



، هذا ما يدل عليه اللفظ بالوضع، ويجب أن ينتهي إلى هنا علم العبـاد،  )ارتفع(و ) علا(
وأما ما زاد على هذا القدر من محاولة إدراك حقيقة الصـفة، أو اللجـوء إلى التأويـل،    

ظاهره، أو دعوى التفويض والإعراض عن المعنى الظاهر للفظ، فكل  والخروج باللفظ عن
وهو من جملة ما حرم االله على عباده . ذلك تكلف، نهينا عنه، أو قول  على االله بغير علم

وَلاَ تَقْـفُ مَـا   {: ، ويقول399}وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ{: حيث يقول تعالى
، واالله 400}لْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْـؤُولاً لَيْسَ لَكَ بِهِ عِ

  .المستعان
  صفة المعية والقرب: الصفة الثانية

إذا كنا قد انتهينا من الكلام على صفة استواء االله على عرشه كما يليـق بـه دون   
رش، وما دون العرش بقدرته سبحانه، بعد حاجته إليه، ليحمله، بل هو الحامل سبحانه للع

هذا كله أرى من المناسب جداً أن نتحدث عن معية االله تعالى، وقربه من عباده كما يليق 
صعوبة التوفيق بين استواء االله على  -خطأ  –به، لما نلاحظ من أن بعض الناس يتصورن 

علماً بأنـه  !! يثما كانواعرشه وأنه فوق جميع مخلوقاته، وبين قربه من عباده وأنه معهم ح
قد وردت نصوص قرآنية، وأخرى من الأحاديث النوبية لتثبت المعية والقرب كما أثبتت 

وبتتبع النصوص المشار إليها، وتدبرها يتبين أن المعيـة تنقسـم إلى   . صفة العلو والفوقية
  :قسمين
ق يعلم ما هم معية عامة تثبت أحكامها لجميع الخلق بمعنى أن االله مع جميع ما خل -1

عليه، ولا تخفى عليه منهم خافية في الأرض، ولا في السماء، بل قد أحاط كل شيء علماً، 
  .وأحصى كل شيء عدداً

  .401}وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ{: ومن نصوص المعية العامة قوله تعالى
خصـهم   وهذا القسم لخواص عباده تعالى الـذين : المعية الخاصة: القسم الثاني -2

بالتوفيق فتحلوا بالتقوى، والإحسان والصبر وجميع الشمائل الكريمة، ومن أمثلة هذا القسم 

                                 
  .169: سورة البقرة آية 399
  .36: سورة الإسراء آية 400
  .4: سورة الحديد آية 401



إِنَّ اللّـهَ  {: ، وقوله تعالى402}إِنَّ اللّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَواْ وَّالَّذِينَ هُم مُّحْسِنُونَ{: قوله تعالى
ية العظيمة التي كان يخـبر بهـا   ، ومن أوضح أمثلة هذا القسم تلك المع403}مَعَ الصَّابِرِينَ

رسول االله صلى االله عليه وسلم صاحبه في الغار أبا بكر الصديق رضي االله عنه، ويطمئنـه  
، ما أعظمها من معية وأعظم به من قـرب،  404}لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللّهَ مَعَنَا{: بها إذ يقول له

هل وهو معهما بنصره حيث يكون االله وحده صاحبهما في ذلك السفر، وخليفتهما في الأ
وتأييده وحفظه والدفاع عنهما، وهما في غاية العجز والضعف في تلك اللحظة الحاسمـة،  
وهو مع من خلّفاهم في مكة بالحفظ والكلأ، وبالربط على قلوبهم حتى يأتي االله بـالفرج،  

  .مهما طال الليل إذ لا يد من الصبح، هذه أحكام المعية الخاصة بالاختصار
والمعية لنوعيها لا تفيد المخالطة، والممازجة الذاتية لا شرعاً، ولا لغة بل تمنع ذلـك  

 405لا تدل إلا على مطلق المصاحبة) مع(أما لغة فإن لفظة . باعتبار إضافتها إلى االله تعالى
والمقارنة، وهذه المقارنة أو المصاحبة أعم من أن تكون بالذات أو بمعان أخر، وإن السياق 

ئن التي تحيط بالمقام هي التي تعين نوع تلك المصاحبة، فإذا وصف االله نفسه بالمعيـة  والقرا
في عديد من الآيات القرآنية وجاء ذكرها فيما صح عن رسوله عليه الصلاة والسلام فعلينا 
أن نؤمن بأن معيته سبحانه إنما هي معية علم واطلاع وإحاطة إن كانت عامة علـى مـا   

ولا ينبغي . زيد عليها معنى الحفظ والنصر والتأييد إن كانت خاصةتقدم من التفصيل، وت
أن نفهم منها أيّ معنى من المعاني التي لا تليق باالله تعالى، وفي هذا المعـنى يقـول شـيخ    

إن االله بذاته في كل مكان، فهـو  : فكل من قال: "الإسلام ابن تيمية رحمه االله ورضي عنه
هذه الأمة وأئمتها، مع مخالفته لما فطـر االله عليـه    مخالف للكتاب، والسنة وإجماع سلف

  هـ.ا 406"عباده، ولصريح المعقول وللأدلة الكثيرة، وهؤلاء يقولون أقوالاً متناقضة
إذ لا يوجد نص صحيح وصريح من كاتب أو سنة يشير إشارة، ولو خفيـة إلى أن  

كما تقدم في  االله في كل مكان بذاته، بل النصوص تدل دلالة واضحة على خلاف ذلك،

                                 
  .128: سورة النحل آية 402
  .153: سورة البقرة آية 403
  .40: سورة التوبة آية 404
  .القاموس المحيط 405
  .طبعة الرياض 5/130ابن تيمية مجموع الفتاوى  406



  .غير موضع
إن االله معنا حقيقة، : "حيث يقول 407وربما يفهم بعض الناس من كلام شيخ الإسلام

قد يفهم من هذا الكلام بأن ابن تيمية ممن يقول بأن االله تعـالى  " وهو فوق العرش حقيقة
مه وكلا. بذاته معنا في الأرض، أو في كل مكان، وهو بعيد من مثل هذا الحلول رحمه االله

إن االله بذاته في كل مكان، فهو مخـالف  : فكل من قال: "الذي نقلناه آنفاً الذي يقول فيه
الخ يمكن أن يصحح هذا المفهوم الخاطئ، ويرد هذا الاتهام، والحقيقة "... للكتاب والسنة

وفهـم  ) مع(التي يعنيها شيخ الإسلام هي الحقيقة التي يتصورها كل من فهم معنى كلمة 
ن أحكامها يختلف باختلاف الموارد، وسبق أن مثلنا لذلك عند تقسيم المعية أحكامها، لأ

  .إلى العامة والخاصة
  شبهة القائلين بأنه في كل مكان بذاته

إذ برأنا ساحة ابن تيمية من القول بأن االله في كل مكان بذاته، حيث شرحنا كلامه 
  !!اس في هذا الاعتقاد؟بكلامه، ينبغي أن نعرف ما هي الشبهة التي أوقعت بعض الن

بعد البحث ما وسعنا البحث في هذه النقطة لم نجد لهم متمسكاً إلا التعلق بـبعض  
العمومات في بعض النصوص التي ذكر المعية أو ذكر القرب، وهي التي تقدم ذكر بعضها، 

 كما يقول شيخ -وسيأتي ذكر البعض الآخر، لأنهم لم يفهموا المراد منها، ومراد المتكلم 
إنما يفهم بتفهيم من المتكلم نفسه، وبتصريح منه بأنه أراد بكلامه كذا وكـذا   -الإسلام 

إن كان في كلامه إجمال وإبهام، أو يحف كلامه بقرائن تعين مراده من كلامه، ولـيس في  
كتاب االله أو في سنة رسول االله إبهام يصل بالقارئ والمطلع إلى درجة الحيرة والوقـوع في  

فاسد، إذا حالفه التوفيق من االله فجمع بين النصوص بالطرق المعروفة عند أهل الاعتقاد ال
  .العلم

أما في هذه المسألة فإن الجمع والتوفيق بين نصوص الفوقية والعلو وبين نصوص المعية 
  :والقرب، ففي غاية الوضوح لمن وفق لفهم نصوص المسألة، وملخصه كالآتي

وق خلقه مستو على عرشه وهو في العلو لا في السفل، إن االله تعالى أخبرنا بأنه ف -أ

                                 
  .102: مجموع الفتاوى في المجلد الخامس ص 407



أخبرنا عن ذلك بأساليب مختلفة ومتنوعة في كتابه وفيما أوحاه إلى رسوله وأمينـه علـى   
  :وحيه

  .408}الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى{: مثل قوله تعالى -1
  .409}ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ{ -2
  .410}ي السَّمَاءأَأَمِنتُم مَّن فِ{ -3
  .411}إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ{ -4
  .412}إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ{ -5

  :هذه آيات من القرآن الكريم أما من السنة فمنها ما يلي
أو  -غضـبي  إن االله كتب في كتاب وهو عنده فوق العرش إن رحمتي سبقت " -1

  .413"غلبت غضبي
: ، وفي لفـظ "االله فوق العرش وعلمه في كل مكان": وفي آخر حديث الأوعال -2

  .414"ولا يخفى ما أنتم عليه"
، وفيه نقاط تعتبر نصاً في الموضوع منـها  415حديث الإسراء والمعراج بكامله -3

ه كلامه نقطة تتحدث عن لحظة فرض الصلوات الخمسين حيث خاطبه ربه سبحانه وأسمع
دون واسطة جبرائيل، ومنها تردده بين موسى وبين ربه سبحانه وهو يشـفع لأمتـه في   
تخفيف عدد الصلوات المفروضة لتخفض من خمسين إلى خمس من حيث العدد، وهنـاك  

  .نصوص أخرى في هذا المعنى
وهذه الآيات وتلك الأحاديث وما في معناها من نصوص كثيرة، وآثـار، وأقـوال   

نبطة من النصوص لا تعتبر نصاً لا يقبل  الجدل في أن االله تعالى فوق سماواتـه  السلف مست
مستوٍ على عرشه كما يليق به، فاستواؤه معلوم المعنى من هذه النصوص، وكيفية استوائه 

                                 
  .5: سورة طه آية 408
  .59: سورة الفرقان آية 409
  .16: سورة الملك آية 410
  .10: سورة فاطر آية 411
  .تواء، وتقدمت ھذه الآيات وغيرھا في صفة الاس55: سورة آل عمران آية 412
  .، شرح النووي الطبعة الأولى وأصله متفق عليه، وتقدم في صفة الاستواء17/69أخرجه مسلم من حديث أبي ھريرة  413
  .7423رقم  5/93راجع أبا دواد في سننه  414
  .وأصله متفق عليه، وأخرجه أصحاب السنن، وتقدم في صفة الاستواء 17/258أخرجه البخاري في كتاب التوحيد  415



فـلا  . مجهولة، ولكن الإيمان بذلك الاستواء واجب، والبحث والتنقيب عن الكيفية بدعة
  .ينبغي أن يشك مسلم في ذلك

وقد تقدم البحث مستوفى في صفة استواء االله تعالى، وتقدم قول الإمام مالك الـذي  
  .أشرنا إليه هاهنا

من هذه الأدلة أن االله تعالى فوق سماواته مستو علـى   -دون شك  -إذا ثبت  -ب
بائن من خلقه، ثم وردتنا نصوص تثبت أنه تعالى مع جميع خلقه، لا يخفـى  ) بذاته(عرشه 

  .ن أمورهم وشئونهمعليه شيء م
وخص خواص عباده بأنه معهم في ظروف خاصة تتطلب النصر والتأييد والحفـظ  
والكلاء، والدفاع عنهم حتى ينتصروا، وينتصر بهم دين االله وشريعته، إذا ثبت ذلـك لا  
يفهم من مجموع هذه النصوص إلا أن االله لا يزال ولم يزال أبداً في علوه وفوقيته سبحانه، 

لك لا يزال معهم في كل لحظة إما بالمعية العامة، وإما بالمعية الخاصة في ضـوء  وهو مع ذ
البيان الذي تقدم، وبهذا وحده تجتمع النصوص وتفهم وتطمئن النفوس إلى معاني تلـك  
النصوص التي إذا لم تجمع بمثل هذا الجمع أوهمت الغِرَّ الساذج أنها في غاية من التضـارب  

  .اللهم سلم سلم: لمتفرج الجبان، ولسان حاله يقولوالاصطدام، ويقف موقف ا
  .وفي واقع الأمر ليس هناك إلا السلامة لو كان يفقه

وأما نصوص المعية والقرب التي يتعلقون بعمومها كما تقدم، والـتي  يحـاولون أن   
وهي لا تدل على ذلك، لـو فهموهـا حـق     -يفهموا منها بأن االله في كل مكان بذاته 

  :النصوص هيوتلك  -فهمها
هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَـى الْعَـرْشِ   { -1

يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاء وَمَا يَعْرُجُ فِيهَـا وَهُـوَ   
  .416}اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌمَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَ

أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَّجْـوَى  { -2
إِلاَّ هُـوَ   ثَلاَثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ وَلاَ خَمْسَةٍ إِلاَّ هُوَ سَادِسُهُمْ  وَلاَ أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ

                                 
  .4: حديد آيةسورة ال 416



  .417}مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ
فآية سورة الحديد يخـبر االله فيهـا بأنـه     -كما تقدم-والمعية في الآيتين معية عامة 

العلوي بالتفصيل، وهو مع عباده أينما كانوا سبحانه عالم بكل ما يجري في العالم السفلي و
لأنه بصير بجميع أعمالهم خبير بها، فذِكْرُ العلم في أول الآية قبل ذكر المعية ثم تذييل الآية 
بأنه بصير بأعمالهم قرينة واضحة بأن المراد بالمعية معية العلم والإحاطة، أما قرينة آية سورة 

وإذا . أت الآية الحديث بالعلم، وختمت بالعلم أيضاًالمجادلة فإنها أقوى وأصرح، حيث بد
أمعنا النظر في أحكام المعية في الآيتين الكريمتين، وأضفنا إليهما النصوص التي جاء فيهـا  
ذكر قرب االله تعالى من بعض عباده في كتابه، وسنة نبيه عليه الصلاة والسلام نستطيع أن 

لأن القرينة المذكورة هناك سوف تجري في بقية  نفهم منها ما فهمنا من الآيتين السابقتين،
النصوص التي فيها ذكر المعية أو القرب إن جاءت خالية من القرينة، فيضاف إلى ذلـك  
إخبار االله عن نفسه بأنه فوق سماواته، وقد تقدم ذلك قريباً، مع ما فطر االله عليه عباده من 

علماً ضرورياً لا يمكن تجاهله إلا لمن أنه تعالى يدعى من فوق، لا من أسفل، بل يعتبر هذا 
أنكر نداء فطرته، متأثراً بعلم الكلام وفلسفة الفلاسفة، فبهذا الجمع والتوفيق بين نصوص 
العلو، وبين نصوص المعية تلتئم النصوص، وتنسجم، وتفسر بعضها بعضاً، لا تتنـافر ولا  

  .تتضارب، والله الحمد والمنة
وهذا القرب لا ينـافي  : (حديثه عن المعية والقرب في صدد-قال الحافظ ابن القيم 

مباينة االله لخلقه واستوائه على عرشه بل يلازمه، فإنه ليس كقرب الأجسام بعضها مـن  
  .اهـ 418بعض، تعالى االله عن ذلك علواً كبيراً، ولكنه نوع آخر
  .وهذا المعنى هو الذي نحن بصدد تقريره بتوفيق االله

: وأما احتجاجهم بقوله تعـالى : "-وهو يناقش نفاة العلو -قال الحافظ ابن عبد البر 
مَا يَكُونُ مِن نَّجْوَى ثَلاَثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ وَلاَ خَمْسَةٍ إِلاَّ هُوَ سَادِسُهُمْ  وَلاَ أَدْنَى مِـن  {

هذه الآيـة لأن  ، فلا حجة لهم في ظاهر 419}ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلاَّ هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا

                                 
  .7: سورة المجادلة آية 417
  .بتحقيق محمد محي الدين عبد الحميد 2/266ابن القيم مدارج السالكين  418
  .7: سورة المجادلة آية 419



هـو علـى   : علماء الصحابة والتابعين الذين حمل عنهم التأويل قالوا في تأويل هذه الآية
  .420"العرش وعلمه في كل مكان، وما خالفهم في ذلك أحد يحتج بقوله

وهذا الكلام من ابن عبد البر لا يعني إلا الإجماع، وإذا أضفناه إلى ما تقدم من كلام 
ة، وكلام تلميذه ابن القيم، وكلام من نقلنا كلامهم مـن الأئمـة   شيخ الإسلام ابن تيمي

والعلماء، إن مجموع ذلك يفيد ضرورة أن هذا المفهوم هو المفهوم الوحيد الذي كان عليه 
المسلمون الأولون قبل أن تظهر فرق أهل الكلام التي فرقت المسلمين بآرائها وفلسـفتها،  

وقبل نهاية حديثنا عن المعية والقرب نحن أن ننوه  .ولقد كان المسلمون في عافية من شرهم
  .بفائدة تتعلق بهذه المسألة العظيمة

  :ذكر االله تعالى قربه من بعض عباده في حالتين اثنتين فقط
وَإِذَا سَـأَلَكَ  {:  ذكر في معرض إجابة دعاء من دعاه حيث يقول االله تعالى: الأولى

، ومعنى القرب هنا واضـح،  421}يبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِعِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِ
وهو قرب إجابة من دعاه، إذ هو معه، قريب منه، يرى مكانه، ويسمع دعاءه، ويعلم ما 
يريد العبد أن يقوله قبل أن يقوله لأنه هو الذي وفقه ليدعوه، ثم هو الذي يجيب دعـاءه،  

  .فهذا قربه من داعيه
إن الآية المذكورة نزلت جواباً للصحابة رضي االله عنهم حين : علميقول بعض أهل ال

؟ فأنزل "ربنا قريب فنناجيه أم بعيد فنناديه: "سألوا رسول االله عليه الصلاة والسلام قائلين
  .االله هذه الآية
ذكر القرب في إثابة عابديه، والمتقربين إليه بالأعمال الصالحة، وذلك قولـه  : الثانية
، وقال عليه الصلاة 422"أقرب ما يكون العبد من ربه، وهو ساجد: "والسلام عليه الصلاة

  .423"أقرب ما يكون الرب من العبد في جوف الليل الآخر": والسلام
كنا مع : "وورد في صحيح البخاري عن أبي موسى الأشعري رضي االله     عنه قال

                                 
  .بتحقيق عبد الله صديق 7/139ابن عبد البر التمھيد  420
  .186: سورة البقرة آية 421
  .1/350أخرجه مسلم  422
من حديث عمرو بن عبسة، وصححه الحـاكم علـى شـرط مسـلم، وأقـره الـذھبي أخرجه الترمذي والنسائي والحاكم  423

  ).2/69راجع فيض القدير (



! يا أيهـا النـاس  ": ، فقالالنبي عليه الصلاة والسلام في سفر، فارتفعت أصواتنا بالتكبير
أربعوا على أنفسكم، إنكم لا تدعون أصم ولا غائباً، إن الذي تدعونه سميع قريب، أقرب 

  .424"إلى أحدكم من عنق راحلته
هكذا ينتهي الحديث عن المعية والقرب معاً بهد التوفيق بينهما، وبين علو االله تعـالى  

نهم وهو في علوه، والعلو وصف ذاتي له على خلقه، لنثبت بأنه تعالى مع عباده، وقريب م
  .سبحانه، دائماً وأبداً

  
  : صفة النـزول: الصفة الثالثة

هذه الصفة من صفات الأفعال التي كثر فيها النـزاع بين السلف والخلف، 
مثل الاستواء والمجيء . كاختلافهم في جميع الأفعال عامة، والأفعال اللازمة خاصة

  .والإتيان
المؤيد بالأدلة هو الذي عليه سلف الأمة من أن االله تعالى تقوم به هذه والقول الحق 

  .الأفعال فيكون النـزول فعلاً فَعَلَه سبحانه وكذلك مجيئه وسائر أفعاله
وهذا قول السلف قاطبة وجماهير : "يقول الإمام ابن تيمية في تأييد هذا القول

  .اهـ 425"الطوائف
وردت دون أن يفرقوا بين ما جمع االله من  وذلك لأنهم يأخذون النصوص على ما

الصفات والأسماء والأفعال، وأما الخلف فموقفهم مضطرب جداً في هذه الصفة كغيرها 
  .ما ثم نزول أصلاً: من صفات الأفعال منهم من ينكر النـزول إنكاراً فيقول

م إنه ينـزل نزولاً بحيث يخلو منه العرش، وهذا يعني أن القو: ومنهم من يقول
 .يحاولون إدراك الكيفية وإلا فالإنكار السافر أو التشبيه، وهو موقف خطير على إيمان المرء

إن االله ينـزل " جيلان"إن أبا بكر الإسماعيلي كتب إلى أهل : "قال الإمام ابن تيمية
هَلْ {: إلى سماء الدنيا على ما صح به الخبر عن النبي صلى االله عليه وسلم، وقد قال تعالى

                                 
  .ط البابي الحلبي 17/144صحيح البخاري في التوحيد  424
  .5/395شرح حديث النـزول ضمن المجموع  425



وَجَاء رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا {: ، وقال426}ظُرُونَ إِلاَّ أَن يَأْتِيَهُمُ اللّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ الْغَمَامِيَن
، نؤمن بذلك كله على ما جاء بلا كيف، ولو شاء االله سبحانه أن يعين ذلك 427}صَفًّا
هُوَ الَّذِيَ أَنزَلَ { :وكففنا عن الذي يتشابه، ثم تلا قوله تعالى. فانتهينا إلى ما أحكمه. فعل

  .الآية 428"}عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُّحْكَمَاتٌ
سألت إسحاق بن : "وقال عبد الرحمن بن منده بإسناده عن حرب بن إسماعيل، قال

: قال "ينـزل االله إلى السماء الدنيا؟": حديث النبي صلى االله عليه وسلم: إبراهيم قلت
لا : "وقال عن حرب. ة إلى السماء الدنيا، كما شاء، وكيف شاءنعم، ينـزل االله كل ليل

لاَ يُسْأَلُ {: يجوز الخوض في أمر االله تعالى كما يجوز الخوض في فعل المخلوقين، لقوله تعالى
  .429"}عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ

هذا مذهب أئمة العلم وأصحاب الحديث والأثر، : "وروى أيضاً عن حرب قال
السنة المعروفين بها، وهو مذهب أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه، والحميدي  وأهل

لَيْسَ {إن االله ينزل كل ليلة إلى السماء الدنيا كيف شاء، وكما شاء : وغيرهم، كان قولهم
  .430}كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ

، قال "لقه، كيف شاءإن االله على عرشه، ولكن يقرب من خ: "وقال حماد بن زيد
أنا أكفر برب : إذا قال الجهمي: "سمعت فضيل بن عياض يقول: إبراهيم بن الأشعث

، وروي مثل ذلك عن الأوزاعي "أنا أؤمن برب يفعل ما يشاء: يزول عن مكانه، فقل
  .يفعل االله ما يشاء: وغيره من السلف أنهم قالوا في حديث النزول

والأحاديث المتواترة عن النبي صلى االله عليه وسلم في : قال الإمام ابن تيمية رحمه االله
  .اهـ432يوم القيامة كثيرة، وكذلك إتيانه لأهل الجنة كيوم الجمعة 431إثبات نزول الرب

وهذه الأحاديث التي يحتج بها السلف جاءت موافقة للقرآن، وهذا ما احتج به الإمام 

                                 
  .210: سورة البقرة آية 426
  .22: سورة الفجر آية 427
  .7: سورة آل عمران آية 428
  .23: ياء آيةسورة الأنب 429
  .11: سورة الشورى آية 430
  .طبعة الرياض شرح حديث النزول 5/374ابن تيمية في مجموع الفتاوى  431
  .شرح حديث النزول في المجموع، وتقدم 432



ة الأمير عبد االله بن طاهر أمير إسحاق بن إبراهيم بن راهويه على بعض الجهمية بحضر
خراسان، وذلك حين سئل إسحاق، سأله رجل في مجلس الأمير عن حديث النزول 

قال إسحاق أثبته فوق، حتى !! كيف ينزل؟: نعم، قال السائل: أصحيح هو؟ قال إسحاق
وَجَاء {: قال االله تعالى: أثبته فوق، فقال إسحاق: أصف لك النـزول، فقل له الرجل

أهذا يوم القيامة، قال ! يا أبا يعقوب: ، فقال الأمير عبد االله433}وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا رَبُّكَ
  ؟...أعز االله الأمير ومن يأتي يوم القيامة فمن يمنعه اليوم: إسحاق

  فهل نزل يخلو عنه العرش أم لا؟ : وأما السؤال
اس بل حتى بعض إن المفروض عدم ورود هذا السؤال، وهي مسألة قد خاض فيها الن

السلفيين المعاصرين، وقد كان الواجب الإمساك عن الخوض في هذه النقطة التي سكت 
  .عنها السلف

إن الصواب المأثور عن سلف الأمة : "يقول الإمام ابن تيمية رحمه االله في هذه المسألة
ه إلى وأئمتها أن االله سبحانه لا يزال فوق العرش، ولا يخلو منه العرش مع دنوه ونزول

السماء الدنيا، ولا يكون العرش فوقه، وكذلك يوم القيامة كما جاء في الكتاب والسنة، 
وليس نـزوله كنـزول أجسام بني آدم من السطح إلى الأرض، بحيث يبقى السقف 

، بل االله منزه عن ذلك، فاالله سبحانه وتعالى قريب في عُلُوّه وعليُّ في قربه، 434"فوقهم
ه بعلمه واطلاعه على تفاصيل أحوالهم، وهو مع الصابرين والمحسنين وهو مع جميع مخلوقات

  .}لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ{والمتقين من عباده بالكلأ والحفظ والنصر 
إذاً فإن السلف انطلاقاً من إيمانهم بتلك الأحاديث التي أشرنا إليها والتي يأتي الكلام 

إنهم يثبتون نزول الرب سبحانه إلى سماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل  -االله  إن شاء -عليها 
الآخر، كما يليق بجلاله وعظمته، ويثبتون المعنى العام للنزول دون الخوض والتنقيب عن 
الكيفية إيماناً منهم بأن معرفة كيفية الصفة متوقفة على معرفة كيفية الموصوف، فحيث 

دون بحث عن كنه ذاته سبحانه، فيجب الإيمان بجميع الصفات التي آمنا باالله إيمان تسليم 

                                 
  .22: سورة الفجر آية 433
  .شرح حديث النـزول ضمن المجموع، وتقدم 434



أثبتها لنفسه، أو أثبتها له رسوله الأمين محمد صلى االله عليه وسلم، وصفة النـزول إلى 
سماء الدنيا من الصفات التي  أخبر عنها الرسول، ويشهد له القرآن حيث أخبر الرب 

  .435سبحانه عن مجيئه يوم القيامة كما تقدم
إن النـزول ثابت بالكتاب والسنة، ولولا هذه النقول لكففنا : فنستطيع أن نقول

هذا هو الذي نعني بأنها خبرية محضة، إلا أن العقل الصريح والفطرة السليمة لا . عن إثباتها
يرفضان كل ما ثبت بالنقل الصحيح، ولا يعدانه مستحيلاً، كما يزعم بعض الزاعمين، 

ذي يفعل ما يشاء أن يفعل مثل النزول والاستواء والمجيء مثلاً، لأن العقل يشهد أن ال
فَعَّالٌ لِّمَا {والقادر على كل شيء أكمل من الذي لا يفعل كل ما يريد فعله لأنه 

وهي تدل على كثرة الفعل، وقد يفهم من الكثرة التنوع، " فعال"، هكذا بصيغة 436}يُرِيدُ
  .واالله أعلم

لى الدلالة على صفات الأفعال بما في ذلك نزول الرب هكذا يجتمع العقل والنقل ع
  .سبحانه إلى السماء الدنيا كيف يشاء، والله الحمد والمنة

  :ذكر بعض الأحاديث الواردة في هذا الباب
وقد وردت في إثبات صفة النـزول أحاديث كثيرة، وصفها الإمام ابن تيمية 

له عن طريق متواتر ووجوه كثيرة من أخبار بالتواتر، وذكر الحافظ ابن عبد البر بأنها منقو
العدول، وللإمام الذهبي كلام يؤيد ما قاله الإمامان ابن تيمية، وابن عبد البر رحمهم االله، 

  :إذ يقول
ومن هذه  437"وقد ألفت أحاديث النـزول في جزء، وذلك متواتر أقطع به"

  :الأحاديث المشار إليها
ينـزل ربنا عز وجل كل ": لصلاة والسلامحديث أبي هريرة عن النبي عليه ا -1

أنا : حين يبقى ثلث الليل الأخير فيقول": وفي رواية. "ليلة إذا مضى ثلث الليل الأول
الملك من ذا الذي يسألني فأعطيه؟ من ذا الذي يدعوني فأستجيب له؟ من ذا الذي 

                                 
  .ضمن مجموع الفتاوى 5/377راجع شرح حديث النـزول  435
  .16: بروج آيةسورة ال 436
  .116: العلو للذھبي بتحقيق الألباني ص 437



   438."يستغفرني فأغفر له؟ فلا يزال كذلك
  .ده قوي اهـرواه أحمد، وإسنا: قال الذهبي

ينـزل ربنا تبارك ": حديث أبي هريرة أن رسول االله عليه الصلاة والسلام قال -2
من يدعوني فأستجيب له؟ : وتعالى كل ليلة إلى سماء الدنيا  حين يبقى ثلث الليل فيقول

  .439"من يسألني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفر له
ثابت من جهة النقل، صحيح هذا حديث : "قال الحافظ ابن عبد البر في التمهيد

: إلى أن قال... الإسناد، لا يختلف أهل الحديث في صحته، رواه أكثر الرواة عن مالك
وفيه دليل على أن االله في السماء على عرشه، من فوق سبع سموات، كما قالت الجماعة، 

ى إن االله عز وجل في كل مكان، وليس عل: وهو حجتهم على المعتزلة والجهمية في قولهم
الرَّحْمَنُ عَلَى { :أهل الحق في ذلك قوله تعالى 440العرش، والدليل على صحة ما قالوه

  .، ثم ساق عدة آيات في هذا المعنى، وهي التي سبق ذكرها441"}الْعَرْشِ اسْتَوَى
وقد ناقش الحافظ ابن عبد البر مسألة الاستواء على العرش، ومسألة النزول وربط 

وأخرى نافية، ومن أغرب تلك النقول ما نقله عن وكيع أنه كان  بينهما، ونقل نقولاً مثبتة
وفي : هو في كل شيء، قيل له: في صفته هذه، قال 442كفر بشر بن المريسي: يقول

نعم، وقال عبد االله بن : وفي جوف حمارك؟ قال: نعم، قيل له: قلنسوتك هذه؟  قال
  .443نحكي كلام الجهميةإنا لنحكي كلام اليهود والنصارى ولا نستطيع أن : المبارك

وقد صدق، ولا يشك في صحة قول ابن المبارك وصدقه من سمع كلام بشر : قلت
السابق آنفاً ذلك الكلام الذي يقشعر جلد المرء عند النطق به، ويقف شعره، الحمد الله 

  .الذي عافانا مما ابتلي به بشراً وأمثاله
ه عليه الصلاة والسلام في هذا وأما قول: "ثم قال الحافظ ابن عبد البر رحمه االله

                                 
  .7/128المصدر السابق والحافظ ابن عبد البر في التمھيد  438
  .ورواه مسلم. ورواه أيضاً في التوحيد. رواه البخاري في الصلاة وفي الدعوات 439
  .لا يخفىالحافظ يكثر من استعمال لغة أكلوه البراغيث في التمھيد، وھي لغة قليلة كما  440
  .5: سورة طه آية 441
بشر ھذا ھو ابن غياث المريسي، كان يعيش في دولة ھارون الرشيد مختفياً، وقد كان بارعاً فـي علـم الكـلام، حتـى  442

  .اضطربت عقيدته وصدرت منه عبارات كفره العلماء بھا
  .143-7/129راجع التمھيد للحافظ ابن عبد البر بتحقيق عبد الله بن صديق  443



فقد أكثر الناس في التنازع فيه، والذي  "ينـزل ربنا تبارك وتعالى إلى سماء الدنيا": الحديث
ينزل كما قال رسول االله عليه الصلاة والسلام، : عليه جمهور أئمة أهل السنة أنهم يقولون

كالقول في كيفية  ويصدقون بهذا الحديث، ولا يكيفون، والقول في كيفية النـزول،
إنه ينزل أمره : الاستواء والمجيء، والحجة في ذلك واحدة، وقد قال قوم من أهل الأثر أيضاً

: وأنكره منهم آخرون، وقالوا. وغيره. وتنزل رحمته، وروى ذلك عن حبيب كاتب مالك
لملك هذا ليس بشيء، لأن أمره ورحمته لا يزالان ينزلان أبداً في الليل والنهار، وتعالى ا

  .اهـ444"كن فيكون في أي وقت شاء: الجبار الذي إذا أراد أمراً قال له
حبيب بن أبي حبيب هذا الذي روي عنه الأثر السابق هو أبو محمد المصري : قلت

  .445هـ216متروك، كذبه أحمد وأبو داود وجماعة، توفي سنة 
ناقشه الإمام ابن  وهذا التأويل الذي يتوارثه النفاة فيما بينهم في معنى النـزول قد

وأبطله من عدة وجوه، ومن ذلك أن " شرح حديث النزول"تيمية في كتابه الفريد في بابه 
إلى آخر الحديث صريح في  "أنا الملك": سياق الحديث يأبى ذلك التأويل، فإن قوله تعالى

وقد : "أن االله هو الذي ينزل كيف يشاء، ومما ذكره شيخ الإسلام حول هذا المعنى أنه قال
إن !! فممن ينزل؟: فقال له السائل -ينزل أمره : سئل بعض نفاة العلو عن النـزول فقال

  .اهـ 446"عندك فوق العالم شيء فممن ينـزل الأمر؟ من العدم المحض؟ فبهت
ويكون معنى الكلام إذا كنت لا تؤمن بأن االله في العلو، فكيف تزعم بأن الأمر 

ليس فوق العالم في زعمك؟ وهو سؤال مفحم كما  فممن ينزل الأمر، فإن االله. ينـزل
ترى، ولذلك بهت الذي نفى العلو، ثم زعم نزول الأمر، لأن النزول لا يكون في اللغة إلا 
من فوق، وهذا السؤال يمكن أن يوجه أيضاً إلى القائلين بأنه تعالى ليس فوق العرش، ولا 

لا ينطبق إلا على العدم، فيكون تحت العرش، ولا يمين العرش، ولا يساره، وهذا الوصف 
وجود الرب تعالى عند هؤلاء وجوداً ذهنياً ولا وجود له في الخارج كما لا يخفى، فإذاً ممن 

  !!ينزل الأمر أو ممن تنزل الرحمة، والحالة ما ذكر؟

                                 
  .تحقيق عبد الله بن صديق 7/143ھيد للحافظ ابن عبد البر التم 444
  .راجع تعليق عبد الله بن الصديق على التمھيد 445
  .طبعة الرياض 5/131شرح حديث النزول في المجموع  446



إن نزول الرب تبارك وتعالى إلى سماء الدنيا قد تواترت : "وقال الحافظ ابن القيم
نفساً من الصحابة،  28سول االله صلى االله عليه وسلم، رواها عنه نحو الأخبار به عن ر

  .اهـ 447وهذا يدل على أنه صلى االله عليه وسلم كان يبلغه في كل موطن ومجمع
ثم سرد أحاديث الصحابة ابتداء من حديث أبي بكر ثم علي إلى آخر العدد المذكور 

  .مع الشرح والتعليق
وأهل : "عد كلام طويل حول نصوص الصفاتب -وقال محمد بن جرير الطبري 

العلم بالكتاب والآثار من السلف والخلف يثبتون جميع ذلك، ويؤمنون به بلا كيف ولا 
 448"ويمرون الأحاديث الصحيحة كما جاءت من رسول االله عليه الصلاة والسلام. توهم
  .اهـ

  .بما في ذلك صفة النزول: قلت
  : لسنة في نزول الرب تعالى على ثلاثة أقوالاختلف أهل ا: قال الحافظ ابن القيم

وهذا قول طوائف من أهل الحديث والسنة : أنه ينزل بذاته، قال شيخنا: أحدها -1
  .والصوفية والمتكلمين

  .لا ينزل بذاته: وقالت طائفة منهم -2
ينزل، ولا نقول بذاته، ولا بغير ذاته، بل نطلق : نقول: وقالت طائفة أخرى -3

  .اهـ 449أطلقه الرسول صلى االله عليه وسلم ونسكت عما سكت عنه اللفظ كما
وهذا ما يفهم من قول الإمام الأوزاعي وحماد بن زيد وإسحاق بن راهويه، وقد 

يا أبا عبد االله أينزل إلى السماء : سبق نقل أقوالهم، وقد سئل الإمام أحمد فقال السائل
" اسكت عن هذا: "فقال الإمام!! أم ماذا ؟ نزوله بعلمه: نعم، ثم قال السائل: الدنيا؟ قال

  .اهـ 450امض الحديث على ما روي: فغضب غضباً شديداًَ ثم قال
وموقف الإمام أحمد هنا شبيه بموقف الإمام مالك بن أنس في مسألة الاستواء، وهو 
موقف معروف رحمهما االله تعالى، بل هذا موقف أئمة السلف قاطبة في جميع صفات االله 

                                 
  .380: مختصر الصواعق المرسلة لابن القيم ص 447
  .383: مختصر الصواعق المرسلة ص 448
  .المصدر السابق 449
  .المصدر السابق 450



  .ن المعروف عنهم أنهم لا يتجاوزن الكتاب والسنة في جميع المطالب الإلهيةتعالى لأ
ومما يشهد لما ذكرنا ما قاله الحافظ ابن القيم بعد ذكر أقسام الناس في مسألة الانتقال 

لا نقول يتحرك وينتقل ولا ننفي ذلك : وأما الذين أمسكوا عن الأمرين فقالوا -والحركة 
والاتباع، فإنهم نطقوا بما نطق به النص، وسكتوا عما سكت  عنه، فهم أسعد بالصواب

تظهر صحة هذه الطريقة ظهوراً تاماً فيما إذا كانت الألفاظ التي : عنه، ثم قال رحمه االله
صحيح وفاسد، مثل لفظ الجسم والحيز والأعراض، : سكت عنها مجملة محتملة لمعنيين

ل التفصيل، فهذه لا تقبل مطلقاً، ولا ترد ونحو ذلك من الألفاظ التي تحتها حق وباطل، قب
  .اهـ 451مطلقاً لأنها لم يرد إثباتها ولا نفيها

والذي يظهر لي أن لفظ الحركة والانتقال من الألفاظ التي يجب عدم إطلاقها لا نفياً 
  .ولا إثباتاً، فيسعنا ما وسع السلف فيها وفي غيرها، وذلك أسلم، واالله أعلم

ئمة ومواقفهم يتضح جلياً موقف السلف الصالح من هذه الصفة ومن أقوال هؤلاء الأ
وغيرها من جميع الصفات الإلهية، وهو الاكتفاء بفهم المعاني العامة للصفات، والإمساك 
عن الخوض فيما وراء ذلك، فهم لا يبالغون في الإثبات إلى حد التشبيه والتجسيم كما لا 

ون مع ظاهر النصوص، ولا يتجاوزونها، وباالله يبالغون في النفي إلى حد التعطيل، بل يقف
  .التوفيق

وأما موقف الخلف هنا كموقفهم في جميع الصفات على ما تقدم تفصيله من وجوب 
التأويل وعدم اعتقاد ظاهر النصوص، أما النزول فقد أولوه بنزول الملائكة تارة، وبنزول 

نه يؤدي إلى القول على االله بغير الأمر تارة أخرى، وقد سبق أن ناقشنا غير مرة، وبيّنا أ
وهم الناس الذي . علم، مع بعده عما كان عليه المسلمون الأولون من الصحابة والتابعين

يقتدي بهم في هذا الباب وغيره، ومخالفتهم تعتبر اتباع غير سبيل المؤمنين، وهو أمر في غاية 
  .الخطورة، كما لا يخفى

النزول معلوم، والكيف مجهول، : "ة الاستواءوختاماً نقول قول الإمام مالك في صف
 .، رحم االله سلفنا ما أقل كلامهم، وما أغزر معناه"والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة

                                 
  .384مختصر الصواعق المرسلة  451



  :صفة مجيء االله تعالى يوم القيامة: الصفة الرابعة
وإذا كنا قد تحدثنا عن استواء االله على عرشه كما يليق به سبحانه، ثم أتبعنا ذلك 

يث عن معية االله تعالى العامة مع خلقه، بعلمه واطلاعه والخاصة مع خاصة عباده بالحد
بعلمه، وبنصره وتأييده، ثم أثبتنا نزوله سبحانه إلى سماء الدنيا كل ليلة على ما يليق بعظمته 

  .وجلاله رحمة لعباده، يجيب دعوة الداعين، ويعطي السائلين
بع ذلك بحديث موجز عن مجيء الرب وبعد الحديث عن هذه الصفات الثلاث فلنت

تعالى يوم القيامة لفصل القضاء بين عباده في ضوء الكتاب والسنة دون أن نتجاوزهما، 
لأنهما نورنا الذي نستضيء به في عملنا هذا، فإتيان االله تعالى يوم القيامة ثبت بآيات من 

ل، ونقلوها إلى من الكتاب العزيز، وبأحاديث نبوية صحيحة تلقاها علماء السلف بالقبو
بعدهم كما فهموها، ودرج على الإيمان بها من بعدهم وإقرارها، وإمرارها كما جاءت، 

وهم خير القرون، بل هم الناس الذين يسألون عن فهمهم للنصوص كيف . وكما تلقوها
فهموها، وكيف عملوا بها، ليقتدى بهم، ولا سيما باب الأسماء والصفات، فالخير والهدى 

نان في اتباعهم، والتأسي بهم، والشر والضلال والاضطراب وعدم اليقين في الدين والاطمئ
  .محقق في مخالفتهم واتباع غير سبيلهم

فعلى هذا المفهوم نتحدث عن هذه الصفة كما تحدثنا عن غيرها على المفهوم نفسه، 
  .وباالله التوفيق

  :الآيات في صفة المجيء
نا عن مجيء االله يوم القيامة ليفصل بين عباده جاءت في كتاب االله عدة آيات تخبر

، 452}وَجَاء رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا{: وليحكم بينهم، ومن تلك الآيات قوله تعالى
: ، وقوله سبحانه453}هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ أَن يَأْتِيَهُمُ اللّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ الْغَمَامِ{: وقوله سبحانه

  .454}لاَّ أَن تَأْتِيهُمُ الْمَلآئِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِيَ بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَهَلْ يَنظُرُونَ إِ{
ومن التقاليد الموروثة لدى كثير من المفسرين الذين ينهجون منهج الخلف أن يفسروا 

                                 
  .22: سورة الفجر آية 452
  .210: سورة البقرة آية 453
  .158: سورة الأنعام آية 454



مر االله ، بمجيء أ}وَجَاء رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا{المذكور في سورة الفجر " المجيء"
وقبل أن أواصل الحديث على هذه النقطة وما بعدها أريد أن أسأل أصحاب  -سبحانه 
يأتي أمر االله من عند االله، فهو : فلا بد أن يكون الجواب! من أين يأتي أمر االله؟: هذا الرأي

أين االله؟ الذي يأتي الأمر من عنده؟ هنا يضطرب : وبقي سؤال آخر. جواب لا بأس به
لا يسأل عن االله بأين؟ هكذا : ول ما يفعله النفاة من مثل هذا الموقف أن يقولواالنفاة، فأ
وبذلك يبرهنون على بعدهم عن هدي الرسول عليه الصلاة والسلام الذي هو !! يفهمون

أول من سأل عن االله بأين ليختبر إيمان تلك الجارية التي يريد مولاها أن يعتقها لو كانت 
إذا كان النفاة لا : أعود إلى السياق لأقول. دى طلاب العلموالقصة معروفة ل. مؤمنة

لأنهم لا يدرون من أين "!! جاء أمر ربك: "يثبتون علو االله على خلقه، فلا معنى لقولهم
ولا نعلم أحداً قال بهذا . يأتي الأمر؟ اللهم إلا إذا زعموا أن الأمر يأتي من كل مكان

  !!القول
هذه الآية بهذا التهرب عن الحقيقة، ثم عالجوا آية  وعلى كل حال، فإنهم إن عالجوا

هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ {سورة البقرة بالأسلوب ذاته، فما يصنعون بقوله تعالى في سورة الأنعام 
  !!. }أَن تَأْتِيهُمُ الْمَلآئِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِيَ بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ

ون منهج السلف الذين يفسرون القرآن تفسيراً لغوياً وأثرياً أما المفسرون الذين ينهج
هل ينتظر هؤلاء الذين يعدلون بربهم الأوثان والأصنام . فيطبقون على أن معنى الآية هكذا

ويكفرون بلقاء االله، وجزائه، إلا أن تأتيهم الملائكة بالموت فتقبض أرواحهم، أو أن يأتيهم 
خلقه أو أن يأتيهم بعض آيات ربك، من أظهرها طلوع يوم القيامة بين " يا محمد"ربك 

  .455الشمس من مغربها
هذا قول شيخ المفسرين الإمام ابن جرير الطبري مع التصرف في العبارة، ثم نقل ابن 
جرير تفاسير بعض الصحابة والتابعين، ثم سرد عدداً من الأحاديث المرفوعة والموقوفة 

  .ال المفسرين عند غير ابن جرير فلا يكادون يختلفونثم إنني تتبعت أقو. تأييداً لتفسيره

                                 
  .8/96تفسيره : ابن جرير الطبري 455



تفاسير كبار المفسرين  456وقد نقل الإمام الشوكاني في تفسيره عند الآية المذكورة
الخدري في تفسير الآية، في  457مثل مقاتل، وابن مسعود، وحديثاً موقوفاً عن أبي سعيد
دون أدنى اختلاف إلا ما كان في  معنى مجيء الملائكة، ومجيء االله تعالى، ومجيء بعض آياته

الذي يستوحون " الوحي"العبارة والأسلوب لأنهم يستقون جميعاً من معين واحد، وهو 
منه مراد االله من كلامه سبحانه، ثم يستوضحون ما أشكل عليهم من سنة نبيهم، فلا 

  .يقولون على االله بغير علم
لهذه الآية ما لم يركبوا  جواب بالنسبة -فيما أحسب -فليس لدى النفاة : وبعد

- رؤوسهم، إذ لم يبق هناك من يضيفون إليه المجيء لأن الآية قطعت عليهم خط الرجعة 
حيث ذكرت مجيء الملائكة لقبض الأرواح، ثم ذكرت مجيء الرب سبحانه  -كما يقولون

وماذا !! للحساب والقضاء ثم ذكرت مجيء أمر االله تعالى بأمره سبحانه، فأين يذهبون؟
ينـزل الرب، ويجيء يوم القيامة، فهل معنى : إذا قلتم: نعون؟ ولعلهم يَسألون فيقلونيص

  ذلك أن هذا المجيء مجيء بانتقال؟ وهل يخلو منه العرش عندئذ؟
هذا نوع من الخوض الذي ناقشناه في صفة النزول، فخرجنا منه بالقول بأن : الجواب

تقال أو عدم انتقال، والممسكون عن أسعد الناس بالدليل هم الممسكون عن القول بان
هذا . القول بخلو العرش، أو عدم خلوه، لأنهم سكتوا عما سكت عنه الكتاب والسنة

ملخص ما قلناه هناك، وبه نقول هنا، ونزيد أن محاولة معرفة هذه النقطة فيها محاولة 
الذي يحيط خلقه إنما الواقع أن االله هو . الإحاطة باالله علماً، وذلك مستحيل شرعاً وعقلاً
وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِمَا {بعلمه، أما هو سبحانه يُعْلَم ولا يحاط به علماً، 

، ولا يحيطون بذاته ولا بصفاته ولا بأفعاله علماً، فالنزول والمجيء من أفعال ربنا }شَاء
هذا هو . فة المعنى العام وكفىتعالى فينتهي علمنا فيهما وفي غيرهما من أفعال ربنا بمعر

  . مسلك سلفنا الصالح، فيسعنا ما وسعهم
  وكل شر في ابتداع من خلف  فكل خير في اتباع من سلف

                                 
  .5/172فتح القدير : الشوكاني 456
فـتح "طلوع الشـمس مـن مغربھـا : ويشھد لحديث أبي سعيد الموقوف حديث أبي ھريرة المرفوع عند الشيخين، وھو 457

  .بل كل الأدلة التي ذكرناھا في صفة النزول صالحة للاستدلال على ھذه الصفة" القدير للشوكاني



ومما يؤمن به أهل السنة والجماعة أن االله تعالى يُحدثُ من أمره ما يشاء، ومما يحدثه 
بدل مشرقها، إعلاناً لنهاية في نهاية المطاف لهذه الدار أن يأمر الشمس أن تطلع من مغربها 

هذه الحياة، من هنا يغلق  باب التوبة، ولا يقبل إيمان أو عمل صالح ممن يريد أن يؤمن، أو 
ثم إذا جمع االله الأولين والآخرين يأتي يوم القيامة . يعمل صالحاً بعد هذا الطلوع الغريب

، 458}هُ وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرا يَرَهُفَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَ{ليحاسب عباده 
يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ { هناك يتميز المؤمن الصادق الذي كان يعمل بصدق ويقين

، فيأتي الرب تعالى فيعرفه المؤمنون بعلامته 459}وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ
عظيم وشكر في آن واحد، فيحاول المراؤون أن الخاصة فيسجدون له سبحانه سجود ت

طبقاً . يتظاهروا كعادتهم بالسجود الأجوف، ولكن االله يفضحهم حيث تصبح ظهورهم
هكذا يأتي االله ويحاسب عباده . فلا يستطيعون السجود بل يسقطون على ظهورهم

 تعالى في ويفصل بينهم، وسيأتي مزيد بحث لهذه النقطة عند الكلام على الرؤية إن شاء االله
  .نهاية الكلام على الصفات المختارة، واالله ولي التوفيق

  :صفة الكلام: الصفة الخامسة
هذه الصفة من الصفات التي ضل فيها كثير من الناس عن الصواب، وهي من هذه 

، "الاستواء"، بل تفرق الناس فيها أكثر من تفرقهم في صفة "الاستواء"الناحية تشبه صفة 
اس فيها إلى تسع فرق كلها تائهة عن الجادة إلا واحدة، وهي التي تمسكت بما إذ تفرق الن

كان عليه سلف هذه الأمة وخيرها، وأمسكت عن الخوض تأدباً مع نصوص الكتاب 
والسنة، وإيماناً منها بتلك النصوص المتضافرة والأدلة المتنوعة التي سوف تمر بنا إن شاء االله 

: ولما أوعد االله بسقر لمن قال: ارة لطيفة في هذا المعنى إذ يقولقريباً، وللإمام الطحاوي عب
  .اهـ 461"، علمنا وأيقنا أنه قول خالق البشر460}إِنْ هَذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبَشَرِ{

صفة ذاتية قديمة قائمة بذاته تعالى باعتبار نوع  -عند التحقيق -وصفة الكلام 

                                 
  .8، 7: سورة الزلزلة آية 458
  .42: سورة القلم آية 459
  .25: سورة المدثر آية 460
  .، طبعة المكتب الإسلامي بتحقيق الألباني179: عقيدة الإمام الطحاوي مبحث الكلام ص 461



عالى باعتبار أفراد الكلام، لأن الكلام الذي الكلام، وهي صفة فعل تتعلق بها مشيئة االله ت
، 462}إِنِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ{: خاطب االله به نوحاً عليه السلام في شأن ابنه

أَن يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا اللَّهُ رَبُّ {: غير الكلام الذي    خاطب به موسى عليه السلام
يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ {: م الذي خاطب به عيسى عليه السلام، وهو غير الكلا463}الْعَالَمِينَ

، وهذا الكلام كله غير 464}أَأَنتَ قُلتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَـهَيْنِ مِن دُونِ اللّهِ
الكلام الذي خاطب االله به خاتم رسله، وإمامهم محمداً عليه الصلاة والسلام ليلة الإسراء 

  .465"لقد خففت عن عبادي، وأمضيت فريضتي"أن الصلاة والمعراج في ش
وهذا كله غير القرآن الذي أنزله عليه وختم به كتبه، هذا المعنى، وهذا الفهم هو 

وهم الفرقة الناجية التي تمسكت بما كان عليه النبي عليه . المأثور عن أئمة الحديث والسنة
ن الله كلاماً حقيقياً يسمعه المخاطب، وأن الصلاة والسلام فيما نعتقد، وهذا يعني أنهم يثبتو

هذا القرآن الذي نقرأه بألسنتنا، ونحفظه في صدورنا ونكتبه في ألواحنا وكتبنا أنه كلام االله 
حقيقة لفظه ومعناه، ولا يبحثون عن كيفية تكلمه تعالى به، لأننا نؤمن به، ولا نحيط به 

، لعلمهم بأن الوصف بالتكلم من علماً، هذا هو موقف  السلف من صفة الكلام بإيجاز
أوصاف الكمال، وضده من أوصاف النقص، ولا يختلف العقلاء في ذلك، وكلنا نعلم أن 
معبود قوم موسى الذي اتخذوه من حليهم مما عيب عليه عدم الكلام، بل يستدل بذلك 

مِنْ حُلِيِّهِمْ عِجْلاً  وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَى مِن بَعْدِهِ{: على أنه ليس بإله، إذ يقول االله تعالى
  .466}جَسَدًا لَّهُ خُوَارٌ أَلَمْ يَرَوْاْ أَنَّهُ لاَ يُكَلِّمُهُمْ وَلاَ يَهْدِيهِمْ سَبِيلاً

وَكَلَّمَ اللّهُ مُوسَى {: ومن أقوى الأدلة على أن االله يتكلم حقيقة، قوله تعالى -1
نافي للمعنى المجازي، وهو ، حيث أكد الكلام بالمصدر المثبت للحقيقة ال467}تَكْلِيمًا

قتلت العدو قتلاً لا يفهم من كلامه إلا القتل : أسلوب معروف عند أهل اللغة، فمن قال
قتلت العدو فسكت، فإنه يحتمل : الحقيقي الذي هو إزهاق الروح، بخلاف ما لو قال

                                 
  .46: يةسورة ھود آ 462
  .30: سورة القصص آية 463
  .116: سورة المائدة آية 464
  .245: راجع شرح الطحاوية بتحقيق الألباني ص 465
  .148: سورة الأعراف آية 466
  .164: سورة النساء آية 467



  .القتل الحقيقي، ويحتمل الضرب الشديد المؤلم جداً، ولعله واضح
الصدد أن بعض المعتزلة قال لأبي عمرو بن العلاء أحد القراء  ومما يحكى في هذا

بنصب لفظ الجلالة، ليكون موسى هو  }وَكَلَّمَ اللّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا{أريد أن تقرأ : السبعة
هب أني قرأت هذه الآية كذا، فكيف تصنع بقوله : فقال له أبو عمرو"!! االله"المتكلم، لا 

  !!فبهت المعتزلي!!  468}ى لِمِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُوَلَمَّا جَاء مُوسَ{: تعالى
إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللّهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَنًا قَلِيلاً أُوْلَـئِكَ لاَ {: قوله تعالى -2

ترى أن االله عاقبهم  ، فأنت469}خَلاَقَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللّهُ وَلاَ يَنظُرُ إِلَيْهِمْ
: وأهانهم بترك تكليمهم تكليم إكرام وإنعام، ولكنه سبحانه يكلمهم ويوبخهم بقوله

  .470}اخْسَؤُوا فِيهَا وَلاَ تُكَلِّمُونِ{
وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ {: قوله تعالى -3

  .471}اللّهِ
لآية فمن أقوى الأدلة في أن هذا القرآن المقروء والمسموع كلام االله حقيقة، أما هذه ا

وهي رد مفحم لأولئك الذي يزعمون أن هذا القرآن ليس بكلام االله حقيقة، وإنما هو دال 
على كلام االله الحقيقي النفسي الذي ليس بحرف ولا صوت، أو هو عبارة عنه، يا ليت 

هذه عبارات تقليدية وموروثة يرددها المقلدون، !! االله؟شعري من الذي عبر عما في نفس 
الاستخفاف بالقرآن  -فيما تعني -وهي تعني !! وهم لا يفقهون ماذا تعني هذه العبارة؟

الكريم، وعدم احترامه الاحترام الذاتي، وإنما يحترم بواسطة غيره، وهو ذلك الكلام النفسي 
عض كتبهم، وهم يضمرونه في أنفسهم، ولا وهذا المعنى مصرح به في  ب. الذي يدل عليه

هكذا يسيئون  -كما يزعمون-يصرحون به في كل مكان إلا في مقام التعليم لبيان الواقع 
إلى كلام االله تأثراً بآراء أهل الكلام المذموم الذي يرجع سنده إلى ما وراء الإسلام، وهو 

  .وائل الرسالةدخيل على الإسلام، وليس من علوم المسلمين كما تقدم  في أ

                                 
  143: سورة الأعراف آية 468
  .77: سورة آل عمران آية 469
  .108: سورة المؤمنون آية 470
  .6: سورة التوبة آية 471



هذه بعض آيات القرآن التي تدل على أن االله موصوف بصفة الكلام، ومنه القرآن، 
  :وهناك أحاديث في هذا المعنى منها

الحديث، وهو حديث صحيح  "يا أهل الجنة هل رضيتم": قوله تعالى لأهل الجنة -1
  .عن أبي سعيد الخدري

بالوحي سمع أهل السموات شيئاً فإذا إذا تكلم االله : قال مسروق عن ابن مسعود -2
مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟ قَالُوا {: عن قلوبهم، وسكت الصوت عرفوا أنه الحق، ونادوا 472فُزّع
  .473}الْحَقَّ

سمعت النبي عليه الصلاة والسلام : ويذكر عن جابر وعن عبد االله بن أنيس قال
د كما يسمعه من قرب، أنا الملك يحشر االله العباد، فيناديهم بصوت يسمعه من بَعُ": يقول

  ."أن الديان
باب كلام الرب مع جبريل، ونداء االله الملائكة، ثم ساق : قال الإمام البخاري -3

إن االله تبارك وتعالى إذا ": قال رسول االله عليه الصلاة والسلام: سنده إلى أبي هريرة قال
حبه جبريل، ثم ينادي جبريل في إن االله قد أحب فلاناً فأحبه، في: أحب عبداً نادى جبريل

إن االله قد أحب فلاناً فأحبوه، فيحبه أهل السماء، ويوضع له القبول في أهل : السماء
  ."الأرض
ثم يعرج الذين باتوا ": ثم ساق حديثاً آخر عن الأعرج عن أبي هريرة، وفيه -4
تركناهم : نكيف تركتم عبادي؟ فيقولو: فيسألهم وهو أعلم بهم -يعني الملائكة -فيكم 

  ."يصلون وأتيناهم يصلون
، ثم }يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلامَ اللَّه{: باب قول االله تعالى: قال الإمام البخاري -5

ساق حديثاً مسنداً عن الأعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة عن النبي عليه الصلاة 
يدع شهوته وأكله وشربه  الصوم لي وأنا أجزي به،: يقول االله عز وجل": والسلام، وفيه

  ."من أجلي

                                 
  .294: وبھم الفزع والخوف وسكن الصوت، حاشية السندي على البخاري صكشف عن قل 472
  .23: سورة سبأ آية 473



باب كلام الرب عز : ثم قال الإمام البخاري في كتاب التوحيد من صحيحه -6
  .وجل يوم القيامة مع الأنبياء وغيرهم

ثم ساق حديث الشفاعة بطوله وألفاظه المختلفة، وفي آخره يقول النبي الكريم عليه 
: لا إله إلا االله، فيقول االله عز وجل: ن قاليا رب ائذن لي فيم: فأقول": الصلاة والسلام

  .474"وعزتي وجلالي وكبريائي وعظمتي لأخرجن منها من قال لا إله إلا االله
هذه الأحاديث وأخرى كثيرة في صحيح البخاري وصحيح مسلم وعند أصحاب 
 السنن الأربعة تضاف إلى الآيات الكثيرة التي تثبت الله الكلام اللفظي الحقيقي، ومن ذلك

  .القرآن الكريم والكتب السماوية الأخرى
هذه بعض الأدلة لأتباع السلف في إثبات صفة الكلام باقية على ظاهرها كما يليق 

  .باالله لا كما يناسب المخلوق
  موقف الخلف من هذه الصفة ومناقشتهم

على  -أما الخلف فقد اختلفت آراؤهم، وتباينت مذاهبهم في هذه الصفة ولكنهم 
متفقون على عدم إيمانهم بكلام االله الحقيقي اللفظي الذي يسمعه  -م الشديداختلافه

  .المخاطب والذي من جملته القرآن الكريم
فنخص منهم هنا بالحديث الأشاعرة لاعتبارات كثيرة، ليس هذا محل بيانها ومن 

  :أهمها
 اليوم، أنهم هم الناس الذين لهم وجود جماعي، وبكثرة ملحوظة في دنيا المسلمين -1

  .لو كانت الكثرة لها اعتبار ما في المعنى الإيجابي بهذا الصدد
تُقر " ليلى"بصرف النظر هل " أهل السنة والجماعة"ثم إنهم يهتفون بهتاف نحن  -2

  !!لهم بهذه الدعوى أم لا؟
  وليلى لا تقر لهم بذاك  وكل يدعي وصلاً لليلى

لف، ولو في بعض المواقف ومع ذلك أنهم أقرب من غيرهم نسبياً إلى منهج الس -3
كلام االله لغريب جداً، حيث زعموا أن كلام االله معنى واحد، قائم " معنى"أن موقفهم من 

                                 
  .بحاشية السندي 295-4/294ھذه الأحاديث نقلناھا من صحيح البخاري من كتاب التوحيد من أبواب مختلفة  474



بذات االله تعالى، وهو الأمر والنهي والخبر والاستخبار إن عبر عنه بالعربية كان قرآناً، وإن 
  !! في نفس االله باللغتين؟فياليت شعري من المعبر عما . عبر عنه بالعبرانية كان توراة

إنه لموقف غريب ولا مثيل له حتى في كلام أهل الكلام مع ما فيهم من التطرف في 
بعض النقاط، وهذه العقيدة كانت في الأصل لابن كُلاب، وتبعه فيها أبو الحسن الأشعري 
ثة عقب رجوعه عن الاعتزال وقبل وصوله إلى منهج السلف الذي يعتبر آخر الأطوار الثلا

له رحمه االله، كما تقدم غير مرة في هذه الرسالة نفسها، أما الأشعرية المعاصرة فعلى ما 
فليُعلم " الأشعرية الكلابية"كان عليه أبو الحسن في الطور الثاني، ولذا نسميهم أحياناً 

  .ذلك

  :شبهتهم في إنكار الكلام اللفظي
االله تعالى يتكلم بكلام له صوت إن كان : وأما شبهتهم فيما ذهبوا إليه أنهم يقولون

وحرف، لزم من ذلك التشبيه والتجسيم، لأنه لا بد له حينئذ من مخارج الحروف من 
هذه شبهتهم . إلى آخر كلامهم المعروف. واالله منزه عن ذلك. اللسان والشفتين وغيرهما

  .وهي من أخوات ما تقدم من الشبهات ومن نسيج واحد
لى يتكلم كما يليق بجلاله وعظمته، دون أن نلزم كلامه إنه تعا: إذا قلنا: الجواب

وقد جاء في القرآن الكريم أن بعض أعضاء بني آدم . لوازم كلام البشر انتفت الشبهة
سوف تتكلم يوم القيامة كما ثبت في السنة كلام بعض الجمادات، وكل ذلك دون أن 

تصديقاً لخبر االله وخبر يكون لها مخارج الحروف، وإذا كنا نؤمن بكلام هذه الأشياء 
رسوله عليه الصلاة والسلام، فكيف نستبعد إذاً أن يتكلم االله كيف يشاء ومتى شاء، وهو 
على كل شيء قدير، أو كيف نحاول أن ندرك كيفية تكلمه؟ وإذا ما عجزنا عن الإدراك، 

نا أو نتلاعب بالنصوص بعقول. نفينا كلامه، كأننا نكذب كتابه ورسوله الصادق الأمين
القاصرة بدعوى التأويل، ونحن عاجزون عن إدراك كيفية كلام الأشياء المذكورة، وهي 

  !!من مخلوقات االله تعالى؟
فكم كان حسناً بل من الإنصاف الواجب لو فكر القوم في الرجوع إلى الجادة، 



  ".بُنَيّات الطريق"وهي خير من 
  :وإليكم النصوص المشار إليها من الكتاب والسنة

 .475}الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ{: قوله تعالى -1
وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُّمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنطَقَ {: قوله تعالى -2
  .476}كُلَّ شَيْءٍ
الطعام، وسلام الحجر على المبعوث بالمعجزات الباهرات تسبيح الحصا، وتسبيح  -3

محمد عليه الصلاة والسلام، كما أثبتت السنة ذلك، ونحن وإياكم نؤمن بذلك كله، 
  .فلنؤمن إذاً بكلام االله الذي أنطقها، وهو على كل شيء قدير

: الىوهو قوله تع!! أما بالنسبة لهذا القرآن فهناك آية تدل على أنه مخلوق: فقالوا
لأنها من " كل"، لأن القرآن شيء، فلا بد أن يدخل في عموم 477}اللّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ{

  .ألفاظ العموم
أن هذا الاستدلال من أغرب أنواع الاستدلالات لما : والجواب على هذه الشبهة

  :يأتي
على أن القرآن  -في زعمهم-كيف يسوغ لهم الاستدلال بالقرآن المخلوق : أولاً

  !! سه مخلوق؟نف
فلا  -كما زعموا-، مخلوقاً }خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ{: إذا كان قوله تعالى: وبعبارة أخرى

  !!يصح أن يكون دليلاً لهم
 - كما يقولون-هذا، وإن كان القوم لا يصرحون بهذا المعنى إلا في مقام التعليم 

ولكن  -كما يزعمون-احتراماً لهذا الكلام اللفظي الدال على الكلام النفسي الحقيقي 
، 478واقع عقيدتهم في القرآن هو ما ذكرنا، لأنهم يتفقون مع المعتزلة في أن القرآن مخلوق

وإن اختلفوا معهم في الأسلوب والطريقة لأن أولئك صرحاء فيما يعتقدون، كما تقدم 

                                 
  .65: سورة يس آية 475
  .21: سورة فصلت آية 476
  .16: سورة الرعد آية 477
لمعنى من كتاب المواقف، وحاشية البيجوري على السنوسية، وحاشـية الدسـوقي علـى السنوسـية، استقينا ھذا ا 478

  ".صاحب الدار أدرى بما في الدار"وھما من متأخري الأشاعرة، وأدرى بكلام الأشاعرة المتأخرين 



  .البحث مفصلاً في مسألة الاستواء
في كل موضع بحسبه " كل"وم هل هم جهلوا أو تجاهلوا تجاهل عارف أن عم: ثانياً

ولو أخذ العموم هنا كما أرادوا !! يختلف باختلاف المواضع، يعرف ذلك بالقرائن؟
هنا " كل"لدخلت في هذا العموم جميع صفات االله تعالى، بل المفهوم الصحيح أن عموم 

فلا يدخل في العموم شيء من صفات االله، من الكلام وغيره، . إنما يعني كل شيء مخلوق
تُدَمِّرُ كُلَّ {"  هود"ا يؤيد ما قلناه قوله تعالى في وصف الريح التي أرسلها االله إلى قوم ومم

، وهي لم تدمر كل شيء موجود، 479}شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لاَ يُرَى إِلاَّ مَسَاكِنُهُمْ
ساكنهم وأشياء كثيرة أما م. وإنما دمّرت ما أراد االله تدميره من الأشياء التي تستحق التدمير

وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ {": بلقيس"أخرى لم تدمر، وكذلك قوله تعالى وهو يخبرنا عن 
!! من كل شيء في الدنيا أو حتى كل شيء في ناحيتها؟" بلقيس"، وهل أوتيت 480}شَيْءٍ

لا، وإنما أوتيت من كل شيء يحتاج إليه الملوك في مملكتهم، وهو أمر واضح كما ترى، 
قد حضر وليمة فلان كل الناس، إنما يفهم السامع أنه حضرها جميع : ن إنساناً قالولو أ

  .الدعوة" بطاقة"المدعوين دون أن يتخلف أحد لديه 
فلما خنقتهم الأدلة، وضايقهم أتباع السلف بالمناقشة حول النصوص التي : وبعد

لا مستند له، وضعوها في غير موضعها، وأساؤوا فهمها، لجأوا إلى بيت شعر هزيل، 
  :حيث يقول" الأخطل"لشاعر نصراني 

  جُعِل اللسانُ على الفؤاد دليلا  إن الكلام لفي الفؤاد وإنما
لجوء الغريق في السيل الجارف إلى كل ما تقع عليه يده أياً كان نوعه، وهو يحاول أن 

لسيل، الذي يعلو ا" الزبد"يجد ما يتعلق به ليسلم من الغرق، وربما مد يده إلى ذلك 
ويتجمع أحياناً في بعض المنعطفات، فإذا ما وصلت يده إليه، لم يجده شيئاً، بل يتبعثر 

  .ويذهب مع الماء
وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ {وبيت الأخطل كهذا الزبد أو هو كبيت العنكبوت 

                                 
  .25: سورة الأحقاف آية 479
  .23: سورة النمل آية 480



  :فالاستدلال به في غاية الفساد للأوجه التالية 481}الْعَنكَبُوتِ 
ن المستدلين بهذا البيت قد ردوا، أو من أصولهم أن يردوا أحاديث نبوية مهما أ: أولاً

بلغت من الصحة، وتلقاها أهل العلم بالقبول، ما لم تبلغ حد التواتر، أو بلغت حد التواتر 
فكيف يستدلون بهذا البيت الذي !! عند بعضهم بدعوى أنها أخبار آحاد، أو أدلة لفظية

  !!وعلى فرض ثبوته فهل تواتر نقله؟!! ته؟يختلف أهل العلم في ثبو
إن ما يريدون إثباته بهذا البيت النصراني، من أن الكلام ما في النفس أي : ثانياً

  :مردود بالنصوص التالية" حديث النفس"
إن صلاتنا هذه لا يصلح فيها شيء من كلام ": قوله عليه الصلاة والسلام -أ
  .482"الناس

إن االله تجاوز لأمتي عما حدثت به نفسها، ما لم ": سلامقوله عليه الصلاة وال -ب
  .483"تتكلم به أو تعمل به

إن االله يحدث من أمره ما يشاء، وإن مما أحدث ": قوله عليه الصلاة والسلام -جـ
  .484"أن لا يتكلموا في الصلاة

اً فاستناداً إلى هذه النصوص قد اتفق العلماء على أن المصلي إذا تكلم في الصلاة عامد
لغير مصلحتها، بطلت صلاته، كما اتفقوا على أن ما يقول بالقلب من حديث النفس لا 
. يبطل الصلاة، فعلم باتفاق من يعتد باتفاقهم أن حديث النفس ليس بكلام، لغة وشرعاًَ

والشارع إنما خاطب الناس بلغة العرب وهي لغة قرآنهم، إذاً فإن الكلام ما كان بصوت 
: و صريح في هذا المعنى حديث معاذ بن جبل رضي االله عنه قالوحرف مسموع، ومما ه

وهل يكب الناس في ": إننا لمؤاخذون بما نتكلم؟ فقال عليه الصلاة والسلام! يا رسول االله
  .485"النار على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم

وهذا الحديث وإن لم يسلم سلامة كاملة في سنده حيث رمي بالانقطاع، إلا أنه 

                                 
  .41: سورة العنكبوت آية 481
  .ره عن معاوية بن الحكم، تخريج المحدث الألباني وتحقيقه لشرح الطحاويةرواه مسلم وغي 482
  .متفق عليه المصدر السابق 483
  .المصدر السابق. النسائي وغيره بسند حسن 484
  .رواه الترمذي وغيره بسند فيه انقطاع تحقيق الألباني على شرح الطحاوية 485



ه ما تقدم من الأحاديث الصحاح، ليدل على المقصود علماً بأننا نستدل به من يشهد ل
  .الناحية اللغوية مضموماً إلى ما تقدم، كما قلنا وباالله التوفيق

فلو ترك الناس على فطرهم السليمة، وعقولهم المستقيمة، ولغتهم العربية : وبعد
ية، ولا تنازعوا هذا النزاع الحاد، واالله الواضحة لم ينزلقوا هذه الانزلاقات في المطالب الإله

  .المستعان
ومن المفيد جداً أن أضيف إلى ما ذكرت نموذجاً من كلام الإمام أبي الحسن 
الأشعري الذي تنتسب إليه الأشعرية المعاصرة أي إلى مذهبه الذي عاش عليه فترة من 

ادة مع الجهمية سجلها وهذا النموذج عبارة عن مناقشة ح. الزمن مع ابن كلاب، ثم تركه
وهو آخر كتاب ألفه بعد رجوعه إلى " الإبانة في أصول الديانة"الإمام أبو الحسن في كتابه 

  :منهج السلف فيما نعلم، وهو على فقرتين، يقول الإمام أبو الحسن في فقرة
لأن النصارى زعمت أن كلمة االله  -كما زعمت النصارى-زعمت الجهمية  -أ

، وزادت الجهمية عليهم فزعمت أن القرآن مخلوق، حل في شجرة "مريم"حواها بطن 
فكانت الشجرة حاوية له فلزمهم أن   تكون الشجرة متكلمة بذلك الكلام، ووجب 

يا موسى إنني أنا االله لا : عليهم أن مخلوقاً من المخلوقات كلم موسى، وأن الشجرة قالت
  .إله إلا أنا فاعبدني

وهو يصف القرآن الذي تزعم الجهمية والأشاعرة معاً وقال الإمام أبو الحسن  -ب
  ".486}لاَ تُحَرِّكْ بِهِ لِسَانَكَ{: وهو متلو بالألسنة، قال تعالى: "أنه مخلوق

والقرآن مكتوب في مصاحفنا في الحقيقة، محفوظ في صدورنا في : ثم قال الإمام
وَإِنْ أَحَدٌ {: قال عز وجلالحقيقة، متلو بألسنتنا في الحقيقة، مسموع لنا في الحقيقة كما 

: ، وقد قال الإمام قبل ذلك487}مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللّهِ
بَلْ هُوَ آيَاتٌ {: القرآن في اللوح المحفوظ، وهو في صدور الذين أوتوا العلم، قال تعالى

  .488}الْعِلْمَبَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا 

                                 
  .16: سورة القيامة آية 486
  .6: سورة التوبة آية 487
  .49: رة العنكبوت آيةسو 488



هكذا يؤكد الإمام أبو الحسن بهذا الأسلوب في عدة مواضع في كتابه الإبانة أن هذا 
القرآن الذي نقرأه ونحفظه كلام االله حقيقة بألفاظه ومعانيه، وليس هو عبارة عن الكلام 
 النفسي أو دالاً عليه أو ترجمة له  كما يزعم متأخرو الأشاعرة، بل هو كلام االله عناه االله

لأن الكلام اللفظي المقروء هو المسموع، أما حديث  }حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللّهِ{: بقوله
  .النفس فلا يقرأ ولا يسمع

وبين ما يقوله ويعتقده " إبانته"وإذا قارنا بين ما سجله الإمام أبو الحسن الأشعري في 
ن غير صحيحة، فأرى متأخرو الأشاعرة، نستطيع أن نقول بأن نسبتهم للإمام أبي الحس

من المناسب أن أسجل هنا ما قاله المحدث المصري السلفي الشيخ محب الدين الخطيب 
، "أما الأشعرية اسم المذهب المنسوب إلى أبي الحسن الأشعري في علم الكلام: "رحمه االله

فكما أنه لا يمثل الأشعري ما كان عليه في طور اعتزاله، فإنه ليس من الإنصاف أن تلصق 
  .به الأشعرية بعد أن رجع إلى عقيدة السلف التي أراد أن يلقى االله تعالى عليها

بل إن المذهب الأشعري المنسوب إليه إنما ينسب إلى ما كان عليه ابن كُلاّب 
هـ، كما أوضح ذلك تقي الدين ابن تيمية في كتابه العقل 240البصري المتوفى سنة 

  .ما ترى، فلا يحتاج إلى تعليق، وهو كلام في غاية الوجاهة ك489والنقل
وهو يحاور الجهمية بأسلوب آخر غير الذي تقدم ليثبت بأن  -ثم قال أبو الحسن 

قد استعاذ النبي عليه الصلاة : "غير مخلوق، حيث يقول -على تعدده وتنوعه -كلام االله 
وذ أع": والسلام بكلمات االله التامات من شر ما خلق، إذ يقول عليه الصلاة والسلام

، وعلم أمته بتلك الاستعاذة وهي الالتجاء إلى االله "بكلمات االله التامات من شر ما خلق
من شر خلقه، فهي عبادة عظيمة، فلو كانت كلمات االله مخلوقة لما استعاذ بها صلى االله 
عليه وسلم ولما علّم أمته، لأنه عليه الصلاة والسلام ينهى عن ذلك، بل يعده نوعاً من 

  .هللالإشراك با
  :ما يستفاد من هذه الاستعاذة

  :ثم إن هذه الاستعاذة المباركة تدلنا على الأمور التالية

                                 
  .43: مختصر منھاج السنة ص 489



جواز الاستعاذة بأسمائه وصفاته كما يستعاذ بذاته، ويؤيد ما قلنا قوله عليه : أولاً
اللهم إني أعوذ برضاك من سخطك، وبمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ ": الصلاة والسلام
  .490"حصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسكبك منك، لا أ

أن كلمات االله ليست مخلوقة إذ لو كانت مخلوقة لما استعاذ بها رسول االله عليه : ثانياً
  .الصلاة والسلام كما تقدم

إن كلام االله ليس معنى واحداً يقوم بالذات، ليس بحرف، ولا صوت، كما : ثالثاً
االله لا حد لها، لأنها من كمالاته، فكمالاته سبحانه تزعمه الأشاعرة المتأخرة، بل كلمات 

قُل لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِّكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ {: لا تنتهي، ومما يزيد المقام بياناً قوله تعالى
وَلَوْ أَنَّمَا فِي { :، وقوله تعالى491}الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا

الأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلاَمٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ إِنَّ 
  . 492}اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ

هذه المعاني هي التي يريد الإمام أبو الحسن إثباتها ليحاجج الجهمية، ومن يوافقهم في 
عتقادهم بأن كلام االله مخلوق، وقد سبقه إلى مثل هذا الحوار إمام أهل السنة وقامع البدعة ا

الإمام أحمد بن حنبل حيث ألف كتاباً مستقلاً في الرد على الجهمية، وسبق أن تحدثنا عن 
ذلك الكتاب، ونود أن ننقل هنا نموذجاً من حواره مع الجهمية في كلام االله تعالى، فيبدأ 

  :هكذا الحوار
إن االله لا يكلم ولا يتكلم، إنما كون شيئاً فعبر عن االله، وخلق أصواتاً : قالت الجهمية

  . لا يكون إلا من جوف ولسان وشفتين" اللفظي"وزعموا أن الكلام . فأسمع
يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا { :هل يجوز لمُكَوّن أو لغير االله أن يقول: قلنا: فيقول الإمام أحمد

، 494}إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلاَةَ لِذِكْرِي{: ؟ أو يقول493}رَبُّك
فمن زعم ذلك فقد زعم أن غير االله ادعى الربوبية كما زعم الجهم أن االله كوّن شيئاً كأن 

                                 
  .أخرجه مسلم وأصحاب السنن الأربعة، وتقدم غير مرة 490
  .109: سورة الكھف آية 491
  .27: سورة لقمان آية 492
  .12، 11: سورة طه آية 493
  .14: سورة طه آية 494



وَكَلَّمَ {:، وقال جل ثناؤه495}يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ{ :يقول ذلك المكوّن
فهذا : ، إلى تلك الآيات التي ساقها، وهو يحاورهم، ثم قال496}اللّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا

فكيف يصنعون بحديث " إن االله لا يتكلم: "فأما ما قالوا: منصوص القرآن، ثم قال
ما ": قال رسول االله صلى االله عليه وسلم: الأعمش عن خيثمة عن عدي بن حاتم قال

  . "منكم من أحد إلا سيكلمه ربه، ليس بينه وبينه ترجمان، ولا حجاب يحجبه
إن الكلام لا يكون إلا من جوف، وفم وشفتين، : ثم قال الإمام أحمد أما قولهم

، 497}اِئْتِيَا طَوْعاً أَوْ كَرْهاً قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ{: ولسان، أليس االله قال للسموات والأرض
وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُودَ الْجِبَالَ {: وقال!! بجوف وفم وشفتين ولسان وأدوات؟: التأتراها ق
  !!؟"، أتراها يسبحن بجوف وفم ولسان وشفتين498}يُسَبِّحْنَ

في جميع هذه الاستفهامات، ولكن االله القادر على كل " لا"الجواب الذي لا بد منه 
حقيقة دون آلات معهودة للتكلم  شيء هو الذي أنطق تلك الجمادات، فجعلها تتكلم

، فهل الذي مكن لهذه المخلوقات من التكلم يعجز عن "مخارج الحروف"عادة تسمى 
هل !! لماذا يمتنع عليه؟ -كما زعمت الجهمية  -" اللفظي"الكلام؟ أو يمتنع عليه الكلام 

هل الكلام من صفات النقص أو من صفات : أو بعبارة أخرى!! لأن الكلام نقص؟
أليس المخلوق الذي يتصف بالكلام خير وأجمل من الذي لا يتكلم؟ الجواب !! مال؟الك

  .بإجماع العقلاء" بلى"
فهل تُسوّغ عقول الجهمية أن يكون المخلوق أكمل من الخالق؟ لأن كثيراً من 

  !!والخالق يمتنع عليه الكلام؟ -وهو صفة كمال -المخلوقات تتصف بالكلام 
ل أولى بأن يتصف بالكمال على أكمل وجه بحيث لا أفليس الذي يعطي الكما

  .لدى جميع العقلاء" بلى"الجواب !! يشاركه أحد في خصائص ذلك الكمال؟
هذا المعنى هو الذي يدور حوله حوار الإمام أحمد، والزاماته للجهمية لو كانوا 

                                 
  .30: سورة القصص آية 495
  .164: سورة النساء آية 496
  .11: سورة فصلت آية 497
  .79: رة الأنبياء آيةسو 498



  .الإبانة منصفين وطلاب حق، وأخيراً هو الذي يريد إثباته أبو الحسن الأشعري في كتابه
  :صفة المحبة: الصفة السادسة

هذه الصفة تتحقق بين العبد الذي يحب ربه وسيده ومولاه، وبين ربه الكريم عز 
كما يراها بعض -وجل الذي أخبر أنه يحب عباده المتقين المحسنين، ومحبة العبد لربه 

يما بين العباد، ، وهي تتفاوت ف"لا إله إلا االله"هي حقيقة -، وكما هو الواقع 499المحققين
فكلما يزداد العبد في تحقيق لا إله إلا االله يزداد محبة الله، ورغبة في لقائه، فأكثر العباد محبة 
الله الأنبياء ثم الصالحون من أتباعهم، لأن محبتهم الله حق المحبة هي التي حملتهم على تحمل 

 إلى محبته، والإيمان به المشاق والمصاعب، وعلى تحمل كل ما لاقوه في سبيل الدعوة إلى االله
  .سبحانه وإصلاح شئون عباده

فالخوف والخشية والتفاني في طاعة االله، وحسن عبادته، وتحمل الأذى في سبيل 
إظهار دينه، وإعلاء كلمته ونصح عباده، وتقديم الخير لهم كل أولئك ثمرات من ثمار محبة 

إلى درجة أنه من شدة محبته لربه ومن  االله الصادقة التي لا تتم إلا إذا وصلت به تلك المحبة
صحة محبته له، يحب كل من يحبه، والعمل الذي يحبه، وكل خصلة أو صفة يعلم أن االله 

اللهم ارزقنا حبك، وحب من يحبك، والعمل الذي يقربنا إلى : "يحبها ومن الأدعية المأثورة
  ".حبك

در، ولا نسبة لجميع إذا صحت، وتحققت فهي فوق كل محبة تق -ومحبة العبد لربه 
المحاب لها، إذ هي الطاقة المحركة للعبد إلى فعل كل خير واجتناب كل شر، بل كل 

يتحرك " المحبة"تصرفات العبد في تعامله مع االله، وتعامله مع عباده نابعة من تلك الطاقة 
الذي إذا صلح، صلح كل شيء، " القلب"العبد ويعمل ويعطي بتلك الطاقة لأن مقرها 

فسد، فسد كل شيء، فسد دينه، وفسدت عقيدته، وفقد محبة ربه ومولاه، وإذا ما  وإذا
تعطلت تلك الطاقة وغيض نبعها، هناك الهلاك، والعبد في هذه الحالة قد مات قلبه كلياً 

  .وهو لا يدري
فهل صلاة العبد وحسنها والخشوع فيها إلا ثمرة من ثمرات محبته لربه سبحانه ورغبته 

                                 
  ".مبحث المحبة"الحافظ ابن القيم في مدارج السالكين وبدائع الفوائد  499



  !!في قربه منه
وهل أنفق المنفقون من أموالهم وعصارة كدهم في مرضاة ربهم إلا لمحبتهم لربهم أكثر 

وهل صام عبد وحج  وجاهد وتكبد المشاق في سبيل ذلك إلا !! من محبتهم لأموالهم؟
  !!بدافع من محبته لربه ورغبته فيما عنده سبحانه

افع المحبة، ولم يتكاسل ولم وبالاختصار لم يعبد االله عبد، ولم يركع ولم يسجد إلا بد
  .يعجز إلا لفقدان محبته لربه وتقديره لربه حق قدره أو نقصانها

هذا هو مفهوم المحبة عند أهل السنة وعلماء الحديث الذين هم الناس الذين يقتدى 
  .بهم في مثل هذا المجال

ظيمة وأما محبة الرب سبحانه لعباده من أنبيائه وأوليائه أهل طاعته، فهي صفة ع
وحبيبة إلى قلوب عباده المحبين، وهي صفة مستقلة قائمة باالله تعالى، وهي فعل من أفعال 
الرب تعالى يؤهل لهذه المحبة من شاء من عباده ويخذل من شاء ولا يوفقه لينالها فرحمته 
وإحسانه وعطاؤه وإكرامه لمن شاء من عباده ثمرة من ثمرات محبته، وثواب لها ومن 

االله تعالى لما أحبهم كان نصيبهم من رحمته وإحسانه وعطائه أوفر نصيب  موجباتها لأن
  .وأتمه

إن محبة االله تعالى هي حقيقة إيمان العبد بربه لما بالغت، بل هذا ما يعنيه : ولو قلت
وفي اعتقادي الذي يقرب من الجزم " إنها حقيقة لا إله إلا االله: "شمس الدين ابن القيم بقوله

ون المحبة إنما ينكرونها إنكاراً تقليدياً، ولا يدركون ماذا يعني هذا الإنكار، أن الذين ينكر
وإلا فلو كانوا يدركون أن إنكار محبة االله إنما يعني إنكار الإيمان باالله لما تجرأوا على هذا 

  .الإنكار الذي لا يُنْتِج إلا الكفر أو الزندقة
تحب االله تعالى؟ لاندهش من  هل: ولو سئل مسلم عادي وهو لا يزال على فطرته

إن االله تعالى لا : ولو قيل له!! كيف لا أحبه، وأنا مسلم: هذا السؤال الغريب، ولأجاب
يحبك، لكانت دهشته أكبر، ولاعتبر ذلك دعاء عليه أو إخباراً بأنه لا خير فيه، بل هو 

ولهذا أعود  مطرود من رحمة االله، ولفعل أفاعيل من الغضب الشديد، وأثاره ذلك الموقف،
إن إنكار المنكرين لمحبة العبد لربه، أو محبة الرب سبحانه لأوليائه إنكار تقليدي لا : فأقول



معنى هل، بل إنهم سمعوا أن من تنزيه االله تعالى عما لا يليق به أن لا تعتقد أن االله يحب 
ين، أحداً، لأن المحبة انفعال نفسي وتغير من حال إلى حال، فذلك من صفات المحدث

فاتصاف االله بها يؤدي إلى تشبيه الخالق بالمخلوق، فذلك محال، وما يؤدي إلى المحال فهو 
محال، فوصفه تعالى بأنه يحب محال، هذه خلاصة تقريرهم، والغاية من إنكارهم، فهو كما 
ترى تقرير تقليدي أجوف، وإنما ينخدع به السذج من الناس، ولكنه قد ترك كثيراً من 

ة لا يستطيعون التعبير عنها، لأنهم يجدون في أنفسهم شعور المحبة وبشدة الناس في حير
أحياناً في حالة انتباههم لآثارها، ثم يتذكرون ذلك التقرير الذي تقدم شرحه، فماذا 

  !!يصنعون؟
فكل عبد منّ االله عليه بمحبة صادقة أثمرت له المبادرة إلى طاعة االله وحسن عبادته، 

أرحنا بها يا "اع إلى مرضاته، والتلذذ بطاعته، والراحة فيها، ووجد من نفسه الاندف
، يشعر أن محبة االله هي التي بها حياته الروحية، وفيها نعيمه وحسن الأنس بربه، 500"بلال

  .وولي نعمته
ثم إن المحبة الصادقة تتمثل أيضاً في كراهة العصيان، والابتعاد عن المخالفات 

" المحبة الصادقة"أن تدنس تلك العلاقة التي بينه وبين ربه  والابتداع، إذ إن صاحبها يكره
بأي نوع من أنواع الانصراف عنه، والغفلة والتمرد، وإذا ما نفذ فيه ما قُدّر عليه، وسبق 
في علم االله سبحانه أنه لا بد له من كبوة وهفوة، فتحقق ذلك، ولا محالة يعلم أن ربه 

اب مولاه وهو في ندم وحزن لا يعلم مداهما إلا ربه الحكيم ابتلاه وامتحنه، فيبادر إلى ب
الذي ابتلاه، ليطلب منه في ذل ومسكنة أن يأخذ بيده فينقذه مما هو فيه من عذاب 

 501"الله أشد فرحاً بتوبة عبده حين يتوب إليه"الوحشة من آثار العصيان، فيأتيه إسعافُ 
  .الحديث

، فيزداد محبة لربه وولي نعمته وقد يستعيد عافيته وصحته أحسن وأقوى من ذي قبل
  ".وربما صحت الأجسام بالعلل"نعمة قبول توبته، ورده إلى بابه 
                                 

  ."أقم الصلاة، أرحنا بھا! يا بلال": ورد الحديث 500
ط السـلفية عـن رجـل مـن الصـحابة وصـححه الألبـاني  331-13/330، وأبـو داود، الأدب 371، 5/364أخرجه أحمد   

  ".6/284صحيح الجامع الصغير "
  .الطبعة الأولى 2105-4/2102، ومسلم 11/102البخاري في الدعوات : الحديث متفق عليه انظر 501



هكذا يعيش المحب طالما تؤدي طاقة المحبة عملها على الوجه المطلوب، وقد يعتريها 
أحياناً ما يعتريها، ولكن االله يلطف بعباده المحبين، فيُنْزِل رحمته عليها، ويعيد لها قوتها، 

  ...وهكذا
أما الجهمية النفاة فإنهم يزعمون أن االله لا يُحِب ولا يُحَب، هذا هو المبدأ عندهم، 
وماذا يصنعون بالنصوص المصرحة بالمحبة من جانب الرب سبحانه، ومن جانب العبد؟ هل 

إذاًَ فيتأولون " لا!! "يكذبون النصوص؟ وهل يجرؤون على ذلك أمام جمهور المسلمين؟
ص محبة العباد لربهم بمحبة طاعته وعبادته والازدياد من الأعمال الصالة النصوص، نصو

ومحبة الطاعة وهذه الأعمال الصالحة وتلك العبادة هي ... وهكذا. لينالوا الأجر والثواب
  آثار أو ثمرات لتلك المحبة التي أنكروها لو كانوا يفقهون؟
فضل بإعطاء الثواب على أعمالهم وأما محبة االله لعباده فأولوها بالإحسان إليهم والت

الصالحة أو بالثناء عليهم ونحو ذلك، وقد أولها بعضهم بإرادة الإنعام والإحسان، وتتلخص 
يؤولونها المفعول المنفصل كالعطاء والإحسان مثلاً، وأما : تأويلاتهم للمحبة فيما يلي
ال العالية، أن الإرادة إن تعلقت بتخصيص العبد بالأحو: الإرادة نفسها فيزعمون
، وهكذا إلى "غضباً"، وإن تعلقت بالعقوبة والانتقام سميت "محبة"والمقامات المرضية سميت 

آخر تلك الأسماء التي سموا بها من عند أنفسهم، فتصبح المحبة عندهم أحياناً صفة فعل، 
وقد ترجع أكثر صفات الأفعال إلى صفة واحدة وهي الإرادة كصفة . وأحياناً صفة ذات

وربما أدى تفسير المحبة أحياناً إلى ردها إلى صفة . حمة والمحبة والتعجب والغضب والفرحالر
إن المحبة : وقد تقدم، وذلك حين يقولون" وموقفهم من صفة الكلام معروف"-الكلام 

  .502هي ثناء االله على عباده الصالحين
من الأدلة النقلية، وليس لدى القوم مستند فيما ذهبوا إليه لا من الأدلة العقلية، ولا 

بل لا تؤيدهم حتى الفطرة السلمية، بل جميع  طرق الأدلة عقلاً ونقلاً وفطرة حتى الذوق 
ولعل مثل هذا الموقف . السليم، وكلها تدل على إثبات  محبة الرب لعبده ومحبة العبد لربه

إننا نستطيع : "من الجهمية    هو الذي جعل الإمام عبد االله بن المبارك يقول قولته المعروفة

                                 
  .18-3/16استفدنا ھذه المعاني من بعض كتب ابن القيم وفي مقدمتھا مدارج السالكين 502



  .اهـ503"أن نحكي كلام اليهود والنصارى، ولا نستطيع أن نحكي كلام  الجهمية
ولو تأمل الإنسان مواقف أمهات الطوائف المنتسبة إلى الإسلام كالخوارج والشيعة 
مثلاً لوجدها كلها تحاول الاستدلال بنصوص الكتاب والسنة أو على الأقل بنصوص 

هل أن تلك النصوص تساعدهم فيما ذهبوا إليه أو تخالفهم  الكتاب وحده، بصرف النظر
  !! وقد تلعنهم

أما الجهمية فقد بنوا عقيدتهم ومذهبهم بعيداً عن النصوص كتاباً وسنة غير محاولين 
الاستدلال بها، بل يحاولون تحريفها لتوافق أهوائهم ونظرياتهم، فما حظهم من الإسلام يا 

ف إيمان، وقلة استسلام وانقياد للنصوص، فمثلاً لو نوقش حقاً إنهم مصابون بضع!! ترى؟
  :في زعمهم، ستكون النتيجة أحد أمرين" المحبة"القوم في الإرادة التي فسروا بها 

إما أن يستسلموا فيعودوا إلى رشدهم، فيثبتوا الإرادة والمحبة معاً، فيسلم لهم  -1
  . ولرسوله عليه الصلاة والسلامسلموا الله -في هذه الحالة  -إيمانهم وعقيدتهم لأنهم 

وإما أن يتعنتوا ويعاندوا، فإن عاندوا تكن فتنة في عقيدتهم، وفساد كبير في  -2
إيمانهم، لأنهم ينفون ثمرة الإيمان، وما به حلاوة الإيمان تنال، ثم يلزمهم من هذا النفي نفي 

ما ثبت لأحد المثلين ثبت "الإرادة والصفات المماثلة لها مثل القدرة والعلم مثلاً، لأن 
  !!سلباً وإيجاباً، ولا محالة وهذا الموقف لا يجتمع، والإيمان الصحيح كما ترى" للآخر

إن المحبة ملائمة ومناسبة بين : وقد يحاولون إيجاد مسوغ لهذا التصرف حيث يزعمون
ك من المحب والمحبوب، وتوجب للمحب بدرك محبوبه فرحاً ولذة وسروراً إلى آخر ما هنال

  .الثرثرة العقيمة التي نعرفها لأهل الكلام
والجواب عن هذه الشبهة الواهية مثل أجوبتنا السابقة على مثلها من تلك الشبهات 
التي كلها من نسيج واحد، حيث لا يلزم عقلاً إثبات لوازم صفة المخلوق لصفة الخالق إذ 

  .لا مناسبة بينهما
المخلوق التي نعرف حقيقتها وحقيقة " محبة" فخلاصة الجواب أن ما ذكروه من لوازم

االله الذي ليس كمثله شيء الذي لا نحيط به علماً ذاتاً وصفة " محبة"صاحبها لا تلزم 

                                 
  .تقدم غير مرة 503



يسمع خوض الخائضين وحذلقة المتحذلقين، ثم يمهلهم، ولا يعاجلهم !! سبحانه ما أحلمه؟
تة بالكتاب والسنة، لعلهم يتوبون، ويرجعون، وعلى كل حال فإن صفة المحبة صفة ثاب

وإجماع الأمة من الرعيل الأول وأئمة السلف، فالكلام فيها كالكلام في بقية الصفات 
الخبرية وبعد إذا ثبت في كتاب االله المبين، والأخبار الصحيحة بأن االله يحب عباده المحسنين، 

م، ومن وأنهم يحبونه فليس لأحد كلام مع كلام االله وكلام رسوله عليه الصلاة والسلا
  :ذلك هذه الآيات

  .504}وَأَحْسِنُوَاْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ{ -1
  .505}إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ{ -2
  .506}ثُمَّ اتَّقَواْ وَّأَحْسَنُواْ وَاللّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ{ -3
بْكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللّهُ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِ{ -4

  .507}غَفُورٌ رَّحِيمٌ
  .508}فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ{ -5
  .509}فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُواْ وَاللّهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِّرِينَ{ -6

  :الصلاة والسلام ومن السنة النبوية قوله عليه
إن االله يحب أن تؤتى رخصه، كما يحب أن تؤتى عزائمه، أو كما يكره أن " -1

  .510"تؤتى معصيته
، وهو دعاء يدعو به الداعي في ليلة 511"اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عني" -2

  .كما ثبت ذلك في حديث عائشة رضي االله عنها-يرجو أن تكون ليلة القدر 
  :فيه وجد حلاوة الإيمان ثلاث من كن" -3

                                 
  .195: سورة البقرة آية 504
  .7، 4: سورة التوبة آية 505
  .93: سورة المائدة آية 506
  .31: سورة آل عمران آية 507
  .54: سورة المائدة آية 508
  .108: سورة التوبة آية 509
راجـع فـيض . ، والبيھقي في سـننه عـن عبـد الله بـن عمـر، وصـححه السـيوطي2/108حديث رواه أحمد في مسنده  510

  .2/292القدير 
، وقـال 2/1265جـه فـي الـدعاء ، وابـن ما5/534، والترمذي في الـدعوات "258، 208، 183، 182، 6/171"أخرجه أحمد  511

  .حسن صحيح: الترمذي



  ."أن يكون االله ورسوله أحب إليه مما سواهما" -أ
  ."أن يحب المرء لا يحبه إلا الله" -ب
وأن يكره أن يعود في الكفر بعد أن أنقذه االله، كما يكره أن يلقى في " -جـ

  .512"النار
ة رسوله في هذا الحديث الشريف إيضاح ما سبق أن أشرنا إليه من أن محبة االله ومحب

إذا صدقتا تكونان علامة واضحة على صدق الإيمان وبهما ينال المرء حلاوة الإيمان، 
، إيماناً ويقيناً 513"فيعبد االله كأنه يراه ويشاهده"ويتذوقه حتى يصل إلى درجة الإحسان 

بأن االله معه ولا يفارقه، وهو سبحانه يراه ويرى مكانه ويسمع كلامه ويعلم خلجات 
  .سهقلبه وحديث نف

وهذا الموقف بل هذا الشعور يجعل العبد يستهين بكل شيء من ملاذ الدنيا، وينسى 
فلنتركها إذاًَ " قلمي"متاعبها، وهي درجة لا يفي حقها وبيان حقيقتها  قلم عادي مثل 

، بيد }يمِذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاء وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِ{. لأصحابها، وهنيئاً لهم
  .أننا نحبهم في االله ونرجو أن ينفعنا االله بمحبتهم

  :وما ألطف قول الإمام الشافعي  في هذا المعنى
  لعلي أن أنال بهم شفاعة  أحب الصالحين ولست منهم
  وإن كنا جميعاً في البضاعة  وأكره من بضاعته المعاصي

  .514"إن االله تعالى يحب أن يرى أثر نعمته على عبده" -4
  .515"إن االله تعالى يحب من عباده الغيور" -5

!! هكذا ينعت القرآن المحبين والمحبوبين، أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها؟
  .، واالله المستعان516أن أصل الولاية الحب، وأصل العداوة البغض: وقصارى القول

  :صفة الرحمة: الصفة السابعة

                                 
  .1/66، ومسلم 10/463، والأدب 72، 1/60، والبخاري في الإيمان 275، 230، 172، 114، 3/103أخرجه أحمد  512
  .40-1/39حديث جبريل المشھور في صحيح مسلم كتاب الإيمان : انظر 513
  .ه الذھبي، وله شواھد أخرى، وصححه الحاكم وأقر5/123، والترمذي 2/182رواه أحمد  514
  .الترمذي وابن ماجه وحسنه الترمذي 515
  .478-6/476استقينا ھذه المعاني من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى  516



ل العلم فيها هل هي من صفات الذات أو هذه الصفة من الصفات التي اختلف أه
من صفات الأفعال، وقد تقدم ذكر الخلاف عند الكلام على صفة الذات وصفة الفعل، 
والذي يترجح عند بعض أهل العلم أنها من صفات الأفعال، لأنه سبحانه وتعالى يرحم من 

 وقدرته فهي يشاء، ويعذب من يشاء، وينتقم منه ولا يرحمه، فحيث تتعلق بها مشيئة االله
من صفات الأفعال ويمكن عدها من صفات الذات باعتبار أن االله لم يزل متصفاً بالرحمة، 
فالرحمة العامة ملازمة لذاته تعالى وإن كان أفرادها تتجدد، وقد تقدم ما يشبه هذا في صفة 

  .الكلام، واالله أعلم
الذين هم خير  وعلى كل حال فهي صفة ثابتة بالكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة

في وصفه تعالى بالرحمة،  -الجملة  –الناس على الإطلاق، فلا يختلف السلف والخلف   في 
، وهو أرحم الراحمين، هذا }الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ{بل إثبات بأن االله رحيم، ومن أسمائه 

الإثبات أمر فطري لا يتوقف فيه إنسان ما، وقد جاء ذكر الرحمة في القرآن الكريم 
  :ساليب مختلفة نذكر منها الآتيبأ

  .517}الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى{ -1
  .518}عَلَّمَ الْقُرْآنَ* الرَّحْمَنُ{ -2
  .519}كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ{ -3
  .520}وَرَبُّكَ الْغَنِيُّ ذُو الرَّحْمَةِ{ -4
  .521}فَقُل رَّبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَاسِعَةٍ{ -5
  .522}إِنَّ رَحْمَتَ اللّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ{ -6
  .523}وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ{ -7
  .524}وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ{ -8

                                 
  .5: سورة طه آية 517
  .2-1: سورة الرحمن آية 518
  .12: سورة الأنعام آية 519
  .133: سورة الأنعام آية 520
  .147: سورة الأنعام آية 521
  .56: سورة الأعراف آية 522
  .151: سورة الأعراف آية 523
  .156: سورة الأعراف آية 524



  :كما ورد ذكرها في السنة أيضاً مثل
  .525"يرحمكم من في السماءالراحمون يرحمهم الرحمن، ارحموا من في الأرض " -1
  .526"من لا يرحم من في الأرض لا يرحمه من في السماء" -2
، وفي رواية "إن االله كتب كتاباً وهو عنده فوق العرش، إن رحمتي غلبت غضبي" -3

إلى غير ذلك من نصوص الكتاب والسنة التي لم تذكر هنا إيثاراً "سبقت غضبي"
  .للاختصار

صفة العلو، وقد تقدم الكلام : ل على ثلاث صفاتوأما هذا الحديث فهو مشتم
فيها، وصفة الرحمة وهي محل الشاهد من الحديث، وصفة الغضب وسيأتي الكلام فيها، 
أضف إلى هذه النصوص دليل العقل والفطرة الذي أشرنا إليه سابقاً وهو أمر واضح لا 

  .إشكال فيه
وأما " الرحمة"هذه الصفة والذي يهمنا هنا تحديد موقف السلف والخلف من معنى 

السلف فموقفهم من معناها كموقفهم من معنى صفة الاستواء التي سبق الحديث فيها 
وأطلنا فيها الكلام نوعاً ما وصفة المعية وما بعدها وما قيل هناك سيقال هنا في هذه 
نه الصفة، وهو الوقوف عند فهم المعنى العام فقط دون تعمق أو تفلسف لمحاولة إدراك الك

والكيفية ثم اللجوء إلى التأويل عند العجز عند إدراك الحقيقة، وهو أمر محتم وقد  فاتهم 
لأن إدراك كيفية صفات البارئ " أن العجز عن الإدراك هو الإدراك في المطالب الإلهية"

لف ، هذا هو موقف الس527}وَمَا أُوتِيتُم مِّن الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً{فوق مستوى العلم البشري 
  .من معنى صفة الرحمة بكل إيجاز
إلا الخوض والتعمق والمناقشات المتطرفة فهاك  -عادة  –وأما الخلف فلا يسعهم 

  :مناقشتهم بإيجاز
صفة الرحمة لا يجوز إثباتها على ظاهرها، لأن الرحمة رقة في "إن : قال الخلف باتفاق

، وتألم على المرحوم وهذه القلب أو رقة تكون في الراحم، وهي ضعف وخور في الطبيعة

                                 
  .أبو داود والترمذي وصححه راجع الذھبي في العلو وتقدم 525
  .3/202إسناده قوي جيد الترغيب: ، وقال المنذري2/407أخرجه الطبراني في الكبير  526
  .85: سورة الإسراء آية 527



إذاً مستحيل، وإنما " الرحمة"وما كان كذلك مستحيل في حقه تعالى فإثبات " نقص"المعاني 
  ".الخير أو إرادة الإحسان" إرادة"وهو . 528المراد لازمها أو إرادة لازمها
  :وردّ هذه الشبهة كالتالي
 القلب، وهو  ضعف من أن حقيقة الرحمة رقة في" الخلف"إن ما ذكره النفاة من 

وخور إلى آخر ما هنالك، إنما هو من لوازم صفات المخلوق المعروفة لنا حقيقة ذاته وأما 
بالنسبة لصفات االله تعالى فهذه اللوازم غير لازمة لصفاته، وقياس صفات الخالق على 

  .صفات المخلوق قياس فاسد، وهو سر ضلال الجهمية كما لا يخفى على طالب العلم
أن الكلام في "نقلاً من أهل العلم  -كرنا في غير موضع في هذه الرسالة وقد ذ

فإذا كان من غير الجائز قطعاً قياس ". الصفات فرع عن الكلام في الذات يتحذى حذوه
الخالق سبحانه على المخلوق في ذاته تعالى، فكذلك الأمر في الصفات، فغير جائز قياس 

  .صفاته على صفات المخلوق
نا حقيقة المخلوق وأحطنا به علماً ذاتاً وصفة مكنتنا هذه المعرفة من القول ولما عرف

بأن حقيقة الرحمة في حقه هي هذه الرقة التي يحس بها الإنسان في بعض المناسبات، كما لو 
يتخبط في وسط الشارع، وهو خائف قلق يشير بعصاه هنا وهناك، كأنه " أعمى"مر على 

خطر تلك السيارات، هنا يرق قلب المؤمن ويشفق على هذا  يحاول أن يدافع بها عن نفسه
هذه الرقة يعرفها المرء من . المسكين ويحاول إنقاذه من شر تلك السيارات ما استطاع

نفسه، ومن غيره من مخلوق مثله، وأما من لا نحيط به علماً ومن ليس كمثله شيء سبحانه 
التي وسعت " رحمته"نحاول معرفة حقيقة  والذي آمنا به إيمان إثبات وتسليم، فلا ينبغي أن

حتى إذا ما أدركنا تلك الحقيقة حرفنا فيها القول عن مواضعه بدعوى التأويل، . كل شيء
وبيان . علماً بأن تفسير الرحمة بالإرادة سوف لا يحل لهم الإشكال الذي يريدون حله

  :ذلك كالآتي
أن الرحمة هي : أخرى، أييَرِدُ على هذا التفسير أنهم فسروا الصفة بصفة  -1

الإرادة وهو تفسير مبتدع ومرفوض لدى العقلاء لأن الإرادة صفة مستقلة قائمة بنفسها 

                                 
  .لشيخ الإسلام ابن تيمية بتصرف، 39: الرسائل والمسائل ص 528



كما أن الرحمة كذلك صفة قائمة بنفسها، وكذلك الغضب وسائر الصفات التي فسروها 
  .بعضها ببعض، وكلها صفات ثابتة بالكتاب والسنة

وف يرد عليهم في صفة الإرادة التي أثبتوها ولو سلمنا جدلاً هذا التفسير، فس -2
وذلك لأن الإرادة لا تكون إلا . ما أوردوه على غيرهم في صفة الرحمة. وفسروا بها الرحمة

وإلا فما لا يحتاج إليه الحب لا . لمناسبة بين المريد والمراد، وملاءمته في ذلك تقتضي الحاجة
فإذاً إثبات الإرادة يؤدي إلى إثبات الحاجة،  .ينتفع به ولا يريده، وهو معنى لا يليق باالله

فإثبات الإرادة . ومحال في حق االله تعالى وما يؤدي إلى المحال فهو محال" نقص" 529وهو
محال، وهذا ما يؤدي إلى طرد ذلك الباب الذي فتحوه على أنفسهم حتى تنفى جميع 

لمخلوق لا تلزم وهو أن لوازم صفات ا" الجماعة"والمسلك السليم هو مسلك . الصفات
وكل الذي اعتمد عليه . صفات الخالق، إذ لا مناسبة بين صفات الخالق وصفات المخلوق

الكلم عن "الخلف في نفي صفة الرحمة أو تأويلها وغيرها من الصفات التي حرفوها فيها 
إنما هو إثبات لوازم صفات المخلوق لصفات الخالق وقياسها عليها، وهو خطأ " مواضعه
  .ر أو غفلة شنيعة فليعلم ذلكفي التصو

وهذه الصفة يدرك كل حي أثرها في نفسه وفي غيره في الأرض وفي السماء في كل 
لحظة ولمحة فما كان ينبغي أن تكون محل نقاش وجدل، بل القوم لا يشكون في آثارها التي 
 أشرنا إليها ولكنهم وجدوا آباءهم كذلك يؤولون ويحرفون فقلدوهم تقليداً لفظياً،

  .وقلوبهم تعترف مضطرة برحمة أرحم الراحمين، واالله المستعان
  :صفة الرضا: الصفة الثامنة

هذه الصفة واحدة من صفات الأفعال التي فصلنا فيها القول سابقاً مثل المعية والمحبة 
وغيرها، وهي ثابتة بالكتاب والسنة وإجماع العلماء الذين يعتد بإجماعهم من الأئمة 

  .هم ممن هم في طبقتهم أو بعدهم من الذين ينهجون منهج السلف الصالحالأربعة وغير
ومن . بل هذه الصفة هي مطلب كل عابد، وغاية كل سالك من طاعتهم وعباداتهم
اللهم "الأدعية المأثورة التي يدعو بها طلاب الرضا في أرجى الأوقات ومظان إجابة الدعاء 

                                 
  .38-5/33من الرسائل والمسائل  529



فالرضى عنهم في دار الكرامة " ك والنارإنا نسألك رضاك والجنة، ونعوذ بك من سخط
  .وعدم السخط عليهم بعد الرضى مطلب ليس بعده مطلب

وقد تضافرت الأدلة من القرآن والسنة بذكر الرضى، أي رضى رب العالمين عن 
عباده المؤمنين لإيمانهم وطاعتهم وحسن عبادتهم، وإخلاص العبادة له سبحانه وعدم 

كما أخبر االله في كتابه عن رضى عباده المؤمنين عن ربهم . الالتفات إلى سواه عز وجل
  .حين يتفضل عليهم فيدخلهم الجنة ويحل عليهم رضوانه الذي لا يعقبه السخط أبداً

  :فلنذكر بعض تلك النصوص المشار إليها فيما يلي
  .530}رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ{ -1
  .531}كَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُرَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِ{ -2
  .532}لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ{ -3
اللهم إني أعوذ بك برضاك من سخطك، وبمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ بك " -4
  .533"منك

  .534"رضى االله في رضى الوالدين، وسخطه في سخطهما" -5
النصوص من الكتاب والسنة يجعلنا نجزم بأن السلف يثبتون هذه الصفة  فإيماننا بهذه

كغيرها من صفات ربنا تعالى، لأن النصوص المذكورة لا تتحمل التأويل إلا بنوع من 
  .التكلف، وقد نهينا عن التكلف كما نهينا عن القول على االله بغير علم

فات الأفعال والصفات الخبرية وأما الخلف فقد قالوا في هذه الصفة قولهم في جميع ص
وهي وجوب تأويلها بدعوى أن الرضا انفعال نفس وتغير من حال إلى حال، فذلك لا 

ولازمه هو العطاء أو الإنعام، أو الثواب . يليق باالله تعالى، وإنما المراد لازمه أو إرادة لازمه
ة الرحمة وغيرهما الجزيل، وسبق أن ناقشنا موقفهم هذا في غير موضع في صفة المحبة وصف

  .من صفات الأفعال التي سبق الكلام فيها فلا نرى لزوماً لإعادة ذلك

                                 
  .22: سورة المجادلة آية 530
  .8: سورة البينة آية 531
  .18: سورة الفتح آية 532
  .18/203أخرجه مسلم في صحيحه باب ما يقال في الركوع والسجود  533
  .1/520الخفاء    كشف. الترمذي عن ابن عمر مرفوعاً وموقوفاً والأكثر على وقفه: أخرجه 534



  :صفة الضحك الله تعالى: الصفة التاسعة
الضحك قريب من الفرح والرضا والمحبة، من حيث المعنى العام، وهو صفة من 

بها السنة إذ لم صفات الأفعال تقوم باالله تعالى كما يليق به، وهو من الصفات التي انفردت 
يرد ذكرها في القرآن الكريم، وهذا الانفراد لا يؤثر عند أهل السنة والجماعة، لأن ما ثبت 
بالسنة الصحيحة كالذي ثبت بالقرآن دون فرق، لأن القرآن نفسه يأمر االله فيه عباده 

ودون تفريق  بين الأحكام " بانَيةً"أو جاءت " مؤكدة"بالأخذ بالسنة مطلقاً، جاءت 
والعقيدة، وقد تقدم هذا البحث مستوفى في حجية الحديث في مدخل هذا الكتاب، وأما 

  .الخلف فسوف نتحدث عن موقفهم بعد ذكر النصوص
  :ومما ورد في إثبات صفة الضحك الأحاديث التالية

يضحك االله سبحانه وتعالى إلى رجلين يقتل أحدهما الآخر ": حديث أبي هريرة -1
  .535"اتل هذا فيُقتَلُ فيتوب االله على القاتل فيسلم فيستشهديق. فيدخلان الجنة

  .536"يتجلى ربنا ضاحكاً يوم القيامة": حديث أبي موسى الأشعري -2
يا رسول االله أيضحك االله سبحانه وتعالى؟ : قال: "حديث أبي رزين العقيلي -3
  .537"لن نعدم من رب يضحك خيراً: "فقال. "نعم": فقال

لقيم يتحدث قليلاً عن هذه الصفة بأسلوبه اللطيف، وهو بصدد ولندع الإمام ابن ا
  :حيث يقول رحمه االله -حديثه عن المحبة والفرح والضحك

سبحانه من عبده حيث يأتي من عبوديته بأعظم ما يحبه " ضحكه"ومن هذا "
فيضحك سبحانه فرحاً ورضا، كما يضحك من عبده إذا ثار عن وطائه وفراشه 

خدمته، يتلو آياته ويتملقه، ويضحك من رجل هرب أصحابه عن  ومضاجعة حبيبه إلى
ويضحك إلى من . العدو فأقبل إليهم، وباع نفسه الله ولقاهم نحره حتى قتل في محبته ورضاه

أخفى الصدقة عن أصحابه لسائل اعترضهم فلم يعطوه، فتخلف بأعقابهم وأعطاه سراً 
  .ليه حباً له وفرحاً بهحيث لا يراه إلا االله الذي أعطاه، فهذا الضحك إ

                                 
، وأخرجـه 1505-3/1504، ومسـلم 6/39الحديث متفق عليه، واللفظ للبخاري، كتاب الجھاد بـاب الكـافر يقتـل المسـلم 535

  .4/407أحمد والترمذي 
  .6/318أورده السيوطي في الجامع الصغير، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير 536
  .، باب ما أنكرت الجھمية1/64خرجه ابن ماجه في المقدمة ، وأ13، 12، 11/ 4أخرجه أحمد في مسنده  537



 538وكذلك الشهيد حين يلقاه يوم القيامة، فيضحك إليه فرحاً به وبقدومه عليه
  .اهـ

هكذا يوضح شمس الدين ابن القيم أن ضحك الرب سبحانه إلى بعض عباده في 
بعض تلك الحالات الخاصة فإنما هو ضحك رضا وفرح ومحبة، لأن الشخص أو 

قد أتوا بأعظم أنواع محابه من جهاد في سبيل االله، ومن الأشخاص الذين يضحك إليهم 
  .بيع للنفس الله، ومن المناجاة التي تفضل االله بها عليهم

وهكذا تجده سبحانه يوفق من شاء من عباده ليأتي بمرضاته فيتقبل منه ثم يفرح به 
  !!سبحانك ما أعظم شأنك. حتى يضحك إليه رضاً ومحبة

لة النفاة فلم يستطيعوا أن يهضموا هذا الموقف الكريم من أما الجمهية الجفاة والمعط
ربنا العظيم ولم يوفقوا ليُسلّموا له ويفوضوا الأمر إليه، بل أخذوا يتخبطون كالناقة 

  !!العشواء تصعد وتنزل وتذهب وتجيء، ولا تدري أي السبيل؟
اها من وقد أشكلت عليهم هذه الصفة لعدم اعتمادهم عل الأدلة النقلية التي سقن

ثم هي من الصفات . كما قلنا سابقاً قد انفردت بها السنة المطهرة-السنة المطهرة، وهي 
الخبرية المحضة التي الأصل فيها الأدلة النقلية، وأما العقلية فتبع لها على حسب المنهج 

فليس في إثبات الضحك أي . السلفي الذي سبق أن أوضحناه في موضعه من الرسالة
ك ليس كمثله شيء كما قلنا فيما مضى من الصفات الخبرية، لأن الباب محذور لأنه ضح

إن المراد بالضحك الرضى : واحد، وتساق الصفات كلها سوقاً واحداً، وأما قولهم
فليست غريبة . والثواب الجزيل فهي شنشنة نعرفها للفلاسفة، وأولادهم من علماء الكلام

الذي أشرنا إليه وهم في غنى عنه لو  وهذا هو التخبط. علينا ولا هي جديدة عليهم
  .حالفهم التوفيق

والعجيب من أمرهم أنهم إذا مرت عليهم صفة الرضى أولوها بالثواب أو بإرادة 
الثواب، وإذا مرت بهم صفة التعجب أو الفرح أولوها كلها إما بالثواب وما في معناه أو 

لرضى فعلام يدل هذا وهاهم هنا يؤولون الضحك با. بالإرادة، وكذلك صفة الرضى

                                 
  .2/216ابن القيم مدارج السالكين  538



  !!التصرف؟
يدل على ما ذكرناه سابقاً في غير موضع من أن عقيدة القوم عقيدة تقليدية لا تستند 

  "!!سمعنا الناس يقولون شيئاً فقلناه"إلى دليل أو قاعدة، 
وهذا المعنى هو الذي دعا في آخر المطاف الإمام أبا الحسن وكبار شيوخ الأشعرية 

ن هذا التخبط إلى منهج ثابت مبني على أساس قوي لا تؤثر فيه بعده إلى الرجوع ع
  .الشبهات وهو منهج أهل الحديث والسنة الذي درج عليه سلف هذه الأمة

الضحك خفة الروح، فيكون عند تجدد ما : وأراد بعضهم أن يتفلسف أكثر فقال
الذي تحدثت  أدركت شيئاً وفاتتك أشياء، إن الضحك: فيقال له. يسُر واندفاع ما يضُر

عنه هو ضحكك وضحك أمثالك من مخلوقات االله، أما ضحك الخالق العظيم سبحانه فلا 
تُدرك حقيقته لأنك لم تدرك الخالق فكيف تُدرك حقيقة ضحك الخالق، إذ الكلام في 

  .وقد تقدمت هذه القاعدة في غير موضع. الصفات فرع عن الكلام في الذات
  :صفة التعجب: الصفة العاشرة

فيصفون االله " صفة التعجب"ومن الصفات التي يثبتها ويؤمن بها أهل السنة والجماعة 
تعالى بالتعجب، لأنه وصف نفسه بها ووصفه بها رسوله صلى االله عليه وسلم فيما ثبت 
عنه، وهي من الصفات التي تتجدد حسب مشيئته تعالى وإرادته، فهي فعل من أفعال االله 

  .ة خفية لا يعلمها إلى االله تعالىالكثيرة التي تصدر عن حكم
ثم إن الصفة التعجب قد تدل على محبة االله للفعل الذي هو محل التعجب، وهي في 
: هذه الصورة قريبة من معنى الفرح، ومن أمثلة هذا النوع، قوله صلى االله عليه وسلم

يعجب ربك ": ، وقوله صلى االله عليه وسلم539"يعجب ربك من شاب ليست له صبوة"
يعجب ربك من قوم يقادون ": ، وقوله540"عبده إذا ثار من فراشه ووطائه إلى الصلاة من

عجب ربك من قوم بأيدهم السلاسل حتى يدخلوا ": ، وفي رواية541"إلى الجنة بالسلاسل

                                 
  .1/246، وكشف الخفاء 123: رواه أحمد وأبو يعلى بسند حسن عن عقبة بن عامر، راجع المقاصد الحسنة ص 539
  .2/23ھر أخرجه أحمد من حديث ابن مسعود وإسناده حسن، قاله المناوي في الجامع    الأز 540
  .الحديث متفق عليه، وذكره ابن عبد البر في التمھيد 541

المراد أسرى الكفار يؤتى بھم مسلسـلين فيسـلمون ويـدخلون الجنـة، محقـق التمھيـد لابـن عبـد البـر الأسـتاذ عبـد الله 
  .الصديق



  ."الجنة
كل ذلك على ما يليق باالله، وإذا كان التعجب في حق الإنسان منشأه غرابة الفعل 

لعجب والغرابة، لأن الإنسان فوجئ بالفعل الذي هو محل وأنه حدث على شكل يثير ا
التعجب، إذا كان هذا هو مثار التعجب عند المخلوق، فإن االله تعالى منزه عن هذه المعاني، 
لأنه سبحانه هو الذي قدر ذلك الفعل الذي هو محل التعجب وقدره، فلا ترد في حقه 

فلا يسعنا إلا أن نقول فيه ما قلناه في  .سبحانه هذه المعاني وتلك اللوازم لتعجب الإنسان
التعجب معلوم المعنى : "صفات الأفعال التي تقدمت، وهو ما قاله الإمام مالك من قبل

مجهول الكيفية والكُنه، ولكن الإيمان والتسليم واجب والتعمق والتشكك بدعة ومهلكة، 
  .واالله المستعان

لذي هو محل التعجب ومن أمثلة هذا وقد يدل التعجب على بغض االله للفعل ا: ثانياً
بَلْ {: ، وقوله سبحانه542}وَإِن تَعْجَبْ فَعَجَبٌ قَوْلُهُمْ أَئِذَا كُنَّا تُرَابًا{: النوع قوله تعالى

كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتاً { :، وقوله تعالى543}عَجِبْتَ وَيَسْخَرُونَ
 :وقوله، 545}تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضٍ وَكَيْفَ{: وقوله ،544}فَأَحْيَاكُمْ

  .546}وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ وَأَنتُمْ تُتْلَى عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللّهِ{
ومثل ". وقد يدل التعجب على امتناع الحكم  وعدم حسنه: "قال ابن القيم رحمه االله

  .547}عَهْدٌ عِندَ اللّهِ وَعِندَ رَسُولِهِ كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ{: له بقوله تعالى
: ومثل له بقوله تعالى. وقد يدل أحياناً على حسن المنع منه وأنه لا يليق به مثله

  .548،549}كَيْفَ يَهْدِي اللّهُ قَوْمًا كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَانِهِمْ{
. يله آنفاًوالتعجب بأنواعه المشار إليها صفة فعل تقوم باالله تعالى على ما تقدم تفص

والاستغراب والتأويل غير وارد خشية الوقوع في القول على االله بغير علم لأن التأويل 

                                 
  .5: سورة الرعد آية 542
  .12: سورة الصافات آية 543
  .28: سورة البقرة آية 544
  .21: سورة النساء آية 545
  .101: سورة آل عمران آية 546
  .7: سورة التوبة آية 547
  .86: سورة آل عمران آية 548
  .7طبعة مكتبة القاھرة، والتمھيد لابن عبد البر ج  4/10استقينا ھذه المعاني من بدائع الفوائد لابن القيم  549



وهذا ما جعل السلف . دائماً مبني على الظن والتخمين، لأن المعنى المؤول إليه ظني قطعاً
 يلتزمون منهجهم السليم، ولا يحيدون عنه، وهو عدم القول على االله بغير علم، بل التسليم
الله في حقائق ذاته وصفاته، وأفعاله، وقوفاً مع النصوص وتأدباً معها بل وتقديراً الله حق 

  .قدره
وهو يتحدث عن منهج الإمام مالك والإمام أحمد وغيرهم من  -وقال الشهرستاني 

  :إنما توقفنا في تأويل الآيات لأمرين: قالوا -أئمة السلف
سورة آل عمران في الآية السابعة حيث وصف في "المنع الوارد في التنـزيل : أحدهما
  .فنحن نَحْذُر عن الزيغ" المؤولين بالزيغ
غير "صفات البارئ"والقول بالظن في " بالاتفاق"أن التأويل أمر مظنون : ثانيهما

  .550جائز، فربما أولنا الآية على غير مراد البارئ تعالى فوقعنا في الزيغ
  :صفة الفرح: الصفة الحادية عشرة

فة الفرح من الصفات الفعلية الخبرية التي انفردت بها السنة دون الكتاب، وهي ص
ثابتة بالسنة الصحيحة التي تلقاها أهل السنة بالقبول، وعقد إجماعهم استناداً إليها على 
إثباتها، وهذه الصفة تدل بالتضمن على لطف االله بعباده ورحمته لهم، حيث يوفق من يشاء 

إذا تابوا تقبّل توبتهم وفرح بها فرحاً شديداً ولطيفاً في وقت واحد، إذ من عباده ليتوبوا ف
يَرُدّ إليه عباده الشاردين من طاعته لئلا يضيعوا، وهو الذي لا تضره معصيتهم ولا تنفعه 

  .طاعتهم
الله أفرح ": وهذا المعنى هو الذي يقرره لنا رسول الرحمة بقوله عليه الصلاة والسلام

الله ": ، وفي رواية لمسلم"حدكم سقط على بعيره وقد أضله في أرض فلاةبتوبة عبده من أ
أشد فرحاً بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة فانفلتت 
منه، وعليها طعامه وشرابه فأيس منها فأتى شجرة فاضطجع في ظلها قد أيس من راحلته، 

اللهم : "فأخذ بخطامها، ثم قال من شدة الفرحفبينما هو كذلك إذ هو بها قائمة عنده، 

                                 
  .القاھرة-ني مصطفى البابي الحلبي تحقيق محمد سيد كيلا. ، ط1/14الملل والنحل : الشھرستاني 550



  .اهـ 551"أخطأ من شدة الفرح" أنت عبدي وأنا ربك
وأهل السنة يؤمنون بهذا لحديث لصحته عن رسول االله عليه الصلاة والسلام الذي لا 
ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى، ويثبتون الصفة التي جاءت فيه، ولا يتعرضون لها 

ومعنى .  يشبهون صفات االله بصفات خلقه، وهو شأنهم في جميع الصفاتبالتأويل كما لا
الفرح معلوم والكيف مجهول، والبحث عن الكيفية من أنواع البدع المحدثة، والإيمان  به 
من واجبات الدين الإسلامي وأما الخائضون المتعمقون الذي يبحثون عن الكيفية، وإذا 

والواجب هو . فإنهم يلجأون إلى التحريف -تموهو أمر مح -عجزوا عن إدراك الكيفية 
الوقوف عند المعنى العام دون تكلف، وقد نُهينا عن التكلف، هذا هو موقف السلف من 

  .معنى هذه الصفة وباالله التوفيق
وأما الخلف فديدنهم معروف، وهو تأويل الصفة بأثرها ولازمها، وهنا قبول التوبة 

بدعوى أن حقيقة الفرح مستحيلة على االله لأنها خفة  والثواب الجزيل والعطاء الكريم،
  .وانفعال وتغير من حال إلى حال وكل ذلك لا يليق باالله تعالى

والجواب على شبهتهم هذه هو جوابنا على الشبهات السابقة، والقوم لا يكادون 
يفهمون من نصوص الصفات إلا حقائق صفات المخلوق فيفسرون صفات االله بتلك 

يقعون في التشبيه ثم يحاولون التخلص مما تورطوا فيه من التشبيه بارتكاب بدعة الحقائق ف
هذه حيقيتهم في جميع الصفات أو أكثرها على اختلاف . التأويل والقول على االله يغير علم

  .مشاربهم واالله المستعان
  :صفة الغصب: الصفة الثانية عشرة

ة وهي ثابتة بالكتاب والسنة وإجماع الغضب من صفات الأفعال التي تتعلق بها المشيئ
  :سلف الأمة، ومن الآيات القرآنية التي تثبت هذه الصفة قوله تعالى

  .552}مَن لَّعَنَهُ اللّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ{ -1
  .553}وَغَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ{ -2

                                 
  .فؤاد عبد الباقي 11/102، فؤاد عبد الباقي، البخاري الدعوات 215-4/210مسلم  551
  .60: سورة المائدة آية 552
  .93: سورة النساء آية 553



  .554}وَبَآؤُوا بِغَضَبٍ مِّنَ اللّهِ{ -3
لمبين في هذه الصفة، ومذهب سائر الأئمة إثباتها، وهناك عديد من آيات الكتاب ا

والأحاديث المشار إليها تؤكد ما جاء في هؤلاء الآي من وصف االله بالغضب، وإن هذا 
الغضب يحدث في وقت دون وقت، ومن ذلك ما جاء في حديث الشفاعة الطويل وهو 

: الشفاعة منهم، وهم يخبر عما يقوله الأنبياء اعتذاراً للناس عندما يتقدمون إليهم لطلب
آدم أوب البشر، ونوح، وإبراهيم وموسى وعيسى عليهم السلام، يخبر النبي عليه الصلاة 

إن ربي غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله، ولن ": والسلام أن كل واحد منهم يقول
  .إلى آخر الحديث الطويل 555"يغضب بعده مثله، اذهبوا إلى غيري
ة على أن إثبات صفة الغضب من دين الرسل جميعاً، لأن والحديث يدل دلالة واضح

ومحل . الشرائع كلها متفقة في الأصول بيد أن االله جعل لكل واحد منهم شرعة ومنهاجاً
واللفظ صريح في أنه قد يحدث في ذلك اليوم "إن ربي غضب اليوم": الشاهد من الحديث

  .غضب لم يحدث مثله قبل ذلك، كما لا يحدث بعده مثله
، وقد نظم بعضهم 556"من لم يسأل االله يغضب عليه": قوله عليه الصلاة والسلام -

  :هذا المعنى قائلاً
  وبُنيّ آدم حين يسأل يغضب  االله يغضب إن تركت سؤاله

اللهم إني أعوذ برضاك من سخطك وبمعافاتك من ": قوله عليه الصلاة والسلام -
  .557"ما أثنيت على نفسكعقوبتك، وأعوذ بك منك لا أحصي ثناء عليك أنت ك

: يا أهل الجنة فيقولون: إن االله تعالى يقول لأهل الجنة": قوله عليه الصلاة والسلام -
وما لنا لا نرضى يا : هل رضيتم؟ فيقولون: لبيك ربنا وسعديك والخير في يديك، فيقول

!! ألا أعطيكم أفضل من ذلك؟: وقد أعطيتنا ما لم تعط أحداً من خلقك، فيقول! رب
أحل عليكم رضواني فلا أسخط : يا رب، وأي شيء أفضل من ذلك؟ فيقول: فيقولون

                                 
  .61: سورة البقرة آية 554
  .من حديث أبي ھريرة 1/185، ومسلم 8/395، 6/371والبخاري  436-2/435رواه أحمد  555
  ".بتحقيق الألباني 2236راجع مشكاة المصابيح رقم الحديث "صححه الألباني ، و2/442أخرجه أحمد  556
  .مسلم والأربعة عن عائشة رضي الله عنھا، وتقدم تخريجه 557



  .558"عليكم بعده أبداً
يستدل أهل السنة بهذا الحديث على أن يحل رضوانه في وقت دون وقت، وأنه قد 
يحل رضوانه ثم يسخطُ على من شاء، كم يحل سخطه ثم يرضى ولكن هؤلاء أحل عليهم 

  .559رضواناً لا يعقبه سخط
ولا يثبت قدم الإسلام إلا : "ما أصدق ما قاله الإمام الطحاوي في عقيدته المشهورة

  .560"على ظهر التسليم والاستسلام
استناداً إلى هذه النصوص وغيرها من نصوص الكتاب والسنة التي آثرنا عدم ذكرها 

، الظاهر رغبة في الإيجاز، يؤمن السلف وجمهور الأئمة بهذه الصفة ويبقونها على ظاهرها
خلاف  -الذي يليق باالله إيماناً منهم بأن النصوص لا تدل بظاهرها إلا على ما يليق باالله 

يبد أن إثباتهم لا يصل بهم إلى . أي أنهم لا يؤولونه كما أوله غيرهم -ما يزعمه الزاعمون
  .من الرسالة -كما قلنا في غير موضع-حد التشبيه والتمثيل 

 هذه الصفة كما لم يحالفهم التوفيق أيضاً في جميع الصفات وأما الخلف فلم يوفقوا في
وإنما المراد بالغضب المذكور في . أنه ما ثمةَ غضب: على اختلاف مشاربهم، فزعموا

إن أصل الغضب : وعللوا لما ذهبوا إليه بقولهم. النصوص لازم الغضب وهو إرادة الانتقام
إن : حيل على االله تعالى، أو بعبارة أخرىغليان دم القلب عند إرادة الانتقام، وذلك مست

حقيقة الغضب الانفعال والتغير من حال إلى حال، وهو أمر لا يليق باالله، إلى آخر تلك 
  .التعليلات والأعذار غير المقبولة لدى غيرهم، من أهل السنة والجماعة

ولدفع هذه الشبهة التي نسجوها من خيوط العنكبوت نقول هنا ما قلناه في رد 
وهو أن لوازم صفات المخلوقين : شبهاتهم السابقة حول الصفات التي تحدثنا عنها سابقاً

التي ذكروها لا تلزم صفات الخالق، إذ لا مناسبة بين صفات الخالق وصفات المخلوق حتى 
تقاس صفاته سبحانه على صفاتهم، وكما أنهم أثبتوا ذات البارئ دون تفكير في لوازم 

مهم إثبات صفاته ذاتية أو فعلية دون تفكير في لوازم صافت ذوات المخلوقين، يلز
                                 

، 1/171، ومسـلم فـي الإيمـان 13/487، و11/415البخـاري : متفق عليه عن أبي سعيد الخدري رضـي الله عنـه راجـع 558
  .95، 3/88وأخرجه أحدم 

  .خط والأسف ألفاظ مترادفة ومعناھا واحد، القاموس المحيط والتاجالغضب والس 559
  .524: راجع شرح الطحاوية ص 560



  .المخلوقين، وهذا الإلزام يلحق أو يلزم جميع النفاة المعتزلة والأشاعرة وأتباعهم
هكذا نوجز القول في هذه الصفة اكتفاء بما تقدم من المناقشة حول الصفات التي 

وبالتالي فإن الكلام في . الآخرقبلها، لأن الكلام في بعض الصفات كالكلام في البعض 
  .الصفة عامة كالكلام في الذات سلباً وإيجاباً

  
  :الصفات الخبرية -ب

  :صفة الوجه: الصفة الثالثة عشرة
وهي من الصفات الخبرية التي أشكلت على الخلف على الرغم من ثبوتهـا بصـريح   

  .القرآن وصحيح السنة، والعقل تابع ومصدق وغير رافض
: فمن سألنا فقال: أما بعد: "ام أبو الحسن الأشعري الإمام المتكلم السلفييقول الإم

نقول ذلك خلافاً لما قاله المبتدعون، وقد دل على : إن الله سبحانه وجهاً؟ قيل له: أتقولون
  .561"}وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلاَلِ وَالإِكْرَامِ{: ذلك قوله عز وجل

كُلُّ شَـيْءٍ هَالِـكٌ إِلاَّ   {: استدل بها الإمام قوله تعالى نضيف إلى الآية التي: قلت
إن االله لا ينام، ولا ينبغي له أن ينام، يخفـض  " : ، وقوله عليه الصلاة والسلام562}وَجْهَهُ

القسط ويرفعه، يرفع إليه عمل الليل قبل النهار، وعمل النهار قبل الليل، حجابه النور، لو 
وما بين القوم وبـين  "، 563"نتهى إليه بصره من خلقهكشفه لأحرقت سبحات وجهه ما ا

، وهو قطعة من 564"أن يروا ربهم تبارك وتعالى إلا رداء الكبرياء على وجهه في جنة عدن
حديث طويل عند الشيخين في أبواب رؤية الرب تعالى لأهل الجنة وشاهدنا منه ذكر وجه 

  .الرب تعالى
فين مع وجود غيرهما من أحاديث الرؤيـة  نكتفي بالآيتين الكريمتين والحديثين الشري

التي تصرح أكثرها بذكر الوجه، لأن العبرة في إثبات صفة من الصفات ليسـت بكثـرة   

                                 
  .27: سورة الرحمن آية 561
  .88: سورة القصص آية 562
  .رواه مسلم في كتاب الإيمان عن أبي موسى الأشعري وابن ماجه في سننه 563
  .رواه الشيخان 564



الأدلة، وإنما العبرة بصحة الأدلة وصراحتها، وهذان العنصران متوافران هنـا والله الحمـد   
ن صفات الرب تعالى والمنة، ولذا أطبق السلف وأتباعهم على الإيمان بهذه الصفة كغيرها م

وإثباتها على ما يليق باالله لا يفسرونها بالذات، ولا يطلقون عليها شيئاً من الألقاب الـتي  
يرددها النفاة مثل العضو أو الجزء، وغير ذلك من الألقاب التي يطلقونها ليتذرعوا بهـا إلى  

وهي صناعة . ارنفيها بدعوى أن إثبات هذه الصفة يعني التركيب المستلزم للحاجة والافتق
معروفة لا تروج في سوقنا والله الحمد والمنة، إذ قد شرحنا أمثالها وعرفناها على حقيقتـها 
هذا، وإن الذين ينكرون وجه االله ورؤية وجهه يوم القيامه وكلامه لأهل الجنة، فيا تـرى  

  .واالله المستعان! وما هي ثمرة كدهم؟! إلاَم يسعون؟ ولماذا يعملون؟
  صفة النفس الله: بعة عشرةالصفة الرا

لأن االله أثبتها لنفسه وأثبتها له رسوله عليه الصلاة ) النفس: (ومما يجب إثباته الله تعالى
تَعْلَمُ {والسلام، وهي كما يليق باالله تعالى، يقول االله تعالى حكاية عن عيسى عليه السلام 

نفاة بأن ذلك من بـاب المشـاكلة   ، وقول ال565}مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ
  :مدفوع بنصوص كثيرة وردت في غير المقابلة منها

  .566}وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ{: قوله تعالى -1
  .567}كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ{ -2
  .568}وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي{ -3
لا أحصي ثناء عليك أنت كمـا  ": اللهوقوله عليه الصلاة والسلام في ثنائه على ا -4

  .569"أثنيت على نفسك
قوله عليه الصلاة والسلام في حديث أبي هريرة، وهو قطعة من الحديث القدسي  -5
  . 570"إذا ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي"...: الطويل

  .وهناك غيرها من النصوص الصريحة
                                 

  .116: سورة المائدة آية 565
  .28: ن آيةسورة آل عمرا 566
  .54: سورة الأنعام آية 567
  .41: سورة طه آية 568
  .تقدم تخريجه 569
  .ط فؤاد عبد الباقي 4/2061، ومسلم في الذكر 17/157أخرجه البخاري في الدعوات  570



تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِـي  { ة الكريمةفدعوى المشاكلة في الآي) النفس(بهذه الأدلة نثبت الله 
كمـا  -، غير واردة، بل باطلة لأن النصوص الأخـرى كلـها   }وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ

إذ . وليس هناك ما يدعو إلى التأويل أو التحريف. وردت دون مقابلة أو مشاكلة -علمت
  .واالله أعلمشأن النفس كشأن الصفات الخبرية الكثيرة التي تقدم الحديث فيها 

  صفة اليد: الصفة الخامسة عشرة
قد طاشت فيها سهام الخلف عـن   -كالتي قبلها من الصفات الخبرية-وهذه الصفة 

إصابة الهدف، وأخذوا يفسرونها تفسيراً يساير عقيدتهم، فسروها مرة بالقـدرة، ومـرة   
أَأَنـتُمْ  { -يا سـبحان االله  -من التشبية والتجسيم  -في زعمهم  -أخرى بالنعمة فارّين 

مَا مَنَعَـكَ أَن تَسْـجُدَ لِمَـا خَلَقْـتُ     {: ، يقول االله في كتابه المبين571}أَعْلَمُ أَمِ اللّهُ
لما خلقت : ، فهل من الجائز أن يقال573}بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ{: ، ويقول تعالى572}بِيَدَيَّ

  ؟ )بنعمتي(
أن نعم  -والخلف منهم -لمؤمنين بالإجماع، لأن الذي يؤمن به جميع ا) لا: (الجواب

  .، وهذا أولا574ً}وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللّهِ لاَ تُحْصُوهَا{االله لا تعد ولا تحصى، 
  ؟)بقدرتي(لما خلقت : وهل من الجائز ثانياً أن يقال

فيمـا   -لأن الذي ندين به نحن وإياهم  -فيما أعتقد  -لا، إجماعاً أيضاً : الجواب
، لعدم الـدليل علـى   575}وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ{قدرة واحدة وباهرة أن الله  -أعلم

  .التعدد، هكذا يتضح الصواب في المسألة بإذن االله
فإذاً هما يدان تليقان باالله ) ص(يقال في تفسير آية ) المائدة(وما ذكرناه في تفسير آية 

منا، ولا النعمة لما شـرحنا، ولا  تعالى لا القدرة، لأن القدرة صفة أخرى غير اليد كما عل
  .إذ ليس كمثله شيء. ولا تشبه يده يد المخلوق. الجارحة، لأن الجارحة للمخلوق

فلو كان : "-)ص(وهو يناقش تفسير الخلف لآية  -قال الإمام أبو الحسن الأشعري 

                                 
  .140: سورة البقرة آية 571
  .75: سورة ص آية 572
  .64: سورة المائدة آية 573
  .18: سورة النحل آية 574
  .120: سورة المائدة آية 575



 ـ}لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ{: االله عز وجل عنى بقوله لام علـى  ، القدرة لم يكن لآدم عليه الس
إبليس في ذلك ميزة، واالله عز وجل أراد أن يُرى أن لآدم على إبليس فضلاً إذ خلقه بيده 
دونه، ولو كان خالقاً لإبليس بيديه كما خلق آدم عليه السلام بيديه لم يكن لتفضيله عليه 

فقد خلقتني بيديك كما خلقت آدم بهما، : بذلك وجه، وكان إبليس يقول محتجاً على ربه
أراد االله عز وجل تفضيله عليه بذلك، قال له موبخاً لاستكباره على آدم أن يسجد له  فلما

فدل على أنه ليس معـنى الآيـة   !! ؟}مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ أَسْتَكْبَرْتَ{
 ـ ارك القدر، إذ أن االله عز وجل خلق الأشياء جميعها بقدرته، وإنما أراد إثبات يدين لم يش

 }لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ{: إبليس آدم عليه السلام في أن خلق بهما، وليس يخلو قوله عز وجل
أو ) جارحتين(أو يكون معنى ذلك إثبات يدين ) نعمتين(أن يكون معنى ذلك إثبات يدين 

أو يكون معنى ذلك إثبات يدين ليستا نعمتين ولا ) قُدرتين(يكون معنى ذلك إثبات يدين 
فلا يجوز أن يكون معنى .  ولا قدرتين، لا يوصفان إلا كما وصف االله عز وجلجارحتين

عملت بيديّ وهـو يعـني   : ذلك نعمتين، لأنه لا يجوز عند أهل اللسان أن يقول القائل
نعمتيّ، ولا يجوز عندنا ولا عند خصومنا أن نعني جارحتين ولا يجوز عند خصـومنا أن  

  .576نعني قدرتين
إثبـات  ) بيـدي (الثلاثة صح القسم الرابع، وهو أن معنى قوله  وإذا فسدت الأقسام

بأنهما يـدان  : يدين ليستا جارحتين، ولا قدرتين، ولا نعمتين، لا يوصفات إلا بأن يقال
  .اهـ 577"ليستا كالأيدي خارجتان عن سائر الوجوه الثلاثة التي سلفت

يه أن اليد في غير هـذا  هذا كلام واضح غني عن التعليق إلا أن الذي ينبغي التنبيه عل
ولكـن  . لفلان عليَّ يد أو أيـادٍ : وتجمع على أيادي يقال) النعمة(السياق قد تأتي بمعنى 
  .يأبى هذا المعنى كما ناقش الإمام أبو الحسن رحمه االله: السياق الذي في الآيتين

من بـاب  أما اليد بمعنى القدرة لا أعلم ثبوت هذا المعنى في اللغة، اللهم إلا إذا كان 

                                 
ھل يجوز عند أھل السنة أو عند الأشاعرة اعتقاد تعدد القدرة والإرادة وغيرھما من الصفات التي لم يـرد الـنص بـذلك،  576

  .والذي نعتقده عدم اعتقاد التعدد إلا فيما ورد به النص
  .56: الإبانة في أصول الديانة للإمام السلفي أبي الحسن الأشعري رحمه الله ص 577



هنـا  ) أيد(، فليس لفظ 578}وَالسَّمَاء بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ{: الكناية، واالله أعلم، وأما قوله تعالى
أي قـوي، هكـذا قـال    ) آد الرجل يئيد أيداً(جمع يد كما قد يتوهم، وإنما هو مصدر 

  .579المفسرون
هذا وقد وردت في صفة اليد عدة أحاديث صحاح وحسان ولكننا نرى أن نقتصر 

لى ذكر حديث واحد اتفق على إخراجه الشيخان وهو حديث احتجاج آدم وموسـى  ع
اصطفاك االله بكلامه وخط لـك  ! يا موسى: فقال آدم": عليهم السلام، ومحل الشاهد منه

  .580"التوراة بيده
في هذه الآية إثبات يدين  }لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ{: قال ابن بطال عند تفسير قوله تعالى

ثم لو استقرأنا القـرآن  . اهـ 581وهما صفتان من صفات ذاته، وليستا بجارحتين الله تعالى
  :جاء في القرآن على ثلاثة أنواع) اليد(الكريم لوجدنا أن لفظ 

  .582}بِيَدِكَ الْخَيْرُ{جاء مفرداً كقوله تعالى -1
  .583}لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ{: جاء مثنى كقوله تعالى -2
  .584}مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا{: لىجاء جمعاً كقوله تعا -3

وإذا راجعنا هذه الاستعمالات الثلاثة للبد نجد أن االله إذا ذكر اليد مثنـاة يضـيف   
لِمَـا خَلَقْـتُ   {الفعل إلى نفسه بضمير الإفراد ويتعدى الفعل بالباء إليهما أي إلى اليدين 

  .}بِيَدَيَّ
مِمَّا {الفعل يتعدى بنفسه لا بالباء وإذا ذكرها بصيغة الجمع أضاف العمل إلى اليد و

  .}عَمِلَتْ أَيْدِينَا
وأما في حالة الجمع يكون معنى عملت أيدينا أي عملنا نحن، وهو يسـاوي عملنـا   

من الجائز أن يضاف الفعل إلى يد ذي اليد، بدلا مـن أن  : وخلقنا ورزقنا وتوضيح ذلك

                                 
  .47: يةسورة الذاريات آ 578
  .راجع حاشية الجمل على الجلالين عند الآية المذكورة 579
  .، من حديث أبي ھريرة2044-4/2042، ومسلم 13/477، و11/505البخاري . متفق عليه 580
  .11/163فتح الباري  581
  .26: سورة آل عمران آية 582
  .75: سورة ص آية 583
  .71: سورة يس آية 584



بِمَـا قَـدَّمَتْ   {: كقولـه يضاف إليه مباشرة، وهو أسلوب معروف عند العرب، وهو 
، وأما إذا أضيف الفعل إليه تعالى ثم عُدّي الفعل 586}فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ{، و585}يَدَاكَ

  . 587بالباء إلى يده مثناة أو مفردة فهذا مما باشرته يده سبحانه
ويشهد لما ذكرنا ما جاء في حديث الشفاعة الطويل في قوله عليه الصلاة والسلام في 

: ويقال لموسى "أنت الذي خلقك االله بيده": آدم وموسى عليهما السلام، يقال لآدمحق 
  .588"أنت الذي اصطفاك االله بكلامه وكتب لك التوراة بيده"

ولا يحتمل المعنى هنا القدرة، وإلا لم يكن للتوراة اختصاص بما ذكـر ولا كانـت   
م أبي الحسن الأشعري عند أفضلية لآدم على كل شيء مما خلق بالقدرة كما تقدم في كلا

  .، والقصة معروفة لدى طلاب العلم)ص(الكلام على آية سورة 
وخلاصة ما ذكر فيما تقدم أن هذه الصفة صفة بها العطاء والأخذ والقبض وهي غير 

: نقول ذلك استناداً إلى قوله عليه الصلاة والسلام فيما رواه البخاري. القدرة وغير النعمة
أرأيتم ما أنفق منذ خلـق السـماء   . يغيضهما نفقة سحّاء الليل والنهار يد االله ملأى لا"

 589"والأرض فإنه لم ينقص ما في يده، وكان عرشه على الماء وبيده الميزان يخفض ويرفع
  هـ.ا

: يقبض االله الأرض ويطوي السموات بيمينه ثم يقـول ": وقوله عليه الصلاة والسلام
وَالأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَـتُهُ يَـوْمَ   {: يث كقوله تعالى، والحد590"أن الملك أين ملوك الدنيا

  .591}الْقِيَامَةِ وَالسَّماوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ
ويفهم من كلام بعض أهل العلم أن النسبة التي بين اليد والقدرة كالتي بـين الإرادة  

أنهـا  ) اليد(والذي يلوح في معنى هذه الصفة :  "ن القيم رحمه اهللالمحبة إذ يقول الإمام اب
كالمحبة مع : قريبة من معنى القدرة إلا أنها أخص منها معنى، والقدرة أعم، ثم قال رحمه االله

                                 
  .10: سورة الحج آية 585
  .30: ةسورة الشورى آي 586
  .36: مختصر الصواعق المرسلة ص 587
  .13/422راجع أحاديث الشفاعة، منھا حديث البخاري في التوحيد عن أنس  588
  .2/350ھداية الباري في ترتيب البخاري  589
  .المصدر السابق والحديث متفق عليه 590
  .67: سورة الزمر آية 591



الإرادة والمشيئة، وكل شيء أحبه فقد أراده وليس كل شيء أراده أحبه، وكذلك كـل  
ل شيء واقع بالقدرة واقعاً باليد، فاليد أخص من شيء حادث فهو واقع بالقدرة، وليس ك

  .اهـ 592"معنى القدرة، ولذلك كان فيها تشريف آدم
وكذلك كتابة التوراة وغرس جنة الفردوس كما تقدم، وعنـد التحقيـق أن   : قلت

النسبة بين الإرادة والمحبة من باب عموم وخصوص من وجه يجتمعان في إيمان أبي بكر مثلاً 
وب، وتنفرد الإرادة في كفر أبي جهل مثلاً لأنه مراد غير محبوب، وتنفـرد  فهو مراد ومحب

  .المحبة في إيمان إبليس لأنه غير مراد وهو محبوب لو وجد بإرادة االله ومشيئته
وأما النسبة بين القدرة واليد فمن باب العموم والخصوص المطلق يجتمعان في خلـق  

بيده سبحانه كما كتب التوراة بيده وغرس  آدم، وما ذكر معه لأنه خلقه بقدرته وصنعه
جنة الفردوس بيده أيضاً، وتنفرد القدرة في سائر مخلوقاته التي لم يباشر خلقها بيده ولكن 

  .كوني فكانت، واالله أعلم: قال لها
  صفة الأصابع الله تعالى بلا كيف ولا حد: الصفة السادسة عشرة

غيرهما من الصفات الذاتية الخبرية وأثبتنـا  إذا كنا تحدثنا فيما سبق عن الوجه واليد و
أن اليد غير القدرة بل هي صفة زائدة قائمة بذاته تعالى فمن المناسب أن نتحـدث عـن   
إثبات الأصابع الله تعالى على ما يليق به سبحانه، والأصابع من الصفات الذاتية الخبرية التي 

  .انفردت بإثباتها السنة دون الكتاب
من علماء الحديث صفة الأصابع في كتبهم وتلقوها بـالقبول،   وقد ذكر غير واحد

البخاري ومسلم في صحيحيهما وذكره : وفي مقدمة من ذكر أحاديث الأصابع الشيخان
كتـاب  (وقد جمع أكثر طرقه الإمام الدارقطني في رسالته اللطيفة . ابن عبد البر في تمهيده

ة الأصابع الله تعالى على ما يليق باالله بلا فانطلاقاً من هذه الأدلة يثبت أهل السن) الصفات
  .كيف ولا حد

  :أحاديث الأصابع
جاء حبر إلى النبي عليه : روى مسلم في صحيحه عن ابن مسعود رضي االله عنه قال

                                 
  .6: ابن القيم بدائع الفاويد ص 592



إن االله تعالى يمسك السموات يوم القيامة : يا محمد أو يا أبا القاسم: الصلاة والسلام فقال
ع، والجبال والشجر على أصبح، والماء على أصبع، والثرى على أصبع، والأرضين على أصب

أنا الملك أنا الملـك، فضـحك   : فيقول: على أصبع   وسائر الخلق على أصبع، ثم يهزهن
وَمَـا  {:ثم قرأ قوله تعالى. رسول االله عليه الصلاة والسلام تعجباً مما قال الحبر تصديقاً له

ضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّماوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِـهِ  قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالأَرْ
  .593}سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ

عبد االله بن مسعود، وعبد االله : وقد روى هذا الحديث غير واحد من الصحابة منهم
ند مسلم، والحديث متفـق  بن عمر، وعبد االله بن عباس، وقريب منه حديث أبي هريرة ع

إذ قد رواه البخاري في كتاب التوحيد في صحيح وفي معنى هذه الأحاديث المشـار  . عليه
  :إليها حديث عبد االله بن عمرو بن العاص عند مسلم ولفظه

إن قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد يصرفها حيث يشاء ثم "
  ."إلى طاعتك يا مصرف القلوب صرف قلوبنا: قال

وفي معناه أيضاً حديث النواس بن سمعان الكلابي رضي االله عنه عند مسلم ونصـه  
الميزان بيد الرحمن إن شاء يرفـع  ": سمعت رسول االله عليه الصلاة والسلام يقول: "هكذا

وقلب ابن آدم بين إصبعين من أصابع الرحمن إن شاء أقامه وإن شاء  -أقواماً ويضع آخرين
يا مقلب القلوب ثبت قلبي علـى  ": كان يقول رسول االله عليه الصلاة والسلامو. "أزاغه
  . "دينك

وبهذه الأحاديث الصحاح يثبت علماء الحديث وأهل السنة الله تعالى الأصابع بثبوتها 
  .صفة الله تعالى خبرية كما تقدم

 وأحاديث صفة الأصابع لم تسلم من تحريف المحرفين بل نالها ما نـال غيرهـا مـن   
حيث زعم بعضهم أن الأصابع تخليط من اليهود لأن اليهود مجسـمة،  . نصوص الصفات

وأن ضحك النبي صلى االله عليه وسلم من كلام الحـبر لـيس دلـيلاً علـى تصـديقه      

                                 
  .67: سورة الزمر آية 593



  .، بل هو دليل الكراهة والغضب والاستنكار594لليهودي
واب فيـه  وأنت ترى هذا الكلام ينقصه الشيء الكثير من الإنصاف، وأن مجانبة الص

  .واضحة ومكشوفة لكل طالب علم
وقد نسي المعارضون النافون أو تناسوا حديث عبد االله بن عمرو بن العاص وحديث 
النواس بن سمعان وليس في إسنادهما يهودي ولا نصراني بحمد االله تعالى، فذهبوا ليتعلقـوا  

عتمـاد عليهـا،   بخيط العنكبوت فزعموا أن أحاديث الأصابع فكرة يهودية فلا ينبغي الا
وفاتهم أنهم يسيئون بهذا التصرف إلى أصحاب رسول االله عليه الصلاة والسلام الذين رووا 
الحديث بعد أن فهموا أن النبي عليه الصلاة والسلام أقر اليهودي على ما أخبر من قـدرة  
االله تعالى حيث يحمل الرب تلك الأشياء المذكورة في الحديث على أصابعه، بل ضـحك  

الصلاة والسلام ضحكاً يدل على التصديق والإعجاب بكلام الحبر ثم أراد أن يزيـل   عليه
الآية،  595}وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ{: عنه الاستغراب والاستعظام فقرأ عليه قوله تعالى

هكذا فهم الرواة من الصحابة ومن بعدهم وأغرب ما في هذا التصرف محاولـة تخطئـة   
ثم تفسير الضـحك بالاسـتنكار   " وتصديقاً للحبر وتعجباً من كلامه: "الالراوي الذي ق

متى علموا بل متى علم المسلمون الذين يدرسون سيرة الرسول عليه الصـلاة  !! والكراهة
والسلام أنه عليه الصلاة والسلام إذا سمع من يصف االله بما لا يليق بـه أو إذا انتـهكت   

 بغير علم، متى علموا بأن النبي عليه الصلاة والسـلام  حرمات االله، أو تقوّل أحدٌ على االله
بل المعروف من سيرته عليه الصلاة والسلام أنه في مثل هـذه  !! يعبّر عن ذلك بالضحك؟

المواقف يغضب بل هو لا يغضب إلا في مثل هذه الظروف عندما تنتهك حرمـات االله،  
لهذا كله فإن محاولـة  . ل العلمهذا هو المعروف لدى أه. ويتقول متقول على االله بغير علم

البخاري ومسلم وغيرهمـا، بـذلك   : النفاة رد أحاديث الأصابع بعد أن رواها الشيخان
السبب الواهي وتناسيهم لأحاديث أخرى فيها ذكر الأصابع بل دعوى بعضهم أن ذكـر  

فلا  الأصابع لم يرد في القرآن أو في حديث مقطوع به فإن محاولة النفاة هذه محاولة فاشلة

                                 
  .استقينا ھذه المعاني من شرح الإمام النووي على مسلم، وفتح الباري على البخاري عند عرض أحاديث الأصابع 594
  .91: سورة الأنعام آية 595



إن الأصابع لم يـرد ذكرهـا في   : وأما القول. ينبغي أن يتأثر بها طلاب العلم كما علمت
نعم لم يرد ذكر الأصابع في القـرآن، فمـاذا يعـني    ) فكلمة حق أريد بها باطل(القرآن 
بل يلزم من !! هل يعني ذلك بأننا لا نثبت الأصابع لأنها غير مذكورة في القرآن؟!! ذلك؟

ثبت الفرح والضحك ونـزول الرب آخر كل ليلة وغيرها من الصفات التي ذلك أننا لا ن
  !!انفردت بها السنة، وهذا مفهوم جهمي صرف كما ترى

فعلى أصحاب هذه المحاولة أن يحددوا موقفهم من الصـفات الـتي انفـردت بهـا     
الأحاديث الصحيحة، إما أن يثبتوها كلها، أو أن ينفوها كلها، وإلا فهـم متناقضـون   

والتناقض والاضطراب من الصفات اللازمة لكل من أعرض عـن هـدي   . مضطربونو
رسول االله عليه الصلاة والسلام والتمس الحق والهدى خارج هديه عليه الصلاة والسلام، 

  .هذا موقف الذين حاولوا رد الأحاديث
وهو محاولة التأويل بدعوى أن مثـل  . وأما الذين أثبتوا الأحاديث فلهم موقف آخر

ذه النصوص لا يراد ظاهرها لأن الأدلة العقلية تأبى، فلا بد من التأويل إلى ما يليق بـاالله  ه
فيا . أما هؤلاء فلم يأتوا بجديد بل هو أسلوب تعودناه في مثل هذه المواضع. ويقبله العقل

  ترى كيف يكون التأويل بالنسبة للأصابع؟
يخلقه االله  ليُحمّلـه مـا تحملـه    يحتمل أن يكون المراد بالأصابع خلقاً : قال بعضهم

، 596لعل المراد بالأصابع نعمة النفع والدفع أو أثر الفضل والعدل: الأصابع، وقال آخرون
  .إلى آخر تلك التكلفات التي هم في غنى عنها لو وفقوا

وممن أنكر هذا التحريف والتكلف في معنى الحديث الحافظ ابن حجر في فتح الباري 
هؤلاء المتأولة الطّعن في ثقات الرواة، ورد الأخبار الثابتة، إلى  حيث أوضح أن في تصرف

ولو كان الأمر على خلاف ما فهمه الراوي للزم فيه تقرير النبي صلى االله عليـه  : أن قال
وممن أنكر بل : وحاشاه من ذلك، ثم قال الحافظ -وسلم على الباطل وسكوته عن الإنكار
-الضحك في الحديث كان على سبيل الإنكـار،   تشدد    في الإنكار على من ادعى أن

                                 
  .341: الأسماء والصفات للبيھقي ص 596



يا . اهـ 597بعد أن أورد هذا الحديث في كتاب التوحيد من صحيحه -الإمام  ابن خزيمة
  !!له من موقف غريب

أو من أصحاب رسول ! هل هؤلاء يدعون أنهم أعلم باالله وما يليق به من رسول االله؟
إنه موقف يحتار فيه المرء ولا يدري كيـف  حقاً ! االله أو من التابعين لهم بإحسان وبإيمان؟

وعلى كل حال فهذه مواقف ثلاثة تمخضت من دراسـة أحاديـث الأصـابع    !! يفسره
  :ومواقف الناس منها، وهي كالآتي

  .إثبات صفة الأصابع كما جاءت بها السنة -1
  .تأويل الأحاديث الواردة والخروج بها عن ظاهرها -2
  .وى أنها مخالفة للأدلة العقلية القطعية في زعمهمإنكار الأحاديث وردها بدع -3

  ...والحق أبلج والباطل لجلج
  :صفة الساق الله تعالى على ما يليق به: الصفة السابعة عشرة

يَـوْمَ  {: ورد ذكر صفة الساق في القرآن الكريم في موضع واحد في قولـه تعـالى  
  .598}لاَ يَسْتَطِيعُونَيُكْشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَ

والملاحظ ورود هذه الصفة مُنكّرة دون أن تضاف إلى االله بخلاف الصفات الأخرى، 
التي جاءت مضافة إلى االله ومختصة به، ذلك الاختصاص الذي يزيل الإشكال، أو دعـوى  

  .المشاركة بين الخالق والمخلوق في حقائق الصفات
، هـل  )بالسـاق (تابعين يختلفون في المراد وهذا التنكير هو الذي جعل الصحابة وال

روي عن ابـن  . الساق صفة من صفات االله كالوجه واليد والقدم؟ أو  للساق معنىً آخر
وأسند البيهقي الأثر المذكور . إن االله يكشف عن قدرته  التي تظهر بها الشدة: عباس قوله

  .اهـ 599عن ابن عباس بسندين كلاهما حسن
: وقال ابن فـورك ". عن نور عظيم"ري في تفسير الساق وجاء عن أبي موسى الأشع

  .معناه ما يتجدد للمؤمنين من العفو والألطاف

                                 
  .17/169فتح الباري شرح صحيح البخاري  597
  .42: سورة القلم آية 598
  .17/200ابن حجر فتح الباري نقلاً عن الخطابي  599



  .600كشف الساق للمؤمنين رحمة ولغيرهم نقمة: ويروى عن المهلب
وذكر ابن القيم اختلاف الصحابة في المراد بالساق، ويرى أنه ليس في ظاهر الآية ما 

نه سبحانه وتعالى لم يضف الساق إلى نفسه بل ذكره مجرداً يدل على أنه صفة الله تعالى، لأ
  .601ومُنكّراً كما تقدم

ويرى ابن القيم أن الذين يثبتونه صفة الله، إنما يثبتونه بدليل خارجي، وهو حـديث  
أبي سعيد الخدري المتفق على صحته، وهو من أحاديث الشفاعة ويميل ابن القـيم إلى أن  

  .الوجه واليد وغيرهما، وتنكيره للتعظيم والتفخيم الساق صفة من صفات االله مثل
ويرى ابن القيم أن حمل الآية على الشدة لا يصح ويعلل ذلك لأن في لغة العرب إنما 

فَلَمَّـا  {: يقال كُشِفَتْ الشدة عن القوم، ولا يقال كشفت عن الشدة، مثل قوله تعـالى 
  .في الآية وليس هو المكشوف عنه ، فالعذاب هو المكشوف}كَشَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ

ويرى ابن القيم أن سياق الآية يوم يكشف عن ساق لا يدل على ما قيل إن معـنى  
فلذلك يرى أن تُفسّر الآية بحديث أبي سعيد الخدري الذي أشـرنا إليـه،   . الساق الشدة

عون يوم يكشف االله لعباده عن ساقه فيد": في ضوء الحديث المذكور -فيصبح معنى الآية 
إلى السجود   فيسجد المؤمنون الذي يسجدون الله مخلصين له الدين، أما المنافقون المراءون 
الذين كانوا يسجدون رياء وسمعة فلا يستطيعون السجود، إذ   تصبح ظهـورهم طبقـاً   

وفي حديث أبي سعيد الخدري جاء قولـه عليـه   . "واحداً فلا يستطيعون الهبوط للسجود
فارقنـاهم ونحـن   : ما يحبسكم وقد ذهب الناس؟ فيقولون: قال لهمفي": الصلاة والسلام

ليلحق كل قوم بما كانوا يعبـدون وإنمـا   : أحوج منا إليهم اليوم، وإنا سمعنا منادياً ينادي
أنا : التي رأوه فيها أول مرة فيقول 602فيأتيهم الجبار على غير الصورة :قال. ننتظر ربنا

هل بينكم وبينه آية تعرفونه بها؟ : إلا الأنبياء فيقول فلا يكلمه. أنت ربنا: ربكم فيقولون
فيكشف عن ساقه، فيسجد له كل مؤمن، ويبقى من كان يسـجد الله  ) الساق: (فيقولون

                                 
  .المصدر السابق 600
  .23: مختصر الصواعق المرسلة ص 601
جاء في تفسير الصورة عدة أقوال، ولكن الذي يميل إليه أھل الحديث أن المراد بالصورة الصفات أي يتجلى لھم بصفات  602

نھـا ليسـت كالصـور، غير الصفات التي تجلى لھم بھا أول مرة، ويستدل ابن قتيبة بھذا الحديث على إثبات الصورة Ϳ، ولك
  .221-217: تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة ص

  .17/199أما الحديث فمتفق عليه، ذكره البخاري في كتاب التوحيد، فتح الباري 



رياء وسمعة فيذهب كيما يسجد فيعود ظهره طبقاً واحداً ثم يؤتى بالجسر فيجعـل بـين   
  .الحديث"ظهراني جهنم

ي يثبت الله ساقاً نرى أن الآية مـن آيـات   فانطلاقاً من هذا الحديث الصحيح الذ
الصفات المفسرة بالسنة لأن الآية جاءت محتملة المعنى حيث جاء الساق مجرداً عن الإضافة 

فنسلك في إثبات الساق . المخصصة فجاءت السنة مبينة بأن المراد بالساق هو ساق الرحمن
يل ولا تشبيه، وتنــزيه  مسلك السلف الصالح الذي سلكناه من قبل، وهو إثبات بلا تمث

  .بلا تعطيل
فكما أن اليد والوجـه  . فالكلام في صفة الساق كالكلام في صفة اليد والوجه مثلاً

والقَدَمَ والبصر والعين صفات تليق به تعالى، وليست جوارح وأعضاء وأبعاضاً وأجـزاء  
تكلف لمعرفـة   كصفاتنا بل هي صفات خبرية ثابتة ينتهي علمنا فيها عند المعنى العام دون

لَـيْسَ  {كيفيتها، فكذلك الساق صفة الله ثابتة ثيوت تلك الصفات، وعلى غرارهـا إذ  
، ولأن الكلام في الصفات الخبرية كالكلام في الصفات }كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ

  .الذاتية يحتذي حذوه
فينبغي أن نعتبره منتهياً بعد وأما الخلاف والنزاع الذي جرى بين الصحابة والتابعين 

ثبوت حديث أبي سعيد الخدري الذي نعده تفسيراً للآية المجملة، ثم نعده فيصلاً في هـذه  
هذه هي طريقة أهل العلم قديماً وحديثاً، إذ لا يلتفتون إلى أقـوال أهـل العلـم    . القضية

ت مفسـرة أو  الاجتهادية وآرائهم بعد ثبوت السنة، ولا سيما إذا كانت السنة قد جـاء 
  .وباالله التوفيق. مفصلة لما أجمل في القرآن وهذا ما نحن بصدده

  صفة العين الله تعالى على ما يليق به سبحانه: الصفة الثامنة عشرة
العين صفة الله تعالى بلا كيف، وهي من الصفات الخبرية الذاتية الثابتـة بالكتـاب   

  :حالتين والسنة، وقد جاء ذكر العين في القرآن الكريم على
وَلِتُصْـنَعَ عَلَـى   {: مثل قولـه تعـالى  . ذكرت العين مضافة إلى ضمير المفرد -1
  .603}عَيْنِي

                                 
  .39: سورة طه آية 603



تَجْـرِي  {: ذكرت العين بصيغة الجمع، مضافة إلى ضمير الجمع مثله قوله تعالى -2
  .604}بِأَعْيُنِنَا

د بـه  وذكر العين مفردة لا يدل على أنها عين واحدة فقط، لأن المفرد المضاف يرا
، فالمراد نعـم  605}وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللّهِ لاَ تُحْصُوهَا{: مثل قوله تعالى. أكثر من واحد

  .االله المتنوعة التي لا تدخل تحت الحصر والعدّ
، فالمراد بها جميع ليالي 606}أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَآئِكُمْ{: وقوله تعالى

لا يكاد يخطـر ببـال   . نظرت بعيني أو وضعت المنظار على عيني: لو قال قائلو. رمضان
هذا ما لا يخطر ببـال  . أحد ممن سمع هذا الكلام أن هذا القائل ليست له إلا عين واحدة

  .607أحد أبداً
إذا أضيفت العين إلى اسم الجمع ظاهراً أو مضمراً فالأحسـن  : قال الإمام ابن القيم

فَأَوْحَيْنَا إِلَيْـهِ أَنِ اصْـنَعِ   {، و608}تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا{: كقوله تعالى جمعها مشاكلة للفظ،
: ، وهذا نظير المشاكلة في لفظ اليد المضافة إلى المفرد كقولـه تعـالى  609}الْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا

: وإن أضيفت إلى جمع جمعت كقولـه تعـالى  . 611}بِيَدِهِ الْمُلْكُ{، و610}بِيَدِكَ الْخَيْرُ{
  .، وقد تقدم هذا البحث في صفة اليد مستوفى612}ا عَمِلَتْ أَيْدِينَامِمَّ{

وقد ذكرت العين في السنة في قصة المسيح الدجال في حديث عبد االله بن عمر الذي 
إن االله لا يخفى عليكم، إن االله ليس بـأعور،  ": يقول فيه رسول االله عليه الصلاة والسلام

، 613"الدجال أعور العين اليمنى، كأنها عنبـة طافيـة  وأشار بيده إلى عينيه، وأن المسيح 
وللحديث سبب وهو أن الدجال ذكر عند النبي عليه الصلاة والسلام، وأخبر أنه ما مـن  
نبي إلا وقد أمر أمته أو نصحهم بالاستعاذة منه، ثم ذكر أن من صفاته أنه أعـور العـين   

                                 
  .14: سورة القمر آية 604
  .18: ، والنحل آية34: سورة إبراھيم آية 605
  .187: سورة البقرة آية 606
  .25: سلة صمختصر الصواعق المر 607
  .14: سورة القمر آية 608
  .27: سورة المؤمنون آية 609
  .26: سورة آل عمران آية 610
  .1: سورة الملك آية 611
  .71: سورة يس آية 612
، مصطفى البابي، وذكره الإمام مسـلم فـي بـاب ذكـر 16/204الحديث متفق عليه، ذكره البخاري في باب ذكر الدجال  613

  .شرح النووي 60-59/ 18الدجال 



ن الأمور الخارقة للعادة امتحاناً وأنه على الرغم من دعوى الألوهية وما يجري له م. اليمنى
واستدراجاً فيه عيوب ونقائص، وهو عاجز عن دفع ذلك عن نفسه، فلن يلتبس علـيكم  
الأمر في شأنه لأنه ناقص إذ به عَوَر، وربكم ليس بأعور، بل له سبحانه عينان يبصر بهما 

  .لأنه سميع بصير
 صلى االله عليه وسلم وهناك زيادة عند مسلم وبعض أصحاب السنن، وهي أن النبي

هذا ملخص قصـة  . "تعلمون أنه لن يرى أحد منكم ربه حتى يموت": قال يومئذ للناس
  .المسيح الدجال مع بيان السبب

أخبر االله في كتابه وثبت : قال الشيخ شهاب الدين السهروردي في كتاب العقيدة له
والعين، واليد، والنفس،  عن رسوله عليه الصلاة والسلام الاستواء على العرش، والنزول،

فلا يُتصرف فيها بتشبيه ولا تعطيل، إذ لولا إخبار االله ورسوله عليه الصلاة والسلام، مـا  
هذا هـو  : وقال الطيبي مؤيداً ما قاله السهروردي. تجاسر عقل أن يحوم حول ذلك الحمى

  .614المذهب المعتمد وبه يقول السلف الصالح
وهو يخبر عـن عـور المسـيح     -م بيده إلى عينيه وأما إشارته عليه الصلاة والسلا

فإنما تفيد تأكيد المعنى الحقيقي للعين على ما يليق باالله تعالى ولا يفهم منـها أن   -الدجال
. عين االله جارحة كأعيننا بل له سبحانه وتعالى عين حقيقية تليق بعظمته وجلاله وقِدَمِـه 

وليست الحقيقة كالحقيقة، وهـذا  وللمخلوق عين حقيقية تناسب حاله وحدوثه وضعفه 
شأن جميع الصفات التي فيها المشاركة اللفظية مع صفات المخلوق كما تقدم هذا البحث 

  .في غير موضع من الرسالة
، أنه }واصْنَعِ الْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا{: تفسير قوله تعالى 615روى عكرمة عن ابن عباس عند

بعد رواية قول ابن عباس  -، قال الإمام البيهقي قال رضي االله عنه بعين االله تبارك وتعالى
قوله : وقال. ومن أصحابنا من حمل العين المذكورة في الكتاب على الرؤية: السالف الذكر

أي بمرأى منـا،   }فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا{: ، معناه بمرأى مني، وقوله}وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي{:تعالى

                                 
  .كتاب التوحيد 17/161فتح الباري  614
  .313: الأسماء والصفات للبيھقي ص 615



وتكـون صـفة   . ، وقد يكون ذلك من صفات الـذات }نِنَاتَجْرِي بِأَعْيُ{: وكذلك قوله
  .واحدة، والجمع فيه للتعظيم

إنها من صفات الفعل والجمع فيهـا  : وقال. ومنهم من حملها على الحفظ والكلاءة
شائع، ومن قال بأحد هذين زعم أن المراد بالخبر نفي نقص العور عن االله سبحانه وتعالى، 

والذي : "ثم قال البيهقي. ى المخلوقين من الآفات والنقائصوأنه لا يجوز عليه ما يجوز عل
وبـاالله  . أولى) الحدقة(يدل عليه ظاهر الكتاب والسنة من إثبات العين صفة، لا من حيث 

  هـ .ا 616"التوفيق
وهذا القول الذي اختاره الإمام البيهقي هو الذي عليه سلف الأمة، وأمـا محاولـة   

  .ما يظهر من ألفاظها فمحاولة جهمية معروفةبعض الناس حمل النصوص على خلاف 
وأما تفسير من فسر الآيات السابقة بالرؤية مع إنكار صفة العين فشبيهٌ بقول الجهمية 

وهو قول مرفوض شرعاً . سميع بلا سمع، بصير بلا بصر، عليم بلا علم: إنه تعالى: القائلين
  .وعقلاً، كما تقدم في غير موضع

ذاتية . جميع هذه الصفات تساق سوقاً واحداً خبرية أو عقليةوأما عند أهل السنة ف
أو فعلية فتثبت بلا كيف، ولا يلزم من إثباتها تشبيه ولا تجسيم كما يظن النفاة بل يلزم من 

وينتج من ذلك تكذيب خبر االله وخبر رسوله عليه الصـلاة  . تحريف القول فيها التعطيل
وهم كل من ينفي صفة ثابتة بالكتاب والسنة،  -لة ولا محا -هذا ما يلزم النفاة . والسلام

  .واالله المستعان. أو بالسنة الصحيحة فقط، أدركوا ذلك أو لم يدركوا
  صفد القَدم الله تعالى: الصفة التاسعة عشرة

هذه الصفة كالتي قبلها من الصفات الخبرية والفعلية محل صراع حادّ بـين السـلف   
  .والخلف

يرون أن المقام لـيس مقـام اجتـهاد أو قيـاس أو      -مفهم كعادته -أما السلف 
استحسان، وإنما هو مقام تسليم الله ولرسوله عليه الصلاة والسلام وأنه لا قول لأحد مـع  
. قول االله وقول رسوله المعصوم عليه الصلاة والسلام، الذي أمره ربه أن يبلغ ما أنزل إليه

                                 
  .دار إحياء التراث العربي 312: راجع الأسماء والصفات للبيھقي، مبحث العين ص 616



نة والنار، وذلك من الأمور الغيبية التي فمما بلغه الرسول عن االله لأمته بعضُ أوصاف الج
أطلع االله عليها نبيه عليه الصلاة والسلام، ولا سبيل للإنسان العادي أن يقول فيها قـولاً  

  .اجتهاداً أو استحساناً
ومما أخبر الرسول هنا ما نص عليه الحديث الآتي حيث يقول الرسول عليه الصـلاة  

هل من مزيد؟ حتى يضـع فيهـا رب   : وتقول -الناريعني -لا يزال يلقى فيها ": والسلام
  .617"قط قط قط  بعزتك وكرمك: العالمين قدمه فينـزوي بعضها إلى بعض وتقول

ففي مثل هذا المقام التوقيفي لا ينبغي للمرء الناصح لنفسه أن يحاول استخدام قـوة  
ولاً يخـالف  عقله أو سلطان فلسفته أو ما ورثه من مشايخه ليقول في هذا النص النبوي ق

قول المعصوم، فيفسر الحديث كما يريد ويستحسن، بل عليه أن يقول كما قال الإمـام  
وآمنا برسول االله، وبما جاء عن رسول . آمنا باالله وبما جاء عن االله على مراد االله: "الشافعي

قد صـح عنـه   ) القَدَم(، وفي هذه الصفة "االله على مراد رسول االله عليه الصلاة والسلام
ديث السابق آنفاً الذي رواه الإمام مسلم في صحيحه، فما علينا إلا التسليم لرسـوله  الح

  .عليه الصلاة والسلام
وقد ساق الإمام مسلم للحديث المذكور روايات كثيرة، وهو في الأصل متفق عليه 

المحاججة بين الجنة والنار، فالحـديث   -على اختلاف راوياته وطرقه -وموضوع الحديث 
حديث الأعرج عن أبي هريرة رضي االله عنه عن النبي عليه الصـلاة  : في الموضوعالأول 

وقالـت  . أوثرت بالمتكبرين والمتجـبرين : تحاجّت النار والجنة فقالت النار": والسلام قال
أنت رحمتي : فما لي لا يدخلني إلا ضعفاء الناس وسقطهم وعجزهم، فقال االله للجنة: الجنة

أنت عذابي أعذب بك من أشاء من عبادي، : وقال للنار. اديأرحم بك من أشاء من عب
 618قط قـط : فأما النار فلا تمتلئ فيضع قدمه عليها فتقول. ولكل واحدة منكم ملؤها

  ."فهناك تمتلئ ويزوي بعضها على بعض
وهذا الحديث رواه غير واحد من الصحابة منهم أبو هريرة وأبو سـعيد الخـدري،   

                                 
  .11/17، والصفات للدارقطني 2188-4/2186، ومسلم 13/434البخاري التوحيد : انظر 617
: بالـدال بـدل الطـاء ومعناھـا) قـد(الطاء بتنوين، وكسرھا بلا تنوين، وقد ترد  سكون الطاء، وكسر: فيھا ثلاث لغات) قط( 618

  .17/162شرح مسلم . حسبي حسبي، وكفاني وامتلأت



حتى يضع االله ": االله عليه الصلاة والسلام، وفي بعض رواياتهوأنس بن مالك خادم رسوله 
حتى يضع فيها رب العـزة  ": ، وفي بعضها"قط قط قط ثلاثاً: تبارك وتعالى رجله فتقول
  .619"قط قط وعزتك: تبارك وتعالى قدمه فتقول

وموقف السلف من معنى الحديث هو أن الحديث من أحاديث الصفات، وأن القدم 
الخبرية التي تمر كما جاءت دون تأويل أو تحريف في النص، ودون تشبيه  صفة من الصفات

أو تمثيل لصفات االله بصفات خلقه، فلا تقاس قدمه بأقدام خلقـه، ولا رجلـه بأرجـل    
مخلوقاته، بل يكتفى بالمعنى  الوضعي للكلمة دون محاولة لإدراك حقيقة قدمه، وقد عجزنا 

سلمنا الله ولرسوله، هذا موقف لا يتغير ولا يتبـدل  عن إدراك حقيقة ذاته سبحانه فآمنا و
بالنسبة لأتباع السلف، بل موقف ثابت وهو اتباع النصوص في جميع الصفات خبريـة أو  

  .وباالله التوفيق. 620"اتبعوا ولا تبتدعوا وقد كفيتم. "غيرها
على  والحديث بجميع رواياته يدل على أن االله سوف يخلق في الجنة والنار تمييزاً وقدرة
  .الكلام دون أن يكون لهما آلات التكلم المعتادة، وقد تقدم هذا المبحث في صفة الكلام

وأما الخلف فقد تكلفوا في تأويل هذا الحديث أكثر من تكلفهم في تأويل أي نـص  
آخر من نصوص الصفات، فتكلفهم هنا يشبه تكلف القرامطة في نصوص المعـاد، بـل   

  .لجميع نصوص الشريعة
يؤول بمـا   -كغيره من نصوص الصفات -لمتكلمون الخلف هنا أن الحديث فزعم ا

فمتى دلت النصوص بظاهرها على ما لا يليـق بـاالله لـو     -يا سبحان االله  -يليق باالله 
  !! فهمت؟

فيها ما قدمه لها  621المراد بالقدم هنا المتقدم ومعناه حتى يضع االله تعالى: فقال بعضهم
  !! من أهل العذاب
أو ) قدمـه (حظ أن هذا التأويل التقليدي لم يمكنهم من الانتباه للضـمير  وأنت تلا

وأن الذي لا يختلف فيه أهل العلم أن الإضافة تخصص الصفة للموصوف، بمعـنى  ) رجله(

                                 
  .84-17/82النووي شرح مسلم  619
  .عبد الله بن مسعود، وتقدم 620
  .راجع الأسماء والصفات للبيھقي، وشرح النووي على مسلم 621



علم االله وقدرة االله مثلاً، فلا يشترك علم المخلوق أو قدرته في علم االله المخـتص  : إذا قلنا
المشاركة وكذلك قدرته، لأن الاشتراك لا يقع إلا في المطلق بالإضافة بأي نوع من أنواع 

وكذلك يقال هنا لأن القـدم لم تـرد   إلا   . الكلي غير المختص لا بالمخلوق ولا بالخالق
وهذا التأويـل   -مضافة مختصة ولا يشترك معها شيء من أقدام خلقه، ولا مشابهة بينهما 

المعنى، وعدم التفطن لهذا المعـنى هـو سـر     الذي تورط فيه أتباع الفلاسفة لم يفطن لهذا
لو علموها لعالجت لهم جميـع   622تخبطهم في جميع الصفات الخبرية والفعلية، وهي قاعدة

  .مشاكلهم وقضت على تخبطاتهم الكثيرة
فقد حاولوا فيهـا أولاً تضـعيف    "حتى يضع االله فيها رجله": وأما الرواية التي فيها

ك التأويل المستكره والمستنكر ولكنـهم لم يفلحـوا، لأن   الحديث ليريحوا أنفسهم من ذل
  .الحديث صحيح رواه مسلم في صحيحه

فقد زعم ابن فورك أن هذه الرواية غير ثابتة عند أهل النقـل،  : "قال الإمام النووي
  ".ولكن قد رواها مسلم وغيره في صحيحه

راد بالرّجل الجماعة يجوز أن ي: فلجأوا أخيراً إلى نوع غريب من التأويل حيث قالوا
  .أي قطعة منه) جراد(رجل من : من الناس، كما يقال

وهو تكلف غني عن الإعلان عنه، بل هو يعلن عن نفسه، والاستشهاد برجْل الجراد 
  ).الحزين(أشد غرابة كما ترى، وهو استشهاد يضحك 

من صرف لفظة لا بد : المراد بالقدم قوم استحقوها وخُلِقُوا لها، وقالوا: وقال بعضهم
 623عن ظاهرها لقيام الدليل القطعي العقلي على استحالة الجارحة على االله تعالى) القَدَمِ(

  .اهـ
إن قَدَمَ االله جارحة من الجوارح حتى تضطروا إلى مثـل هـذه   : فمن ذا الذي قال

وهـم أعلـم وأدق    -المناقشة واستعمال هذا الأسلوب، بل الذي عليه سلف هذه الأمة 
ن قَدَمَ االله ووجه االله ويده وعينه وأصابعه، وما في معناها من هـذه الصـفات   أ -وأقدم

                                 
  .80:شيخ الإسلام ابن تيمية في الرسالة التدمرية صوقد حقق ھذه القاعدة وأوضحھا  622
  .17/84شرح مسلم للنووي  623



الخبرية صفات الله على ما يليق به سبحانه، وليست بجوارح له، ولا نعلم عن كُنهها شيئاً، 
ومعنى الكلمة معلوم من . بل آمنا بها على مراد االله ومراد رسوله من حيث الحقيقة والكُنه

ل والبحث عن الكيفية بدعة، أحدثها علماء الكلام، والإيمان بها على الوضع والكيف مجهو
أنها صفات ذاتية الله واجب من واجبات الدين الإسلامي، ولا ينقضي عجبي عندما أقـرأ  

إن الدليل العقلي القطعي يقتضي استحالة قيام الجـوارح  : "هذه العبارة التقليدية المتوارثة
  .أو عبارة قريبة من هذه" باالله

فكيف يعتقد مسلم أن الآيات القرآنية التي أنزلها االله العليم الحكـيم، والأحاديـث   
النبوية التي أوحاها إلى رسوله عليه الصلاة والسلام تدل بظواهرها على ما لا يليق باالله أو 
على ما هو مستحيل على االله، ثم لا يبين الرسول الأمين عليه الصلاة والسلام ما يليق باالله 

 يليق من كلامه وكلام ربه سبحانه، الذي أنزله عليه وكلفه بالبيان، ويستمر الوضع وما لا
على اعتقاد ذلك المحال من ظواهر النصوص في عهد الراشدين، ثم في عهد الأمويين وصدر 
من خلافة العباسيين، فالناس لا تزال تعتقد أن االله تعالى سميع بسمع، وبصير ببصر، ولـه  

مستوٍ على عرشه، ويدعى من فوق خلقه، وهو ينزل إذا شاء وكيـف  وجه يليق به، وهو 
شاء، ويجيء كيف يشاء يوم القيامة وله عين، وله قَدَمٌ، وكل ذلك لا يؤول ولا يحول بل 
يبقى على ظاهره الذي هو حقيقته كما يليق باالله، إلى أن جاء شيوخ المتفلسفة وتلامذتهم 

قاد ظواهر نصوص الصفات لا يجوز، وهو إما كفر من علماء الكلام فعلّموا الناس أن اعت
أو فسق لأنه يؤدي إلى اعتقاد ما لا يليق باالله تعالى، وهل قائلوا هذا القول يعتقدون أنهـم  

إنه تصرف يحتـار  !! أعلم بما يليق باالله وما لا يليق من االله ومن رسوله؟ أم ماذا يريدون؟
  .المرء في معرفة مغزاه

  إثبات رؤية االله تعالى في الدار الآخرة للمؤمنين: نالصفة المكملة للعشري
هذه الرؤية التي سنتحدث عنها في آخر جولتنا في الحديث عن الصـفات الخبريـة   
وصفات الأفعال نود أن تكون مسك الختام للحديث عن تلك الصفات التي يكون الإيمان 

أعظم نعمة  -بحق  –لتي تعتبر بها والتسليم الله ولرسوله فيها سبباً للوصول إلى هذه النعمة ا
وهم المؤمنون الذين آمنوا باالله وبما جاء . أعدها االله ليكرم بها خواص عباده في دار كرامته



عن االله على مراد االله، وبما جاء عن رسول االله على مراد رسول االله صلى االله عليه وسلم، 
ميـة والباطنيـة وجميـع    قبل أن ينكروا من ذلك شيئاً بأهوائهم وآرائهم كما فعلت الجه

  :والكلام في هذه المسألة على الوجه التالي. الطوائف المنحرفة في الأصول والفروع
  .ذكر بعض الآيات الدالة على الرؤية وبيان وجه الدلالة وكلام السلف حولها: أولاً
ذكر بعض الأحاديث الصحيحة التي تثبت الرؤية، مع ذكر أقوال بعض السلف : ثانياً
معاني النصوص من تفاسيرهم وذكر الأدلة العقلية المؤيدة للأدلة النقلية مع الإجابة  لتوضيح

  :على شبه المعارضين النافين للرؤية
، وهذه الآية لـو  624}وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ{: الآية الأولى قوله تعالى

يم الفطرة وجدها تنادي نداء صريحاً بأن االله سَلِمَت من تحريف المحرفين، وتدّبرها مؤمن سل
  :وبيان ذلك كالآتي -يوم القيامة  -تعالى يُرى عياناً بالأبصار 

له عدة استعمالات في اللغة على حسب تعديه بنفسه أو بواسـطة  ) نظر(إن الفعل 
: حرف جر، فإن عدي بنفسه يكون معناه التوقف والانتظار، وذلـك كقولـه تعـالى   

، أي انتظرونا وتوقفوا لنا حتى نقتبس من نوركم، وإن 625}نَقْتَبِسْ مِن نُّورِكُمْ انظُرُونَا{
أَوَلَمْ يَنظُـرُواْ فِـي مَلَكُـوتِ    {: كقوله تعالى. فمعناه التفكر والاعتبار) في(عدي بـ 

فمعناه المعاينة بالأبصار، وذلك كقولـه  ) إلى(، وإن عدي بـ 626}السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ
  .627}رُواْ إِلِى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَانظُ{: تعالى

وآية الباب من النوع الأخير بل هي أبلغ في الدلالة على المراد، حيث أضيف النظـر  
إلى الوجه الذي هو محل البصر، وقد فهم هذا المعنى من الآية علماء السلف قاطبة دون أن 

  .يشذ منهم أحد، وسوف نتحدث عن موقفهم وفقههم إن شاء االله
لاَّ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ وَهُـوَ اللَّطِيـفُ   {: لآية الثانية قوله تعالىا
 -، والملاحظ أن هذه الآية من أدلة نفاة الرؤية إلا أن بعض المحققـين يـرى   628}الْخَبِيرُ

                                 
  .23-22: سورة القيامة آية 624
  .13: سورة الحديد آية 625
  .185: سورة الأعراف آية 626
  .99: سورة الأنعام آية 627
  .103: سورة الأنعام آية 628



 ـ  -ورأيه هو الصواب اع أن الآية دلالتها على جواز الرؤية أوضح، بل لا تدل علـى امتن
. الرؤية إلا بنوع من التكلف والتحريف، لأن االله تعالى ذكر هذا الخبر في سياق التمـدح 

  .ومن المعلوم بالضرورة وبالنظر السليم أن المدح إنما يكون بالأوصاف الثبوتية
أن العدم المحض ليس فيـه  : نقلاً عن بعض أهل العلم -وقد ذكرنا في غير موضعه 

يكون العدم مدحاً إذا تضمن أمراً وجوديـاً مثـل تمدحـه     وإنما. مدح لأنه ليس بكمال
سبحانه بنفي السِّنَة والنوم، لأنه يتضمن كمال القَيّوميّة ونفي الموت لأنه يتضمن كمـال  
الحياة، وهكذا جميع الصفات السلبية التي تَمَدّح االله بها تتضمن أمراً وجودياً علـى مـا   

بعدم إدراك أبصار العباد وإحاطتهم بـه لا بعـدم   ففي هذه المسألة إنما تمدح االله . شرحنا
الرؤية، لأنه لو كان لا يُرى لشارك سبحانه العدم وهو الذي لا يُرى، ومشاركة العـدم  
ليست بكمال وليس فيها مدح، بل في ذلك من الانتقاص ما لا يدركه النفاة لجهلـهم أو  

ق موجود ومشابهته فيمـا  تجاهلهم، وإذا كان من الواجب تنزيه االله عن مشاركة أي مخلو
يختص به ذلك المخلوق فكيف يستسيغ النفاة مشاركة االله للعدم الصرف في خصائصـه  

  .وهو عدم الرؤية؟ واالله المستعان
إنما يدل على غاية عظمته وهي أنه تعالى أكبر من  }لاَّ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ{: وقوله تعالى

فإن الإدراك هو الإحاطة بالشيء وهو قدر  كل شيء، وأنه لعظمته لا يدرك ولا يحاط به
ويشهد لما ذكرنا قوله تعالى حكاية للحوار الذي جرى بـين موسـى   . زائد على الرؤية

فَلَمَّا تَرَاءى الْجَمْعَانِ قَـالَ  {: وقومه المؤمنين عندما رأوا فرعون وجنوده من مكان بعيد
 -، ومعلوم من السياق أنه لم ينف الرؤية 629}قَالَ كَلاَّ * أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ

، إما لمرئيُّون، ولكنـهم  }إِنَّا لَمُدْرَكُونَ{كما أنهم لم يريدوا بقولهم  -وهي واقعة بالفعل
كانوا قد خافوا أن هذا الجبار صار بمقربة منهم حتى رأوه سيدركهم ويلحق بهم ويؤذيهم، 

، وقد وعده ربه سبحانه أنه لا يخاف دركاً }كَلاَّ{وهذا المعنى هو الذي نفاه موسى بقوله 
وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي فَاضْرِبْ لَهُـمْ  {: ولا يخشى، إذ يقول سبحانه

                                 
  .62، 61: سورة الشعراء آية 629



  .630}طَرِيقًا فِي الْبَحْرِ يَبَسًا لاَّ تَخَافُ دَرَكًا وَلاَ تَخْشَى
والإدراك كل منهما يوجد مـع   ومما يذكره بعض أهل العلم بهذا الصدد أن الرؤية

كما أنه يُعلَم ولا يحاط به علماً، وهذا هـو  . الآخر وبدونه، فالرب تعالى يُرى ولا يُدرك
الذي فهمه السلف من الصحابة والتابعين والأئمة المشهور لهم بالإمامة، قال ابن عبـاس  

هو أعظـم مـن أن   : ل قتادةقا. لا تحيط به الأبصار }لاَّ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ{:رضي االله عنه
ينظرون إلى االله ولا تحيط أبصارهم بـه مـن   : قال عطية العوفي التابعي. تدركه الأبصار

ويعني العوفي أن . ، الآية}لاَّ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ{: عظمته، وبصره يحيط بهم ثم تلا قوله تعالى
ن ربهـم تبـارك وتعـالى    فالمؤمنون يرو: ولذلك قال رحمه االله. هذا معنى الآية وتفسيرها

بأبصارهم عياناً ولا تدركه أبصارهم بمعنى أنها تحيط به سبحانه إذ كان غـير جـائز أن   
وهكذا يُسـمِعُ  . أما هو سبحانه بكل شيء محيط. يوصف االله عز وجل بأن شيئاً يحيط به

 كلامه من شاء من خلقه ولا يحيطون بكلامه،  وهكذا يَعلم الخلق ما علّمهم ولا يحيطون
  .631بعلمه

في الإدراك أقوال للعلماء مـن  : قال الحافظ ابن كثير رحمه االله عند تفسير هذه الآية
  :السلف

لا تدركه الأبصار في الدنيا وإن كانت تراه في الآخرة، ويكون الإدراك بمعنى : أحدها
  . الرؤية عند هؤلاء

الأعم، ومعـنى   الإدراك أخص من الرؤية، ولا يلزم من نفي الأخص انتفاء: وثانيها
  .الإدراك معرفة الحقيقة عند هؤلاء

أن الإدراك أخص من الرؤية لأن الإدراك بمعنى الإحاطة، ولا يلزم من عدم : وثالثها
  .اهـ 632الإحاطة عدم الرؤية

اختلف أهل التأويل في تأويل قوله : قال الإمام ابن جرير الطبري عند تأويل هذه الآية

                                 
  .77: سورة طه آية 630
: ه المعلومات من بعض كتب ابن القيم، ومن فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر، راجع فـتح البـارياستقينا ھذ 631

  .185-184: ، وما بعدھا وحادي الأرواح إلى بلاد الأفراح لابن القيم ص195: كتاب التوحيد ص
  .ط مكتبة التراث الإسلامي حلب 2/161الحافظ ابن كثير  632



  :}بْصَارُلاَّ تُدْرِكُهُ الأَ{تعالى 
لا : معناه لا تحيط به الأبصار، وهو يحيط بها سبحانه، وقال آخـرون : قال بعضهم

تدركه أبصار الخلائق في الدنيا، وأما في الآخرة فإنها تدركه، وقال أهل هـذه المقالـة،   
  .اهـ 633الإدراك في هذا الموضع الرؤية

ها إن شـاء االله لأنهـا   والراجح هو القول الذي تشهد له الأحاديث التي سيأتي ذكر
تعتبر تفسيراً للآية كما هو معروف عند أهل العلم من السلف، وهو إثبـات الرؤيـة في   
الآخرة دون الدنيا، وإن الإدراك المنفي أمر زائد على مجرد الرؤية، وهـو الإحاطـة، واالله   

  .أعلم
تَرَانِـي   لَـن {:ومن الآيات التي استدل بها أهل السنة على إثبات الرؤية قوله تعالى

وَلَـكِنِ انظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَـهُ  
، إلا أن 635، والآية من الآيات التي يتعلق بها النفاة ظناً منهم بأنها تنفي الرؤيـة 634}دَكًّا

ا أن الآية من أدلتهم على إثبات الرؤية عكـس مـا   أهل السنة قلبوا عليهم الحجة، فأثبتو
  :ومن أوجه دلالة الآية على الرؤية ما يلي. زعموا

لا يظن بكليم االله موسى عليه السلام أن يسأل االله مالا يليق باالله، بل ما هو من  -1
  .وهو من أعرف الناس بما يليق باالله وما لا يليق به سبحانه. أبطل الباطل في زعمهم

ن االله تعالىلم ينكر عليه سؤاله، علماً بأنه تعالى قد أنكر على نبيه نوح عليـه  أ -2
: ، فقال636}إِنِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ{: السلام سؤاله حين سأله نجاة ابنه فقال

لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُـن مِّـنَ    رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلاَّ تَغْفِرْ{
، ولو كان سؤال رؤية االله من قبيل نوح نجاة ابنه لأنكر عليه سبحانه كما 637}الْخَاسِرِينَ

  .وعدم الإنكار دل على أنه إنما سأله ممكناً لا مستحيلاً. أنكر على نوح عليه السلام

                                 
  .ود محمد شاكر وتخريجه، تحقيق محم12/13الطبري  633
  .143: سورة الأعراف آية 634
تفيد التأبيد، كما سيأتي بيان ذلك، ولكنھم زعموا من عند أنفسھم أنھا في ) لن(وليس لھم حجة لغوية فيما زعموا أن  635

: بـارالأصل للتأبيد وإن استعملت في غير ذلك فاستعمال مجازي، فغاية ما ذكره صاحب الأصول الخمسة القاضي عبـد الج
أن الله نفى عن نفسه الرؤية بما يفيد التأبيد حقيقه، فالمجاز ھو ماجأھم الوحيد صدقت دعوى المجاز أو كذبت، فإذا أرادوا 

  .تحريف نصٍ ما أعلنوا بالمجاز ثم فعلوا به من التحريف وتعطيل معناه تحت مظلة التأويل
  .46: سورة ھود آية 636
  .47: سورة ھود آية 637



لا أرى أو لست بمرئـي  إني : ، ولم يقل}لَن تَرَانِي{أن االله سبحانه أجابه بقوله  -3
والفرق . أو عبارة قريبة من هذه العبارات التي تدل أن الرؤية غير ممكنة. أو لا تجوز رؤيتي

  .بين الأسلوبين واضح لمن تأمل بإنصاف
وبهذا عرفنا بأنه تعالى يُرى في الوقت الذي حدده سبحانه لرؤيته، وأن نبيه موسـى  

أنه نبهه على أنه لا يقوى على الثبوت أمام التجلي  عليه السلام إنما سأله ما هو ممكن، إلا
في هذه الدار لضعف قوة البشر في الدنيا، إلا أن االله سوف يمنحهم القوة التي تمكنهم من 

وهذا المفهـوم   -كما تقدم-الثبوت أمام تجلي الرب تعالى فيرونه عياناً ولكن دون إحاطة 
  .لإسلام على تتابع القرونهو الذي اتفق عليه الصحابة والتابعون وأئمة ا

، 638}وَلَكِنِ انظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي{: وفي قوله تعالى -4
إشارة لطيفة وتنبيه إلى أن الجبل مع قوته وصلابته لا يثبت أمام التجلـي، فكيـف بـك    

  !وبأمثالك لأنك أضعف من الجبل يا موسى
تدل على التأبيد فدعوى باطلة تأباها ) لن(وى المعتزلة وشيعتهم بأن وأما دع... هذا

إنما وضعت لنفي المستقبل، فأما التأبيد فإنما يستفاد من قرائن خارجيـة،  ) لن(اللغة، فإن 
  .وهي لا تفيد التأبيد بنفسها

ولا (أي لنفي المستقبل ) ولن، وهي لنفي سيفعل: (قال ابن هشام في أوضح المسالك
  .اهـ 639تأبيد النفي ولا تأكيده، خلافاً للزمخشري) تقتضي

  : وفي هذا يقول ابن مالك في كافيته
  فقوله ارْدُدْ وسواه فاعضدا  ومن يرى النفي بلن مؤبدا

فمحاولة تأبيد النفي بلن محاولة جهمية مغرضة، ولكنها غير ناجحة بل مردودة كما 
  .قال ابن هشام

كَلاَّ إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ {: بات الرؤية قوله تعالىومن أقوى أدلة أهل السنة على إث
، ومن العقوبة التي يعاقب االله تعالى بها الكفار يوم القيامة أنه يحجبهم عن 640}لَّمَحْجُوبُونَ

                                 
  .143: آيةسورة الأعراف  638
  .577: أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك ص 639
  .15: سورة المطففين آية 640



رؤيته، ووجه استدلالنا بالآية أن االله سبحانه وتعالى جعل من أعظم عقوبة الكفار كونهم 
الله وعن سماع كلامه، فإذاً إن من أعظم نعم االله على المـؤمنين أنهـم   محجوبين عن رؤية ا

يرونه عياناً ويسمعون كلامه سماعاً إذ لو لم يره المؤمنون، ولم يسمعوا كلامه، كانوا أيضاً 
  .محجوبين عنه تعالى

وبهذا الأسلوب احتج الإمام الشافعي بالآية وغيره من الأئمة، وفي هذا الصدد يحدثنا 
سمعت الشافعي : إذ يقول المزني -وهو من كبار أصحاب الإمام الشافعي -) المُزَني( الإمام

فيها دليـل علـى أن   : "}كَلاَّ  إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَّمَحْجُوبُونَ{: يقول في قوله تعالى
  ".أولياءه يرون ربهم يوم القيامة

حضرت محمد : ه المزني، حيث يقولليؤكد ما حكا) الربيع بن سليمان(ثم يأتي زميله 
: ما تقول في قول االله عـز وجـل  : بن إدريس الشافعي وقد جاءته رقعة من الصعيد فيها

لما حجب هؤلاء في السخط، : ؟ فقال الشافعي}كَلاَّ إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَّمَحْجُوبُونَ{
يا أبا عبد : فقلت للشافعي: الربيع كان في هذا دليل على أن أولياءه يرونه في الرضى، قال

ولو : -وهو يؤكد هذا المعنى  -ثم قال الشافعي . نعم، وبه أدين االله: وبه تقول؟ قال! االله
  .641لم يوقن محمد بن إدريس أنه يرى أنه يرى االله لما عبد االله عز وجل

: لىوهناك آيات أخرى تدل على إثبات لقاء االله ورؤيته تعالى، وذلك مثل قوله تعـا 
الَّذِينَ يَظُنُّـونَ أَنَّهُـم مُّلاَقُـوا    { :، وقوله تعالى642}وَاتَّقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّكُم مُّلاَقُوهُ{

فَمَن كَـانَ  {: ، وقوله سبحانه644}تَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلاَمٌ{: ، وقوله تعالى643}رَبِّهِمْ
  .كثيرة تنص على هذا المعنى ، وهناك آيات أخرى645}يَرْجُو لِقَاء رَبِّهِ

  .واللقاء عند أهل اللغة يقتضي المعاينة ما لم يكن هناك مانع كالعمى مثلاً
  : بعض الأحاديث الواردة في هذا الباب

أما الأحاديث المرفوعة إلى النبي صلى االله عليه وسلم فقد ذكر الإمام ابن القيم أنهـا  

                                 
  .185: حادي الأرواح ص 641
  .223: سورة البقرة آية 642
  .46: سورة البقرة آية 643
  .44: سورة الأحزاب آية 644
  .110: سورة الكھف آية 645



مرفوعاً بين صحيح وحسـن، بـل    646حديثاًوصلت إلى حد التواتر، فسرد منها ثلاثين 
  .بعضها مخرجة في الصحيحين أو في أحدهما

  .وهناك أحاديث موقوفة وآثار عن الصحابة تُعطى حكم الرفع في اصطلاح المحدثين
ومن الأحاديث المرفوعة حديث أبي هريرة وأبي سعيد الخدري رضي االله عنـهما في  

هل نرى ربنا يوم القيامة؟ فقال رسول االله ! سوليا ر: إن أناساً قالوا: "الصحيحين ونصه
لا يا رسول االله، : قالوا! ؟"هل  تضارون في رؤية القمر ليلة البدر": عليه الصلاة والسلام

فإنكم ترونـه  ": لا، قال: ؟ قالوا"هل تضارون في رؤية الشمس ليس دونها سحاب": قال
  .647"كذلك

كنا جلوساً عند النبي :  عنه ولفظهومثله حديث جرير بن عبد االله البجلي رضي االله
إنكم سترون ربكم كما تـرون  ": عليه الصلاة والسلام إذ نظر إلى القمر ليلة البدر، فقال

فإن استطعتم أن لا تُغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس . هذا القمر، لا تضامون في رؤيته
إنكم سـترون  ": وفي حديث آخر له رضي االله عنه. "وصلاة قبل غروب الشمس فافعلوا

  .648"ربكم عياناً
لا يخفى أن المقصود من الحديثين وما في معناهما، هو تشبيه الرؤية بالرؤية من حيث 
الوضوح والحقيقة، وعدم التكلف وعدم وجود التزاحم حال الرؤية ولا يلزم مـن ذلـك   

  .}يرُلَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِ{تشبيه المرئي بالمرئي إذ 
قال رسول االله صـلى  : ومنها حديث صهيب الرومي رضي االله عنه عند مسلم قال

تريدون شيئاً أزيـدكم؟  : إذا دخل أهل الجنة الجنة، يقول االله عز وجل": االله عليه وسلم
فيكشف الحجاب فمـا  ! ألم تبيض وجوهنا؟ ألم تدخلنا الجنة وتنجينا من النار؟: يقولون

لِّلَّـذِينَ أَحْسَـنُواْ   {: ثم تلا هذه الآيـة . 649"من النظر إلى ربهمأعطوا شيئاً أحب إليهم 

                                 
  .184: حادي الأرواح ص 646
  .حلبيمطبعة البابي ال 196-17/195فتح الباري  647
  .208-188: ابن القيم حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح ص 648
  .193: حادي الأرواح ص 649

تضامون بالتشديد من الضم أي لا يحصل انضـمام بعضـكم إلـى بعـض بسـبب الزحـام، وبـالتخفيف أي لا يلحقكـم   
  .الضيم وظلم بعضكم بعضاً من الزحام



  .650}الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ
وهذا حديث رواه الأئمة عن حماد : "وقال الإمام ابن القيم تعليقاً على هذا الحديث

  . 651"بن سلمة وتلقوه عن نبيهم بالقبول والتصديق
وأقوال أهل العلم سلفاً وخلفـاً في   ولو ذهبنا نسوق كل ما ورد من الآيات والآثار

موضوع الرؤية مع مناقشتها لو فعلنا ذلك لأدى بنا إلى الخروج عن موضوع الرسالة، لذا 
فثبوت رؤية االله في الآخرة للمؤمنين أصـبح في   -نرى الاكتفاء بالنصوص التي أوردناها 

  .غاية من الوضوح، ولم يبقَ في المقام خلاف يُعتدّ به
  إلا خلاف له حظ من النظر  ف جاء معتبراوليس كل خلا

  .وفيما يلي نستعرض الآراء في معنى الرؤية
  :الآراء في معنى الرؤية

يروي الإمام أبو الحسن الأشعري أن المعتزلة أجمعت على أن االله لا يُرى بالأبصار، ثم 
رى بالقلوب بمعنى اختلفوا فيما بينهم هل يُرى بالقلوب أم لا؟ وقال أكثر المعتزلة أن االله يُ

  .652أنه يُعلم
وأنكر بعضهم حتى هذا النوع من الرؤية بل صرحت جماعة من المعتزلة والخـوارج  
وطوائف من المُرجئة وبعض الزيدية بأن االله لا يُرى بالأبصار في الدنيا والآخرة، ولا يجوز 

ولكن دون مقابلة وأما الأشعرية فإنهم يثبتون الرؤية بالأبصار في الآخرة . ذلك عليه تعالى
، كمـا  }يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَـوْقِهِمْ {ودون إثبات للفوقية الله تعالى كما أثبت االله لنفسه 

تقدمت في بحث صفة الاستواء أدلة قاطعة في ثبوت الفوقية والعلو الله تعالى، وإثبات الرؤية 
موجـود في  مع نفي الفوقية فيه نوع من الغموض وعدم الوضوح، إذ لا يعقـل إثبـات   

الخارج ووجوده حقيقي وإثبات رؤيته بالأبصار ثم القول إنه ليس فوق الرائي أو على يمينه 
  .هذا كلام يرده كل من يسمعه وهو يعقل ما يسمع. أو على يساره أو تحته

                                 
  26: سورة يونس آية 650
  .المصدر السابق 651
  .219: سن الأشعري مقالات الإسلاميين صأبو الح 652

رأيت الله أكبر كل شيء، أو رأيت الله : كأن تقول. رأى القلبية تنصب مفعولين"وھذا المعنى مردود لغة، لأن : قلت  
  .لا يحتمل إلا الرؤية البصرية "ترون ربكم يوم القيامة": وأما قوله عليه الصلاة والسلام". مطلعاً على كل شيء



وأما أهل السنة والجماعة فيؤمنون بأن االله يتجلى لعباده في الموقف وفي الجنـة مـن   
عليهم ويرونه بأبصارهم كما يرون الشمس ليس دونها سحاب،  فوقهم ويخاطبهم ويسلم

وهذه المعاني الثلاثة يجب الإيمان بها مجتمعة عملاً بنصوص الكتاب والسنة وخروجاً مـن  
  :الاضطراب، وهي

  .العلو والفوقية -1
  .اللفظي) الكلام(صفة الكلام  -2
  .الرؤية بالأبصار، وباالله التوفيق -3

هل الرؤية في الآخرة خاصة بالمؤمنين أم يراه الكفار والمنافقون : نةثم اختلف أهل الس
  كما يرى المؤمنون؟ 

أما في الجنة فلا شك أنها خاصة بالمؤمنين إذ هي دارهم الخاصـة، وهـي دار   : أقول
فينحصر الخلاف في الرؤية التي تقع في الموقـف  . الطيبين فلا يدخلها إلا المؤمنون الطيبون

والقول الذي يرجحه الحافظ ابن حجر أن الرؤية خاصة بالمؤمنين . لتجليعند الحساب وا
حتى في الموقف، ويجيب على قول من يرى عموم الرؤية استدلالاً بعموم اللقاء والخطاب 

يتجلى للمؤمنين ومن معهم ممن أدخل نفسه فيهم أن تعمهـم  "ولا يلزم من كونه : بقوله
مُ على المؤمنين برؤيته دون المنافقين كما يمنعهم مـن  فيُنعِ. الرؤية، لأنه سبحانه أعلم بهم

  هـ.ا 653"السجود عندما يكشف عن ساقه كما تقدم
  .وهناك آراء أخرى في المسألة رأينا عدم الخوض فيها إيثاراً للإيجاز، واالله أعلم

بأبيات للإمام ابن القيم، صـور   -مبحث الرؤية  -وبعد، أود أن أذيل هذا المبحث 
اللقاء أروع تصوير وأصدقه استنتاجاً من نصوص الكتاب والسنة  التي ذكرنـا  فيها يوم 

  :بعضها آنفاً، إذ يقول رحمه االله
 وأرزاقهم تجري عليهم وتُقْسَمفبينما هُمُ في عَيْشِهم وسرورهم
  فيضحك فوق العرش ثم يُسلِّم  تجلى لهم رب السموات جهرة
  إذ يُسَلِّم بآذانهم تسليمه  سلام عليكم يسمعون جميعهم

                                 
  .ط الحلبي القاھرة 194/ 17اري على صحيح البخاري فتح الب 653



  تريدون عندي إنني أنا أرحم  يقول سلوني ما اشتهيتم فكل ما
  فأنت الذي تُولِي الجميل وترحم  فقالوا جميعاً نحن نسألك الرضا

  يخاطبهم من فوقهم ويُسَلِّم  والله أفراح المحبين عندما
  فلا الضيم يغشاها ولا هي تسأم  والله أبصار ترى االله جهرة

  أمِن بعدها يسلو المحب المتيم  الوجه نضرة فيا نظرة أهدت إلى
  منازلك الأولى وفيها المخيم  فحيّ على جنات عدن فإنها

  مزيد لوفد الحب لو كنت منهم  والله واديها الذي هو موعد الـ
  زيارة رب العرش واليوم موسم  وحي على يوم المزيد الذي به
  نعود إلى أوطاننا ونسلم  ولكننا سبي العدو فهل ترى

ذا فإثبات الرؤية ليس صفة من صفات االله تعالى لأن الرؤية لا تقوم باالله تعالى، بل ه
المؤمنون هم الذين يرونه سبحانه فاالله هو المرئي لهم، فإنما أدخلناها في عـداد الصـفات   

. لأنها محل نزاع بين السلف والخلف كما علمت. المختارة التي جعلنا محل الحديث المفصل
  .وباالله التوفيق

  العلاقة بين الصفات والذات: الباب الثالث
. الإيمان باالله تعالى إنما يعني الإيمان بالذات العلية الواجبة الوجود، وجـوداً حقيقيـاً  

آمنت باالله، إنما يعني هذا : وعندما يقول المؤمن. والإيمان بصفاته العلى وأسمائه الحسنى معاً
الذوات متصفة بصفات الكمال الـتي لا تشـبه   الإيمان الشامل أي الإيمان بذات لا تشبه 

  .صفات خلقه بل لصفاته حقائق ولصفات خلقه حقائق
فانطلاقاً من هذا الإيمان الشامل فإن العلاقة بين الصفات والذات علاقـة الـتلازم،   
ضرورة أن الإيمان بالذات يستلزم الإيمان بالصفات، وكذلك العكس على ما أشـرنا في  

مجردة في الخارج كما لا يتحقق وجود صفة من ) ذات(لا يتصور وجود هذه المقدمة، لأنه 
بيد أنه ليس بمستحيل بل من الممكن تصـور  . الصفات في الخارج إلا وهي قائمة بالذات

على حدة، إلا أنه تصور ذهني فقط، كما تقدم في غير ) صفة(على حدة وتصور ) ذات(
نا عن هذه النقطة عند الكـلام علـى   وهذا ما عنيناه بالتلازم، وسبق أن تحدث. موضوع



هل الصفة غير الذات : مفهوم الذات، وأثبتنا هناك أن المسلك الصحيح والسليم في مبحث
إلا بعد التفصيل ونزيد هنا أن الصـواب في  ) غير(أو عين الذات؟ هو عدم إطلاق لفظة 

ينفصل النزاع  صحيح وباطل، ولا: مثل هذه النقطة عدم إطلاق ألفاظ مجملة محتملة لمعنيين
ويتضح وجه الصواب إلا بالتفصيل، فاالله تعالى واحد بأسمائه وصفاته، فأسماؤه وصـفاته  

. ، وإن كان لا يطلق علي الصفة أنها إلـه أو خـالق أو رزاق  )االله(داخلة في مسمى اسمه 
وليست صفاته وأسماؤه غيره، وليست هي نفس الإله بمعنى أن للذات مفهوماً وللصـفات  

  .هنا فقط تثبت المغايرة أي في إثبات معنى ومفهومٍ للصفات غير مفهوم الذات .مفهوماً
أنه يـراد بهـا   ) الغير(ويرى القوم في لفظة : "ويقول الإمام ابن القيم في هذه النقطة

وكل ما غاير االله مغايرة محضة بهذا ) االله(أحدهما المغايرة لتلك الذات المسماة بـ : معنيان
  .إلا مخلوقاً الاعتبار فلا يكون

عِلْمُ االله : مغايرة الصفة للذات إذا خرجت عنها فإذا قيل -)الغير(أي لفظ -ويراد به 
وكلام االله غيره، بمعنى أنه غير الذات المجردة عن العلم والكلام كان المعنى صحيحاً، ولكن 

ز بها عن غيره الإطلاق باطل، وإذا أريد أن العلم والكلام مغايران لحقيقته المختصة التي امتا
  هـ .ا 654"كان باطلاً لفظاً ومعنى

: لأن الحقيقة المختصة به تعالى التي لا يشاركه فيها أحد اتصافه بصـفات الكمـال  
الكمال المطلق الذي لا يشاركه فيه غيره من العلم الكامل المحـيط بجميـع المعلومـات    

يعجزها شيء، بل هو على كل وبكلماته التامات التي لا نفاد لها، وبقدرته الكاملة التي لا 
وإذا فهمت هذه النقطة فإن الإيمان الصحيح هو الإيمان برب متصف بصفاته . شيء قدير

وأسمائه حقيقةً واحدةً لا تتجزأ أي رب واحد بأسمائه وصفاته سبحانه، فالمغايرة غير واردة 
  .بهذا الاعتبار واالله أعلم

هذه الأمة، وسلمُوا بـه مـن    هذا هو المفهوم الصحيح الذي كان قد فهمه سلف
  .الخوض في بحث العلاقة بين الذات والصفات، إذ لم يحدث ما يدعو إلى ذلك

بل القول المؤيد بالأدلة العقلية والنقلية أن صفة االله تعالى داخلة في مسمى أسمائـه،  

                                 
  .طبعة مكتبة القاھرة 1/21بدائع الفوائد لابن القيم  654



يشـهد  . فمن استعاذ بصفة من صفات االله أو حلف لها فإنما استعاذ باالله، وحلف به تعالى
أعوذ بعزة االله وقدرتـه  ": لهذا، الاستعاذة التي علمها النبي عليه الصلاة والسلام أمته وهي

أعـوذ برضـاك مـن    ": ، ومنه قوله عليه الصلاة والسـلام 655"من شر ما أجد وأحاذر
  .656"سخطك

إِيَّـاكَ نَعْبُـدُ وإِيَّـاكَ    {: عبدت االله أو دعوت االله أو حمدت االله أو قال: فمن قال
، فهذه الأسماء ظاهرها ومضمرها مشتملة على صفات االله ولا يخرج عنها شيء، }نَسْتَعِينُ

  .657مثل العلم والحلم والرحمة والكلام وسائر صفاته
من كان حالفـاً فليحلـف بـاالله أو    ": ويؤيد ما ذكرنا قوله عليه الصلاة والسلام

  ."من حلف بغير االله فقد أشرك": ، وقال"ليصمت
لاة والسلام أنه حلف بغزة االله ليدلنا أن ذلك ليس حلفاً بغير وقد ثبت عنه عليه الص

  .االله وإنما حلف بصفة من صفاته، وصفاته بهذا الاعتبار ليست غيره
هكذا يتضح أنه لا ينبغي إطلاق المغايرة بين الصفات والذات،   وأن صـفات االله  

من باالله سبحانه وبأسمائـه  تعالى ملازمة لذاته تعالى ولا تنفك عنها، فمن آمن باالله فإنما آ
ومن كفر بصفة واحدة من صفات االله فقد كفر باالله تعالى وبسائر صفاته، ولهذا . وصفاته

إن كلامه مخلوق أو : أجمع أهل العلم من علماء أهل السنة دون خلاف نعلمه أن من قال
الباب الخامس  القرآن مخلوق أو أنكر رؤية االله يوم القيامة مثلاً فهو كافر، وسيأتي في: قال

  .حكم من نفى صفة ثابتة بالكتاب والسنة، وحكم من ألحد في أسماء االله وصفاته
  

                                 
  .أخرجه أصحاب السنن الأربعة، ومسلم في التعوذ والأدعية 655
  .المصدر السابق، وتقدم تخريجه 656
  .وما بعدھا 12/330استقينا ھذه المعاني من كتب شيخ الإسلام ابن تيمية، راجع مجموع الفتاوى  657



 
  طبيعة علاقة الصفات بعضها ببعض من حيث الآثار والمعاني: الباب الرابع

ولقد تحدثنا عن صفات االله تعالى بالجملة في الأبواب السابقة بل قسمناها إلى عدة 
ومدلولاتها، من صفات سلبية ومعنوية وثبوتية، وذاتية وصفات أقسام من حيث معانيها 
  .أفعال والصفات الخبرية

وأخيراً تحدثنا بالتفصيل عن عشرين صفة مختارة حيث حددنا موقف كل من السلف 
فبعد هذا كله من . والخلف منها من حيث المعنى، ومن حيث التأويل وعدم التأويل

الصفات بعضها ببعض من حيث الآثار والمعاني  المستحسن جداً أن نتحدث عن علاقات
  :على سبيل التقريب، فنقول وباالله التوفيق

صفات االله تعالى صفات كمال، أسماؤه تعالى كلها حسنى لأنها متضمنة للأوصاف، 
فالعلاقة بين الأسماء والصفات، أن الصفات من معاني الأسماء ومأخوذة منها غالباً، ثم إن 

كلها أوصاف كمال وصفاته كلها أسماء حسنى، وهي أعلام وأوصاف في أسماء االله تعالى 
والوصف بها لا ينافي العلمية بخلاف أوصاف العباد تنافي العلمية في الغالب، . وقت واحد

إلا أسماء رسول االله صلى االله عليه  وسلم، فإنها تتضمن الأوصاف كالحاشر والعاقب 
  .والماحي، ومحمد صلى االله عليه  وسلم

العليم الحكيم، السميع البصير، مثلاً فهذه أعلام دالة على الذات : فمن أسمائه تعالى
العلية المتصفة بالعلم والحكمة والسمع والبصر، وهكذا سائر صفات االله تعالى، فصفات 

إنها مترادفة كلها بالنسبة لعلاقتها بالذات حيث تتواد كلها : االله تعالى يمكن أن يقال فيها
  .واحد كما يليق به وهو االله سبحانهعلى موصوف 

وأما بالنسبة لبعضها فقد تكون مترادفة من حيث المعنى أو متقاربة مثل المحبة والرحمة 
إن الصفات التي ذكرت بعد المحبة في : بل نستطيع أن نقول. والفرح والتعجب والضحك

  .هذا السياق إنما هي آثار من آثار المحبة غالباً وما أكثر آثارها
كالرفع والخفض والإعزاز والإذلال، والعطاء والمنع والأولية : وهناك صفات متقابلة

والآخرية، والظاهرية والباطنية، والنفع والضر، والقبض والبسط، ويدل على هذا الصنف 



أنت الأول فليس قبلك شيء، ": -وهو يثني على االله سبحانه  -قوله عليه الصلاة والسلام 
  .658"ك شيء، وأنت الظاهر فليس فوقك شيءوأنت الآخر فليس بعد

المعز (، )النافع الضار(، )المعطي المانع: (ومن أسماء االله تعالى التي لا تطلق إلا متقابلة
فَإِنَّا {: وهو لم يرد إلا مقيداً مثل قوله تعالى) العفو المنتقم(، )القابض الباسط(، )المذل

  .}رِمِينَ مُنتَقِمُونَإِنَّا مِنَ الْمُجْ{، }مِنْهُم مُّنتَقِمُونَ
: ويشهد لما ذكرنا قوله عليه الصلاة والسلام وهو يثني على االله تعالى دبر كل صلاة

  .659"اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا معطي لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد"
مثل الغضب والسخط مع الرضاء، ومثل : وهنا صفات متضادة من حيث معانيها

لحب، ويدل لهذا الصنف استعاذة النبي عليه الصلاة والسلام حيث يقول عليه الكراهة مع ا
اللهم إني أعوذ برضاك من سخطك، وبمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ ": الصلاة والسلام

  .660"بك منك، لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك
الأسماء وللإمام ابن القيم بحث لطيف في هذه النقطة وهو يتحدث عن معاني 

ومنها ما لا يطلق عليه بمفرده بل مقروناً بمقابله : والصفات المتقابلة إذ يقول رحمه االله
كالمانع والضار، والمنتقم، فلا يجوز أن يفرد هذا عن مقابله، فإنه مقرون بالمعطي والنافع 

ل في اقتران والعفو، فهو المعطي المانع، النافع الضار، العفو المنتقم، المعز المذل، لأن الكما
 661كل اسم من هذه الأسماء بما يقابله لأنه يراد به التفرد بالربوبية وتدبير شئون الخلق

  .اهـ
والتصرف فيهم عطاء ومنعاً ونفعاً وضراً، وعفواً وانتقاماً، حسبما تقتضيه حكمته 

  .البالغة الخافية على خلقه في الغالب
وذة من أسمائه المتقابلة وبالصفات إن اتصافه تعالى بهذه الصفات المزدوجة، المأخ

المتضادة في معناها على ما تقدم، والمترادفة باعتبار الذات والمتباينة باعتبار ما بينها في 
الغالب الكثير، إن الاتصاف بهذه الصفات لهو الكمال الذي لا يشاركه فيه أحد، لدلالته 

                                 
  .مع شرح النووي 1/36أخرجه مسلم في الدعوات  658
  .من حديث المغيرة بن شعبة 11/133أخرجه البخاري في الدعوات  659
  .تقدم تخريجه 660
  .ابن القيم في بعض كتبه 661



لا إله غيره ولا رب .الكون كله على شمول القدرة الباهرة والحكمة البالغة، والتفرد بشئون
  ... سواه

  :الباب الخامس
  :حكم من نفى صفة من الصفات الثابتة بالكتاب والسنة -أ

أما حكم من نفى صفة من الصفات الثابتة بالكتاب والسنة فهو حكم يحتاج إلى 
نوع من التأني والتريث ثم التفصيل، لأنه من الخطورة بمكان إصدار حكم مجمل غير 

فأقول مستعيناً . ل في مثل هذه القضية، التي هي قضية كفر أو إيمان ولا واسطة بينهمامفص
  :إن من نفى صفة ثابتة بالكتاب والسنة لا يخلو حاله من أحد أمرين: باالله تعالى
أن يكون النافي عالماً بالنص الذي ثبتت به الصفة المنفية كتاباً كان أو سنة، ولا  -أ

أن  -متأثراً بالشبهة-تغر مفهومه في النص كأن يفهم أو يظن توجد لديه شبهات قد 
النص الذي ثبتت به الصفة لم يكن باقياً على ظاهره مثلاً أو غير ذلك من الشبهات 

والتي من أخطرها تأثره بآراء أهل . الكثيرة التي قد تضلل الإنسان الساذج أو قليل الاطلاع
وحاله ما وصفنا من -لمفاهيم في الغالب ولو نفى الكلام المذموم التي تفسد القلوب وتغير ا

معانداً وجاحداً لخراب قلبه ومرضه، فهو كافر في هذه  -العلم وعدم وجود الشبهات
الحالة كفراً ينقله من الملة الإسلامية لتكذيبه كلام االله أو كلام رسوله عليه الصلاة 

لخراب الذي سبّبّه له العناد والسلام، وهو غير معذور لما علمت، وحقيقة الكفر هي ذلك ا
  .والجحود
أن ينفي في غير هذه الحالة المذكورة آنفاً، كجهله للنص أو عدم علمه المفهوم  -ب

والخلاف مشهور . الصحيح على ما تقدم تفصيله، فأرجو أن يكون معذوراً في هذه الحالة
يخ الإسلام ابن هل يعذر الإنسان بجهله في أصول الدين أن لا؟ ولش: بين أهل العلم في

تيمية موافق كثيرة تدل على أنه يرى أن المرء يعذر بالجهل مطلقاً دون تفريق بين الأصول 
  .والفروع
هو ما يدل عليه النص التالي من كلامه رحمه االله، يقول شيخ : الموقف الأول -1

 الإسلام في كتابه موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول، وهو يناقش بعض علماء أهل



لكن من لم يكن عارفاً بآثار السلف وحقائق أقوالهم، : "الكلام في بعض مسائل الصفات
وحقيقة ما جاء به الكتاب والسنة وحقيقة المعقول الصحيح الذي لا يتصور أن يناقض 

، ولا ريب أن }لاَ يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا{ذلك، لا يمكنه أن يقول إلا بمبلغ علمه 
أ في دقيق العلم مغفور للأمة، وإن كان ذلك في المسائل العلمية، ولولا ذلك يهلك الخط

أكثر فضلاء الأمة، وإذا كان االله تعالى يغفر لمن جهل وجوب الصلاة وتحريم الخمر لكونه 
نشأ بأرض جهل مع كونه لم يطلب العلم، فالفاضل المجتهد في طلب العلم بحسب ما 

كان مقصوده متابعة الرسول عليه الصلاة والسلام بحسب  أدركه في زمانه ومكانه إذا
إمكانه فهو أحق بأن يتقبل االله حسناته ويثيبه على اجتهاده، ولا يؤاخذه بما أخطأه تحقيقاً 

  . }رَبَّنَا لاَ تُؤَاخِذْنَا إِن نَّسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا{لقوله تعالى 
هؤلاء إلا من له في الإسلام  ثم إنه ما من: وقال في موضع آخر في الكتاب نفسه

مساع مشكورة، وحسنات مبرورة، وله في الرد على كثير من أهل الإلحاد، والبدع 
والانتصار لكثير من أهل السنة والدين ما لا يخفى على من عرف أحوالهم وتكلم فيهم 

 662"إلى آخر كلامه رحمه االله وهو يتحدث عن الأشعرية) بعلم وصدق وعدل وإنصاف
  .اهـ

يناقش كبار علماء أهل الكلام ممن لعبت الفلسفة  -ذات مرة -كان رحمه االله  -ب
  :بالمعنى لا باللفظ ونوجزه في الآتي) الحوار(ونَرْوي -بعقولهم وغيّرت مفاهيمهم 

ناقش شيخ الإسلام ابن تيمية فطاحل علماء الكلام محاولاً إقناعهم بضرورة الاكتفاء 
أو تقديمها على العقل لتكون هي الأساس في هذا  -الإلهيةفي المطالب  -بالأدلة النقلية 

الباب والعقل تابع لها، لأن العقل الصريح لا يكاد يخالف النقل الصحيح إذا أحسن المرء 
التصرف، فلم يمكن إقناعهم، بل أصروا على ضرورة تقديم العقل في زعمهم، ظناً منهم أن 

  .لا قليلاًوهو ظن الذين لا يفقهون إ -بينهما اختلافاً
لو كنت أنا مكانكم لحكمت على : وفي آخر الحوار قال لهم ذلك العالم البصير

  !! نفسي بالكفر ولكنكم جهال

                                 
  .تحقيق محمد محي الدين. 56: راجع موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول لشيخ الإسلام ابن تيمية ص 662



وهم يرون أنفسهم أنهم من أعلم الناس، إلاّ أن ذلك العلم لم  -فعذرهم بجهلهم
 آراء يخرجهم من عداد الجهال في نظر الإمام ابن تيمية، لأنهم إنما تعلموا وتبحروا في

الرجال وفلسفة اليونان، وأما بالنسبة لعلم الكتاب والسنة فهم في حكم الجهال، ولذا 
عذرهم الإمام رحمه االله، فيظهر جلياً من هذين الموقفين أنه ممن يعذر الجاهل، والمجتهد، 

  .663والمخطئ، حتى في باب أصول الدين وباالله التوفيق
ن تيمية وأمثاله قصة الرجل الإسرائيلي ومما يشهد لما ذهب إليه شيخ الإسلام اب

  :المشهورة وهذا نصها من صحيح البخاري
حدثنا عبد االله بن محمد حدثنا هشام، أخبرنا معمر عن الزهري عن حميد بن عبد 

كان رجل ": الرحمن عن أبي هريرة رضي االله عنه عن النبي عليه الصلاة والسلام قال
إذا أنا مت فأحرقوني ثم اطحنوني ثم : لبنيه فلما حضره الموت قال 664يسرف على نفسه

ذروني في الريح، فواالله لئن قدر االله عليّ ليعذبني عذاباً ما عذبه أحداً، فلما مات فُعل به 
ما : ففعلت، فإذا هو قائم، فقال له! اجمعي ما فيك منه: ذلك، فأمر االله الأرض فقال لها

  .665"مخافتك يا رب: قال غيرهحملك على ما صنعت؟ قال خشيتك يا رب فغفر له، و
  وللحديث عدة روايات وهذه الرواية من أجمعها تقريباً

كيف يغفر له، وهو : قد يستشكل هذا فيقال: قال الخطابي تعليقاً على هذا الحديث 
أنه لم ينكر البعث وإنما جهل فظن أنه : منكر للبعث والقدرة على إحياء الموتى؟ والجواب

د فلا يعذب، وقد ظهر إيمانه باعترافه بأنه إنما فعل ذلك من خشية إذا فعل به ذلك لا يعا
  .االله

وقد يغلط في بعض الصفات قوم من المسلمين فلا يكفرون بذلك، : قال ابن قتيبة
لئن ": إن معنى قوله: جحده صفة القدرة كفر اتفاقاً، وإنما قيل: ورده ابن الجوزي وقال

أي ضيق، وأما  }وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ{:  لىأي ضيق، وهي كقوله تعا "قدر االله علي
لعلي أفوته، : فمعناه -يعني في رواية أخرى غير التي ذكرناها - "لعَلّي أضّلُ االله": قوله

                                 
  .موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول وغيره للإمام ابن تيمية 663
  ).نباشا(ذكر في بعض روايات الحديث أنه كان  664
  .7/332فتح الباري  665



ولعل  }لاَّ يَضِلُّ رَبِّي وَلاَ يَنسَى{: ضل الشيء إذا فات وذهب، وهو كقوله تعالى: يقال
اللهم أنت ": ه كما غلظ ذلك الآخر فقالهذا الرجل قال ذلك من شدة جزعه وخوف

بتشديد الدال، أي إن قدر عليّ أن يعذبني  "لئن قدر": ويكون قوله "عبدي وأنا ربك
  .ليعذبني، أو على أنه كان مثبتاً للصانع وكان في زمن الفترة فلم تبلغه شرائط الإيمان

وغلبة الخوف وأظهر الأقوال أنه قال ذلك في حال دهشته : "قال الحافظ ابن حجر
عليه حتى ذهب بعقله ما يقول، ولم يقل قاصداً لحقيقة معناه بل في حالة كان فيها 

  .اهـ 666"كالغافل والذاهل والناسي الذي لا يؤاخذ بما يصدر منه
فقد أبعد النعجة وابتعد عن  -مع مكانته العلمية المعروفة -أما ابن الجوزي : قلت

أويلاً يشبه تأويل أهل الكلام عفا االله عنه، ولماذا سياق النص فتكلف في تأويل الحديث ت
هذا التكلف كله؟ ومعنى الحديث واضح والسياق يدل على أن الرجل مع إيمانه بربه 
وخشيته، جهل أن الإنسان الذي يفعل به ما فعله أولاده لا يبعث مثل الذي يدفن في 

ا جهله الرجل، وربه الأرض، كما غفل عن قدرة االله الشاملة لجميع الحالات، هذا م
الرؤوف الرحيم رحمه وعذره فغفر له، وهذا هو الذي يليق برحمته سبحانه ولطفه بعباده، 

  .وقد سبقت رحمته غضبه وغلبته
وأستحسن أن أذكر هنا قاعدة عند أهل السنة في مسألة قبول عذر من جهل شيئاً 

ن المسائل الخفية كمسائل يعذر الإنسان إذا جهل ما مثله يجهله م: "وهي هكذا: من الدين
ولا سيما بعد أن طغى علم "الصفات من حيث تحققها وتحقيقها ومعرفة وجه الصواب فيها

الكلام، وفرض سلطانه على جمهور المتأخرين فتغير كثير من المفاهيم في مسائل العقيدة، 
ودخلت بسببه على العقيدة الإسلامية اصطلاحات كثيرة، فشوشت على الناس في 

م، وما ذكرناه من كلام الإمام ابن تيمية مأخوذ من هذه القاعدة، أو هو عينها، عقيدته
أن الفاضل المجتهد الذي يخطئ وهو يريد متابعة الرسول أولى بقبول : وقد صرح رحمه االله

  .عذره من الجاهل الذي لم يطلب العلم إذا جهل ما يجهل مثله، أو كما قال رحمه االله
ن رحمه االله تحقيق دقيق في مسألة التكفير، ويرى أن وللشيخ سليمان بن سحما

                                 
  .طبعة مصطفى البابي الحلبي. 7/333فتح الباري  666



المبادرة بالتكفير والتفسيق والهجر أمر في غاية الخطورة إلا بعد التحقيق ومعرفة تفاصيل ما 
وينصح الشيخ رحمه االله بالتريّث في  -بل ومعرفة الزمان والمكان: قلت -في المسألة 

إن من عيوب : "، حيث يقول شيخ الإسلامالمسألة، ثم نقل كلام شيخ الإسلام رحمه االله
كما نقل " أهل البدع تكفير بعضهم بعضاً ومن ممادح أهل العلم أنهم يخطئون ولا يكفرون

، 667لأن أتكلم في علم يقال لي فيه أخطأت: "قول الإمام الشافعي رحمه االله إذ يقول
  ". أحب إلي من أن أتكلم في علم يقال لي فيه كَفَّرْتَ

إذا فهمت ذلك وتحققته فاعلم أن الكفر الذي يخرج : خ سليمان رحمه االلهثم قال الشي
من الإسلام ويصير به الإنسان كافراً وهو جحوده بما علم أن الرسول عليه الصلاة 
والسلام جاء به من عند االله عناداً، من أسماء الرب وصفاته وأفعاله وأحكامه التي أصلها 

ضاد للإيمان من كل وجه، ثم استشهد على ما من توحيده وحده لا شريك له، وهو م
  :ذكر بقول الإمام ابن القيم رحمه االله إذ يقول في نونيته المعروفة

  جاء الرسول به لقول فلان  فالكفر ليس سوى العناد وردّ
  :إلى أن قال رحمه االله

  ـلَىَ طريق العفو والغفران  واالله ما خوفي من الذنوب فإنها عَـ
  تحكيم هذا الوحي والقرآن  خ القلب عنلكنما أخشى انسلا

  668لا كان ذاك بمنة الرحمن  ورضاً بآراء الرجال وخرصِها 
  :الخلاصة

كل من نفى صفة ثابتة بالكتاب والسنة عالماً بالنص، فاهماً له، سالماً من الشبهة مُوثِراً 
اً ناقلاً عن مألوفه من آراء الرجال وغيرها، مستخفاً بالنص وغير مقدرٍ له، فقد كفر كفر

  .الملة
وأما من نفى الصفة وهو على خلاف من وصفناه فهو معذور إن شاء االله لقوله 

رَبَّنَا لاَ تُؤَاخِذْنَا إِن نَّسِينَا {: ، ولقوله تعالى669}لاَ يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا{: تعالى
                                 

  .وإن كان النص ورد بما ذكر في صلب الرسالة في المرجع المشار إليه) خطأت(لعل الصواب  667
اج أھل الحق والاتباع في مخالفة أھل الجھل والابتداع للشيخ سليمان بن سحمان، وھو مـن كبـار علمـاء الـدعوة منھ 668

  .والإصلاح في أوائل عھد الملك عبد العزيز رحمھما الله، وله مؤلفات في ھذا المجال رحمه الله
  .286: سورة البقرة آية 669



  .، واالله أعلم670}أَوْ أَخْطَأْنَا
لعلم يفرقون بين التكفير العام، وبين تكفير شخص معين، وعلى كل حال فإن أهل ا

كل من ارتكب شيئاً من المكفرات كإنكار الصفات مثلاً فهو : والتكفير العام يطلق فيقال
  .كافر ويعتبر هذا قاعدة للتكفير

أما التكفير المعين فيختلف باختلاف أحوال الأشخاص، وما يقوم بنفوسهم مما 
السياق، فليس كل مخطئ ولا مبتدع ولا ضال كافراً عند أهل يستدل عليه بالقرائن و

من أنكر صفة ثابتة بالقرآن أو بالسنة فهو كافر، : السنة، فانطلاقاً من هذه القاعدة نقول
وهذه القاعدة يدخل في عمومها أكثر المنكرين، ولا يدخل فيها بعضهم لأحوال خاصة قد 

  .أنكره غيره على ما تقدم من التفصيل تشفع لهم، ولا يكون كافراً مع أنه أنكر ما
وأما حكم من أول آية من آيات الصفات أو حديثاً من . هذا حكم من نفى نفياً

  :أحاديث الصفات فمثله لا يكفر لسببين
  :السبب الأول

وإنما أثبتها ثم أولها تأويلاً، فهو مخطئ في التأويل ولكنه لا . أنه لم ينف الصفة نفياً
  .ن بالصفة في الجملةيكفر، لأنه يؤم

  :السبب الثاني
أنه أول لقصد التنزيه ظناً منه أنه لا يتم التنزيه إلا بالتأويل، وهو يظن أن هذه هي 

وهذه شبهة تحول دون تكفيره لأنه معذور بالجهل . الطريقة المثلى أو الوحيد في التنزيه
  .المصحوب بالشبهة، واالله أعلم

إن حقيقة الكفر خراب القلب،  - 671ل العلموسبق أن قلنا نقلاً عن بعض أه
  .والمؤول بقصد التنزيه بعيد عن هذا المعنى إن شاء االله

  :حقيقة الإلحاد في أسماء االله تعالى، وأنواعه -ب
تحدثنا فيما تقدم عن علاقة الصفات بالذات، ثم طبيعة علاقات الصفات بعضها 

                                 
  .286: سورة البقرة آية 670
  .ية في بعض كتبهشيخ الإسلام ابن تيم 671



نفى صفة ثابتة بالكتاب والسنة، وأبنّا وأخيراً تحدثنا عن حكم من . ببعض من حيث المعاني
الفرق بين حكم من نفى، وحكم من أول، إذاً من المناسب جداً أن نتناول بالبحث حقيقة 
الإلحاد في أسماء االله وصفاته وأنواعه التي تشمل نفي الصفات وتعطيلها، كما تشمل تشبيه 

  .صفات االله بصفات خلقه
ئه، وأخبر أنه سوف يجازيهم بما كانوا يعملون، وقد أنذر االله الذين يلحدون في أسما

وَلِلّهِ الأَسْمَاء {: وذلك بعد أن حث عباده ليدعوه بأسمائه الحسنى، حيث يقول عز وجل
 .672}الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآئِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ

ومن ذلك اللحد، وهو ) ل ح د(الميل، ومادته تدل على ذلك : اللغةوالإلحاد في 
ومنه الملحد في الدين، وهو المائل عن الحق . الشق في جانب القبر، لأنه قد مال عن الوسط

إلى الباطل، فالإلحاد في أسماء االله تعالى هو العدول بها وبحقائقها ومعانيها، عن الحق الثابت 
  :قيم رحمه االله ما ملخصهلها، يقول الإمام ابن ال

  :فالإلحاد في أسماء االله تعالى أنواع، ثم ذكر منها خمسة أنواع
أن تسمى بعض المعبودات باسم من أسماء االله تعالى، أو يقتبس لها اسم من : أحدها

) العزى(و) الإله(أخذاً من ) اللات(كتسميته المشركين بعض أصنامهم . بعض أسمائه تعالى
وهذا إلحاد واضح كما ترى، لأنهم ) آلهة(وتسميتهم الأصنام أحياناً ) يزالعز(أخذاً من 

  .عدلوا بأسمائه تعالى إلى معبواداتهم الباطلة
وإطلاق الفلاسفة عليه ) أبا(تسميته تعالى بما لا يليق به، كتسميته النصارى له : ثانيها

  .أو علة فاعلة بالطبع، ونحو ذلك) موجباً بذاته(
 تعالى بما ينـزه عنه سبحانه، كقول اليهود عليهم لعنة االله إنه وصف االله: ثالثها

، وغير ذلك "يد االله مغلولة: "بعد أن خلق خلقه، وقولهم أيضاً" استراح"إنه : وقوله. فقير
  .من الألفاظ التي يطلقها بعض أعداء االله   قديماً وحديثاً

كما فعلت . جحد حقائقهاو) وهي الصفات(تعطيل أسمائه تعالى عن معانيها : رابعها
سميع بلا سمع، : المعتزلة حيث جعلوا أسماء االله ألفاظاً مجردة لا تدل على الصفات، كقوله

                                 
  .180: سورة الأعراف آية 672



  .وعليم بلا علم، إلى آخر الأسماء
ويعدّ ابن القيم هذا النوع من أقبح أنواع الإلحاد في الأسماء والصفات معاً عقلاً 

اد، ثم نفوا معاني الأسماء، وهو نوع آخر من وشرعاً وفطرة، لأنهم نفوا الصفات وهو إلح
الإلحاد فهم قد جمعوا بين النوعين، مع ما في ذلك من التلاعب بنصوص الصفات كما لا 

  .يخفى
وهذا الإلحاد يقابل إلحاد المشركين الذي سبق أن تحدثنا عنه، لأن أولئك أعطوا 

وعطلوها، وكلهم . هاوهؤلاء سلبوه صفات كماله وجحدو. آلهتهم أسماء االله وصفاته
علماً بأن الجهيمة . ملحدون في أسمائه وصفاته وإن اختلفت الطرق وتباين نوع الإلحاد

وأشباههم من النفاة متفاوتون، فالجهمية أشد إلحاداً لأنهم ينفون الأسماء والصفات كما 
غيرهم وقد تقدم الكلام على ) الغلاة(تقدم في غير موضع، وهم الذين نطلق عليهم أحياناً 

وهو إثبات لا . وهم أولئك الذين ينفون الصفات، ويدّعون إثبات الأسماء. من النفاة آنفاً
قيمة له، لأن الأسماء عندهم لا تدل على معانيها، بل هي كالأعلام الجامدة، وكذلك 
الذين يفرقون بين ما جمع االله في كتابه أو فيما أوحى به إلى نبيه حيث يثبتون بعض 

فهؤلاء . ون يعضها تأويلاً قد يؤدي إلى نفي حقيقة صفة من صفات اهللالصفات ويؤول
  .ينالهم نصيبهم من الإلحاد وإن لم يبلغوا مبلغ الذين قبلهم من النفاة

تشبيه صفات االله تعالى بصفات خلقه، وهو يقابل إلحاد المعطلة الذي : خامسها
 - 673ما يقول الإمام ابن القيمك-فجمعهم الإلحاد وتفرقت بهم الطرق، : تحدثنا عنه آنفاً

إلا لمن نهج منهج السلف وعلماء الحديث  674وهو أمر واضح فلا تتم السلامة من الإلحاد
بأن يصف االله بما وصف به نفسه في كتابه، أو بما وصفه به نبيه صلى االله عليه  وسلم، لا 

ن ينهجون يعطل ولا يشبه بل هو وسط بين الفريقين، فهذه الوسطية تعتبر صفة لازمة لم
- منهج السلف ليس في هذا الباب فحسب، بل في جميع الأبواب التي تتفرق فيها الفرق 

مثل نصوص الوعد والوعيد، وأفعال العباد وموقفهم من  -وهم بين التفريط والإفراط

                                 
  .1/169راجع بدائع الفوائد للإمام ابن القيم  673
وكلمة الإلحاد لا تعني دائماً الكفر، بل قد يكون الإلحاد كفراً، وقـد يكـون معصـية ومخالفـة، ولا يصـل إلـى درجـة الكفـر،  674

  .ويقد يكون كفراً، والله أعلمومثله الفسق، لأنه قد يكون معصية فقد لأنھا خروج في الجملة، 



  .الصحابة رضي االله عنهم
النجاة  ولهذا كله يعتبر منهج السلف الصالح سفينة نوح عليه السلام التي لا تُكْتَبُ

  .والسلامة إلا لركابها، وأما من تخلف عنها فله الغَرَقُ والهلاك ولا محالة
الحديث عن خلاصة المقارنة بين موقف السلف والخلف من معاني : الباب السادس

  الصفات
سبق أن أجرينا مقارنة واسعة بين موقف السلف والخلف من العقيدة في : وبعد

  .موضعين اثنين
م على منهج السلف الذي اعتبرناه منهج الرسالة في أوائل المدخل في عند الكلا -1

  .المبحث الخامس
عند الكلام على معاني بعض الصفات الخبرية في آخر الفصل الثالث من الباب  -2
  .الثاني

أن السلف كانوا يحرصون كل الحرص على عدم التكلف : وخلاصة ذلك -ب
 التشبيه بل يكتفون بفهم المعاني العامة للنصوص، بالتأويل والتحريف وعلى عدم التورط في

تلك المعاني التي تفهم من وضع الكلمة، وأما الخلف فقد تكلفوا التأويل وقالوا على االله 
أن  -تأكيداً لما ذكرت هناك -بغير علم مع تفاوتهم في ذلك، وأحب أن أوضح هنا 

، فليسوا بالمؤولين المحرفين السلف يفهمون معاني الصفات العامة ويفوضون الكيفية فقط
ولا الواقفين الحائرين، بل هم أصحاب . وليسوا بالمشبهين المجسمين ولا بالمفوضين الجاهلين

ومنهجهم لبن خالص . ، إذ هم وسط بين هذه النحل المختلفة675فهم صحيح وفقه دقيق
 ذو الفضل يخرج من     بين فرث التشبيه ودم التعطيل، ذلك فضل االله يؤتيه من يشاء واالله

  .العظيم
ومن أراد أن يعرف منهجهم وموقفهم من العقيدة على حقيقته فليطلع على أقوال 
أهل الحديث وأعيان فقهاء الأمة من الأئمة الأربعة ومن في طبقتهم أو بعدهم من أولئك 
. الذين نهجوا نهجهم، لأنهم خير من يرجع إليهم لمعرفة هذا الباب الخطير على حقيقته

                                 
  .ومن فقھھم في الدين عدم القول على الله بغير علم، بل لا يتجاوزون الكتاب والسنة 675



  .في صفة الاستواء -تلك العبارة المنقولة  -كما ذكرت سابقاً غير مرة -هنا  وأكرر
عن أم سلمة رضي االله عنها وعن ربيعة بن عبد الرحمن شيخ   الإمام مالك رحمه 

الاستواء معلوم والكيف مجهول، والإيمان : "االله، واشتهرت أخيراً عن الإمام مالك رحمه االله
  . 676"فية بدعةبه واجب، والسؤال عنه الكي

أمرّوها : "وقولهم المأثور. وقد أطبق علماء أهل السنة قديماً وحديثاً على هذا المعنى
: وهل يقول. في نصوص الصفات يؤدي هذا المعنى نفسه 677"كما جاءت بلا كيف

" تمر كما جاءت بلا كيف: "لغةً؟ وهل يقول) استوى(من لا يفهم معنى " الاستواء معلوم"
  .بالتأكيد ودون توقف) لا(الجواب !  النصوص؟من لا يعرف معاني

وإن الذي لا يفهم المعنى إنما ينبغي له أن يقول الاستواء غير معلوم أو اقرأوا الألفاظ 
االله أعلم بمعانيها ونحن لا : وأمرّوها دون محاولة فهم معانيها لأنها غير مفهومة لنا أو يقول

  .نعلم أو عبارة كهذه
طة بعض الذين كتبوا عن عقيدة السلف دون دراسة سابقة، بل وقد غلط في هذه النق

بالمطالعات العابرة أو بالسماع والتقليد فأساءوا فهم عقيدة السلف، ثم أساءوا إلى منهجهم 
كثيراً من أتباع السلف بالتشبيه والتجسيم بناء على تصورهم  -جهلاً منهم -بل اتهموا 

فويض المحض، بل قد صرح بعض المتأخرين الخاطئ، حيث ظنوا أن مذهب السلف هو الت
منهم بأن السلف لا يفهمون معاني نصوص الصفات، والعجب كل العجب أنهم يطلقون 

متى صار الوصف  -يا سبحانه االله  -هذا التصريح في معرض المدح للسلف ومذهبهم 
  !فبئس ما يصفون! بالجهل لمن تحبه وتقدّره مدحاً وتقديراً؟

المعاصرين الذين تأثروا بفلسفة اليونان وبالاستشراق الجديد في تكلم غير واحد من 
مسألة فهم السلف لنصوص الصفات فنفوا عنهم الفهم فجعلوهم بمثابة الأمي الذي يقرأ 

  .ألفاظ القرآن دون فهم أو فقه
الدكتور محمد عبد الستار أحمد  -فيما أعلم-ولعل آخر من كتب في هذا المعنى 

                                 
  .تقدم تخريج ھذه الآثار 676
  .تقدم تخريجه 677



تحدث الدكتور في هذا الكتاب عن السلف ) المدرسة السلفية(سماه  نصار في كتابه الذي
بعد حديث  -ومما قاله عنهم . حديثاً في غاية الغرابة) الصحابة(الذين نزل فيهم القرآن 

فإذا أضفنا إلى ما ذكرنا ما في طبيعة الدين الإسلامي من الدعوة العالمية، : "-طويل سابق
ليفتح المتدينون به البلاد بجانب كلمة الحق التي  وما استتبع ذلك من سل حسام الحق

يحملونها ليفتحوا بها مغاليق القلوب، وأن ذلك لم يترك لديهم من الفراغ ما يجلسون فيه 
في صدر الإسلام ) لم يختلف المسلمون(الدارس الممحص لتبين لنا لماذا ) جلسة(إلى القرآن 

  .678"حول مسائل العقيدة؟
  .هذا العرض الفرق الواضح بين الإيمان والمعرفةولعلنا نلمح من خلال 
ومن ثم نستطيع أن نقرر أن . وأما الثانية فمحلها العقل. أما الأول فمحله القلب

قد فقهوا النص الديني وخاصة ما يتعلق منه بأمور ) الصحابة(المتدينين في الصدر الأول 
فيما بعد لدى فرق  بمقاييس العقل، كالذي عرف) إدراكه(العقيدة بقلوبهم، قبل 

  .اهـ679المتكلمين، وتخريجهم نصوص العقيدة على مقتضى ما وضعوه من مقدمات عقلية
إلا . هكذا يتصور الدكتور نصار حقيقة الصحابة جهل وعدم إدراك للأمور العقيدية

وليس في هذا الكلام نسبة : حيث يقول -ولكنه لم يستطع  -أنه بادر لينفي هذا المفهوم 
كما فهم ابن تيمية حيث ذهب إلى أن القول بأن السلف لم يفهموا -إلى التجهيل المتدينين 

وقد فاته أن الجهل معناه أن ينفي عنهم علم شيء في . معنى المتشابه نسبه لهم إلى الجهل
مقدورهم أن يعلموه، وحيث بان لنا الفرق واضحاً بين الإيمان والمعرفة فليس في كلامه ما 

  .680ةيمت إلى الحقيقة بصل
: أحد المستشرقين فقال -على حد تعبيره) جوستاف لوبون(ثم أخذ يستدل بكلام 

: إن المستشرق أبان عن حقيقة الفرق بين مصدر المعتقد، ومصدر المعرفة فقال المستشرق
يكره الإنسان على تصديق فكر ) لا شعوري(إن مصدر المعتقد هو إيمان ناشئ عن مصدر 

                                 
يا ترى ھل الذي منعھم من التفرق والاختلاف ھـو عـدم فھمھـم لنصـوص الصـفات، لأنھـم لـم يدرسـوا القـرآن دراسـة  678

أو أن الذي حفظ عليھم وحدتھم ھو الاعتصام بحبـل الله جميعـاً لأنھـم لـم تفـرقھم الأھـواء  -ما يرى الدكتور نصارك-فاحصة 
  !!والإعراض عن كتاب الله، وما جاء به رسول الله صلى الله عليه  وسلم؟

  .الدكتور نصار دار الأنصار بالقاھرة 2/478المدرسة السلفية  679
  )!!علي الشيء فرع عن تصوره الحكم! (فھم غريب وغير ناضج 680



فلسفة مقدسة ). النادر(م طويل كله من هذا النوع أو رأي أو مذهب، إلى آخر كلا
وتنقص للسابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم . واستشراق معظم

  .بإحسان
وممن صرح بأن السلف لا يفهمون معاني أخبار النصوص، الدكتور عوض االله 

) 71(ال في صفحة حيث ق) ابن القيم وموقفه من التكفير الإسلامي(حجازي في كتابه 
  :إن السلف كانوا لا يفهمون معاني هذه الأخبار: من الكتاب المذكور

بدليل أنهم كانوا يثبتون الله تعالى ألفاظ الوجه واليد والعين بالمعنى الذي يعلمه  -1
  .ويريده، لا بالمعنى المتبادر من هذه الألفاظ

 .لفاظ، ولو عينوها لنقل إليناوبدليل أنهم لم يصل عنهم أنهم عينوا معاني هذه الأ -2
  .اهـ681}إِلاَّ اللّهُ{: وأخيراً لأنهم أوجبوا الوقوف على قوله تعالى -3

  .هذا كلام غير محرر وصاحبه بحاجة ليعيد النظر في مذهب السلف ليفهمه جيداً
طريقة : "فبناء على هذا التصور الخاطئ يردد بعض السذج العبارة التقليدية الموروثة

، ولست أدري من أول من قال هذه 682"أسلم، وطريقة الخلف أعلم وأحكمالسلف 
وهي عبارة غير محررة علمياً، لأنه ليس بمعقول ! العبارة؟ وما الدافع إليها وما القصد منها؟

علمياً ولا بمستساغ عقلاً أن تتوافر السلامة بكثرة في الجانب الذي يكون فيه العلم ناقصاً، 
أخذاً من مفهوم العبارة بينما يتوافر العلم والحكمة في الجانب الذي  ومقدار الجهل مرتفعاً،

ليست السلامة فيه بالمستوى المطلوب، بل دون ذلك فليعُد النظر في العبارة أصحابها لعل 
  .االله يفتح عليهم ويلهمهم الرشد من جديد

لامة أثر وإنما الوضع السليم أن تتوافر السلامة حيث يوجد العلم والحكمة، لأن الس
من آثار العلم والحكمة، فحيث لا يوجد العلم لا توجد السلامة، بل إذا ضعف العلم 
ضعفت السلامة ولا محالة، وهنا يحق لي أن أدعو أولئك المخدوعين الذين يرددون تلك 

                                 
َّ اللهُّ {: لا نعلم أحداً من أھل العلم أوجب الوقوف على قوله تعالى 681 كما يفھم مـن كـلام الـدكتور  }وَمَا يعَْلمَُ تأَْوِيلهَُ إلِا

  .عوض الله حجازي، بل المعروف عند أھل العلم أن الوقفين جائزان
لإسلام ابن تيمية، فيرى بعـض المعاصـرين السـلفيين أنھـا مدسوسـة وذكرت ھذه العبارة في الحموية الكبرى لشيخ ا 682

في بعض نسخ الكتاب بدليل عدم وجودھا في بعض النسخ منه، كالنسخة التي نقلھا ابن عبـد الھـادي فـي ترجمـة ابـن 
  .فلتبحث، وإن كان شيخ الإسلام إنما ذكرھا ليناقشھا فيردھا لا ليثبتھا) العقود الدرية(تيمية 



العبارة أدعوهم لدراسة تراث السلف في المطالب الإلهية والمسائل الشرعية في الأصول 
مكانتهم العلمية وليستنيروا بنور علمهم وفقههم، حتى يتمكنوا من  والفروع ليدركوا

الخروج مما تورطوا فيه من تصويب مذهب الخلف وتفضيله وتجهيل علماء السلف 
وتنقيصهم بجعلهم بمثابة الأميين الذين يقرأون الكتاب ولا يفهمون معاني آياته، فهؤلاء 

صرون شيئاً ولكنهم يسمعون الصوت المقلدون يعيشون في ظلام ليل ضرير، فهم لا يب
أفي الصواب أم في الخطأ؟ وماذا يعني هذا القول؟ كل هذا ما لا ! فيتبعونه لكن فيم يتبعون؟

وإلا فكيف يسوغ لعاقل !! بل سمعوا فاتبعوا وقال من قبلهم قولاً فقالوا كما قالوا. يعرفونه
لذين عاش بعضهم عصر الوحي؟ يدري ما يقول أن يعتقد أن المتخلفين أفقه من المتقدمين ا

وأن مجموعة أرسطو وتلامذتهم أعلم وطريقتهم أحكم من طريقة أولئك السادة الذين 
اختارهم االله لصحبة نبيه عليه الصلاة والسلام، وتتلمذوا عليه وأخذوا العقيدة بل الدين 

تابعون كله منه مباشرة، فور نزوله من السماء، ثم بلغوه لمن بعدهم كما فهموا فبلغ ال
لتابعيهم، وهكذا يبلغ السابق اللاحق إلى العهد العباسي، وقد كانوا كلهم في تلك العهود 
السابقة على عقيدتهم الوحيدة، ولا يعرفون معنى للخلاف في العقيدة كما تقدم في غير 

  .موضع من الرسالة
  آثار الصفات الإلهية في النفس البشرية والكون: الباب السابع
تحدثنا عن العلاقة بين الصفات والذات وبيّنّا ما بينهما من التلازم، ثم  إذا كنا قد

استعرضنا طبيعة علاقات الصفات بعضها ببعض من حيث الآثار والمعاني، ثم تحدثنا عن 
حكم من نفى صفة ثابتة بالكتاب والسنة، وأن ذلك قد يؤدي إلى الكفر أحياناً وعرفنا 

بقي أن نعرف . من معاني صفات االله تعالى وأسمائهأخيراً موقف كل من السلف والخلف 
  :لذا نقول. ما آثار تلك الصفات في هذا الكون عامة وفي النفس البشرية خاصة

  :الصفات وآثارها  في النفس البشرية والكون
فهذه . إن االله تعالى خالق كل شيء، ومدبر هذا الكون وحده، وهو المنعم المتفضل

فلا بد من ظهور آثار أسمائه وصفاته في هذه . الحسنى وصفاته العلى المعاني تكمن في أسمائه
الحياة في النفس البشرية بل وفي الكون كله، إلا أن الاهتداء إلى تلك الآثار أو الانتباه لها 



  .يتوقف على توفيق االله تعالى
ولو أجال الإنسان فكره في هذا الكون الفسيح، بل لو فكر في نفسه جيداً وراجع 

ضيه وأطوار حياته، ثم فكر فيما حوله لرجع من هذه الجولة بعجائب، واستفاد منها ما
فوائد ما كان يحلم بها، وكما قلت إنما يتوقف الأمر على توفيق االله اللطيف الودود بل إن 

  .التوفيق نفسه من آثار رحمته التي سوف تكون حجر الزاوية في بحثنا في هذه النقطة
أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ {ه نجعل منطلقنا الآية الكريمة ولبيان ما أشرنا إلي

، 683}فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ* إِلَيْنَا لاَ تُرْجَعُونَ
، ويسلمهم للفوضى، لا أمر ولا فحكمته تعالى تأبى أن خلق الخلق عبثاً، ويتركهم سداً

بل موجب حكمته تعالى أن يكونوا على عكس ما . نهي، ولا تدبير ولا تعليم ولا توجيه
ذكر كما هو الواقع، خلقهم فدبر أمرهم من السماء إلى الأرض، فبعث إليهم من يقوم 

هم، بتعليمهم وتوجيههم إلى ما فيه صلاحهم ويعرفهم بربهم وخالقهم ويعرفهم بحقه علي
ولا يتخذوا من دونه نداً وهو خلقهم كما يعرفهم . وهو أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً

حقهم على ربهم وخالقهم المتفضل عليهم بأن يجعل لهم حقاً على نفسه لطفاً وتفضلاً 
وإحساناً لأن من أسمائه الرحمن الرحيم، وهو لطيف بعباده، وهو بالمؤمنين رحيم رحمة 

وقد وسع عباده رحمة وعلماً، وقد بعث . حمته العامة وسعت كل شيءخاصة، علما بأن ر
  .إليهم رسولاً من أنفسهم يتلو عليهم آيته ويزكيهم وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين

هنا لطيفة أود التنبيه عليها، وهي أن االله وصف نبيه الكريم ورسوله الأمين محمداً 
لَقَدْ جَاءكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ {: ز وجلصلى االله عليه  وسلم بالرحمة حيث يقول ع

لأن ! ، ما ألطف المقام684}عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ
االله الذي أرسل رسوله إلى عباده هو الرحمن الرحيم، ومن آثار رحمته أن أرسل هذا 

 - واالله أعلم -هم، ليس بجني ولا ملك لكيلا يستوحشوا منه الرسول إليهم وهو من أنفس
فجعْلُ نبيه بهذه المثابة ووصفه بهذه . ثم وصف هذا الرسول بأنه بالمؤمنين رؤوف رحيم

                                 
  .116-115: مؤمنون آيةسورة ال 683
  .128: سورة التوبة آية 684



- الصفات أَثَرٌ من آثار رحمته الكثيرة التي لا ينبغي التفكير في حصرها والإحاطة بها لأنها 
شيء عليم، هذه النقطة من بحر آثار رحمته  كما قلنا بلغت حيث بلغ علمه، وهو بكل

ومن مُوجب صفة الملك أن يتصرف في مملكته ويفعل، بل هو ) الملك(سبحانه ومن أسمائه 
فعال لما يريد، وتأبى هذا الصفة أن يكون معطلاً عن الفعل، لأن الفعل كمال وعدم الفعل 

ومن إعزاز وإذلال ورفع نقص، وما نشاهده في هذا الكون من إحياء وإماتة وعطاء ومنع 
من الزمن التي هي بعضٌ وبعضٌ ) ثانية(وخفض وغيرها من تلك الأفعال التي لا تنقطع 

يسير جداً من آثار صفة الملك وغيرها من بعض الصفات مثل صفة الحياة والإرادة 
  .والقدرة

الحسنى والأسماء : يحدثنا الإمام ابن القيم في هذه النقطة المهمة حيث يقول رحمه االله
. والصفات العلى، مقتضية لآثارها من العبودية والأمر اقتضاءها آثارها من الخلق والتكوين

فلكل صفة عبودية خاصة هي من موجباتها ومقتضياتها، أعني من موجبات العلم بها 
فعِلْم العبد بتفرد الرب تعالى بالضر والنفع والعطاء والمنع، : إلى أن قال. والتحقق بمعرفتها

ولوازم التوكل وثمراته . لق والرزق الإحياء والإماتة يثمر له عبودية التوكل عليه باطناًوالخ
  .اهـ 685ظاهراً

وهذه الإشارة اللطيفة من الإمام ابن القيم تثير الانتباه إلى أن من آثار الأسماء الحسنى 
التوكل على االله والصفات العلى تلك المعاني التي يجدها العبد في عبوديته القلبية التي تثمر 

والاعتماد عليه وحفظ جوارحه وخطرات قلبه وضبط هواجسه حتى لا يفكر إلا في 
مرضاته يرضى الله ويحب الله وفي االله، به يسمع وبه يبصر ومع ذلك هو واسع الرجاء 
وحسن الظن بربه وهما أثران من آثار معرفته لجوده وكرمه وبره وإحسانه، وإنه عفو يحب 

  .الرحمة العفو وإنه واسع
هذه المعاني وما في معناها تثمر له العبودية الظاهرة والباطنة على تفاوت بين شخص 

  .وآخر، ذلك فضل االله يؤتيه من يشاء واالله ذو الفضل العظيم
هكذا ترجع العبودية كلها إلى مُوجب أسمائه وصفاته، بل وترتبط بها جميع شئون 

                                 
  .للإمام ابن القيم 90/ 2مفتارح دار السعادة  685



، العفو، فلا بد لهذه الأسماء من موجبات الخلق، ومن أسمائه تعالى الغفار، التواب
الغفار هو الذي يغفر الذنوب، والعفو هو الذي يعفو يصفح عن الهفوات . ومتعلقات

والخطايا ويمحوها، التواب هو الذي يقبل التوبة عن عباده بل ويفرح بها، وذلك يعني أنه 
حانه، ولا بد من لا بد من وقوع أخطاء ومخالفات أو جرائم يعفو عنها الرب العفو سب

ذنوب وجناية تغفر، فالرب تعالى عفو يحب العفو ويحب المغفرة والسماح فبينما العبد 
يتقرب إليه بعبودية امتثال المأمورات واجتناب المنهيات، ويجتهد في الطاعات إذ يجد نفسه 

ا جنى، فيبادر إلى عبودية التوبة والاعتراف والإقرار والندم والبكاء على م. قد زل وانزلق
يطلب العفو والغفران متبرأ من حوله وقوته ومعترفاً بعجزه وضعفه ومسكنته، وهي من 
أحب أنواع العبودية كما تقدم، يدل على ذلك فرح االله العظيم تلطفاً بهذا المسكين الذي 

  .لولاه سبحانه لم يكن له خلاص مما وقع فيه
الحليم اللطيف، وأن الذي تقتضيه هكذا يظهر جلياً آثار أسمائه العفو الغفار التواب 

حكمته سبحانه أنه يقدر الأرزاق والآجال وغيرها لحكمة يعلمها ولا يعلمها غيره، لأنه لا 
إنما يقدرها ويبتلي . يفعل ما يفعل ولا يقدر إلا لحكمة، وكذلك تقدير الذنوب والمعاصي

  .بها عباده لحكمة خفية ولطيفة
حبه تعالى لعبودية التوبة والإنابة،  - أعلمواالله -ولعل من الحكم في تقديرها 

والقضاء على داء الإعجاب والكبر والأنانية ليعرف العبد قدر نفسه وأنه ليس بشيء إلا 
وإن لم ) الشيطان(باالله وأنه لا حول له ولا قوة إلا باالله، ولو لم يحفظه لهلك في يد عدوه 

الله اللطيف الغفار هو الذي ينقذه تدركه رحمة ربه لبقي أسيراً في قبضة عدوه، ولكن ا
لاَّ إِلَهَ إِلاَّ أَنتَ {ويخلصه من الأسر إذا قرع بابه في مسكنة وذل وعجز وهو يجأر إليه 

  ."اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عني"،}سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ
 "فرحاً بتوبة عبدهالله أشد " -وهو يكاد أن ييأس -ومن هنا يأتيه ذلك الإسعاف 

على داء خطير وهو داء  -كما قلت-الحديث، ومثول العبد في هذا الموقف يقضي 
: العجب والغرور، وخير ما يشهد لما ذكرنا حديث أنس بن مالك عند القضاعي يرفعه



  .اهـ 686"لو لم تذنبوا لخشيت عليكم ما هو أشد من ذلك، العُجب العُجب"
العجب أشد، لأن المعاصي معترف بنقصه، فترجى له  إنما كان: وقال بعد أهل العلم

  .التوبة، والمُعْجَب مغرور بعمله فتوبته بعيدة
وقد وردت في هذا المعنى عدة أحاديث من عدد من الصحابة رضوان االله عليهم 

: حديث أبي أيوب الأنصاري رضي االله عنه الذي يقول عندما حضرته الوفاة: أجمعين منها
سمعت رسول االله : ئاً سمعته من رسول االله صلى االله عليه  وسلمكنت كتمت عنكم شي

  ."لولا أنكم تذنبون، لخلق االله خلقاً يذنبون ويغفر لهم": صلى االله عليه  وسلم يقول
لو أنكم ": ومنها رواية لأبي أيوب نفسه عن رسول االله صلى االله عليه  وسلم أنه قال

  ."االله بقوم لهم ذنوب يغفرها لهملم تكن لكم ذنوب يغفرها االله لكم، لجاء 
والذي نفسي بيده ": ومنها حديث أبي هريرة قال رسول االله صلى االله عليه  وسلم

  .687"لو لم تذنبوا لذهب االله بكم، ولجاء بقوم يذنبون فيستغفرون االله، فيغفر لهم
ذنبون لو لم تذنبوا لجاء االله بقوم ي": ومنها حديث عبد االله بن عمر رضي االله عنهما

  .688"ويغفر لهم
  .عند القضاعي، رفعه العجلوني في كشف الخفاء

والإنابة  والرجوع إلى االله من ) عبودية التوبة(وهذه الأحاديث يفهم منها مكانة 
وقت لآخر، وعدم الاعتماد على الأعمال لئلا يهلكه الغرور وربما أدى ذلك إلى نسيان 

  .ءربه وولي نعمته سبحانه إذ يرى نفسه كل شي
ولزوم الاستغفار، ولكونها محبوبة إلى االله تعالى، ) عبودية التوبة(ولمكانة هذه العبودية 

" وقد جعل االله لكل شيء سبباً"وفيها تكمن مصالح العباد لذلك كله يبتليهم ربهم بأسبابها 
لو لم تتوافر فيكم أسباب عبودية التوبة : حكمة منه وكأنه عليه الصلاة والسلام يقول

ب االله بكم ولجاء بقوم آخرين تتوافر فيهم تلك الأسباب ليتقربوا إلى االله بالتوبة ولزوم لذه

                                 
مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، وھو القاضي  77مخطوط تحت رقم  160: مسند القضاعي ص 686

ختار في ذكر الخطط والآثار المعـروف بالشـھاب أبو عبد الله محمد بن سلامة بن جعفر بن علي القضاعي صاحب كتاب الم
  ).10/42معجم المؤلفين (ھـ 454توفي عام 

  .الطبعة الأولى المصرية بالأزھر 65-17/64صحيح مسلم  بشرح النووي  687
  .حسنه القضاعي وتقدم 688



الاستغفار، ولكن االله لطف بكم فجعلكم أنتم الذين تتمتعون بهذه العبودية، تذنبون ولا 
محالة، فإذا أذنبتم فلا ملجأ لكم إلا إلى االله تفرون منه إليه، وتستغفرونه وتجأرون إليه 

  .يتوب االله على من شاء منكموحده ف
هكذا أراد االله لعباده التوابين أن  - والعلم عند االله  -هذا ملخص معنى الحديث 

  .يعيشوا في آثار أسمائه الحسنى وصفاته العلى، تفضلاً منه وإحساناً وهو الغفور الشكور
ين له أن ومن تأمل سريان آثار الأسماء والصفات في العالم تب: قال الإمام ابن القيم

مصدر قضاء هذه الجنايات من العبيد وتقديرها هو من كمال الأسماء والصفات، 
ثم . فله في كل ما قضاه وقدره الحكمة البالغة والآيات الباهرة: والأفعال، إلى أن قال

  .إن كل اسم له تعبدٌ يختصّ به علماً ومعرفة وحالاً: واصل كلامه وهو يقول
تعبد بجميع الأسماء والصفات التي يطلع عليها البشر، فلا وأكمل الناس عبودية هو الم

عن التعبد ) القدير(تحجبه عبودية اسم عن عبودية اسم آخر، كمن يحجبه التعبد باسمه 
أو ) المانع(عن عبودية اسمه ) المعطي(أو يحجبه التعبد باسمه ) الرحيم(و) الحليم(باسمه 

هذه : ة اسمه المنتقم الجبار مثلاً إلى أن قالعبودية اسمه الرحيم، العفو الغفور عن عبودي
  هـ.ا 689طريقة الكمل من السائرين

وَلِلّهِ {: ولعل الإمام ابن القيم يريد أن يأخذ هذه المعاني التي فصلها، من قوله تعالى
، بعد أن يتوسع في مفهوم الدعاء ليشمل دعاء المسألة، }الأَسْمَاء الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا

لثناء، ودعاء التعبد، لأن االله تعالى يدعو عباده إلى معرفته بأسمائه وصفاته وأفعاله ودعاء ا
ليعبدوه في ضوء تلك المعرفة ويثنوا عليه سبحانه، فَعلْم العبد بأن ربه معه يراه ويرى مكانه 
ويسمع كلامه ويعلم منه كل شيء جليله ودقيقه، وأنه هو الذي يحركه إذا شاء فيوقفه 

إن إدراك العبد لهذه . عوه، ثم هو الذي يجيب دعوته تفضلاً منه ويعطيه سؤالهليعبده ويد
. المعاني يورثه الحياء من االله والخجل عندما تحدثه نفسه الأمارة بالسوء بنوع من المخالفة

) عثرة أو كبوة(كما يورثه في الوقت نفسه الرغبة في التوبة والإنابة والرجوع كلما أصابته 
ولا ييأس من رحمته، هذه بعض آثار إيمانه بأن االله معه، وأنه . الله سبحانهفي سيره إلى ا

                                 
  .تحقيق حامد الفقي ومحمد محي الدين 420-1/419مدارج السالكين : ابن القيم 689



  .قريب منه في كل لحظة
فيحب االله حق المحبة، ويُؤثر محبته على ) المحبة(وهذه الآثار جميعها تنقله إلى عبودية 

محبة كل محبوب، فيقدم طاعته على طاعة كل مطاع، ويتفانى في عبادته، ويجد فيها الراحة 
خبيث (ويصبح قلقاً ) الطاقة(ويحس بالوحشة إذا ضعفت هذه  "أرحنا بها يا بلال"كلها 
- ولا يهدأ له بال حتى يستجير باالله وحده لينقذه فيجيره ربه، وهو اللطيف بعباده ) النفس

فهذه نفسها عبودية أخرى، وهي عبودية . فتعود له تلك المعاني والعبودية التي فقدها
و دائماً في هذا الصراع وفي هذا الجهاد من وقت لآخر، وربك عليم فه) الجهاد للنفس(

  .حليم لا يقع شيء مما ذكرنا وما لم نذكره إلا بعلمه وتقديره، وحكمة منه سبحانه
فآثار إيمان العبد بأسماء االله وصفاته، وفي مقدمة ذلك آثار إيمانه بمحبته وقربه، وآثار 

فلا بد أن تترجم كلها إلى حسن عبادته والحرص على محبة العبد لربه ومولاه محبة صادقة 
طاعته واتباع هدي نبيه محمد صلى االله عليه  وسلم والتفاني في الخدمة طالباً رضاه 

  .سبحانه
وبعد فهذا المقام مقام يصعب على المرء العادي أن يخوض فيه، وهو فوق طاقته، 

  .هو عاجز عنهفلندع الميدان لفرسانه، فلنمسك القلم عن الخوض فيما 
  فجاوزه إلى ما تستطيع  إذا لم تستطع شيئاً فدعه

) عليم(وهو سبحانه يحب موجب أسمائه وصفاته فهو : فنعود لابن القيم حيث يقول
يحب العلم ويحب كل عليم، جواد يحب كل جواد، وتر يحب الوتر، جميل يحب الجمال، 

رة والعفو والصفح خلق من يغفر له، فلمحبته للتوبة والمغف: عفو يحب العفو وأهله، ثم قال
ويتوب عليه، ويعفو عنه، وقدر عليه ما يقتضي وقوع المكروه، والمبغوض له، ليترتب عليه 

  .المحبوب له، والمَرضيّ عنه
  :ثم ذكر أن الأسباب مع مسبباتها أربعة أنواع

  .سبب محبوب يفضي إلى أمر محبوب الله: النوع الأول
ه يفضي إلى أمر محبوب له سبحانه،  وذكر أن هذين سبب مكرو: النوع الثاني

  .النوعين عليهما تدور أقضيته تعالى وأقدراه بالنسبة إلى ما يحبه ويكرهه



  .فمكروه يفضي إلى مكروه: وأما النوع الثالث
محبوب يفضي إلى مكروه وهما ممتنعان في حق االله سبحانه، وذلك لأن : النوع الرابع

ضائه تعالى وقدره الذي لم يخلق ما خلق ولم يقض ما قضى إلا الغايات المطلوبة من ق
  .لأجله لا تكون إلا محبوبة للرب تعالى مرضية له سبحانه

  .وأما الأسباب الموصلة إليها فمنقسمة إلى محبوب له، ومكروه له
. فالطاعات والتوحيد أسباب محبوبة له موصلة إلى الإحسان والثواب المحبوب له أيضاً

والمعاصي أسباب مسخوطة موصلة إلى العدل المحبوب له، كذلك هكذا يتضح أن والشرك 
مدار القضاء والقدر وما يترتب عليهما إنما هو على أسماء االله وصفاته بصرف النظر عن 

ما شاء االله كان، وما لم . فكل ذلك من االله ومن آثار أسمائه وصفاته. نوع المقضي والمُقدّر
  .690"من يرد االله به خيراً يفقهه في الدين": الشأن في فقه ذلكيشأ لم يكن، والشأن كل 

إن الله تسعة وتسعين اسماً من ": وبعد، فلو قيل إن معنى قوله صلى االله عليه  وسلم
هو إدراك آثار الأسماء الحسنى والصفات العلى إدراك آثارها في الكون  "حفظها دخل الجنة

ة والتصرفات الإنسانية اليومية وغيرها ثم التزام بما يقضيه االله ويقدره وفي النفس البشري
التعبد بآثار كل اسم دون أن يحجبه التعبد بآثار اسم معين عن التعبد بآثار أسمائه الأخرى، 

ولو كنت أعلم . إن هذا من معاني الحديث لما كان هذا القول بعيداً فيما يبدو لي: لو قيل
وإن كان تحقيقه صعباً، ولكنه يسير على من . أن لي سلفاً في هذا المعنى لاخترته وأيدته

  .يسره االله عليه
حفت الجنة بالمكاره والنار . "فالجنة سلعة غالية فثمنها ليس في متناول كل أحد

  ".بالشهوات
  

                                 
  .421-1/420لكين لابن القيم راجع مدارج السا 690



 
  الخاتمة

أرى تذييلها بخاتمـة   -في هذه الرسالة-وبعد أن أتممت عملي بتوفيق من االله وعونه 
في أبواب الرسالة وفصولها ليسهل الرجوع إليهـا عنـد    للبحث مرتبة حسب ما وردت

  :الحاجة، فأقول وباالله التوفيق
  :المدخل: أولاً

  .وقد بحثت في هذا المدخل نقاطاً كثيرة
تعريف السنة لغة مع ذكر الشواهد اللغوية توضح المعنى المراد، ثم عرفتـها في  : منها

  .الاصطلاح وأوردت اصطلاح الفقهاء مع الأمثلة
: واصطلاح المحدثين كذلك، وذكرت أنها قد تأتي في مقابل البدعة، وذلك كقـولهم 

فلان على السنة إذا كان عمله وتصرفاته الدينية وفق ما جاء به النبي صلى االله عليه وسلم 
  .فلان على خلاف السنة أو مخالف للسنة إذا كان مبتدعاً: كما يقال

ين السنة والقرآن وبينت أن القرآن كلام ثم تحدثت في آخر هذه النقطة عن الفرق ب
االله لفظه ومعناه، متعبد بتلاوته ولا تصح الصلاة إلا به، بخلاف السنة فإنها، إنما تنسب إلى 
االله من حيث المعنى فقط، وأما لفظها فمن عند رسول االله صلى االله عليه وسلم، ولا تقرأ 

ام والعقيدة بها فهي كالقرآن مـن  تعبداً ولا تصح بها الصلاة وأما من حيث ثبوت الأحك
  .هذه الحيثية ولا   فرق بينهما

وأما الحديث القدسي فهو يوافق القرآن في أنه من عند االله لفظاً ومعنى، مع ملاحظة 
  .الخلاف، ويوافق الحديث النبوي في أنه لا يتعبد بتلاوته ولا تصح الصلاة به

رآن والسـنة في بـاب العقيـدة، بـل     فقد أثبتُّ فيه حجية الق: وأما المبحث الثاني
أوضحت أنهما هما المصدران الأساسيان لكل بحث في العقيدة لكونهما وحيين من االله تعالى 

  .بصرف النظر عن الفوارق التي ذكرناها آنفاً
ثم انتقلت إلى المبحث الثالث فتحدثت فيه عن مدى حجية أخبار الآحاد في بـاب  

التحقيق بين المتواتر والآحاد في إثبات الصفات، لأن المدار العقيدة، فأثبت أنه لا فرق عند 



على صحة الحديث وثبوته عن رسول االله عليه الصلاة والسلام، وأثبت بعد مناقشة طويلة 
أنه لا يوجد ما يثبت أن للعقيدة فئةًَ معينة من الأدلة غير الفئات التي يستشـهد بهـا في   

اتر من حيث الاستدلال بهما عمل لا مستند لـه،  الأحكام وأن التفريق بين الآحاد والمتو
  :وأن القائلين بهذا القول ليس لهم سلف، وقد قسمت الأحاديث إلى أربعة أقسام

  .المتواتر لفظاً ومعنى: أحدها
  .المتواتر معنىً لا لفظاً: وثانيها
  .الأخبار المستفيضة المتلقاة بالقبول لدى الأمة: وثالثها
مروية بنقل رواة عدول ضابطين من أول السند إلى آخـره، ثم  أخبار آحاد : رابعها

من حيث الاستدلال به في باب العقيدة، وأثبت الاستدلال حـتى  . تحدثت عن كل قسم
بالقسمين الأخيرين استناداً إلى عمل المسلمين في الصدر الأول وما يليه، وذكرت أمثلـة  

ستشهاد بها فيما ذهبـت إليـه،   حيّة لذلك، في العصور السابقة وسقت عدة أحاديث للا
 .ونوهت  أن ما ذهبت إليه هو ما عليه المحققون من الأئمة الذين لهم وزنهم عند أهل العلم

فقد تحدثت فيه بإسهاب عن بدعة الزاعمين الاكتفاء بـالقرآن  : وأما المبحث الرابع
لن عـن  وإهمال السنة ووصفت هؤلاء بالجهل أو التجاهل حيث يكابرون الواقع الذي يع

نفسه بأن السنة تفسير للقرآن، وأن القرآن نفسه يدعو إلى الأخذ بالسنة والعمل بهـا إذ  
وبينت أن الأمـر   }وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا{: يقول االله تعالى

وإثبـات  بأخذ ما جاء به الرسول يشمل كل ما صحت به السنة المطهرة من الأحكـام  
صفات االله وإثبات المعاد وغير ذلك، وَرَدَ في القرآن أو لم يَرِدْ، لأن ذلك مـن مقتضـى   

  .الإيمان بالرسول ورسالته
وذكرت أن هؤلاء القرآنيين الجدد ليس لهم سلف فيما ذهبوا إليه إلاّ غلاة الرافضـة  

الجدد اتهمـوا   والزنادقة، بل أوضحت أن غلاة هؤلاء الروافض الذين هم سلف القرآنيين
من شدة وقاحتهم جبريل عليه السلام بعدم العصمة حيث زعموا أنه أخطأ فنزل بالوحي 
على محمد عليه الصلاة والسلام، بينما كان الواجب أن ينزل بالوحي على علي بـن أبي  
طالب رضي االله عنه، وذكرت هنا ما يلزمهم من هذا الـزعم مـن لـوازم كفريـة لا     



  .ا عقلاً وشرعاًيستطيعون الفكاك منه
بناء على مـا   -ثم ذكرت ضعف الحديث الذي استدلوا به على ما زعموا، وبينت 

  .أنه حديث هالك لا تقوم له قائمة، وتقدم تخريجه -ذكره علماء الحديث
  :ونقلت كلام الإمام الشافعي الذي قسم فيه السنة إلى ثلاثة أقسام

 عليه وسلم مما ليس فيه نص الكتاب ومن الأقسام الثلاثة، ما سن الرسول صلى االله
  .إلى آخر الحوار الطويل بين أهل السنة وعلماء الحديث وبين دعاة  الاكتفاء بالقرآن

وأضحت في نهاية المطاف في هذا المبحث أن الكفر بالسنة يلزم منه الكفر بـالقرآن  
  .ولا محالة

ات االله وأسمائـه،  فقد تحدثت عن منهج السلف في إثبات صف: وأما المبحث الخامس
عرفت من هم السلف، وبينت بداية اشتهار هذا اللقب وسببه وهو ظهور النـزاع : أولاً

في أصول الدين بين الفرق الكلامية ومحاولة الجميع الانتساب إلى السـلف الصـالح، ثم   
تحدثت عن قواعد وأسس للاتجاه السلفي التي بها يعرف المنهج، حتى لا يختلط الأمر على 

  .ن يريدون الاقتداء بهم في كل زمانالذي
  .وقد تحدثت في هذه القاعدة بإسهاب. تقديم النقل على العقل: القاعدة الأولى
رفض التأويل في باب الأسماء والصفات خشية القول على االله بغـير  : القاعدة الثانية

 ـ ل للنقـل  علم، لأن المعنى المؤول إليه ظني غير يقيني، وناقشت هنا مشكلة معارضة العق
وأثبت أن النقل الصحيح لا يعارض العقل الصريح، وقد كررت هذه القاعـدة في غـير   

  .موضع بالمناسبات لأهميتها
فهي عدم التفريق بين الكتاب والسنة بل السـنة هـي التفسـير    : أما القاعدة الثالثة

والتفصيل للكتاب فيما أجمل فيه من أحكام، وقد أوضحت في هذه النقطـة أن السـلف   
يعملون بما تنفرد به السنة أحكاماً وعقيدة بعد التثبت من صحتها، ثم أوردت من أقـوال  
بعض علماء التابعين وتابعي التابعين ما يشهد لما ذهبت إليه وفي آخر هذه النقطة ذكرت 
ما نقله البيهقي عن الإمام الشافعي في حكمه على أهل الكلام المخالفين لمنـهج السـلف   

 أهل الكلام أن يطاف بهم في القبائل والعشائر ويضربوا بالجريد، حكمي في: حيث يقول



هذا جزاء من ترك كتاب االله واتبع علم الكلام، وللإمام مالك كلام يشبه كـلام  : ويقال
  .الشافعي رحمهما االله

فقد تحدثنا فيه عن مفهوم الذات والصفات عند علماء الحديث : أما المبحث السادس
أن علماء الحديث والسنة يؤمنون بذاته الموصوفة بجميع الكمـالات،  والسنة وذكرنا فيه ب

وأنه لا حد لكمالاته، فكمالاته لا تعد ولا تحصى كما قال رسـول االله عليـه الصـلاة    
، وليس الأمر كما زعمت "لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك": والسلام

يد وأوضحت أنه زعم فاسد عقلاً وشرعاً، المعتزلة أن اتصافه تعالى بالصفات يتنافى والتوح
ومما أوضحت في هذه النقطة أن علم حقيقة ذاته تعالى وكيفيتها أمر لا سـبيل إليـه لأيّ   

وَلاَ يُحِيطُـونَ بِـهِ   {مخلوق إذ ليس من الجائز ولا من الممكن أن يحيط المخلوق بالخالق 
  .}عِلْمًا

أن إطـلاق  : لعلم وخلاصتهابين أهل ا) ذات(ثم أوردت مناقشة جرت حول لفظة 
في حق االله تعالى وارد في السنة الصحيحة استدلالاً بقصة إبراهيم الخليـل  ) الذات(لفظة 

رضي االله عنه ) خبيب(، وقصة "ثلاث كذبات كلهن في ذات االله: "عليه الصلاة والسلام
  .إلى آخر الأبيات) وذلك في ذات الإله: (حيث يقول

فعال ) إله( هذا المبحث عن معنى الإلهية، وبينت فيه أن ثم تحدثت في الفصل الأول في
) معبـود (بمعنى مفعول مثل كتاب بمعنى مكتوب، وإمام بمعنى مؤتم به، فيكـون معنـاه   

  .وناقشت هذه اللفظة مناقشة لغوية مستفيضة
وخلاصتها أن إله والآلهة يطلقان على كل ما عبد بأي نوع من أنواع العبادة ولـو  

  .من الجماداتكان المعبود 
فلا ينطلق إلا على المعبود بالحق، وهـو خـالق السـموات    ) االله(وأما لفظ الجلالة 

  .والأرض
فقد تناولت فيه معنى الصفة لغة واصطلاحاً، وذكرت أن الصفة : أما في الفصل الثاني

والنعت مترادفان مع الإشارة إلى الخلاف القائم في المسألة، وربما رأى بعضهم أن الصـفة  
أعم من النعت، لأنها تنطلق على الصفات الذاتية الثابتة وعلى الصفات متجددة معاً، وأما 



  .النعت فلا ينطلق إلا على الصفات المتجددة، هذا ما ذهب إليه ابن القيم رحمه االله
وللصفة إطلاقات كثيرة في اللغة، وقد أوردت أكثرها في هذا الفصـل، ثم ذكـرت   

تكلمين وهي حال وراء الذات أو ما قام بالذات مـن المعـاني   معنى الصفة في اصطلاح الم
وهي صفات الجلال والكمال في حق االله تعالى، ثم بينت أن صفات االله تعـالى  . والنعوت

توقيفية، فلا مجال فيها للاجتهاد والاستحسان، بل الواجب في هذا الباب الوقوف عند ما 
  .الصلاة والسلاموصف االله به نفسه أو وصفه به رسول االله عليه 

ثم ختمت هذه النقطة بالتنويه بأن الصفات كلها من باب واحد ذاتيـة كانـت أو   
  .فعلية

  .ففيه بحث موجز عن الذات الإلهية في القرآن: وأما الفصل الثالث
وقد أوردت في هذا الفصل عديداً من الآيات القرآنية تتحدث عن الذات الإلهيـة،  

فاالله علم على الـذات  ) االله(يراً ما يصدر الحديث باسم وكث) الذات(دون تصريح بلفظ 
اللّهُ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ هُـوَ الْحَـيُّ    {: العلية، فسقت آيات كثيرة في هذا المعنى مثل قوله تعالى

هذا، وأوضحت في آخر هذا الفصل أن السلف الصالح من الصحابة والتـابعين   }الْقَيُّومُ
ن القرآن الكريم ويسمعون أحاديث رسـول االله عليـه   رضي االله عنهم أجمعين كانوا يتلو

هل الصفة غير الذات أو هما : الصلاة والسلام كثيراً ولكنهم لم يقفوا قط موقف التساؤل
بل يعتبر هذا المبحـث وأمثالـه مـن    . شيء واحد؟ هذا ما لا يخطر على بال أحد منهم

  .مبتكرات علم الكلام
لذات في السنة وبينت فيه أنه قد وردت عـدة  فقد تحدثت فيه ا: وأما الفصل الرابع

  :وإثباتها الله تعالى ثم سردت بعض تلك الأحاديث) الذات(أحاديث فيها إطلاق لفظ 
  .حديث قصة إبراهيم الذي تقدم -1
  .حديث قصة خبيب الأنصاري وتقدمت الإشارة إليه -2
" ا في االلهتفكروا في كل شيء ولا تفكرو: "حديث ابن عباس رضي االله عنهما -3

إذ : وفي معناه حديث أبي الدرداء، ثم ختمت تلك الأحاديث بقول حسان رضي االله عنـه 
  :يقول



  يجاهد في ذات الإله ويعدل  وإن أخا الأحقاف إذ قام فيهم
فقد تحدثت فيه عن مواقف خمسة من كبار الأئمـة وسميتـهم   : وأما المبحث السابع

  :المدافعين عن منهج السلف وهم
  .ام أحمد بن حنبلالإم -1
  .الإمام البخاري -2
  .الإمام الدارمي -3
  .الإمام ابن تيمية -4
  .الإمام محمد بن عبد الوهاب -5

وقد أوضحت موقف كل واحد منهم من منهج السلف، وكيـف دافعـوا عنـه    
واستشهدت على ذلك بما سجلوا في كتبهم مع الإشارة إلى  أن هناك أئمة آخرين قـاموا  

  .ه هؤلاء الأئمة مع وجود الفوارق في ذلكبما قام ب
وقد تحدثت في هذا المبحث عن تاريخ بدء ظهور الجهمية، وذلك في المائة الثانية من 
الهجرة، ثم انتشرت في المائة الثالثة، كما تحدثت عمن تولى إذاعتها والدعاية لها والـدفاع  

بالإمامة في الإسلام لموقـف   عنها، وذكرت في آخر هذا المبحث استنكار الأئمة المعروفين
الجهمية، كالإمام أبي حنيفة، والإمام مالك، وأبي يوسف، ومحمد بـن الحسـن، وابـن    

  .الماجشون، والأوزاعي وغيرهم
أما هذا المبحث فقد ناقشت فيه موقف كل من المعتزل والأشـاعرة  : المبحث الثامن

وبينت أسباب التسـمية   من نصوص الصفات بعد أن عرفت كلاً من المعتزلة والأشاعرة
  :لكل من الطائفتين، ثم بينت أن الاعتزال يدور على أربع قواعد

  .القول بنفي صفات االله تعالى ذاتية أو فعلية: القاعدة الأولى
القول في القدر بغير علم حتى نفوا علم االله للأشياء أزلاً وكذا التقدير : القاعدة الثانية

  .السابق
  .ول بالمنزلة بين المنزلتينالق: القاعدة الثالثة
  .الخوض فيما جرى بين الصحابة من الأمور الاجتهادية: القاعدة الرابعة



  .ثم ذكرت أصولهم الخمسة المعروفة وعددتها أصلاً أصلاً نقلاً من مراجعهم
كما بينت خطأهم في مفهوم التنزيه حيث زعموا أن التنـزيه هو نفي الصفات كلها 

وهنا ناقشتهم كثيراً في هذا الخطـأ وبينـت بُعـدَهم عـن     . صفةوعدم وصف االله بأي 
  .النصوص

وأتبعت ذلك ببيان التنزيه عند السلف، وخلاصته أن ينفى عن االله ما لا يليق به من 
النقائص كالصاحبة والولد والوالد والشريك والمماثل له في صفاته وأسمائه وأفعاله، مـع  

  .إثبات كمالاته جملة وتفصيلاً
جريت حواراً ومحاججة بين الباطنية والمعتزلة، وموضوع المحاججة تناقض المعتزلة ثم أ

وفي . في موقفهم من النصوص حيث يؤولون نصوص  الصفات ولا يؤولون نصوص المعاد
  .هذه النقطة حاججت الباطنية  المعتزلة فحجتها

الصفات دون ثم تقدمت المعتزلة للأشاعرة بمحاججة مماثلة في تأويل الأشاعرة بعض 
  ).وكلّ كاسرٌ مكسُورٌ(بعضها فحجتهم المعتزلة 
  : يشتمل على فصلين: والمبحث التاسع
في بيان أسباب انتشار العقيدة الأشعرية واشتهارها في العـالم علـى   : الفصل الأول

الرغم من رجوع الإمام أبي الحسن إلى طريقة السلف الصالح، وقد أوجزت تلك الأسباب 
  : فيما يلي
كثرة الحق عندهم بالنسبة للباطل الكثير الذي عند غيرهم من طوائـف أهـل    -1
  .الكلام

  .استعمالهم الأدلة العقلية في مواجهة المعتزلة مما أكسبهم الشعبية -2
ضعف الآثار النبوية في تلك العصور لأن الآثار هي التي تبين للناس سبيل الحق  -3

  .حتى لا يقعوا في المشبهات والبدع
العجز والتقصير الواقع في المنتسبين إلى السنة والحديث حيث يروون أحياناً ما لا  -4

  .يعلمون صحته من الآثار والأحاديث
وتارة يكونون كالأميين الذين لا يعلمون الكتاب إلا أماني، ويعرضون عن بيان دلالة 



ها المقريزي في الكتاب والسنة عن حقائق الأمور إلى غير ذلك من الأسباب التي ذكر بعض
  .691خططه المعروفة

في بيان موقف كبار شيوخ الأشاعرة من منهج السلف، وقد أثبت في : الفصل الثاني
هذا الفصل رجوع أولئك الأئمة إلى منهج السلف في آخر حياتهم بعد أن قضوا زمناً غير 

له، ثم  قصير في علم الكلام، وبعد رجوعهم أثنوا على مذهب السلف ثناءً عاطراً هو أهل
دعوا شيوخهم وزملاءهم إلى الرجوع إلى الحق الذي وجدوه في منهج السلف ومن هؤلاء 

  :الأئمة بل وفي مقدمتهم
الإمام أبو الحسن الأشعري رحمه االله الذي أثبت رجوعه فيما سجله في كتابـه   -أ

  :وأوردت أسماء عدد من العلماء ممن ذكروا رجوعه رحمه االله) الإبانة(
  .بن عساكرمنهم ا -1
  .ابن خلكان -2
  .الحافظ ابن كثير -3
  .الذهبي -4

  .وأخيراً محب الدين الخطيب الذي تحدث عن أطواره الثلاثة
  .طور الاعتزال إذ كان إمام في الاعتزال: أولاً
 .خروجه عليهم ومعارضته لهم بأسلوب متوسط بين أساليبهم ومذهب السلف: ثانياً
في أصول الديانـة  ) الإبانة(إلى مذهب السلف وتأليفه فيه كتابه  وأخيراً انتقاله: ثالثاً

وقد أراد أن يلقى االله وهو على : (وأمثاله، ومما ذكره محب الدين في رجوعه العبارة التالية
  .أي على المذهب السلفي) ذلك

والد إمام الحرمين، وقد تحدثت عن رجوع هذا الإمـام  ) الأب(الإمام الجويني  -ب
نقلت نقولاً متنوعة من رسالته التي ألفها بعد رجوعه إلى مـذهب السـلف،   بإسهاب، و

وبينت في ترجمة هذا الإمام أنني لم   أجد أحداً رجع عن علم الكلام إلى مذهب السـلف  
رجوعاً كرجوعه وهو أصدقهم لهجة وأخلصهم نصحاً لمن خلّفهم بعده مـن شـيوخه   

                                 
  .تقدم الكلام عليھا 691



وأوضحت أنها على  قصـرها  . صفحة) 15(وأصدقائه، والرسالة المشار إليه لا تتجاوز 
 -فيما أعلـم  -حقق فيها الإمام مسائل العلو والاستواء وصفة الكلام تحقيقاً لم يسبق إليه 

  ).الأب(وهذا هو سر ثنائي عليها وعلى مؤلفها الإمام الجويني 
وهو إثبـات صـفة العلـو    ) رسالته(وقد أبرزت الجانب الذي ركز عليه الإمام في 

  .والفوقية
ترجمت لهذا الإمام وتحدثت عنه حديثاً أوضحت فيـه ندمـه في   : الجويني الابن -ج

آخر حياته على خوضه في علم الكلام إلى أن رجع إلى مذهب السلف، ومما يعـبر عـن   
، وأحب أن أثبت بعض عباراته الـتي وردت في  )النظامية(رجوعه رسالته المعروفة باسم 

يا أصحابنا لا تشتغلوا بعلم الكلام، ولو : (، حيث قالالنصيحة التي وجهها لأئمة الشافعية
  ).عرفت أن الكلام يبلغ بي ما بلغ ما اشتغلت به

وقد ترجمت لهذا الإمام ترجمة موجزة لأثبت من خلالها رجوعـه  : الإمام الغزالي -د
وأصرح كلام قاله الإمـام في   -إلى مذاهب السلف وتحذيره من الخوض في علم الكلام 

، وقد أشاد الغزالي )إلجام العوام عن علم الكلام(قوله في عنوان كتابه اللطيف  هذا الصدد
: في هذا الكتاب بمذهب السلف وتحدث عن حقيقته وخلاصة ما قال في مذهب السـلف 

  ".مذهب السلف هو الاتباع دون الابتداع"
اً وقد أدركت من خلال ترجمته الموجزة أنه تندم كثير: أبو الفتح الشهرستاني -هـ

نهاية الإقدام في : (على خوضه الطويل في علم الكلام، وعبر عن  ذلك في آخر كتاب ألفه
  .والكتاب  مطبوع معروف). علم الكلام

فخر الدين الرازي المتكلم المعروف وقد أعلن عن رجوعه في مناسبات كـثيرة،   -و
  :وأوضح شيء في ذلك ما تضمنه هذان البيتان

  وأكثر سعي العالمين ضلال  نهاية إقدام العقول عقال
  سوى أن جمعنا فيه قيل وقال  ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا
  .إلى آخر تلك الأبيات المنقولة عنه

وقد برهنت بما نقلت عنهم أن بعض كبار شيوخ الأشاعرة رجعوا عـن الأشـعرية   



وإمـامهم  الكلابية، مقتدين بالإمام أبي الحسن نفسه، وهو إمـامهم في الأشـعرية أولاً،   
  .بالسلفية أخيراً

  .والله الحمد والمنة
  .هذه النقاط هي خلاصة النتائج التي اشتمل عليها المدخل

  : الباب الأول
وبعد أن أنهيت الكلام على المدخل أوردت خمس نقاط مهمة ينبغي الوقوف عليهـا  

  :قبل الشروع في الكلام على الأسماء الحسنى والصفات العلى، وهي
ما يدخل في باب الإخبار عن االله تعالى أوسع مما يدخل في أسمائه وصـفاته   إن: أولاً

  .كالشيء والموجود والقائم بالنفس والمخالف للحوادث والقديم
أن الصفة إذا كانت منقسمة إلى كمال ونقص لم تدخل بمطلقهـا في أسمائـه   : ثانياً

  .عل والصانع عند الإطلاقتعالى، بل يطلق عليه معنى الكمال فقط، وهذا كالمريد، والفا
لا يلزم من الإخبار عنه تعالى بالفعل المقيد أن يشتق له منه اسم مطلق كمـا  : ثالثاً

  .غلط فيه بعضهم مثل المضل والفاتن والماكر، وغيرها
لم يرد حديث صحيح يعتمد عليه في تعداد الأسماء الحسنى التسعة والتسعين، : رابعاً

ولكن اعتماد أهل العلم في ذلك على الكتاب العزيز مع بعض التي من حفظها دخل الجنة، 
  .الآثار التي يشهد لها الكتاب

قال الحافظ ابن حجر في التلخيص الحبير بعد أن ذكر أقوال بعض أهل العلم : خامساً
وقد عاودت تتبعها من الكتاب العزيز إلى أن حررت منه تسـعة  : في تعداد الأسماء الحسنى

  .آخر كلامه   بهذا الصدد وتسعين اسماً إلى
ثم تحدثت عن مزاعم أهل الكلام في الأسماء والصفات وتخبطهم بغير علـم، حيـث   
ينفي بعضهم الصفات والأسماء معاً ليزعم وجود ذات مجردة عن الأسماء والصفات، وهذا 
من أفسد مزاعمهم، إذ هو ضرب من المحال وهؤلاء هم الجهمية الغلاة، ثم سجلت مناقشة 

يضة للإمام ابن القيم في هذه النقطة حيث أثبت في آخر المناقشة أن هذا من أعظـم  مستف
  .الإلحاد في أسماء االله، ثم أشرت إلى كلام الإمام البيهقي في نفس المعنى



ثم ذكرت الفرق بين الأسماء والصفات، فأثبت أن الصفات إنما هي من معاني الأسماء 
مثل الوجه واليدين والقدم وغيرها، والأسماء دالة الحسنى في الغالب بخلاف بعض الصفات 

وأسماؤه صفاته، وصفاته : "وهو ما يعنيه الإمام البيهقي بقوله. عليها كما تدل على الذات
  ".أوصافه

ثم أوضحت بطلان مذهب المعتزلة وتناقضهم لأنهم قد ينفون الصفات مع دعـواهم  
 من يغالط الواقـع، ويكـابره أو لا   إثبات أحكامها، وهي الأسماء وهو موقف لا يقفه إلا

  .يدري ما يقول
وبعد أن أنهيت مناقشة المعتزلة أوردت عديداً من الآيات والأحاديث تـدل علـى   

وهذه الآية تعتـبر  . }وَلِلّهِ الأَسْمَاء الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا{: الأسماء الحسنى مثل قوله تعالى
  .692الحسنى أي العمدة في إثبات الأسماء) الباب(آية 

إن الله تسعة وتسعين ": ومن الأحاديث التي استشهدت بها قوله عليه الصلاة والسلام
  .693"اسماً مائة إلا واحداً، من أحصاها دخل الجنة

كالحافظ -ثم سردت عدداً كبيراً من أسماء االله الحسنى استناداً إلى ما ذكره أهل العلم 
  .لنظر عما قيل في تلك الأحاديثابن حجر، والبيهقي والترمذي وغيرهم بصرف ا

هل أسماء االله تنحصر في التسعة والتسعين اسماً : ثم ذكرت الخلاف بين أهل العلم في
وهـو  : فقط، أو أن هناك أسماء أخرى غيرها؟ وقد رجحت في هذه المسألة قول الجمهور

لالاً بحديث عبد عدم انحصار أسماء االله في هذا العدد بل هناك أسماء لا يعلمها إلا االله استد
أسألك بكل اسم هو لك، سميت بـه نفسـك، أو   ": االله بن مسعود رضي االله عنه، وفيه

  ."أنزلته في كتابك، أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك
ثم بينت وجه استدلال أهل الحق بهذا الحديث على أن أسماء االله تعالى غـير مخلوقـة   

  .ولكنه قال بكل اسم أنزلته) بكل اسم خلقته: (صلاة والسلام لم يقلوهو أنه عليه ال
ثم تعرضت للسؤال المعروف عند أهل الكلام، هل الاسم هو المسـمى أو غـيره،   

                                 
  .تقدمت 692
  .تقدم693 



  :فأجبت بالتفصيل الآتي
المراد . االله فوق خلقه مستوٍ على عرشه: قد يطلق الاسم فيراد به المسمى، فلو قلت"

االله اسم عربي أو االله في القرآن، فالاسم هنا غير المسـمى أي  : به هنا المسمى، وإذا قلت
الله تسعة وتسعون "اللفظ الدال على المسمى، ثم أعربت إعراباً مفصلاً حديث الباب وهو 

إعراباً قصدت به إيضاح المعنى وأن الحديث جملة واحدة مكونة من المبتدأ . الحديث "اسماً
عدداً معيناً من الأسماء من حفظها دخل الجنة، ولـيس  والخير، ليكون معنى الحديث أن الله 

الغرض من الحديث حصر أسماء االله تعالى في هذا العدد لتتفق النصوص على معنى واحد، 
ولا تتضارب وقد نوعت العبارات ونقلت نقولاً من أهل العلم كثيرة في هذا المعنى محاولاً 

ت إليه من عدم حصـر الأسمـاء في   إيضاحها، وبيان المراد من حديث الإحصاء، وما ذهب
العدد المذكور في الحديث هو قول الجمهور كما أسلفنا، لا نعلم لهم مخالفاً له اعتباره إلا 

  .ابن حزم رحمه االله
أما هو فقد خالف الجمهور في هذه المسألة وشدد في الإنكار على من يزيـد علـى   

مد ابن حزم لم يطلع على حديث العدد المذكور في الحديث، الذي نحن بصدده ولعل أبا مح
واستعرضت آراء أهل العلم حول ) الاسم الأعظم(ابن مسعود، واالله أعلم، ثم بحثت مسألة 

هذه المسألة وقد أشرت إلى ما ترجح عندي دون قطع، وهو ما جاء في حديث بريدة عند 
يمـا  أبي داود والترمذي وابن ماجه وابن حبان والحاكم وهو أصح ما ورد في البـاب ف 

  .اطلعنا عليه، واالله أعلم
وهي دعوة واردة في القرآن، ) دعوة ذي النون(ويلي هذا الحديث في القوة حديث 

  .واالله أعلم -وهو وجيه -وهذا وجه من رجح هذا الدعاء 
  : الباب الثاني

  :أنواع الصفات عند السلف والخلف، ويشتمل هذا الباب على عدة فقرات وفصول
وفي هذه الفقرة تحدثت عن موضوع تنويع الصفات وبينت : لبيةفي الصفات الس -أ

أن السلف ليس من عاداتهم التوسع في التنويع، لأنهم لا يسرفون في الكلام في المطالـب  
الإلهية، بل لا يكادون يتجاوزون الكتاب والسنة وبينت أن الخلف هم المولعون بتقسـيم  



  .الصفات وتنويعها
  :هي خمس صفات عند الأشاعرةثم سردت الصفات السلبية و

  .القدم -1
  .البقاء -2
  .الوحدانية -3
  .المخالفة للحوادث -4
  ).القيام بالنفس(الغنى المطلق وهي المعروفة عندهم بـ -5

  :كما أثبت تقسيماً آخر ذكره بعض أهل العلم إلى سبعة أقسام
سلبيات غير  ثم أوردت عدة تعريفات للصفة السلبية، كما ذكرت أن هناك صفات

السلبيات التي اصطلح عليها الأشاعرة، وهي الصفات التي ترد في سياق النفي، وأكـدت  
أن هذا النوع كثير في القرآن، كما أكدت أن كل نفي يـأتي في صـفات االله تعـالى في    

، }وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّـكَ أَحَـدًا  {: الكتاب والسنة إنما هو لثبوت كمال ضده، مثل قوله تعالى
، لكمال }لاَ يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ{: ل عدله، وقولهلكما

يأتي الإثبات للصفات في كتاب االله (واستطردت بالمناسبة إلى القول . علمه إلى آخر الأمثلة
المفصـل  مفصلاً، ويأتي النفي مجملاً على عكس طريقة أهل الكلام، فإنهم يأتون بـالنفي  

  .وسردت أمثلة كثيرة لما ذكرت). والإثبات المجمل
هنا عرفت الصفة الثبوتية وهي التي تدل على معنى ثبـوتي  : في الصفات الثبوتية -ب

ووجودي، وأنا الصفات السبعة المعروفة عند الأشاعرة بصفات المعـاني مـن الصـفات    
بالمطابقة، وهي في الوقت نفسـه  الثبوتية، وهذه الصفات مع دلالتها على المعاني الثبوتية 

تدل على نفي ما لا يليق باالله تعالى أي على أضدادها، وهي معروفة كـالعجز والفنـاء   
  .والتعدد وغير ذلك

  .ثم أتبعت الحديث عن الصفات الثبوتية بالحديث عن صفات الذات
وأوضحت هنا التداخل بين صفات الذات والصفات الثبوتية، إذ الصـفات   -جـ

ية نفسها هي الذاتية نسبة إلى الذات، لملازمتها الذات العلية، وبينـت أن الصـفات   الثبوت



الثبوتية أو الذاتية قد تكون شرعية عقلية كالصفات السلبية، وصفات المعاني وقد تكـون  
  .خبرية محضة كالوجه واليدين وأمثالهما

عريف صفة تحدثت في هذه الفقرة عن اختلاف أهل العلم في ت: في صفات الفعل -د
الفعل وفي التفريق بينها وبين الصفات الذاتية، فأوردت تعريفها عند الماتريدية الذين يمثلهم 

ثم تعريف المعتزلة فالأشعرية، حيث عرفت الأشعرية بقولهم ما لا يلـزم  ) ملا على قارئ(
  .من نفيه نقيضه كالإحياء والإماتة والخلق والاستواء مثلاً

الفعلية هي التي تتعلق بها مشيئة االله، كـالمجيء لفصـل   ورجحت القول بأن الصفة 
  .القضاء والاستواء على العرش والغضب، وغيرها

  :في الصفات الشرعية العقلية والصفات الخبرية: الفصل الأول
  :وتحدثت في هذا الفصل عن تنويع صفات االله تعالى من حيث ثبوتها إلى نوعين

. ية التي يشترك فيها الدليل الشرعي السـمعي الصفات الشرعية العقل: النوع الأول
  .والدليل العقلي والفطرة السليمة، وهي أكثر صفات االله تعالى

الصفات الخبرية وتسمى الصفات النقلية والسمعية وهي التي لا سـبيل  : النوع الثاني
ت لها إلى إثباتها إلا بطريق السمع والخبر عن االله، أو عن رسوله عليه الصلاة والسلام ومثل

  .الوجهُ واليدان والقدمُ وغيرها: بالآتي
  :ثم قسمت الخبرية إلى قسمين

  .صفات الأفعال التي تتجدد حسب مشيئته تعالى مثل النزول والاستواء وغيرهما -أ
صفات ذاتية قائمة بذاته تعالى، وهي قديمة قدم ذاته تعالى كالوجـه والقَـدَم    -ب

هي أن هذه الصفات وإن كانت تعـد بالنسـبة   والعين وغيرها وذكرت ملاحظة هامة و
للمخلوق جوارح وأعضاء، وأبعاضاً وأجزاء، ولكنها بالنسبة الله تعالى صفات أثبتها لنفسه 

ثم ختمت الفقرة بالتنبيه على عدم . سبحانه أو أثبتها له رسوله الأمين عليه الصلاة والسلام
  .الخوض في هذه الصفات بأهوائنا وآرائنا

  في مبحث التجدد في الصفات والأفعال: الفصل الثاني
أثبت في هذا الفصل أزلية الصفات الإلهية ذاتية كانت أو فعلية بمعنى أنـه لا يجـوز   



الاعتقاد بأنه تعالى اتصف بصفة من الصفات بعد أن لم يكن متصفاً بها، لأن صـفات االله  
قد أنه حصـل لـه   تعالى صفات كمال ولا يجوز أن يعتقد أنه كان متصفاً بضدها أو يعت

ثم تطرق البحث لصفات الفعل وأن الصفات الاختيارية كالخلق . الكمال بعد أن لم يكن
والاستواء والنـزول ونحوها تتجدد حسب مشيئة االله وقدرته، وتحـدث في وقـت دون   
وقت، لأن مثل هذا الحدوث غير ممتنع ولا يطلق عليه أنه حدث بعد أن لم يكن إذ لم يكن 

وكل الذي نريد . في كل وقت وفي كل لحظة. قط، بل هو على كل شيء قديرممتنعاً عليه 
أنه تعالى اتصـف  : أن نثبت هنا أن تجدد صفات الأفعال في وقت دون وقت لا يقال فيه

بصفة كان فاقداً لها أو عاجزاً عنها، أو ممتنعة عليه، أو فعل فعلاً كان ممتنعاً عليه بل الفعل 
 كل وقت، لأنه لا يجوز أن يعتقد أنه كان معطلاً عن الفعل في كان ممكناً في حقه تعالى في

  .}فَعَّالٌ لِّمَا يُرِيدُ{وقت من الأوقات، لأن الفعل كمال وعدمه نقص، وهو 
ثم تحدثت عن مسألة في غاية الأهمية وهو اعتقاد بعض الناس أن وصفه تعالى بصفات 

لى القول بحلول الحوادث في ذاته الأفعال التي تتجدد في وقت دون وقت، أن ذلك يؤدي إ
  .تعالى

إن مثل هذا القول قد يجعل الإنسان يسلم لهذه الدعوة ظناً منه أنه نفي عن االله ما لا 
لأن هذا اللفظ المجمل يحتمل نفي حدوث مخلـوق وحلولـه في ذات االله   . يليق به سبحانه

 ـ. وهو نفي صحيح اء، ولا يفـرح ولا  ويحتمل بأنه تعالى لا يفعل شيئاً إذا شاء كيف ش
يغضب إلى آخر الأفعال التي تقدم تعدادها فيكون النفي باطلاً ولكن السني قد يؤتى مـن  
حيث تسليمه للكلام المجمل الذي لا ينبغي التسليم له إلا بعد الاستفسار، ثم تطرق البحث 

  .لمسألة معروفة عند أهل الكلام
  وهي هل الصفة زائدة على الذات أم لا؟

إن أريد أن الصفة زائـدة  : وملخصها. ت المسألة مناقشة قد تكون طويلةوقد ناقش
على الذات بمعنى أن هناك ذاتاً مجردة عن الصفات أو هناك صفات قائمة بنفسها منفصلة 

  .عن الذات فهذا غير صحيح، بل باطل وغير واقع
نهـا لا  وإن أريد أن للصفات معنى غير معنى الذات ومفهوماً غير مفهوم الذات بيد أ



تنفك عن الذات فهذا المعنى صحيح إلا أن الإطلاق خطأ، وهذا ملخـص نتـائج هـذا    
  .الفصل

في معاني الصفات الخبرية وصفات الفعل عنـد السـلف والخلـف    : الفصل الثالث
بالجملة تحدثت في هذا الفصل عن القاعدة العامة عند السلف في هذا الباب وخلاصـتها  

لسنة في هذه الصفات وغيرها، ولا يرون التفريق بين الصفات أنهم لا يتجاوزون الكتاب وا
ويقفون عندما جاءت به النصوص إيماناً منهم بأنه لا يصف االله . بل كلها من باب واحد

  .أعلم باالله من االله
وأما الخلف وهـم  . ولا يصفه من خلقه أعلم به من رسول االله عليه الصلاة والسلام

  :على اختلاف مشاربهم فموقفهم يتلخص فيما يليعلماء الكلام في حديثنا هنا 
خلف ينفي هذه الصفات وغيرها دون مبالاة بنصوص الكتاب والسـنة، بـل    -1

يردها بدعوى أنها أدلة لفظية لا تفيد العلم واليقين، ومع  ذلك فهي مخالفة للأدلة العقلية، 
  .فهؤلاء لا قيمة عندهم للنصوص وهم المعتزلة والجهمية

ق الثاني من الخلف، وهم الأشاعرة، فناقشت الأشاعرة وانتقدتهم لوقوفهم الفري -2
على مفترق الطرق لم يثبتوا جميع الصفات على ضوء الأدلة، التي سبق ذكرها، فيكونوا مع 

. ولم ينفوا جميع الصفات دون تفريق بين الذاتية والعقلية حتى يكونوا مع المعتزلة. السلف
بهـذا الأسـلوب تمـت    . فصاروا عرضة للمناقشة والانتقاد ولكنهم فرقوا بين الصفات،

مناقشتهم كما تم الحكم على غلاة المعتزلة بأنهم من أبعد الطوائف الكلامية عن النصوص 
  .والاستفادة منها بل يحرفونها لتوافق أهواءهم

أما في . في معاني الصفات التي تحدثنا عنها بالإجمال في الفصل الثالث: الفصل الرابع
هذا الفصل فقد تحدثت عنها بالتفصيل، فقسمت الصفات التي هي محل النــزاع بـين   

  :ففي فقرة. أ، ب: السلف والخلف إلى فقرتين
تحدثت عن اثنتي عشرة صفة وكلها من صفات الفعل وهي التي خـالف فيهـا    -أ

  :الخلف قاطبة جماعة السلف وهي
  .صفة استواء -1



  .صفة المعية والقرب -2
  .النـزول إلى سماء الدنيا كما يليق بهصفة  -3
  .صفة المجيء يوم القيامة -4
  .صفة الكلام -5
  .صفة التعجب -6
  .صفة الرحمة -7
  .صفة الرضاء -8
  .صفة الضحك -9

  .صفة التعجب -10
  .صفة الفرح -11
  .صفة الغضب -12

  :وأما في فقرة
  :لوجه التاليتحدثنا عن الصفات الخبرية وهي ثمان صفات على ا -ب
  .صفة الوجه -1
  .صفة النفس -2
  .صفة اليد -3
  .صفة الأصابع -4
  .صفة العين -5
  .صفة الساق -6
  ).الرجل بدل القدم(صفة القَدَم وفي بعض ألفاظ الحديث  -7
  .إثبات الرؤية للمؤمنين في الدار الآخرة -8

والسلف كما قلت،  هذه عشرون صفة من الصفات التي هي محل النزاع بين الخلف
إن تحقيق القول فيها وبيان وجه الصواب هو : ولذا جعلتها محل عنايتي واهتمامي بل أقول

موضوع الرسالة الرئيسي، لأن الصفات الأخرى قد يوافق فيها كثير من الخلف الصفاتية 



كالأشاعرة والماتريدية، بمعنى أن الخلاف فيما سوى هذه الصفات المختـارة ينحصـر في   
إن إجماع الخلف على نفي : همية والمعتزلة التي تنفي جميع الصفات إذاً أستطيع أن أقولالج

هذه الصفات المختارة أو تحريف نصوصها هو الذي دفعني إلى انتخاب هـذه الصـفات   
العشرين لدراستها والكلام على معانيها بالإيجاز، وأوضحت في آخر هذه النقطة أنـني لم  

أما الصفات العشـرون فقـد    -ا أمسكت عن التوسع فيها أهمل الصفات الأخرى، وإنم
ثم ذكرت رأي الخلف المخالف مـع  . تحدثت عن كل صفة على حدة ببيان المعنى العام لها

مناقشته وسوق الأدلة الدالة عليها من الكتاب والسنة غالباً ومن السنة فقط أحياناً مثـل  
  .صفة الفرح والضحك وغيرهما
ي عن صفة الرؤية أن الرؤية ليست صفة الله تعـالى بـل   وقد ذكرت في آخر حديث

المؤمنون هم الذين يرونه سبحانه، واالله هو المرئي لهم، وإنما أدرجتها في الصفات الخبريـة  
لأن إثبات الرؤية محل نزاع بين السلف والخلف، هذه هي المناسبة التي جعلتني ضـممت  

  .الرؤية إلى  الصفات العشرين
  :الباب الثالث

دثت في هذا الباب عن العلاقة بين الصفات والذات، وذكرت أن الإيمان بالـذات  تح
يستلزم الإيمان بالصفات ضرورة عدم وجود ذات مجردة عن الصفات في الخارج، وكذلك 
العكس أي أن الإيمان بالصفات لا يتم إلا بالإيمان بالذات، وعبرت عـن هـذا المعـنى    

ة بين الذات والصفات، وأكدت أن إطلاق المغـايرة  بالتلازم، ثم تحدثت عن مبحث المغاير
  .أو عدم المغايرة لا ينبغي إلا بعد التفصيل

كما ذكرت عند هذه النقطة موقف السلف وهو عدم الخوض في مثل هذه البحوث، 
هذا -إلا ما تدعو الضرورة إليه، لأن الإيمان باالله هو الإيمان الشامل الذات والصفات معاً 

ي لا خلاف فيه عندهم، أخذاً من السنة العملية حيث كان النبي صلى االله هو المفهوم الذ
أعوذ ": عليه وسلم يحلف بأسمائه تعالى وصفاته ويستعيذ بها إذ يقول عليه الصلاة والسلام

أعوذ برضاك ": ويقول عليه الصلاة والسلام. 694"بعزة االله وقدرته من شر ما أجد وأحاذر

                                 
  .باب الأدعية والتعوذات، وتقدم: صحيح مسلم 694



عبدت االله أو دعوت االله، أو حلفـت  : م أن من قال، وكان المفهوم عنده"من سخطك
بالرحمة أنها كلها من باب واحد، ولا يفهم منها إلا أنهم حلفوا واستعاذوا باالله، ولا يخطر 
بالبال هل من حلف باالله أو من حلف بصفة من صفات االله حكمهما واحد، أم يختلف؟ 

  .هذا مالا عهد بهم به بل هو مفهوم مستحدث
  :بعالباب الرا

تحدثت في هذا الباب عن طبيعة العلاقات بين الصفات بعضها ببعض مـن حيـث   
المعاني والآثار فقررت أن علاقات الصفات فيما بينها قد تكون مترادفة من حيث المعنى أو 

أما هذه الصفات التي ذكرت آنفاً بعد . متقاربة مثل المحبة والرحمة والفرح والتعجب مثلاً
كما أوضحت أن هناك صـفات متقابلـة   . آثار المحبة وما أكثر آثارها المحبة فهي آثار من

كالرفع والخفض، والإعزاز والإذلال وكثير غيرها كما بينت أن هناك صفات متضادة من 
  .حيث معانيها، مثل الغضب والسخط مع الرضاء ومثل الكراهة مع الحب مثلاً

  :الباب الخامس
الثابتة بالكتاب والسنة وقـد فصـلت    ناقشت فيه حكم من نفى صفة من الصفات

إن من كان معذوراً بجهله أو بشبهات حالت دون : القول في هذه المسألة وخلاصة ما قلته
معرفة الصواب في المسألة أنه لا يكفر، ومن كان على خلاف ذلك فإنه يكفر، ثم أشرت 

دين أم لا؟ وذهبت في هل يعذر الإنسان بالجهل في أصول ال: إلى الخلاف القائم في المسألة
إلى القول بأنه يعذر لوجود ما يؤيده وفصلت القول في الموضوع ثم سقت أقوال العلمـاء  

ثم استطردت لذكر حقيقة الإلحاد وأنواعه في أسماء االله تعالى . وأدلتهم أو وجهات نظرهم
  .الخ)... ل ح د(وبينت معناه لغة، كما تدل عليه مادته 

  :الباب السادس
 هذا الباب المقارنة التي قد أجريت سابقاً في عدة مواضع وملخـص  وقد لخصت في

فهم يفهمون معاني الصفات . ذلك أن السلف موقفهم من الصفات واضح لا غموض فيه
العامة ويفوضون الكيفية فقط فليسوا بالمتأولين المحرفين وليسوا بالمشـبهين المجسـمين ولا   

ين بل هم أصحاب فهم دقيق، وقد توسطوا بـين  بالمفوضين الجاهلين، ولا الواقفين الحائر



نفي النفاة وتشبيه المشبهة فموقفهم إيمان بنصوص الصفات وعدم تحريفها وإثبـات دون  
: ومن العبارات المأثورة عن أئمة السلف في نصوص الصفات. تشبيه وتنـزيه دون تعطيل

  .وهكذا" أمروها كما جاءت بلا كيف"أو " أمروها كما جاءت"
ت عن موقف غريب يقفه بعضهم حيث يتظاهرون بمحبة السـلف ويثنـون   ثم تحدث

عليهم ومع ذلك يجهلون مذهبهم ومنهجهم وهو موقف كثير من الكتـاب المعاصـرين   
  ).المتسلفين(

  :الباب السابع
في نهاية الرسالة تحدثت عن آثار صفات االله تعالى في النفس البشرية، وفي العبوديـة  

فاته وفي الكون كله، حيث يجد المرء إذا فكر جيداً في نفسه وفي وفي حياة الإنسان وتصر
كل شيء حوله في أطوار حياته بل في حياته اليومية ثم في الكون كله، يجد آثـار أسمائـه   
وصفاته سبحانه وتعالى وأوضحت أن أبرز تلك الآثار هي آثار الرحمة التي يعيشها كـل  

الرحمة إرسال الرسل، وإنزال الكتـب  ومن آثار صفة " وسعت رحمته كل شيء"مخلوق 
الملـك، الـودود،   : وتحدثت عن آثار أسمائـه . والبيان والتبيان، الذي جاءت به الكتب

اللطيف، الغفار، التواب، العفو، بنوع من الإسهاب حتى اتضح رجوع العبودية كلها إلى 
ه النقاط الـتي  هذ. موجب أسمائه وصفاته بل ارتباط جميع شئون الخلق بها والعلم عند االله

  .سطرنا هنا هي خلاصة نتائج الدراسة لهذه الرسالة
  .وبها تم المراد. وباالله التوفيق

وصلى االله وسلم وبارك على خاتم النبيين وإمام المرسلين وآله الطيـبين وصـحابته   
  . أجمعين

  :ملحق الرسالة
لى شيوخه بعد في رسالته التي وجهها إ) الأب(وهو مأخوذ من كلام الإمام الجويني 

  رجوعه إلى مذهب السلف
رحمه االله بعد مقدمة مستفيضة، سرد منها كـثيراً مـن   ) الأب(يقول الإمام الجويني 

  :صفات االله وأسمائه



إلى إخـواني في االله أهـل الصـدق، والصـفاء،      695فهذه نصيحة كتبتـها : وبعد
 صفات االله عز وجل، والإخلاص، والوفاء، لما تعيّن عليّ من محبتهم في االله ونصيحتهم في

وفي الصحيحين عن جرير بـن  . فإنه لا يكمل إيمان العبد حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه
بايعت رسول االله صلى االله عليه وسلم على إقامة الصـلاة، وإيتـاء   : عبد االله البجلي قال

: وعن تميم الداري أن النبي صلى االله عليه وسـلم قـال   696.الزكاة، والنصح لكل مسلم
الله ولكتابـه ولرسـوله ولأئمـة المسـلمين     ": لمن؟ قـال : ثلاثا، قالوا"دين النصيحةال"

أنني كنت برهة من  -أيدهم االله بتأييده ووفقهم لطاعته ومزيده  -أعرفهم  697."وعامتهم
  :الدهر متحيراً في ثلاث مسائل

ومسألة الحرف والصوت في القـرآن   -3ومسألة الفوقية  -2مسألة الصفات  -1
  .المجيد

وكنت متحيراً في الأقوال الموجودة في كتب أهل العصر في جميع ذلك مـن تأويـل   
الصفات وتحريفها أو إمرارها والوقوف أو إثباتها بلا تأويل ولا تعطيل ولا تشبيه ولا تمثيل، 
فأجد النصوص في كتاب االله وسنة رسوله صلى االله عليه وسلم ناطقة منبئة لحقائق هـذه  

ثم أجد . ثبات العلو والفوقية، وكذلك في إثبات الحرف والصوتالصفات، وكذلك في إ
المتأخرين من المتكلمين في كتبهم منهم من يؤول الاستواء بالقهر والاسـتيلاء، ويـؤول   
النزول بنزول الأمر، ويؤول اليدين بالقدرتين أو النعمتين، ويؤول القدم بقدَمِ صدق عنـد  

  . ربهم، وأمثال ذلك
علون كلام االله تعالى معنى قائماً بالذات بلا حرف ولا صوت، ثم أجدهم مع ذلك يج

  .ويجعلون هذه الحروف عبارة عن ذلك المعنى القائم
وممن ذهب إلى هذه الأقوال أو بعضها، قوم لهم في صدري منزلة مثل طائفـة مـن   

وعرفـت فـرائض   . فقهاء الأشعرية الشافعيين، لأني على مذهب الشافعي رضي االله عنه

                                 
، وھي خير ما كتب في بابھا، وكاتبھا خير من رجع إلى الحق، )المنيرية(ھذه الرسالة توجد ضمن مجموعة الرسائل  695

لته خير من الإبانة للإمام الأشعري في عرض منھج السلف، وخاصة ثم نصح، كما فعل ذلك إمامه الأشعري قبله، ورسا
  .المسائل التي اختارھا؛ فتحدث عنھا رحمة الله عليه

  .، طبعة الحلبي مع الفتح1/147أخرجه البخاري في الإيمان  696
  .، شرح النووي، الطبعة الأولى1/37أخرجه مسلم في صحيحه  697



وأحكامه على هذا المذهب، فأجد مثل هؤلاء الشيوخ الأجلة، يذهبون إلى مثل هذه الدين 
  .الأقوال، وهم شيوخي ولي فيهم الاعتقاد التام لفضلهم وعلمهم

لا يطمئن قلبي إليهـا،  ) حزازات(ثم إنني مع ذلك أجد في قلبي من هذه التأويلات 
حه مقرونا بها، فكنت كالمتحير وأجد الكدر والظلمة منها، وأجد ضيق الصدر وعدم انشرا

المضطرب في تحيره، المتململ في تقلبه وتغيره، وكنت أخاف من إطلاق القول بإثبات العلو 
والاستواء والنزول، مخافة الحصر والتشبيه، ومع ذلك فإذا طالعت النصـوص الـواردة في   

هذه المعاني،  كتاب االله وسنة رسوله صلى االله عليه وسلم أجدها نصوصاً تشير إلى حقائق
وأجد الرسول صلى االله عليه وسلم قد صرح بها مخبراً عن ربه واصفاً لـه بهـا، وأعلـم    
بالاضطرار أنه صلى االله عليه وسلم كان يحضر في مجلسه الشريف العالم والجاهل والذكي 

  .والبليد والأعرابي الجافي
اً ولا ظاهراً مما ثم لا أجد شيئا يعقب تلك النصوص التي كان يصف ربه بها، لا نص

المتكلمـون، مثـل    -مشايخي الفقهاء -يصرفها عن حقائقها ويؤولها كما تأولها هؤلاء 
  .تأويلهم الاستواء بالاستيلاء، والنزول بنزول الأمر، وغير ذلك

ولم أجد عنه عليه الصلاة والسلام أنه كان يحذر الناس من الإيمان بما يظهـر مـن   
قية واليدين وغيرهما، ولم تنقل عنه مقالة تدل على أن لهـذه  كلامه في صفته لربه، من الفو

الصفات معاني أُخَر باطنة غير ما يظهر من مدلولها، مثل الفوقية القهرية، ويد النعمة، وغير 
  .ذلك

خَلَقَ السَّمَاوَاتِ {، 698}الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى{: وأجد االله عز وجل يقول
، 700}يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَـوْقِهِمْ {، 699}أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ

، 702}أَأَمِنتُم مَّن فِي السَّمَاء أَن يَخْسِفَ بِكُمُ الأَرْضَ{، 701}إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ{
  .703}اأَمْ أَمِنتُم مَّن فِي السَّمَاء أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبً{

                                 
  .5سورة طه آية  698
  .53سورة الأعراف آية  699
  .50سورة النحل آية  700
  .10سورة فاطر آية  701
  .16سورة الملك آية  702
  .17سورة الملك آية  703



ثم أجـد  : فسرد آيات كثيرة كلها تدل على فوقية االله وعلوه على خلقه، إلى أن قال
الرسول عليه الصلاة والسلام لما أراد االله أن يخصه بقربه عرج به من سماء إلى سماء، حـتى  

 "أيـن االله؟ ": كان قاب قوسين أو أدنى، ثم قوله صلى االله عليه وسلم في الحديث للجارية
فلم ينكر عليها بحضرة أصحابه، فلا يتوهمون أن الأمر على خلاف . 704السماءفي : فقالت

  ."اعتقها فإنها مؤمنة": ما هو عليه، بل أقرها وقال
إن االله فوق ": قال رسول االله صلى االله عليه وسلم: وفي حديث جبير بن مطعم قال

الله عليه وسلم بيده وأشار النبي صلى ا "عرشه فوق سماواته، وسماواته فوق أرضه مثل القبة
  .إلى القبة

  .وساق عدة أحاديث وسيأتي ذكرها في موضعها
لا ريب إننا نحن وإياهم متفقون على إثبات صفات الحيـاة والسـمع   : إلى أن قال

والبصر والعلم والقدرة والإرادة والكلام الله، ونحن قطعا لا نعقل عن الحياة إلا هذا العرض 
 نعقل من السمع والبصر إلا أعراضاً تقـوم بجوارحنـا،   الذي يقوم بأجسامنا، وكذلك لا

فكما أنهم يقولون حياته ليست بعرض وعلمه كذلك وبصره كذلك، هي صفات كمـا  
حياته معلومة وليست مكيفة، وعلمه معلوم : تليق به، لا كما تليق بنا، فكذلك نقول نحن

بل هو كما يليـق   وليس مكيفاً، وكذلك سمعه وبصره معلومان وليس جميع ذلك أعراضاً
  .به

فوقيته واستواؤه ونزوله، ففوقيته معلومة، أعني ثابتة كثبوت حقيقة : ومثل ذلك بعينه
وكذلك فوقيته معلومة ثابتـة غـير   . السمع وحقيقة البصر، فإنهما معلومان ولا يكيفان

مكيفة كما تليق به، واستواؤه على  عرشه معلوم غير مكيف بحركـة أو انتقـال يليـق    
  .خلوق، بل كما يليق بعظمته وجلالهبالم

وصفاته معلومة من حيث الجملة والثبوت، غير معقولـة مـن حيـث التكييـف     
فيكون المؤمن بها مبصراً من وجه أعمى من وجه، مبصراً من حيث الإثبـات  . والتحديد
أعمى من حيث التكييف والتحديد، وبهذا يحصل الجمع بين الإثبات لما وصف . والوجود

                                 
  .أخرجه مسلم 704



الى نفسه به، وبين نفي التحريف والتشبيه والوقوف، وذلك هو مراد الرب تعالى منا االله تع
في إبراز صفاته لنا لنعرفه بها ونؤمن بحقائقها وننفي عنها التشبيه ولا نعطلها بـالتحريف  

  .ولا فرق بين الاستواء والسمع، ولا بين النزول والبصر، الكل ورد فيه النص. والتأويل
في السمع شبهتم، ووصـفتم ربكـم   : نقول لهم. شبهتم: في الاستواءفإن قالوا لنا 

لا عرض، بـل  : قلنا في الاستواء والفوقية.لا عرض، بل كما يليق به: وإن قالوا. بالعرض
  .كما يليق به

فجميع ما يلزموننا به في الاستواء والنزول واليـد والوجـه والقـدم والضـحك     
والبصر والعلم، فكما لا يجعلونها أعراضاً كـذلك  والتعجب، نلزمهم به في الحياة والسمع 

  .نحن لا نجعلها جوارح، ولا مما يوصف به المخلوق
وليس من الإنصاف أن يفهموا في الاستواء والنزول والوجه واليد صفات المخلوقين، 

  .فيحتاجون إلى التأويل والتحريف
السبع، صـفات  فإن فهموا من هذه الصفات ذلك، فيلزمهم أن يفهموا في الصفات 

المخلوقين من الأعراض، فما يلزموننا في تلك الصفات من التشبيه والجسمية نلـزمهم في  
هذه الصفات من العرضية، وما ينـزهون ربهم به في الصفات السبع وينفونه عنـه مـن   
عوارض الجسم فيها، فكذلك نحن نعمل في تلك الصفات التي ينسبوننا فيها إلى التشـبيه  

  .سواء بسواء
ومن أنصف عرف ما قلناه واعتقده، وقبل نصيحتنا ودان االله بإثبات جميع صـفاته  
هذه وتلك، ونفى عن جميعها التشبيه والتعطيل والتأويل والوقوف، وهذا مراد االله تعـالى  

فإذا . منا في ذلك، لأن هذه الصفات وتلك جاءت في موضع واحد، وهو الكتاب والسنة
ا، كنا كمن آمن ببعض الكتاب وكفر ببعض، وفي ذلـك  أثبتنا تلك، وحرفنا هذه وأولن
  .بلاغ وكفاية إن شاء االله تعالى

هكذا نصح هذا الإمام الصادق في نصحه الإمام الجويني شيوخه الذين عاش معهـم  
برهة من الزمن في التأويل والتحريف في صفات االله تعالى كلها، أو التصرف فيها بإثبات 

التي انتخبنا ) النصحية(ثم تاب االله عليه فتاب، وكتب هذه بعضها وتأويل البعض الآخر، 



منها بعض النقاط من أولها ومن آخرها، وقد ناقشهم فيها بالأدلة النقلية والعقليـة معـاً،   
وأوضح لهم أنه لا يوجد ما يفرق بين ما  -والإنصاف من الإيمان  -وطالبهم بالإنصاف 

من الصفات، لأن هذه وتلك جاءت في موضـع  أولوه وحرفوا فيه الكلام، وبين ما أثبتوه 
واحد وهو الوحي من كتاب أو سنة، ودرج على عدم التفريق بينها سلف هذه الأمة من 

  .الصحابة والتابعين وعلماء الحديث
ثم أوضح السبب الذي حمل علماء الكلام على تأويلهم صفات االله تعـالى عامـة،   

هموا منها خطأ المعاني التي تليق بالمخلوق، ثم وهو أنهم ف. والصفات الخبرية السمعية خاصة
أرادوا تصحيح ذلك المفهوم الخاطئ فوقعوا في التأويل، أي شبهوا أولاً ثم عطلوا ثانياً، هذه 

  .هي حقيقة القوم وعقيدتهم
فنسأل االله تعالى أن يجزل المثوبة لهذا الإمام وأمثاله على هـذه النصـحية الهادئـة    

  .يبوالصادقة، إنه سميع قر
فليهنأ أبو محمد الجويني بهذا التوفيق وهذه الهداية، ولعل االله علم من الرجل الإخلاص 

تلـك الفتـرة   ) حيرته وتردده(في علمه وجهاده الذي بذله في البحث عن الحق في فترة 
وَالَّـذِينَ  {: فهداه االله ووفقه مصداقاً لقوله تعـالى  -فيما أحسب  -الصعبة على قصرها 

، ولقد كاد حبه وتقديره لشيوخه }ينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَجَاهَدُوا فِ
ووفقه  }وَلَكِنَّ اللَّهَ سَلَّمَ{أن يخلداه إلى أرض التقليد ليحولا بينه وبين رؤية الحق واتباعه 

  .بيده إلى بر السلامة، فسلم ونحمد االله على ذلك
ام بين ما يخوض فيه شيوخه من التأويل، وبين ما ينطق به الكتاب المبين إذ قارن الإم

والسنة المطهرة من إثبات حقائق الصفات، فتأكد أن شيوخه لم يفهموا نصوص الصفات 
الفهم الصحيح، لا سيما الصفات الخبرية، بل لم يفهموا منها إلا مـا يليـق بـالمخلوق،    

الوقوف دون محاولة للفهم، لذا بادر الإمام أبـو  ولذلك تورطوا في التحريف والتعطيل أو 
  .705محمد بتوجيه تلك النصيحة فور توبته وسلوكه مسلك السلف على بصيرة من ربه

                                 
التي وجھھا لشيوخه بعد أن تبين له الحق، فتاب، وربما أكثرت ) نصيحته(وقد نقلت مقتطفات من كلام ھذا الإمام من  705

جعوا إلى منھج السلف من علماء الكلام بعد أن خاضوا فيه فترة والذي حملني على ذلك أنني لم أجد فيمن ر. النقل عنه
من الزمن، من ھو أصرح منه رجوعاً، ولا أصدق منه نصحاً لمن تركھم خلفه من الشيوخ، ولا أدق منه فھماً لمنھج السلف 



  

                                                                                                             
الأسباب التي  الصالح، ولا أشد منه حرصاً على رجوع مشايخه إلى منھج السلف، كما لم أجد من صورّ تصويراً دقيقاً 

بل لم أجد أحداً يقاربه في ھذه . حملت شيوخه وأمثالھم على الإصرار على تأويل صفات الأفعال، والصفات الخبرية
وھي المعاني التي امتاز بھا والد إمام الحرمين، وبالتالي ھي المعاني التي حملتني على إكثار النقل من . المعاني

  .كلامه، رحمه الله



  المراجع والمصادر
  :القرآن الكريم

هـ، طبعة جامعة الإمام محمد بـن  322للإمام أبي الحسن الأشعري المتوفى : الإبانة )1
  .الرياض-سعود الإسلامية 

ابن قـيم الجوزيـة المتـوفى    : الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية اجتماع )2
هـ، تصحيح ومراجعة عبد االله حسن آل الشيخ وإبـراهيم الشـورى، إدارة   751

 .هـ1351الطباعة المنيرية 
هـ طباعة 1250محمد بن علي المتوفى : الشوكاني: إرشاد الفحول إلى علم الأصول )3

 .مصر
هـ، دار إحيـاء  458يهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين المتوفى للب: الأسماء والصفات )4

 .ببيروت-التراث الإسلامي 
محمد الأمين بن محمـد المختـار   : للشنقيطي: أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن )5

 .هـ، المؤسسة السعودية مؤسسة الصبحي1393المتوفى 
، تحقيق أحمـد عصـام   هـ458للبيهقي أبو بكر أحمد بن الحسين المتوفى : الاعتقاد )6

 .ببيروت-الطالب، دار الأوقاف الجديدة 
 .هـ751ابن قيم الجوزية المتوفى : إعلام الموقعين )7
 .خير الدين الزركلي: الأعلام )8
أحمد أبو جمال الدين بن يوسف بن أحمد بن عبد : أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك )9

 .د الحميد، تحقيق محي الدين عب761االله هشام الأنصاري المتوفى 
ابن كثير الدمشقي، أبو الفداء عماد الدين إسماعيل بـن عمـر   : البداية والنهاية )10

 .م1971سنة  2ببيروت ط  -هـ، طبعة مكتبة المعارف 774المتوفى سنة 
 2هــ، مكتبـة القـاهرة، ط   751لابن قيم الجوزية المتوفى : بدائع الفوائد )11

 .هـ392
هـ، تحقيق محمد أحمد 286سنة  محمد بن وضاح القرطبي: البدع والنهي عنها )12



 .هـ1402الدهمان، دار البصائر دمشق 
للغزالي محمد بن محمـد أبـو حامـد، المتـوفى     : بغية المريد في رسائل التوحيد )13

 .هـ، المطبعة المحمودية التجارية بمصر606
-هـ، دار مكتبة الحيـاة  1205للزبيدي محمد مرتضى المتوفى : تاج العروس )14

 .ببيروت
لابن قتيبة أبو محمـد عبـد االله بـن مسـلم المتـوفى      : الحديثتأويل مختلف  )15
 .هـ1393ببيروت عام  -، دار الجيل )هـ276ت(
 .هـ728لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية المتوفى : التدمرية )16
هــ، مصـورة   748للذهبي محمد بن أحمد بن عثمان المتوفى : تذكرة الحفاظ )17

 .ديةببيروت عن الطبعة العثمانية الهن
هــ،  656للمنذري عبد العظيم بن عبد القوي المتوفى : الترغيب والترهيب )18

بـبيروت طبـع سـنة    -تحقيق مصطفى محمد عمارة، دار إحياء التـراث العـربي   
 .هـ1388

لابن حجر أحمد بن علي بـن حجـر العسـقلاني المتـوفى     : تقريب التهذيب )19
 .وتببير-هـ، تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف، دار المعرفة 852

هـ، مصورة 748للذهبي المتوفى ): على هامش المستدرك(تلخيص المستدرك  )20
 .ببيروت عن الطبعة العثمانية الهندية

هـ، تحقيق عبد االله هاشم 852لابن حجر العسقلاني المتوفى : التلخيص الحبير )21
 .اليماني، طبعة مصر

هــ،  463فى لابن عبد البر المتـو : التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد )22
 .تحقيق عبد االله بن الصديق، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية بالمغرب

هـ، تحقيق خليل هـراس،  311لابن خزيمة محمد بن إسحاق المتوفى : التوحيد )23
 .م1978/ هـ1398دار الكتب العلمية 

للنووي أبو زكريا محي الدين بن شرف النووي تـوفي  : تهذيب الأسماء واللغات )24



 .ببيروت -الكتب العلمية هـ، دار 676
 .الشيخ أحمد بن حجر قاضي المحكمة بقطر: ترجمة محمد بن عبد الوهاب )25
هــ  262للدارمي عثمان بن سعيد المتـوفى  : رد الدارمي على بشر المريسي )26
 ).ضمن عقائد السلف(
هـ، تحقيق عبد الـرحمن  463لابن عبد البر المتوفى : جامع بيان العلم وفضله )27

 .بة السلفية بالمدينة المنورةمحمد عثمان، المكت
للطبري أبو جعفر محمـد بـن جريـر المتـوفى     : جامع البيان في تفسير القرآن )28

 .م1978/هـ1398 3ببيروت ط-هـ، دار المعرفة للطباعة والنشر 310
الطبعة السلفية بمصر بتحقيق ) أ(هـ، 256للبخاري، المتوفى : الجامع الصحيح )29

طباعـة مـع   ) ج(، )مع الفتح(طبعة الحلبي ) ب(فؤاد عبد الباقي مع فتح الباري، 
 .حاشية السندي

بتحقيق فؤاد ) أ(هـ، 261لمسلم بن الحجاج القشيري المتوفى : الجامع الصحيح )30
 .مع شرح النووي) ب(عبد الباقي المصور عن الطبعة السلفية بمصر، 

بـبيروت،   2هـ ط 911للسيوطي المتوفى ): مع فيض القدير(الجامع الصغير  )31
 .هـ1391عرفة دار الم

هـ، مصورة ببيروت عن 327لابن أبي حاتم الرازي المتوفى : الجرح والتعديل )32
 .الطبعة الهندية العثمانية

هـ، المكتبـة  751لابن قيم الجوزية المتوفى : حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح )33
 .الإسلامية التجارية بمصر

للشيخ : م في علم الكلامحاشية الباجوري المسماة بتحقيق المقام على كفاية العوا )34
 .هـ1341محمد الفضالى، طبعة مصطفى الحلبي بمصر 

 .حاشية الجمل على الجلالين )35
 .هـ1311المطبعة الأزهرية المصرية : حاشية الشرقاوي على السنوسية )36
 .طباعة مصطفى الحلبي: حاشية الفضالى على كفاية العوام )37



 .حل الرموز ومفتاح الكنوز لشارح الفصوص )38
هــ، دار  430أبو نعيم أحمد بن عبد االله الأصفهاني المتـوفى  : ياءحلية الأول )39

 .هـ1967، 2ببيروت ط -الكتاب العربي 
 .دمشق-بهجت البيطار، طباعة المكتب الإسلامي : حياة شيخ الإسلام ابن تيمية )40
 .ببيروت-هـ ط دار صادر 845الجزء الثاني، المتوفى سنة : للمقريزي: الخطط )41
هـ، تحقيق علـي  256خاري محمد بن إسماعيل المتوفى للب: خلق أفعال العباد )42

 .م1971سامي النشار وعمار الطالبي، الناشر منشأة المعارف بالإسكندرية 
لعبد المحسن بن حمـد العبـاد، مطـابع    : دراسة حديث نضر االله رواية ودراية )43

 .هـ1402الرشيد، المدينة المنورة طبعت سنة 
محمد رشاد سالم طبع . هـ، تحقيق د728ابن تيمية : درء تعارض العقل والنقل )44

 .بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض
هـ، تحقيق علي سامي 241أحمد بن حنبل المتوفى : الرد على الزنادقة والجهمية )45

 .النشار، عمار الطالبي، ضمن عقائد السلف، منشأة المعارف بالإسكندرية
هـ، تحقيق علـي  262المتوفى  للدارمي عثمان بن سعيد: الرد على لاجهمية )46

 ).ضمن عقائد السلف طباعة مصر(سامي النشار، وعمار الطالبي 
مصطفى البـابي   1هـ، تحقيق أحمد شاكر، ط 204للشافعي المتوفى : الرسالة )47

 .هـ1358الحلبي 
 .هـ، تحقيق رشيد رضا728ابن تيمية المتوفى : الرسائل والمسائل )48
 .ببيروت-دار الكتب العلمية  هـ،241أحمد بن حنبل المتوفى : الزهد )49
 .أحمد بن رسلان الشافعي): الخاتمة(الزبد  )50
-للألباني محمد ناصر الدين، ط المكتب الإسلامي : سلسلة الأحاديث الصحيحة )51

 .ببيروت
هـ، تحقيق وتخريج محمد ناصـر  287لابن أبي عاصم أبو بكر المتوفى : السنة )52

 .ببيروت-الدين الألباني، المكتب الإسلامي 



هـ، مطابع دار الفكر 294للمروزي أبو عبد االله محمد بن نصر المتوفى : نةالس )53
 .بدمشق

هـ، تحقيـق  279للترمذي محمد بن عيسى بن سورة المتوفى : سنن الترمذي )54
 .ببيروت عن النسخة المصرية -أحمد شاكر وإبراهيم عطوة، تصوير المكتبة الإسلامية 

هـ، 255 بن عبد الرحمن المتوفى للدارمي أبو عبد االله عبد االله: سنن الدارمي )55
 .ببيروت-مصورة 

هــ،  275لأبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني المتوفى : سنن أبي داود )56
 .هـ1388، 1تحقيق عزت عبيد الدعاس، نشر وتوزيع محمد علي حمص، ط 

هـ، تحقيق فؤاد 273لابن ماجه محمد بن يزيد القزويني المتوفى : سنن ابن ماجه )57
 .دار إحياء التراث العربي عبد الباقي،

للنسائي أحمد بـن شـعيب، المتـوفى    ): مع التعليقات السلفية(سنن النسائي  )58
 .هـ1396هـ، المكتبة السلفية بلاهور باكستان 303

هـ، تحقيق لجنة من المحققين مؤسسـة  748للذهبي المتوفى : سير أعلام النبلاء )59
 .ببيروت-الرسالة 

هــ،  606خر الدين محمد بن عمر المتوفى للرازي ف: شرح أسماء االله الحسنى )60
 .هـ، طباعة مكتبة الكليات الأزهرية1396تعليق طه عبد الرؤوف سنة 

هـ، ضمن مجموعة الفتـاوى،  728ابن تيمية المتوفى : شرح حديث النـزول )61
 .طبع الرياض

لابن أبي العز الحنفي، تخـريج الألبـاني، ط المكتـب    : شرح العقيدة الطحاوية )62
 .وتببير -الإسلامي 

 .هـ1347للنووي، المطبعة المصرية الأزهرية : شرح مسلم )63
هـ، تحقيق 360للآجري أبو بكر محمد بن الحسن بن عبد االله المتوفى : الشريعة )64

 .هـ1369محمد حامد الفقي، مطبعة السنة المحمدية 
بـبيروت  -هـ، دار الفكـر  751لابن قيم الجوزية المتوفى سنة : شفاء العليل )65



 .هـ1398
-للألباني محمد ناصر الدين، طبعة المكتب الإسـلامي  : امع الصغيرصحيح الج )66

 .ببيروت
لجلال الدين السـيوطي المتـوفى   : صور المنطق والكلام عن فني المنطق والكلام )67

 .هـ911
هـ، تعليق عبد االله الغنيمان، ط 350للدارقطني المتوفى سنة : كتاب الصفات )68

 .المدينة المنورة-مكتبة الدار 
لعلي سامي النشار، عمر جمعـه الطـالبي، منشـأة المعـارف      :عقائد السلف )69

 .مصر-بالإسكندرية 
هـ، ضمن رسائل من 234لأبي خيثمة زهير بن حرب النسائي المتوفى : العلم )70

 .دمشق-كنوز السنة، تحقيق محمد ناصر الدين الألباني، المطبعة العمومية 
بو المعالي عبد الملك بـن  لإمام الحرمين أ) غياث الأمم في التياث الظلم: (الغياثي )71

فؤاد عبد المنعم، دار . مصطفى حلمي د. هـ، تحقيق د478عبد االله الجويني المتوفى 
 .الدعوة بالإسكندرية

هـ 852لابن حجر العسقلاني المتوفى : فتح الباري في شرح صحيح البخاري )72
 .اقيط المكتبة السلفية بمصر تحقيق فؤاد عبد الب) ب(ط، مصطفى الحلبي بمصر، ) أ(
هـ، ط مصطفى البـابي  1250للشوكاني محمد بن علي المتوفى : فتح القدير )73

 .هـ1351الحلبي 
هـ، تحقيق حامد الفقـي، ط  728لابن تيمية المتوفى : الفتوى الحموية الكبرى )74

 .مصر-مكتبة السنة المحمدية 
هــ،  429للبغدادي عبد القاهر بن طاهر بن محمد المتوفى : الفرق بين الفرق )75

 .القاهرة -مد محي الدين عبد الحميد، مطبعة المدني تحقيق مح
للإمام أبي حنفية مع شرحه لملا علـي القـاري المتـوفى سـنة     : الفقه الأكبر )76

 .مصر-هـ، ط مصطفى البابي الحلبي 1001



هـ تحقيق مصطفى عبـد  595لابن رشد الأندلسي المتوفى : فلسفة ابن رشد )77
 .هـ1388، 3مصر ط-الجواد عمران، المكتبة المحمدية التجارية 

هـ، ط 817للفيروزآبادي مجد الدين محمد بن يعقوب المتوفى : القاموس المحيط )78
 .مصر-الباب 

مصطفى حلمـي، دار الأنصـار   . قواعد المنهج السلفي في الفكر الإسلامي د )79
 .هـ1396بالقاهرة 

: كشف الخفاء ومزيل الألباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسـنة النـاس   )80
بيروت ط -هـ، دار إحياء التراث العربي 1162اعيل بن محمد المتوفى للعجلوني إسم

 .هـ1351، 3
هـ تحقيق مصطفى 595لابن رشد : الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة )81

 .هـ1388عبد الجواد عمران، المكتبة المحمدية التجارية، الطبعة الثالثة 
 .ابن قاسم ط الرياضترتيب عبد الرحمن بن محمد : مجموع فتاوى شيخ الإسلام )82
ترتيب وتحقيق عبد الصمد شرف الدين، : مجموعة تفسير شيخ الإسلام ابن تيمية )83

 .هـ1374الدار القيمة بهيوندي الهند 
 .مختار الصحاح )84
هـ، اختصره الشـيخ  751لابن قيم الجوزية المتوفى : مختصر الصواعق المرسلة )85

 .مصر-م تصحيح زكريا علي يوسف، مطبعة الإما-محمد بن الموصلي 
 .للألباني محمد ناصر الدين، ط المكتب الإسلامي: مختصر العلو )86
هـ، طبعة الشيخ محمد سرور 751لابن قيم الجوزية المتوفى : مدارج السالكين )87

 .مصر -الصبان 
للحاكم أبو عبد االله محمد بـن عبـد االله المتـوفى    : المستدرك على الصحيحين )88

 .ة الهنديةهـ، مصورة ببيروت عن المطبعة العثماني405
 .ببيروت-هـ، تصوير المكتب الإسلامية 241لأحمد بن حنبل المتوفى : المسند )89
هـ، مصورة عـن النسـخة   454للقضاعي المتوفى ) مخطوط(مسند الشهاب  )90



 .بالمدينة المنورة-الخطية بمخطوطات الجامعة الإسلامية
ني محمـد  لمحمد بن عبد االله، بتحقيق الألبا: للخطيب التبريزي: مشكاة المصابيح )91

 .ببيروت -ناصر الدين، ط المكتب الإسلامي 
 .كما جعفر، ط مصر. تحقيقد -لسهل بن عبد االله التستري : المعارضة والرد )92
-عمر رضا كحالة، مكتبة المثنى ودار إحياء التـراث العـربي   : معجم المؤلفين )93

 .ببيروت
عبـد   هـ تحقيق حمدي360للطبراني أحمد بن سليمان المتوفى : المعجم الكبير )94

 .المجيد السلفي، ط بغداد
-هـ، دار الكتب العلمية 751لابن قيم الجوزية المتوفى : مفتاح دار السعادة )95

 .ببيروت
لأبي الحسن الأشعري، تحقيق محي الدين عبد الحميـد، ط  : مقالات الإسلاميين )96

 .مصر
ابن الصلاح أبو عمرو عثمان بن   عبد الرحمن المتـوفى  : مقدمة علوم الحديث )97

 .ببيروت -دار الكتب العلمية  هـ،642
 .عبد الرحمن بن خلدون، ط مصر: مقدمة ابن خلدون )98
هـ، مكتبة محمد علي صبيح وأولاده، 548للشهرستاني المتوفى : الملل والنحل )99

 .القاهرة
 .هـ597لابن الجوزي المتوفى : مناقب الإمام أحمد )100
 .هـ، تحقيق سيد أحمد صقر، ط بمصر458للبيهقي ت : مناقب الشافعي )101
هـ، تحقيـق محـب الـدين    748للذهبي ت : المنتقى في مختصر منهاج السنة )102

 .الخطيب، المكتبة السلفية بمصر
للشيخ سليمان بـن  : منهاج أهل الحق والاتباع في مخالفة أهل الجهل والابتداع )103

 .هـ1401سحمان، دار مروان للطباعة والنشر، القاهرة سنة 
مصطفى حلمـي،  ) علم الكلام(ن منهاج علماء الحديث والسنة من أصول الدي )104



 .هـ1402دار الدعوة بالإسكندرية 
هـ، تحقيق محـي  728لابن تيمية ت: موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول )105

محمد رشاد سـالم، ط  . تحقيق د: الدين عبد الحميد، ودرء    تعارض العقل والنقل
 .هـ1979/هـ1399. جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض

للإيجي القاضي عبد الرحمن بن أحمد، ط عالم الكتـب  : لمواقف في علم الكلاما )106
 .ببيروت

-هـ، ط عيسى البابي الحلبي 179للإمام مالك ت) مع تنوير الحوالك(الموطأ  )107
 .مصر
هـ تحقيق علي محمد البجاوي، دار المعرفـة  748للذهبي ت : ميزان الاعتدال )108

 .1ببيروت ط  -للطباعة والنشر 
 .ابن قيم الجوزية: نيفالمنار الم )109
 .ببيروت -ط المكتب الإسلامي) الأب(الجويني : النصيحة )110
للمستشـرق هنـري   : نظريات شيخ الإسلام ابن تيمية في السياسة والاجتماع )111

مصطفى حلمـي، دار  . د: محمد عبد العظيم علي، وتقديم وتعليق: لاووست، ترجمة
 .القاهرة -الأنصار 

 .ـ، تعليق حامد الفقي، ط مصره728لابن تيمية ت : نقض المنطق )112
لابن الأثير مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد : النهاية في غريب الحديث )113

هـ تحقيق طاهر أحمد الزاوي، ومحمود الطنـاحي، المكتبـة   606الجزري، المتوفى 
 .الإسلامية، ببيروت

هـ، تحقيق فؤاد عبـد  852لابن حجر ت : هدي الساري مقدمة فتح الباري )114
 .مصر -باقي، ط السلفية ال

 .عمر حسن عثمان فلاته، مكتبة الغزالي دمشق ببيروت. الوضع في الحديث د )115
هـ تحقيق محي الدين عبـد الحميـد،   681لابن خلكان ت : وفيات الأعيان )116

 .هـ1376مكتبة النهضة المصرية، القاهرة ط 


