## LANGE CONTRACTOR CONTR بِنْ مِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَرُ ٱلرَّحِي هِ

الحمد لله ربِّ العالمين، والعاقبة للمتقين، وأشهد أن لا إلْــه إلَّا الله وحده لا 🕻 شريك له، وأشهد أنَّ محمَّدًا عبده ورسوله؛ صلى الله وسلَّم عليه وعلى آله وأصحابه أجمعين. أما بعد:

روى الإمام أحمد في «مسنده»(١) من حديث عبد الله بن عمرو، أن رسول الله على قال: «أربع إذا كنّ فيك فلا عليك ما فاتك من الدّنيا: حفظ أمانة، وصدق حديث، وحسن خليقة، وعفَّة في طُعمة، ؛ هذا حديث عظيم جدير بكلِّ تاجر مسلم أن يتأملــه وأن يكون نصــب عينه، بل ينبغي أن يُشــاع بين التجار وفي المحلات التجارية وبين الشركات حتى يُصَحِّحَ لمن اشتغل إ بالتجــارة مســاره وطريقتــه في البيــع والشــراء والتعامل، وذلك بــأن تكون هذه الأمور الأربعة أسسًا ثابتة عنده لا يساوم فيها مهما كان الربح، ففي الحديث معالجة حكيمة وعظيمة جداً للفساد الكبير الذي يحصل لأخلاق الناس عند الإقبال على الدنيا وحطامها والتجارة واكتساب المال وطلب الأرباح؛ وأنَّه لا سلامة من ذلك إلا بأن يحافظ التاجر على هذه الأسس الأربعة المذكورة في الحديث، ويحرص على أن لا يخرم منها شيئًا، ويجعلها بمثابة الركائز التي لا يقبل أن تضيع، ثم هو لا يبالي إن فاته شيء من الدنيا في سبيل محافظته على هذه الركائز، حتى وإن كان بين يديه مكاسب كبيرة وأرباح كثيرة، فإنها لا تحطّم شيئا من هذه الأسسس؛ مستحضرًا دومًا قول النبي ﷺ: «فلا عليك ما فاتك من الدّنيا»، فهو غير مبال بما يفوته من الدنيا في سبيل محافظته وتمسكه بهذه الخلال الجليلة والخصال العظيمة المذكورة في الحديث.

والإنسان يُمتَحن امتحانا شديدا في هذه الأمور الأربعة عندما يدخل مجال التجارة؛ فأحيانًا تعرض له أرباح كثيرة مغرية جداً لكنها تحتاج منه إلى أن

(١): برقم (٦٦٥٢) وصححه الألباني في «صحيح الجامع» (٨٧٣)

يكذب أو أن يغش ونحو ذلك، فيدخل في مساومة مع نفسه، هـل يُحصِّـل هذا الربح بمثل هذه المسالك ؟ أم يقول كما دلّ الحديث: لا عليَّ ما فاتني من الدنيا، ولْتبقَ لي هذه الأسس؟ حتى لو كان في ظاهر الأمر أنه لن يربح، وأنه يخسر الصفقة أو التجارة أو يفوته شيء من الأرباح والمكاسب، فإنّ الله سبحانه تعالى يعوِّضه خيراً؛ لأن الرزق والفضل بيده سبحانه وتعالى. فقول النبي عليه الصلاة والسلام «فلا عليك ما فاتك من الدنيا» يعدُّ ضمانًا للتاجر؛ أي فلا تأس على ما فات من الربح وإن كبر ولا تأسف، فإنك في خير وغنيمة حتى وإن فاتك هذا المال. ولك العوض المبارك مـن الله، ولهذا ينبغي علـى كل مَنْ يُقــدِم على تجارة أن يتنبه لهذه الأســس 💆 الأربعــة العظيمة، وأن تكــون ثابتة عنده:

and the surface of th

الأول: «حِفظُ أَمَانَةٍ»؛ أي هو أمين في تعاملاته؛ لا يغش، ولا يخدع، ولا يمكر، أمينٌ في حفظ حقوق الناس، وفي إعادة أموالهم، فلا يضيع حقوق الناس بل يرعى للأمانة حقّها. وقد يبتلي الإنسان عندما يدخل باب التجارة ويمتحن؛ هل يحافظ على الأمانة؟ أو يضيِّعها في سبيل أن يُحصِّل مالاً أو إلى يُحصّل شيئًا من حطام الدنيا؟ فكثير من الناس يسقط في هذا الامتحان ويضيِّع الأمانة في سبيل أن يكسب مالًا أو عرضاً من عرض الدنيا ومتاعها الزائل. ومن الناس من يتعامل بالأمانة في حدودٍ ضيقةٍ وفي مصالحَ محدودةٍ، فهو يتعامل بالأمانة في حدود من يعاملُه بها جزاءً له من جنسِ عملهِ، فإذا وجد أمينا عامَلُه بالأمانة، وإذا وجد خائِنـًا عاملُه بالخيانَة، وليس هـذا شـأنُ المؤمن، ففي «المسند» وغيره بإسناد صحيح من حديث أنس بن مالك وُّكُّ أَن النبي ﷺ قال: «أَدِّ الأمانية إلى من ائتمنيك ولا تَخُن من خانك» (٢٠) فالأمانة مطلوبة في كل وقتٍ وحين وفي جميع الأحوال وهي ممدوحة في جميع أحوالها، والخيانةُ مذمومة وقبيحةٌ في جميع أحوالها، ولهذا قال عليه الصلاة والسلام: «ولا تخن من خانك»؛ نعم طالبه بحقك لكن لا تعامِلُه

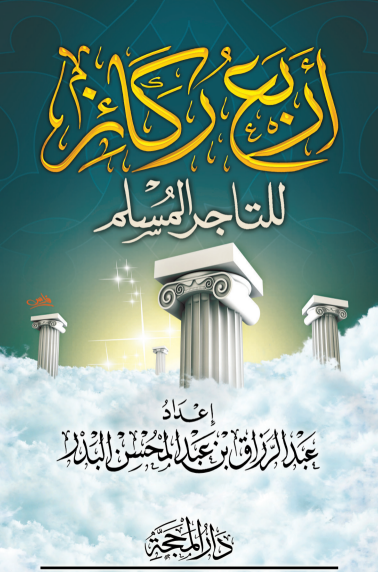
🧖 بالخيانة فإن الخيانة مذمومةٌ في كل وقت وحين.

الثاني: «صِدْقُ حَديث»؛ أي أنه لا يكذب بل يحافظ على الصدق، وعندما يُحدِّث الناس في بيعه وشرائه دائماً يكون صادقاً، إذا قال لهم: "هذه البضاعة جديدة" فهو صادق في كلامه، إذا قال: "هذا النوع أصيل"يكون صادقــًا في كلامــه، إذا قال: "هــذا من اليوم ليــس من الأمس" يكون صادقا في كلامه، وهو في نفسه يقول: "ماذا يغنيني إذا كسبت من هذا ريالا ومن ذاك ريالين أو عشرة أو ألفا أو أكثر وضاع منبي خُلق الصدق و أصبحتُ كذَّابًا؟!"، وقد قال عليه الصلاة والسلام: «إيّاكم والكذب فإنَّ الكذب يهدي إلى الفجور، وإنّ الفجوريهدي إلى النّاس (٣)؛ مؤمنًا بأن الرزق بيد الله سبحانه وتعالى، وليست الريالات أو الدراهم بالتي تضيِّع خُلق الصدق عنده، لأن الصدق أصل ثابت وأساس لا يساوم فيه ولا يضيِّعه. بينما بعض الناس أخلاقياته تَفشُد مع ممارسة البيع والحرص على الدنيا والمكاسب فيبتكي بصفقات معينة يجد نفسه منساقاً إلى الكذب فيها، بل ربما يحلف أيمانا مغلّظة، وقد قال عليه الصلاة والسلام: «ثلاثة لا يكلِّمهم اللَّه يوم القيامة ولا ينظـر إليهم ولا يزكِّيهم ولهم عذاب أليم»<sup>(4)</sup> وذكر منهم: «المُنفَقُ سلْعَتَه بالحلف الكاذب». فيبيع الصدق ويصبح كذابًا من أجل اكتساب شيء من الدنيا ومتاعها الزائل - والعياذ بالله-. الثالث: «حُسْنُ خَلِيقَةِ» أي يعامل الناس بالأخلاق الحسنة وبالآداب الكريمة، والمشتغل بالتجارة والبيع والشراء يشاهد من أصناف أخلاقيات الناس واختلاف طبائعهم بل سيئي المعاملة منهم شيئًا كثيراً، ودوام الاحتكاك بالناس في البيع والشراء والمعاملات تؤثر على الأخلاق تأثيراً سلبياً إن لم يُحافظ على هذه الركيزة المبيَّنة في هذا الحديث حُسْنُ خَليقَةِ»؛ فيصبح التاجر حينئذ في صراع مع نفسه للمحافظة على

al sultain some six s

<sup>(</sup>٢): برقم (٢٦٤ ١٥) والطبراني في «المعجم الصغير» (٤٧٥) وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٤٠)

<sup>(</sup>٣): رواه البخاري (٢٠٩٤) ومسلم (٢٦٠٧) عن ابن مسعود ﷺ. (٤): رواه مسلم (٢٠٦) عن أبي ذر الغفاري ﷺ.



وقد قال عليه الصلاة والسلام: «كلُّ لُحِم نَبَت من سُحْت فالنَّار أَوْلَى به» (<sup>()</sup>)، وذكر عليه الصلاة والســلام: « الرَّ**جل** يُطيل السّـفر أشْـعَث أُغبَر يَمُدُّ يديك إلى السّماء يا رب يا ربّ، ومطعَمه حرام ومشربه حرام وملبسـه حرام وغُدي بالحرام؛ فأنّى يُستجاب لذلك» (٨)، أي: كيف يستجاب لمـن كانت هذه حاله؟! ولهذا قال بعض الســلف: «من ســرّه أنْ يســتجيب الله دعوته، فليُطب طعمته» (٩). فهذا باب حرى بالتاجر المسلم أن يُعنَى بِ تفقهًا وفهمًا فِ لا يُدخل على نفسه من الطعام والشراب شيئًا إلا بعد تفقـه فـإذا كان طيِّبًا طَعِمَهُ وشَـربَه، وإذا كان حرامًا أو مشــتبهًا تركه وابتعد عنه، لأن من الأصول الثابتة عنده: طيب المطعم، لا يُساوَم في هذا الأمر بل هو من الأمور الثابتة الراسخة عنده.

a Joseph Joseph

فلتحافظ أخيى التاجر المسلم على هذه الركائز الأربعة ولا تُضيِّع منها شيئًا ولتحذر من الشيطان و النفس الأمّارة بالسوء كأن يقال: "دخلت السـوق بالصـدق وبضاعتـي كسـدت، ولا تنفـق إلا بضاعـةُ الكذَّابين أو الغشاشين من حولي، الذين يكذبون على الناس ويقولون: والله هذا جديد ويحلفون"، فهو ميدان تمحيـص للأخلاق، ولا يضــرُّك ما فاتك من الدنيا، نصيحةً لك من نبيك عليه الصلاة والسلام، وسترى ذلك عند صبــرك علــي السُّــنة ومحافظتك علــي وصايا النبــي الكريم عليــه الصلاة أ والسلام. والعاقبة الحميدة لك في الدنيا والآخرة.

أعادك الله - أخيى الكريم - من منكرات الأخلاق والأعمال والأهواء، ورزقك المال الحلال والعيش الهنيء إنه سميع مجيب، والله أعلم، وصلى الله وســـلَّم على عبد الله ورســوله نبينا محمد وآلــه وصحبه أجمعين.

حُســن خلقــه، لا أن يبيــع أخلاقه في الســـوق باحتكاكه بســيئى الأخلاق من الناس، إذ إنَّ بعض الناس بسبب معايشته لأصنافٍ من الناس وحاجته للبيع والتجارة أصبح لعّاناً طعّاناً بذيئاً سيء الخلق، اكتسب هذا في تجارته وفي معاملته للناس، فضيّع هذه الخصلة بسبب اقتحامه التجارة ودخوله فيها دون محافظةٍ على هذه الركيزة العظيمة.

<u>el vio Poel vio Poel</u>

والتاجر المسلم الناصح لنفسه لا يجعل التجارة واحتكاكه بالناس سببًا لضياع الأخــلاق، وماذا يربــح الإنســان إذا حصَّل مالاً وفســدت أخلاقه؟! وماذا تغنيي عنه أمواله وماذا تنفعه إذا فسدت الأخلاق؟!

الرابع: قال: «عِفْـةٌ فِي طُعْمَـة»؛ أي أن يتعفف في طعامه وذلك بالحرص على اكتساب الحلال والبُعد عن الحرام وِالمتشابه، وقد قال عليه الصلاة والسلام: «إنّ الحلال بَيِّـنٌ وإنَّ الحرامَ بَينٌ وبينهما مشتبهات لا يَعلمهنُّ كثيرُ من النَّاس، فمن اتَّقى الشُّبُهَات استُبرَأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشُّبُهات وقع في الحرام كالرَّاعي يرعى حول الحمَى يُوشكُ أن يرتعَ فيه، ألا وإنَّ لكُلَّ ملك حِمَّى ألا وإنَّ حمَى اللَّه محَارِمهُ» <sup>(°)</sup>. فهو حريص على عفَّة مطعمه؛ أي الطعام العفيف الذي ليس فيه حرام وليس فيه شائبة حرام، فإذا كان البيع فيه ربا، أو غش، أو تدليس، أو صورة من صور البيوع المحرمة في الشريعة ابتعد عنه تمامًا، لأن من الأصول الثابتة عنده عفَّة المطعم، لا يفرط أفيه، ويبحث عن الربح بحثًا لا ينخرم فيه هذا الأمر.

بينما بعض الناس يدخل التجارة وميدان اكتساب الربح ولا يبالي في قضية عفة المطعم، ولا يبالي بالمال الذي اكتسبه هل هو من حلال أو من حرام، بـل بعضهم قاعدتـه في هذا الباب: "الحـلال ما حلِّ بيـدك، والحرام ما حُرمتَ منه" (٦)، فالذي حلّ بيده وصار في حيازته من أي طريق كان هو الحلال، والحرام ما لم تَطله يده ولم ينله، فلا يبالي بحلال أو حرام،

<sup>(</sup>٧): رواه الترمذي (٦١٤) عن كعب بن عجرة رُّكُّ وصححه الألباني في صحيح الترمذي، وانظر السلسلة

<sup>(</sup>٨): رواه مسلم عن أبي هريرة ﷺ (١٠١٥). (٩): جامع العلوم والحكم (١/ ٢٥٨) عن وهب بن منبه كَلَلْهُ

<sup>﴾ (</sup>٥): البخاري (٢٠، ٢٠٥١)، ومسلم (١٥٩٩) (٦): أنظر مجموع الفتاوى لشيخ الاسلام بن تيمية كَذَلَتْهُ (٢٩/ ٣١٢)